

1 × / ×

ؙؽؙؽؙڂؙڵڶڰڴٷؙڵڵڿ؇ڽؙۜؽٚ ٮؙۿؘڂؿڒػڶڒ؞ڒڷڬٳڹ

ang panggan ang kalagan panggan ang manggan ang manggan ang manggan panggan ang manggan panggan panggan pangga Ang panggan pa Ang panggan panggan

# بِسُ إِللَّهِ ٱلرَّمْ الرَّحِيمِ

غاية فيكلمة

جَمَيْعِ الْحِقُوقِ مَحِفُوظة للِنّارِث رَّ الطّبعة الأولىت الطبعة الأولىت

Lliii iti 1 11 11 11 11 11 11 mart du el Cit . ک. آز ایل یا پیار ایک ا Resilia Publishers ing sillesiti Timenil. Madi Lagadiagi. Personal and American State (1991)

حقوق الطبع محفوظة ©٢٠٠٠م لا يُسمح بإعادة نشر هذا الكتاب أو أي جزء منه بأي شكل من الأشكال أو حفظه ونسخه في أي نظام ميكانيكي أو إلكتروني يمكن من استرجاع الكتاب أو أي جزء منه ولا يُسمح باقتباس أي جزء من الكتاب أو ترجمته إلى أي لغة أخرى دون الحصول على إذن خطى مسبق من الناشر

# و تقسير کارماتيان

حَالِيفَ الْمَالَّمَة الشَّامَة عَبَدالرِّحِرْثِ بَنْ فَاضِرالْسَّعَديُ ١٣٠٧ه - ٢٧٦ه في رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَىٰ اللَّهِ تَعَالَىٰ

فتكمكه

فضلة ليخ مخدالقالح الفيمين

نضيلة لشخ عباله بم عبالم رُرْبِي عقيل

اعتىٰ به تحقيقًا وُمُقابِلَة عَيْرُلِرِّ عِلْ مِنْ مِعَلِّ اللِّوْ يَحْفِ

مؤسسة الرسالة



**经营业的**企业

# بالدادع فالعيم

الحدلله وجده، والصلاة والسلام على من لابني بعده أ مانعد: مان مى نىمالىدى و مل من به على والدنا اليى: عدالرحمى مدناصر السعدي من يَا ليف تقسيره المعروف بدلتيب برالكم الرحي مي تعشير كالم المنان) خف كتب الله لهذا التعسيرا لقبول مَا تَعَعِمُ المَّم الْفَلِيرِمِنَ النَّابِي مطع مرات عديدة أولاها : طبعة الكليّة السلعية معطيعتها لمحديالدين الني رماليه - أعفية طعة المؤسسة السعيدة براجه وتقيع : محدده مي النجار ، وككن كثير من العلم ، وطلبة العلم لاخطو على هاتين الطبعتين - خاصة طبعة النجار - ملاحظات عديدة ، حرت عليط الطبعات اللاجقة حميعط ، وقدتبين صدور هذه الملاخليات وظهرت أضعانها عندسآجعة التفسيرعلى تسنحاتيه المخطوطيتن منبان ما مني المعلوع من الأخطاء والنقص والزلادة . ولمذعلمنا جهدد: عبداليص مد معلا اللوسم -الامتاذالمساعدي عليداشره بالرياض – من تصميح تفسيروالدنا ، ومعًا بلت علىالنسعتين الخطيبتين مع ا حراجه مي مجلد واحد على هامش المصن ، مراينا أن هذا العمل متدسلم من عوار الأعال السابقة متميزعها بطباعة التنشير على السنخة التى تحط الوالدررح لله - ومراجعة على للسيخة الحطية التي اعتمدها المطبعة السلفية ، تحصار التفسير بهذا أمرَب ما يكون لمآ رادة مؤلف سرحالِه - خلهذه الانتبارات فإننا نعقد هذه الطبعة متحقيق ومقالمة سرحالِه - خلهذه الانتبارات فإننا نعقد هذه الطبعة متحقيق ومقالمة عبالرحمي برمعلااللوتور ، ونعدها الطبيعة التي يجب ان يكون ا مسلاً لعرها من الطبعات اللاحقة ٢ مرامل أن تكف الميطاح ودورالنشر عن اعادة طبا عدالطبعات السابقة لما خيرا من أخطاء تتبين بعراءة مقدمة هذا العمل المبارك مع وعائنا السرعزومل أن لينر للوالدالشيع: عبدالرحن ما مرالسعدي، وأن يجزل له الأحروالمنوبة مصلى ليلى نبينا محدوا لدوصى كر عهرانيا ركبولك ديمهم Will so feel continued and

# القدمات

مقدمة فضيلة الشيخ؛ عبد الله بن عبد العزيز بن عقيل. مقدمة فضيلة الشيخ؛ محمد بن صالح العثيمين. مقدمة الحقق. ustajo a silvi silviši

a different from the first of the first of

The said

# مقدمة صاحب الفضيلة الشيخ: عبد الله بن عبد العزيز بن عقيل

الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجاً. وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه وسلم تسليماً كثيراً.

فإن الله بحكمته ورحمته أنزل كتابه تبياناً لكل شيء، وجعله هدى وبرهاناً لهذه الأمة، ويسره للذكر والتلاوة والهداية بجميع أنواعها ﴿ولقد يسرنا القرآن للذكر فهل من مدكر﴾ أنزله بلسان عربي مبين، وتكفل بحفظه وإبلاغه لجميع البشر، وقيض له من العلماء من يفسرونه، ويبلغونه للناس ألفاظه ومعانيه، لتتم بذلك الهداية وتقوم به الحجة. وقد أكثر العلماء من التأليف في تفسير القرآن العظيم كل بما أوتي من علم، فمنهم من يفسر القرآن، ومنهم من يفسره بالأخبار والآثار، ومنهم من يفسره من حيث اللغة العربية بأنواعها، ومنهم من يعتني بآيات الأحكام إلى غير ذلك.

وقد كان لشيخنا العلامة الشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدي \_ رحمه الله \_ من ذلك حظ وافر وذلك بتفسيره المسمى: (تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان) حيث جاء هذا التفسير سهل العبارة، واضح الإشارة، وصاغه على نمط بديع بعبارات قريبة لا خفاء فيها ولا غموض، فهو يعتني بإيضاح المعنى المقصود من الآية بكلام مختصر مفيد، مستوعب لجميع ما تضمنته الآية من معنى أو حكم سواء من منطوقها أو مفهومها، دون إطالة أو استطراد أو ذكر قصص أو إسرائيليات، أو حكاية أقوال تخرج عن المقصود، أو ذكر أنواع الإعراب إلا في النادر الذي يتوقف عليه المعنى، بل يركز على المعنى المقصود من الآية بعبارة واضحة يفهمها كل من يقرؤها مهما كان مستواه العلمي فهو في الحقيقة سهل ممتنع يفهم معناه من مجرد تلاوة لفظه، وقد اهتم بترسيخ العقيدة السلفية، والتوجه إلى الله، واستنباط الأحكام الشرعية، والقواعد الأصولية، والفوائد الفقهية إلى غير ذلك من الفوائد الأخرى التي لا توجد في غير تفسيره مع اهتمامه بتفسير آيات الصفات بمقتضى عقيدة السلف خلافاً لما يؤولها بعض المفسرين.

وقد منَّ الله عليَّ فسمعت منه بعض تفسيره شفهياً في حلقات الدروس في مسجد الجامع بعنيزة، كما أنني ممن أشار عليه بطبعه فطبع الجزء الخامس فقط في حياته عام ١٣٧٥ه في المطبعة السلفية بمصر، وبعد ذلك تشاورنا في طبع بقيته، وساهمت في ذلك أيام كنت قاضياً في عنيزة فطبع باقيه بعد وفاته في عامي ٢٦ و ٧٧، وبعد تمام طبعه تداوله النامل بالقراءة والتدريس، ودرسناه لإخواننا وأبنائنا الطلاب وحصل بذلك خير كثير وقرأه أثمة المساجد على جماعاتهم لوضوح عباراته. وقد طبع بعد ذلك طبعات أخرى لا يخلو كل منها من ملاحظة أو مؤاخذة.

ولما صارت طبعاته بهذه المثابة مع حاجة الناس إليه سمت همة ابننا الشيخ الفاضل: عبد الرحمن بن معلا اللويحق الأستاذ بكلية الشريعة بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية إلى طبعه على هامش المصحف الموجه كل جزء (٢٠) صفحة مراعياً في كل صفحة وضع ما يتعلق بتفسيرها. وقد عرض عليً النماذج الأولى لهذه الطبعة فأعجبتني، وسررت بها جداً مؤملاً أن تكون هذه الطبعة خير معين على فهم كتاب الله تعالى، والاعتناء به تلاوة وحفظاً وفهماً، لأنه بهذا الصنيع يقرب الاستفادة لتالي القرآن لسهولة

التناول وسرعة الرجوع إلى تفسير الآية من نفس الصفحة بدلاً من الرجوع إليها من كتب التفاسير البعيدة. كما أنه سيعتني بتصحيح الأصل وجودة الطبع، فأسأل الله أن يشكر للابن الشيخ عبد الرحمن بن معلا اللويحق هذا الصنيع المبارك وأن يجزيه أفضل الجزاء وأن ينفع بهذه الطبعة كما نفع بسابقاتها وأن يجزي كل من ساهم في إخراج هذا المشروع النافع أفضل الجزاء وأن يتغمد الجميع ومؤلف التفسير برحمته إنه جواد كريم وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

حرر في ۹/۲۷/ ۱٤١٦هـ

وكتبه الفقير إلى الله

عبد الله بن عبد العزيز بن عقيل

رئيس الهيئة الدائمة بمجلس القضاء الأعلى سابقاً

وعضو بمجلس القضاء الأعلى (متقاعد)

in the first of the property of the first of t The first of the first

A GO CONTRACTOR OF THE CONTRAC

(a) The second of the secon

the state of the s

and the second of the second o

# مقدمة صاحب الفضيلة الشيخ: محمد بن صالح العثيمين

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

أما بعد: فإن تفسير ثبيخنا عبد الرحمن بن ناصر السعدي رحمه الله تعالى المسمى (تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان) من أحسن التفاسير حيث كان له ميزات كثيرة:

منها سهولة العبارة ووضوحها حيث يفهمها الراسخ في العلم ومن دونه.

ومنها تجنب الحشو والتطويل الذي لا فائدة منه إلا إضاعة وقت القارىء وتبلبل فكره.

ومنها تجنب ذكر الخلاف إلا أن يكون الخلاف قوياً تدعو الحاجة إلى ذكره وهذه ميزة مهمة بالنسبة للقارىء حتى يثبت فهمه على شيء واحد.

ومنها السير على منهج السلف في آيات الصفات فلا تحريف ولا تأويل يخالف مراد الله بكلامه فهو عمدة في تقرير العقيدة.

ومنها دقة الاستنباط فيما تدل عليه الآيات من الفوائد والأحكام والحكم وهذا يظهر جلياً في بعض الآيات كآية الوضوء في سورة المائدة حيث استنبط منها خمسين حكماً وكما في قصة داود وسليمان في سورة ص.

ومنها أنه كتاب تفسير وتربية على الأخلاق الفاضلة كما يتبين في تفسير قوله تعالى في سورة الأعراف ﴿خَذَ العَفُو وأمر بالعرف وأعرض عن الجاهلين﴾

ومن أجل هذا أشير على كل مريد لاقتناء كتب التفسير أن لا تخلو مكتبته من هذا التفسير القيم.

وأسأل الله تعالى أن ينفع به مؤلفه وقارئه إنه كريم جواد وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان.

كتبه محمد الصالح العثيمين في ١٥ /رمضان ١٤١٦هـ and the second section of the section o

and the second of the sequence of the second of the second

人名英格兰姓氏 医二氏激素性皮肤 医皮肤炎

to the field of the second of

tali tiga tidak kalendari kecamatan kelalah dia dia pada berang dia kelalah dia persambah kelalah dia kelalah Berangan dia mengangkan penggan kelalah dia penggan berangan kelalah dia penggan berang dia penggan berang dia

The second of th

The section of the sect

and the second of the second o

الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً.

#### أما بعد:

فإن إنزال القرآن الكريم على هذه الأمة منة عظمى؛ لأنه سبيل الهداية، وطريق السلامة من الضلال والغواية: ﴿ فَإِمَا يَأْتَيْنَكُم مني هدى فمن اتبع هداي فلا يضل ولا يشقى ومن أعرض عن ذكري فإن له معيشة ضنكا .

ولكن الاستفادة الحقة من هذا الكتاب الكريم تكون بدوام الصلة به علماً وعملاً، ثلاوة وتدبراً، وفهماً: وكتاب أنزلناه إليك مبارك ليدبروا آياته وليتذكر أولو الألباب ومن سبل ذلك التدبر، والفهم: النظر فيما كتب أهل العلم في تفسير القرآن العظيم؛ فإن من كمال حفظ الله عز وجل لهذا الذكر الحكيم أن قيض له جهابذة فهموا مراد الله عن الله وعن رسوله والمحقيقة فألفوا في ذلك كتباً بسطوا فيها ألفاظ القرآن، وأبانوا ما يعسر فهمه، وفصلوا ما جاء فيه من القواعد والكليات، ودفعوا التعارضات المتوهمة، وبينوا مراجع الضمائر، وعينوا المعاني المرادة إذا احتمل الكلام أوجها متعددة وكانوا طرائق قدداً في عنايتهم بهذا الكتاب العظيم حتى جاء شيخ مشايخنا العلامة: عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله بن سعدي رحمه الله فجعل جل عنايته بالمعاني التي هي المراد الأعظم، فكان كتابه فتحاً في هذا العلم؛ إذ أوقف القارىء على المراد، وأعانه على تدبر التنزيل، دون أن يقف به على المشغلات الصارفات عن ذلك كالبحوث اللغوية الصرفة، والإسرائيليات ونحوها، وليس ذلك عن قصور إذ لا يبلغ هذا المبلغ من القدرة على تسهيل المعاني، وبيان المراد إلا من ملك من علوم الآلة، وسعة الاطلاع على كتب التفسير ما يؤهله للقيام بهذه المهمة العظيمة.

ولقد من الله علي بالعناية بهذا التفسير، ومحبة صاحبه رحمه الله وقراءة التفسير وإقرائه، والنصح بقراءته، ومن الله علي بالعناية بطبعه في مجلد واحد يهدم الحواجز النفسية الصادة عن قراءته في مجلداته السبعة التي كان عليها في أشهر طبعاته السابقة، وكان الهم منصرفاً إلى ذلك، ولم يكن الذهن ملتفتاً إلى طبعات الكتاب وما فيها من أخطاء حتى هاتفني بعض أفاضل طلبة العلم من المشايخ الكرام كان منهم: فضيلة الدكتور: عبد الرزاق بن الشيخ عبد المحسن العباد البدر، وفضيلة الدكتور: خالد بن عثمان السبت، حيث جرت مهاتفات معهما ومقابلة للشيخ: عبد الرزاق كانت فاتحة خير للاهتمام بالتفسير وبنسخه المخطوطة، وطبعاته فتبين أن في الطبعات عواراً كثيراً، وأن التفسير لم يخرج حتى الآن على الصورة التي تركها الشيخ ـ رحمه الله وبيان ذلك يحتاج إلى تفصيل تأريخي لكتابة الشيخ لهذا التفسير، وما وقع من طباعته، فرأيت أن أعرض الأمر مفصلاً في هذه المقدمة حتى يستبين الأمر للقارى الكريم، ويرى ما يمكن أن يفعله الكتبيون والناشرون في الكتب.

# تأليف الشيخ للتفسير:

بدأ الشيخ \_ رحمه الله \_ تأليفه لهذا التفسير المبارك في عام ١٣٤٢هـ وأنهاه في عام ١٣٤٤هـ. وبهذا يظهر أنه قد بدأه وله من العمر خمسة وثلاثون عاماً وأتمه وله من العمر سبعة وثلاثون عاماً.

١٤

والذي يقرأ التفسير يحسب أنه لا يمكن لمن كان في هذا السن أن يكتبه إذ يمثل كتابة عالم ناضج متمكن من العلم وآلاته، واسع الاطلاع ﴿وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله واسع عليم﴾.

وقد كتب نسخة واحدة ثم أمر من ينسخ له نسخة أخرى، وبالتتبع والسؤال يبدو لي أنه لم يُنسخ من التفسير إلا هاتان النسختان: نسخة الشيخ \_ رحمه الله ـ والنسخة التي أمر النساخ بنسخها.

وابتغاء توضيح الأمر أبين تفاصيل متعلقة بهاتين النسختين مع وصف لهما:

# النسخة الأولى:

هذه النسخة هي التي كانت في حوزة الشيخ وملكه، وهي في جملتها كما سيظهر بخط الشيخ ـ رحمه الله ـ وهذا وصف لها:

تتكون هذه النسخة من تسعة أجزاء، جعلها الشيخ رحمه الله في تسعة مجلدات:

#### المجلد الأول:

وقد كتب على غلافه (المجلد الأول من تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، من منن الله على عبده، وابن عبده، وابن أمته: عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله بن سعدي)(۱) وفوقها بخط الشيخ ـ رحمه الله ـ وبحرف صغير (هذه التسمية مأخوذة من قوله: ﴿ولقد يسرنا القرآن للذكر فهل من مدّكر﴾ وقوله: ﴿ولا يأتونك بمثل إلا جئناك بالحق وأحسن تفسيراً وفي وسط الصفحة وبخط الشيخ أيضاً: «شرعت في هذا التفسير المبارك غرة شهر ( ) (۱) سنة ١٣٤٢ه أرجو الله أن يتمه بنعمته».

وهذا المجلد بخط الشيخ ـ رحمه الله ـ وعليه هوامش وتعديلات بخطة أيضاً، ويقع في (١٥٠) صفحة، في كل صفحة (٣٠) سطراً تقريباً أوله المقدمة، ثم تفسير الفاتحة إلى تفسير قوله تعالى: ﴿وَلِلهُ مَا في السموات وما في الأرض يغفر لمن يشاء ويعذب من يشاء والله غفور رحيم﴾ الآية (١٢٩) من سورة آل عمران.

## المجلد الثاني:

وهو بخط الشيخ ـ رحمه الله ـ ويقع في (١٩٢) صفحة في كل صفحة (٣٠) سطراً تقريباً، أوله تفسير الآية (١٣٠) من سورة آل عمران وهي قوله تعالى: ﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمِنُوا لَا تَأْكِلُوا الرِّبَا أَضِعَافاً مضاعفة واتقوا الله لعكم تفلحون﴾ وآخره: آخر تفسير سورة الأنعام.

#### المجلد الثالث:

وهو بخط الشيخ لـ رحمه الله ـ ويقع في (٢١٤) صفحة في كلّ صفحة (٢٥) سطرًا تقريباً أولِه أول تفسير سورة الأعراف، وآخره آخر تفسير شؤرة هودم بسماعة للمنافقة المنافقة المنافقة (٢٥)

# المجلد الرابع:

وهو بخط الشيخ ـ رحمه الله ـ ويقع في (١٢٩) صفحة في كل صفحة (٢٦) سطراً تقريباً أوله أول تفسير سورة يوسف، وآخره آخر تفسير سورة الإسراء.

<sup>(</sup>۱) يلاحظ أن هذه العبارة كتبت على طرة كل مجلد بعد ذكر رقمه، مع اختلاف يسير في بعض الألفاظ، ففي طرة المجلد الثاني جاءت العبارة هكذا: (المجلد الثاني من تيسير الكريم المنان في تفسير كلام الرحمن لجامعه: عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله بن سعدي غفر الله له ولوالديه وللمسلمين. آمين) وفي المجلد الثالث: (المجلد الثالث من تيسير الرحمن في تفسير القرآن لجامعة الفقير إلى الله: عبد الرحمن بن ناصر بن سعدي).

<sup>(</sup>٢) الكلمة غير واضحة في الأصل والذي يبدو أنه شهر صفر أو محرم لأن الشَّيخ أتم هذا الجزء في نهاية شهر ربيغ الأول.

#### المجلد الخامس:

وهو بخط الشيخ ـ رحمه الله \_ ويقع في (٢٢٩) صفحة في كل صفحة (٢٨) سطراً تقريباً، أوله تفسير سورة الكهف وآخره آخر تفسير سورة النمل.

### المجلد السادس: وفي المجلد السادس

وهذا المجلد بخط الشيخ: محمد بن منصور بن إبراهيم بن زامل ـ رحمه الله ـ أتم كتابته في ٢٤ رجب سنة ( ١٣٤٥هـ) وهو خط جميل، ولكنه كثير الأخطاء، ويفصل بين جزئي الكلمة في سطرين، ويكثر هذا منه مما يربك القارى.

وعلى هذا الجزء هوامش. وتعديلات بخط الشيخ عبد الرحمن بن سعدي ـ رحمه الله ـ ويقع في (١٤٢) صفحة في كل صفحة (٢٩) سطراً تقريباً، أوله تفسير سورة القصص، وآخره آخر تفسير سورة الصافات.

#### المجلد السابع:

وهو بخط الشيخ ـ رحمه الله ـ ويقع في (١٥٣) صفحة في كل صفحة (٢٨) سطراً تقريباً، أوله: تفسير سورة (ص) وآخره: آخر تفسير سورة الفتح.

#### المجلد الثامن:

وهو بخط الشيخ ـ رحمه الله ـ ويقع في (١٤٦) صفحة في كل صفحة (٢٩) سطراً، أوله أول تفسير سورة العيامة.

# المجلد القاسع: (على المنظمة المنظم المنظم المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المناطقة المنظمة المنظمة المنظمة المنطقة المنظمة ال

وهو بخط الشيخ \_ رحمه الله \_ ويقع في (٥٠) صفحة في كل صفحة (٣٠) سطراً تقريباً، أوله تفسير سورة الإنسان، وآخره آخر تفسير سورة الناس.

and the common from the company of the said beautiful and the

# النسخة الثانية:

#### المجلد الأول:

وقد كتب عليه: (المجلد الأول من تيسير الكريم المنان في تفسير القرآن لمعلقة الفقير إلى الله عبد الرحمن بن ناصر السعدي غفر الله له ولوالديه وجميع المسلمين) وهكذا كتبت هذه العبارة أو قريباً منها باختلاف يسير على طرة كل مجلد.

وفي وسط الصفحة ما يلي: (تنبيه: أعلم أن طريقتي في هذا التفسير أني أذكر عند كل آية ما يحضرني من معانيها، ولا أكتفي بذكري ما يتعلق بالمواضع السابقة عن ذكر ما تعلق بالمواضع اللاحقة؛ لأن الله وصف هذا الكتاب أنه "مثاني" تثنى فيه الأخبار، والقصص، والأحكام، وجميع المواضيع النافعة، لحكم عظيمة، وأمر بتدبره جميعه؛ لما في ذلك من زيادة العلوم والمعارف، وصلاح الظاهر والباطن، وإصلاح الأمور كلها).

وكثير من هذا المجلد بخط الثبيخ ـ رحمه الله ـ إلا الصفحات ما بين الصفحة (٣٦) والصفحة (٩٦) فهي بخط مغاير لخط الشيخ ـ رحمه الله ـ وبداية المجلد ونهايته كالنسخة الأولى المسيخ ـ رحمه الله ـ وبداية المجلد ونهايته كالنسخة الأولى المسيخ ـ رحمه الله ـ وبداية المجلد ونهايته كالنسخة الأولى المسيخ ـ رحمه الله ـ وبداية المجلد ونهايته كالنسخة الأولى المسيخ ـ رحمه الله ـ وبداية المجلد ونهايته كالنسخة الأولى المسيخ ـ رحمه الله ـ وبداية المجلد ونهايته كالنسخة الأولى المسيخ ـ المسيخ ـ رحمه الله ـ وبداية المسيخ ـ المسيخ ـ رحمه الله ـ وبداية المسيخ ـ المسي

# المجلد الثاني:

وهو بخط الشيخ على الحسن العلي الحسن البريكان، وبداية المجلد ونهايته مثل النسخة الأولى، وللشيخ

عبد الرحمن السعدي رحمه الله عليه تصويبات مما يدل على أنه قرأه ويقع في (١٧٧) صفحة في كل صفحة (٣١) سطراً تقريباً.

#### المجلد الثالث:

وقد نسخ هذا المجلد ناسخان بدأ الأول بنسخ اثني عشرة صفحة ولكن خطه سقيم، وأخطاءه كثيرة ولذلك كتب الشيخ رحمه الله بخطه على الصفحة الثانية: (الصحائف الأولى من هذا الجزء خطها سقيم، الأمل التأني فيها عند تصحيحها) ثم نسخت الصحائف التالية إلى آخر الجزء بخط مغاير أمثل من الخط الأول، ولم يكتب على هذا الجزء اسما الناسخين.

ويقع هذا الجزء في (١٥٢) صفحة كل صفحة (٣١) سطراً. وبداية المجلد ونهايته كمثيله في النسخة الأولى.

### المجلد الرابع:

وهذا الجزء بخط الشيخ سليمان الحمد البسام وللشيخ عبد الرحمن السعدي عليه بعض تصويبات بخط يده رحمه الله ويقع في (١٠٣) صفحات في كل صفحة (٢٨) سطراً وبداية المجلد ونهايته كما في النسخة الأولى.

#### المجلد الخامس:

وهذا المجلد هو الذي بعث به الشيخ رحمه الله للطباعة أول الأمر.

وكتب الشيخ بخط يده المقدمة التي طبعت مع هذا الجزء أول ما طبع، وهي مقدمة أثبتها في هامش هذه الطبعة عند أول تفسير سورة الكهف، وهذا المجلد نقل عن خط الشيخ المؤلف رحمه الله وليس عليه اسم كاتبه، وقد ألحق الشيخ رحمه الله به أصول من أصول التفسير، وتفسير ألفاظ عامة يكثر في القرآن ورودها ويحتاج إلى معرفتها) وهي بخط الشيخ رحمه الله وقد جعلتها ملحقة بهذه الطبعة في آخر التفسير.

وفي آخر الجزء فهرس لمحتوياته، ثم نقل للخطاب الموجه من الشيخ رحمه الله إلى الشيخ محمد نصيف رحمه الله وقد أرخ في ٢١/٨/ ١٣٧٤ه ونص الخطاب تجده في هذه المقدمة وعدد صفحات هذا المجلد (٢١٤) صفحة في كل صفحة من صفحات هذا الجزء (٣٠) سطراً، أوله تفسير سورة الكهف، وآخره آخر تفسير سورة النمل ثم بعدها أصول من أصول التفسير وتفسير الأسماء الحسني.

#### المجلد السادس:

وهذا المجلد بخط الشيخ رحمه الله وبدايته من أول سورة القصص ونهايته بنهاية تفسير سورة الصافات. وعدد صفحات هذا الجزء (١٥٤) صفحة في كل صفحة ما بين ( ٢٥٠) سطراً وبدايته ونهايته كمثيله في النسخة الأخرى.

# المجلد السابع:

وهو بخط الشيخ: سليمان بن حمد العبد الله البسام رحمه الله وعدد صفحات هذا الجزء (١٢٢) صفحة في كل صفحة (٢٢) سطراً، وبداية الجزء ونهايته كمثيله في النسخة الأخرى.

#### المجلد الثامن:

وهو بخط الشيخ رحمه الله وعدد صفحات هذا الجزء (٢٠١) صفحة...

ويبدأ من أول تفسير سورة الحجرات وينتهي بتفسير سورة الناس.

وبهذا فإن هذه النسخة تحتوي على ثمانية أجزاء بينما النسخة الأخرى على تسعة أجزاء.

هذا عن نسخ التفسير المخطوطة وأما طباعته فقد كانت فاتحتها طباعة الجزء الخامس منه، إذ بعث الشيخ رحمه الله إلى الشيخ محمد نصيف رحمه الله برسالة مدونة في خاتمة المجلد الخامس من النسخة (ب) مؤرخة في ١٣٧٤ / ١٣٧٤هـ. وقد نقلت من خط الشيخ بخط مغاير هذا نصها: بسم الله الرحمن الرحيم، حضرة محترم المقام الشيخ محمد نصيف حفظه الله آمين.

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته. سبق جواب كتابكم الآمل وصوله، ثم إننا نكلفكم حيث أرسلت لكم تفسيرنا الكبير المجلد الخامس منه وقع النظر على الاقتصار على طبعه فجعلنا له مقدمة وختمناه بأصول وكليات من أصول وكليات التفسير، ونريد أن يطبع منه خمسة آلاف نسخة، وأحببت أن يكون الاختيار لجنابكم في اختيار من يتولى طبعه، إما محب الدين الخطيب أو الشيخ حامد أو من ترجح وتحثه على العناية التامة فيه، ولو زاد علينا المصرف، وقد وصيت الشيخ: عبد الله المحمد العوهلي يسلم لكم كل الذي تطلبون لأجل طبعه وأرجو الله أن يثيبكم الثواب الجزيل، ويشكر مساعيك ويجزيك عنا أفضل الجزاء فأنت طال عموك عوض النفس في كل شيء والله الموفق والسلام.

محبك<sup>(1)</sup> عبد الرحمن الناصر السعدي

## وتنبه الطابع على طبع خاتمة

#### الأصول وكليات التفسير للجاجة الشديدة إليها

وقد أبان الشيخ - رحمه الله - عن مقصوده من إفراد هذا الجزء بالطباعة في المقدمة التي كتبها لهذا الجزء (٢) فقال: وقد تكرر علي السؤال من كثير من الأصحاب في نشر تفسيرنا هذا جميعه وألحوا لما يرونه من الفائدة الكبيرة فاعتذرت بأن ذلك يصعب جداً؛ لأنه مبسوط، وأيضاً في هذه الأوقات قلت رغبات الناس في الكتب المطولة، لذلك أحببت إجابتهم لنشر بعض ما طلبوا وهو الاقتصار على جزء واحد من أجزاء هذا التفسير، ووقع الاختيار على الجزء الأوسط من سورة الكهف إلى آخر النمل فما لا يحصل جميعه لا يترك جميعه). وقد طبع هذا المجلد عام ١٣٧٥ه، ثم بعث الشيخ ـ رحمه الله بيقية أجزاء الكتاب للشيخ محب الدين الخطيب ـ رحمه الله فأتم طباعة الكتاب كله، فطبع الكتاب في عام ١٣٧٦ه، وقبل وفاته بشهر تقريباً بعث إلى شيخنا عبد الله بن عقيل رسالة قال فيها: (التفسير مثل عام ١٣٧٦ه، وصلني منه الجزء الأول عدة ملازم من زمان، وبعد ذلك ما جاءنا عنه خبر) (٣) وبعدها بعشرة أيام بعث برسالة أخرى قال فيها: (أفيدكم وصلني ملازم أيضاً من الجزء الثاني، وبقية الجزء الأول من التفسير، ويذكر الشيخ نصيف أنهم إن شاء الله مجتهدون في إنجازه، يسر الله ذلك الأول من التفسير، ويذكر الشيخ رحمه الله لم ير الكتاب كاملاً ويبدو أنه لم يبد ملاحظات على ما طبع وسقله) (٤). وبهذا يتبين أن الشيخ رحمه الله لم ير الكتاب كاملاً ويبدو أنه لم يبد ملاحظات على ما طبع منه، إذ توفى بعد رسالته السابقة بشهر تقريباً.

\* \* \*

وتتميز هذه الطبعة أولاً بالسبق الزمني فإنها أول الطبعات، وهي أصل جميع الطبعات السابقة فليس هناك طبعة إلا وكان أصلها عائداً إلى هذه الطبعة. وهي بذلك أسلم من غيرها، وأقل في الأخطاء والتصحيفات والتحريفات، وهذا لا يعنى جودتها، وموافقتها للأصل، إذ ثم ملاحظ لا بد من بيانها:

<sup>(</sup>١) تصحفت الكلمة في النسخة إلى: (محمد)، لأن الخطاب فيما يظهر منقول عن كتابة الشيخ ـ رحمه إلله ـ فهو بخط مغاير لخط .

<sup>(</sup>٢) انظر نص المقدمة عند أول تفسير سورة الكهف من هذه الطبعة.

<sup>(</sup>٣) الأجوبة النافعة عن المسائل الواقعة (٢٩٦).

<sup>(</sup>٤) الأجوبة النافعة عن المسائل الواقعة (٢٩٨).

### الملحظ الأول:

التصرف في طريقة الشيخ في تفسير الآيات، حيث يعمد الشيخ ـ رحمه الله \_ إلى ذكر الآيات أحياناً، وأحياناً يقول إلى النفسير لا يقصد به ذكر الآية وأحياناً يقول إلى النفسير لا يقصد به ذكر الآية فيغير المصححون ذلك فيقومون بإيراد الآيات كاملة، ويغيّرون كلامه ويشطبون في المخطوطة، ويضعون الآية أو الآيات بدلاً منه.

## ومن أمثلة ذلك:

إن الشيخ رحمه الله أورد قصة قارون هكذا: (إن قارون كان من قوم موسى فبغى عليهم) إلى آخر القصة فشطب المصححون على قوله: (إلى آخر القصة)، وأوردوا الآيات كاملة، وهي في هامش النسخة بخط المصحح.

وكذا عند إيراد قصة لوط في سورة العنكبوت حيث أورد الآيات من قوله تعالى: ﴿ولوطاً إِذْ قالَ لِقُومه﴾ إلى قوله: ﴿ولقد تركنا منها آية بيّنة لقوم يعقلون﴾ وهي في هامش النسخة بخط المصحح.

# الملحظ الثاني:

التصرف في تقسيم الكتاب، حيث قسم الشيخ التفسير إلى ثمانية أجزاء في إحدى النسخ وتسعة في الأخرى، وكانت النسخة التي اعتمدت عليها المطبعة السلفية في ثمانية أجزاء ينتهي الأول منها بنهاية تفسير قوله تعالى: ﴿ولله ما في السموات وما في الأرض يغفر لمن يشاء ويعذب من يشاء والله غفور رحيم﴾ في سورة آل عمران (١٢٩) فجعلوا نهاية الجزء بنهاية تفسير سورة آل عمران، وكتبوا في نهاية الجزء (تم المجلد الأول من تيسير الرحيم الرحيم في تفسير سورة القليم العلامة الجليل الشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدي ويليه المجلد الثاني وأوله تفسير سورة النساء، والحمد لله رب العالمين)(١) وليس الأمر كما قالوا بل تقسيم النسخة التي اعتمدوها على خلاف ما ذكروا.

#### الملحظ الثالث:

الزيادات، لقد زاد القائمون على هذه الطبعة في التفسير زيادات وإن كانت يسيرة إلا أنه لم يتم الإشارة إلىها لا في المقدمة، ولا في مواضع الزيادات فمن ذلك:

- الحزء من أجزاء القرآن الكريم قبل بدايته فقبل بداية الجزء الثالث كتبوا عنواناً في وسط الصفحة (الجزء الثالث) (٢) وكذا عند الجزء الرابع وليس في النسخة المخطوطة شيء من ذلك، ولم يشيروا إلى كونها ليست من كلام الشيخ رحمه الله.
- ٢- زيادة جملة: (قوله تعالى) أو: (قال تعالى) في مواضع كثيرة ومن أمثلة ذلك زيادتها في أول سورة النساء مع أن عادة الشيخ ـ رحمه الله ـ أن يبدأ الكلام بذكر الآيات المفسرة بعد البسملة (٣).
- ٣- زيادة قوله من ديارهم، وذلك في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَإِذَ أَخَذْنَا مِيثَاقِكُم لا تسفكون دماءكم ولا تخرجون أنفسكم من دياركم ﴾ الآية، حيث قال الشيخ: (ففرض عليهم أن لا يسفك بعضهم دم بعض، ولا يخرج بعضهم بعضاً وإذا وجدوا أسيراً منهم وجب عليهم فداؤه) فزادوا جملة من ديارهم فصار النص

<sup>·(</sup>I) (I\AAF).

<sup>(129/1)(1)</sup> 

<sup>(</sup>٣) المخطوطة ب (٢/ ٢٣) وطبعة السلفية (٣/٢).

هكذا: (ولا يخرج بعضهم بعضاً من ديارهم).

٤- ومن أمثلة ذلك قال رحمه لله: (أي (و) أرسلنا (إلى مدين) القبيلة المعروفة المشهورة (شعيباً) فأمرهم).

فعدل النص حتى صار بزياداته هكذا: (أي: (و): أرسلنا (إلى مدين) القبيلة المعروفة المشهورة أخاهم شعيباً الذي أمرهم).

وبعدها بقليل قال الشيخ (فكذبوه) فأخذهم عذاب الله فعدلت فصارت (فكذبوه فأخذتهم الرجفة) أي: عذاب الله)(١).

وهذا كثيراً جداً، وبعض التصرف تصرف مقبول في الأصل؛ للحاجة إليه، أو لخطأ في سياق الكلام، إما بعود الضمير المذكر على مؤنث أو نحو ذلك، وإما بنقص أو نحوه، ولكن هذا التصرف وإن كان مقبولاً في الأصل إلا إنه لم ينبه عليه، ولم يشر المصحح إلى شيء من التغيير.

## الملحظ الرابع:

التصحيح في بعض الجمل تصحيحاً خاطئاً \_ بل ظاهر الخطأ \_ ومن ذلك:

١- قال الشيخ رحمه الله في تفسير قوله تعالى: ﴿ذلك لمن لم يكن أهله حاضري المسجد الحرام﴾: (﴿لمن لم يكن أهله حاضري المسجد الحرام﴾ بأن كان عنه مسافة قصر فأكثر، أو بعيداً عنه عرفاً وفهذا الذي يجب عليه الهدى).

وقد جاء التعديل عجباً من العجب حيث غيرت عنه إلى عند أو كلمة (عرفاً) إلى (عرفات) فجاء النص هكذا: (بأن كان عند مسافة قصر فأكثر أو بعيداً عند عرفات فهذا الذي يجب عليه الهدي)(٢٠).

وقد تتابعت كل الطبعات مقلدة هذا الخطأ.

٢- ومن التعديل ما يكون بدون مسوغ ظاهر أو بمسوغ من وجهة نظر المصحح دون إشارة للتعديل ومثال ذلك:

قال الشيخ رحمه الله في تفسير قوله تعالى: ﴿وإن كنتم في ريب مما نزلنا على عبدنا﴾ الآية، (وأنتم تعرفونه منذ نشأ بينكم لا يكتب ولا يقرأ فأتاكم بكتاب زعم أنه من عند الله). غيرت كلمة زعم إلى: (أخبركم أنه من عند الله)(٣).

# الملحظ الخامس:

بعض الأخطاء الظاهرة مثل:

قال الشيخ رحمه الله في تفسير قوله تعالى: ﴿وَمِن يَنْعُدُ حَدُودُ اللَّهُ فَأُولَئُكُ هِمُ الطَّالِمُونَ﴾.

(فالشرك لا يغفره الله إلا بالتوبة) هكذا في المخطوطتين وجاء في طبعة السلفية (فالشرك لا يغفره الله بالتوبة)(٤) وهذا خطأ شنيع، وعلى ذلك تتابعت الطبعات<sup>(٥)</sup>.

\*\*\*

وبعد ظهور هذه الطبعة بسنين طبع التفسير طبعة أخرى عن طريق المؤسسة السعيدية، التي كلفت الأستاذ

and the second of the second o

<sup>(</sup>١) ينظر الطبعة السلفية (٦/ ٤٣)، والمخطوطة ب (٣٣/٦).

<sup>(</sup>٢) المخطوطة ب (٨٢) ، طبعة السلفية ، (١١٧/١). ١٠٠٠ علمة

<sup>(</sup>٣) انظر ص ٢٨ من المخطوط (ب) من الطبعة السلفية (٢٧/١).

<sup>.(14</sup>x/1) (E).

<sup>(</sup>٥) ينظر طبعة النجار (١/ ٢٨٧).

مقلمة المحقق ﴾

محمد زهري النجار بتصحيح الكتاب، والنجار يوصف بأنه من علماء الأزهر، وله بعض الأعمال الأخرى كتصحيحه لكتاب الأم للشافعي، وهذه الطبعة طبعة تميزت بأنها أضحت الطبعة المعتمدة لسائر طبعات التفسير بعدها بل اعتمدت طبعها الرئاسة العامة للافتاء والدعوة والإرشاد في المملكة العربية السعودية، وقد كان ذلك لإحسانهم الظن في المؤسسة ومصححها، ولقد تبين لي جملة من الملاحظ تظهر عوار تلك الطبعة أذكر هنا جملة منها:

## الملحظ الأول:

اعتماد هذه الطبعة اعتماداً كلياً على الطبعة السلفية، دون الإشارة إلى ذلك في مقدمة الطبعة، وهذا الاعتماد جعل الملاحظ المذكورة سابقاً على الطبعة السلفية تصدق على هذه الطبعة أيضاً، بل قد زادت طبعة النجار الأمر فجمعت إلى ذلك ملاحظ أخرى أشد وأخطر، ولو أن الطبعة السلفية صورت بدل أن يعهد بتصحيحها إلى النجار لكان الأمر أهون.

# الملحظ الثاني:

# التصرف في مواقع الآيات من التفسير:

لقد جرت عادة الشيخ ـ رحمه الله ـ أن يبدأ فيذكر الآيات التي يريد تفسيرها كاملة ثم يشرع في تفسيرها مجزأة عقب ذلك، وفي بعض الأحيان يقوم رحمه الله بذكر الآيات إذا كانت قصصاً للأنبياء فيقول إلى آخر القصة، وفي أحيان قليلة يغفل ذكر الآيات كاملة فيشرع في تفسيرها مباشرة، وعلى ذلك يجري سياق التفسير، ولكن النجار عمد إلى جعل الآيات في أعلى الصفحة، وجعل بينها وبين التفسير خطاً ثم حذف الآيات في التفسير، ومن هنا يأتي اضطراب السياق في بعض الأحيان فيضطر إلى حذف بعض الأحيان فيضطر إلى حذف بعض الكلمات أو الإضافة أو نحو ذلك.

# الملحظ الثالث: (على هـ المناصلية على المناصلية على المناصلة المناصلية المناصلية المناصلية المناصلية المناصلية

# التصرف بالزيادة:

إن من أعجب ما عمل النجار أن زاد في التفسير ففي بعض المواضع ترك الشيخ \_ رحمه الله \_ تفسير بعض الآيات سهواً، فيقوم النجار بتفسيرها من عنده.

وفي مواضع أخرى تكون النسخة التي اعتمدت عليها الطبعة السلفية ناقصة؛ لأن الناسخ تجاوز الآيات فيقوم النجار من قبله بتفسير هذه الآيات. وهذه المواضع كثيرة جداً تصل في بعض المواقع إلى صفحات، وفي بعضها إلى أسطر، وفي أخرى إلى كلمات، وهذه أمثلة لها:

- ١- سقط من النسخة الخطية (ب) تفسير الآية (٢٠٧) من سورة البقرة وهي قول الله عز وجل: ﴿ومن الناس من يشري نفسه ابتغاء مرضاة الله والله ورؤوف بالعباد﴾ وبناء على سقوطها من النسخة سقطت من الطبعة السلفية فجاء النجار ففسر الآية من عنده، وبدأ بمعاني المفردات، ورجع إلى جملة مراجع؛ كالقاموس والصحاح، وتفسير ابن كثير، ولم يشر إلى أن الكلام من كلامه، وليس من كلام الشيخ ـ رحمه الله \_ وقد وقع هذا في صفحتين ونصف من طبعته ابتداء من منتصف الصفحة (٢٥٢) من المجلد الأول إلى نهاية ص (٢٥٤)، والقارى للكلام يعلم أنه ليس من كلام الشيخ ـ رحمه الله ـ لأن الشيخ لا ينقل من مصادر، وإنما يفسر بما فتح الله عليه كما قرر ذلك في أول الكتاب.
- ٢- ومن الزيادات الطويلة التي زادها النجار زيادته في تفسير الآيات رقم ( ١٠٥ ـ ١٠٠) من سورة الأنعام
   حيث تجاوزها الشيخ فلم يفسرها ففسرها النجار في الصفحات ذوات الأرقام (٤٥٠، ٤٥١) من

الجزء الثاني، ولم يشر إلى التصرف، وظاهر من أسلوبه أنه ليس أسلوب الشيخ حيث أتى ببعض الإعرابات والمعاني اللفظية ثم ذكر المعنى الإجمالي. ومن عجيب أمره أنه في الصفحة (٤٤٩) تصرف تصرفاً يسيراً بأن قدم كلمة على أخرى، وأشار في الهامش إلى ذلك التصرف، ولم يشر إلى تصرفه بزيادة ثلاث صفحات.

- ٣\_ في تفسير الآيتين (٥٠، ٥١) من سورة الحج سبق قلم الشيخ \_ رحمه الله \_ إلى الآية رقم ٥٦ فجمع بينهما وبين هذه الآية فكتب ﴿فالذين آمنوا وعملوا الصالحات في جنات النعيم والذين كفروا وكذبوا بآياتنا فأولئك أصحاب الجحيم﴾، ثم فسر الآية على وفق ما كتب، فعمد النجار إلى تغيير التفسير والزيادة زيادة طويلة يصل مجموعها إلى صفحة ونصف الصفحة تقريباً (١) ولم يشر إلى شيء من التعديل.
- ٤- ومن الزيادات العجيبة أن الشيخ عبد الرحمن السعدي ـ رحمه الله ـ أورد قوله سبحانه: ﴿ فما بكت عليهم السماء والأرض وما كانوا منظرين ﴾ من الآية رقم (٢٩) من سورة الدخان، في سياق تفسيره للآية رقم (٤١) من سورة المؤمنون، مستشهداً بها، ولكن يبدو أن النجار ظنها من السورة نفسها ففسرها تفسيراً من عند نفسه ونسبه إلى الشيخ، ولم يعلق، ولم يبين أنه من كلامه، وهذه الزيادة تقع في صفحة تق ما ٢٠٠٠.

ومن عجيب حاله أنه يعلق أحياناً في الهامش على زياداته وكأنها تعليق على كلام الشيخ رحمه الله(٢٠).

## الملحظ الرابع:

## الحواشي والتعقبات:

لقد قام النجار بتعقب الشيخ رحمه الله في مواضع كثيرة من التفسير ووضع هوامش لتلك التعقبات فتعدى (مهمته، وتجاوز طوره، فراح يعلق على هذا التفسير القيم بآراء بعدت عن الصواب، وجانبت الحق في أجلى معانيه مما شوه به هذا الكتاب، وأساء إلى المؤلف، وغش القراء، وأضل الناشئة كما أنه اعترض على المؤلف، ورد أقواله بآراء من عنده لم يوفق فيها إلى الحق والصواب، مع أنه ليس من حقه ذلك، ولا من مهمته أن يعترض على المؤلف فيما اختاره، وإنما مهمته هي تحقيق النص وتصحيحه)(٤).

(والذي في أول الكتاب من هذه التعقبات اعتراضات بسيطة على عبارة، أو لفظة أو نحوها، أما الذي في وسطه وآخره فهي اعتراضات وخيمة تحريف لكلام الله، وغلو في الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم، وتنقص للعلماء وكذب عليهم)(٥٠).

ولقد كان في معظم تعليقاته متهماً للشيخ وأسلوبه وهذه بعض تعبيراته التي تظهر ذلك قال: (والعبارة قلقة كما ترى)(٢)، (العبارة مبهمة تحتاج إلى إيضاح)(٧)، (العبارة فيها شيء من الاضطراب فالأوضح أن يقال)(٨)، (وفي العبارة غموض كما ترى)(٩).

<sup>(</sup>١) انظر طبعة النجار ٥/٣٠٨، ٣٠٩، وقارنه بِما في هذه الطبعة.

<sup>(</sup>۲) ينظر طبعة النجار (٥/ ٣٥٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر طبعة النجار (١/ ٢٥٤).

<sup>(</sup>٤) الشيخ محمد سليمان البسام: كشف الستار عن تلفيق وتعليق النجار على تفسير الشيخ عبد الرحمن السعدي (٧).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق (٩).

<sup>(1) (1/3+1).</sup> 

<sup>.(109/1) (</sup>V)

<sup>(</sup>۸) (۱/ ۱۹۲۰).

<sup>.(</sup>٣٤٦/١) (٩)

ولقد أبان الشيخ محمد بن سليمان البسام عوار تلك التعقبات بياناً شافياً في رسالة مستقلة عنوانها: (كشف الستار عن تلفيق وتعليق النجار على تفسير الشيخ عبد الرحمن السعدي)

وذكر أمثلة كثيرة دالة على أخطاء النجار فيما زعمه من أخطاء وقع فيها الشيخ ـ رحمه الله ـ وأكتفي بالإحالة على تلك الرسالة الماتعة، ففيها نقد علمي قوي لأخطاء ظاهرة وقع فيها النجار وأشير هنا إلى ثلاث تعقبات فقط أبين من خلالها شيئاً يسيراً من سوء صنيع النجار، وأما التعقبات التي تحتاج إلى نقد علمي فأحيل فيها إلى رسالة الشيخ محمد البسام.

١ ـ وقوع النجار في الخطأ ثم تخطئة الشيخ رحمه الله به:

قال الشيخ ـ رحمه الله ـ في تفسيره قوله تعالى: ﴿ فَإِن طلقها فلا تحل له من بعد حتى تنكح زوجاً غيره ﴾ «أي نكاحاً صحيحاً ويطأها؛ لأن النكاح الشرعي لا يكون إلا صحيحاً، ويدخل فيه العقد والوطء، وهذا بالاتفاق) هكذا في النسختين وفي الطبعة السلفية التي اعتمد عليها النجار، ولكنه أسقط (إلا) قصارت العبارة: «لأن النكاح الشرعي لا يكون صحيحاً » وهذا فعله، وليس فعل الشيخ ـ رحمه الله \_ ثم قال النجار في الهامش قوله: «لأن النكاح الشرعي الخ» في العبارة اضطراب، والصواب أن يقال: «لأن النكاح الشرعي الصحيح، يدخل فيه العقد والوطء بإجماع العلماء » فأخطأ النجار ثم خطأ الشيخ، وعدل خطأ الشيخ بزعمه.

٢- إقحام تعليقات لا محل لها فمن ذلك. قال الشيخ ـ رحمه الله ـ "والظلم الذي بين العبد وربه فيما دون الشرك تحت المشيئة والحكمة". قال النجار: (وفي هذا المعنى قال صاحب جوهرة التوحيد:

ومن يمت ولم يتب من ذنبه فأمره مفوض لربه

٣- الاستدراك في غير محله: قال الشيخ - رحمه الله - «فالشكر فيه بقاء النعمة الموجودة وزيادة في النعم المفقودة». قال في الهامش قوله: «فالشكر فيه بقاء النعم. . الخ» عبر العلماء عن هذا المعنى بقولهم: «الشكر قيد للموجود» وصيد للمفقود»(١) فكأنه خطأ الشيخ في اختيار اللفظ وليس هذا بخطأ بل الأمر واسع في اختيار اللفظ المناسب.

الملحظ الخامس:

# سوء توزيع النص

حيث قام بإعادة توزيع النص إلى فقرات وعمد إلى أن تكون تلك الفقرات قصيرة جداً وعليه فقد فرق أجزاء الجملة بين الأسطر، وقطع الكلام عن سياقه إذ نجد فعل الشرط في سطر وجوابه في آخر، والمعلول في سطر وتعليله في آخر، ولذلك تضخم التفسير جداً مع أن صفحاته يمكن أن تكون أقل من ذلك بكثير، والله أعلم بالهدف من وراء ذلك التضخيم.

\* \* \*

إن هذه الملاحظ ليست إلا أمثلة دالة على أن عمل النجار لم يكن عملاً أميناً على هذا التفسير..

وبمجمل هذا العرض يتضح أن التفسير لم يخرج بصورته التي كتبها الشيخ - رحمه الله - إذ جميع الطبعات كانت نسخاً مكرورة عن طبعة النجار، التي اعتمد فيها صاحبها على الطبعة السلفية، والطبعة السلفية اعتمدت على النسخة الثانية التي لم تكن بخط الشيخ وكان فيها بعض النقص وبعض التحريف من النساخ،

ولما كان الأمر بهذه الصورة التي تظهر الحاجة الماسة إلى إخراج هذا التفسير المبارك إخراجاً علمياً مصححاً كما أراده الشيخ رحمه الله فقد عمدت إلى العمل ثلاث سنين في هذا الكتاب راجياً أن يكون العمل

<sup>(1/0/1)(1)</sup> 

ساداً للثلمة ومبرئاً للذمة.

# العمل الذي قمت به:

لقد من الله علي بأمر لم يتوفر لمن اعتنى بهذا التفسير من قبل وهو الحصول على النسخة (أ) التي كانت بحوزة الشيخ \_ رحمه الله \_ وتحت نظره ومحل عنايته إلى أن توفي، وهي في الجملة أسلم من النسخة (ب) التي كانت أصل جميع الطبعات، ولما بدأت في العمل كان الهدف الذي سعيت إليه جاهداً هو: إخراج التفسير كما كتبه الشيخ \_ رحمه الله \_ دون تعديل أو تبديل، أو زيادة أو نقص، وعلى ذلك قمت بما يلى:

 $g_{\rm eff}$  , which is the state of the  $g_{\rm eff}$  . The section of  $f_{\rm eff}$ 

أولاً: نسخ التفسير كما هو ويتضمن ذلك: إثبات الآيات المفسرة كما كتبها الشيخ ـ رحمه الله ـ فحين يورد الآيات كاملة، أوردها كاملة كما فعل، وحين يورد جزءاً منها ويقول: إلخ القصة، أثبتها على هذا الوجه، وحين تفترق النسختان أطبق قواعد المقابلة التي سأبينها لاحقاً بحول الله، وقد راعيت في النسخ ما يلي:

- ١- توزيع النص توزيعاً جيداً، بحيث يكون تقسيم فقرات الكلام وأجزائه متصلاً بمعانية، واجتهدت ألا أقطع السياق الواحد بين فقرتين مختلفتين، وأن أبدأ تفسير الآية أو الآيات من أول السطر.
- ٢- ترقيم الآيات المفسرة في بداية تفسيرها، وهذا لم يكن من عمل الشيخ \_ رحمه الله \_ ولكن وجدته مهماً لأجل سهولة معرفة مواضع الآيات.
  - ٣- تصحيح بعض الأخطاء الإملائية الظاهرة التي لا تخفي على الشيخ ـ رحمه الله ـ ولكنها سبق قلم.

ولقد حرصت على عدم التدخل في التفسير والتعديل فيه بأي وجه من الوجوء إلا في ثلاث حالات:

الأولى: أن يكون الخطأ في الآيات فهنا أثبت الصواب ولا ألتفت إلى الخطأ، ولكن في بعض الأحيان يحدث أن يكون قلم الشيخ سبق إلى آيات في غير السورة، أو في السورة نفسها، وليست في ذلك الموضع، ثم يفسر الآيات التي كتب، فأثبت الصواب في الآيات، وأبقي التفسير كما هو، وأشير إلى ما عملت في الهامش.

الثانية: أن يكون الخطأ ظاهراً، ولا يمكن أن يقبل به المؤلف \_ رحمه الله \_ فهنا أثبت التعديل الذي أراه صواباً، وأشير في الهامش إلى ما في الأصل من خطأ، أو سبق قلم.

الثالثة: أن يكون التعديل طفيفاً كأن يكون تعديلاً في ضمير فيقول: (خالقهما) والصواب (خالقها) أو العكس أو يقول (التي) والصواب (الذي) ونحو ذلك، فهنا أصوب الكلام، وأشير في أحيان يسيرة إلى ما عملت، خاصة وأن الشيخ ـ رحمه الله ـ: (كان سريع الكتابة، ويكتب بخط دقيق، وبدون نظارة، لكنه على قاعدة صحيحة) (١٠ وكانت جل عنايته بالمعاني، ولذلك قال في رسالة للشيخ عبد الله بن عقيل ـ حفظه الله \_ (فحسن الإملاء والجري مع المعاني أولى من اعتبار حسن الخط، فذاك أهميته بالنسبة لحسن الإنشاء قليلة). (٢)

# ثانياً \_ المقابلة:

وابتغاء توضيح الأمر أبين ما قمت به في نقاط:

أولاً: اعتمدت النسخة (أ) وجعلتها أصلاً لأمور:

الأول: أن معظمها بخط الشيخ \_ رحمه الله \_.

**والثاني**: أنها النسخة التي كانت بيد الشيخ ـ رحمه الله ـ إلى حين وفاته.

 <sup>(</sup>١) الشيخ عبد الله بن عقيل: الأجوبة النافعة (المقدمة) (٧).

<sup>(</sup>٢) الأجوبة النافعة عن المسائل الواقعة (٦٧).

الثالث: أنها سالمة من التعديل والشطب اللذين وقعا من النساخ أو الطابعين أو المصححين بعكس النسخة (ب) فإن هذه النسخة سلمت للمطبعة السلفية، فكان المصححون للطبعة يعدلون عليها ويشطبون، بل تجد على هوامشها أسماء (عمال الصف) فنجد اسم (محمود) أو فلان منهم وذلك لتوزيع العمل عليهم، بينما النسخة (أ) لم تمسها الأيدي بشطب أو تعديل.

الرابع: سلامة هذه النسخة من الخروم والنقص لأن معظمها بخط الشيخ ـ رحمه الله ـ بينما النسخة (ب) كتب معظمها بخطوط النساخ فوقع فيها بعض النقص والخروم.

الخامس: أنها أجود كثيراً من النسخة الأخرى في إملائها بينما تجد في النسخة (ب) أخطاء ظاهرة.

ثانياً: يلاحظ أنني ذكرت في وصف النسختين أن معظم النسخة الأولى كان بخط الشيخ ـ رحمه الله ـ وأن النسخة الثانية في جملتها بخطوط النساخ وهذا توضيح تفاوت الكتابة على التفصيل مع بيان ما قمت به حيال ذلك التفاوت:

١- أجزاء كانت في النسختين بخط الشيخ ـ رحمه الله ـ وذلك مثل كثير من المجلد الأولى، والمجلد الثامن، والتاسع، وفي هذه الأجزاء يلاحظ وجود الاشكالات الآتية:

- (أ) أن الشيخ \_ رحمه الله \_ في المجلد فسر الآيات من قوله تعالى: ﴿ حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى وقوموا لله قانتين ﴾ سورة البقرة، الآية: ٢٣٨، إلى نهاية تفسير قوله تعالى: ﴿ ولله ما في السموات وما في الأرض يغفر لمن يشاء ويعذب من يشاء والله غفور رحيم ﴾ سورة آل عمران، الآية: ١٢٩ تفسيراً جديداً فليس ما في النسختين متوافقاً بل هو متغاير من حيث الألفاظ والصياغة والأسلوب وكأن الشيخ \_ رحمه الله \_ كتب ذلك مرتين، ولم يكن هناك احتمال لأن يكون الكلام ليس بكلامه، لأن ما في النسختين بخطه \_ رحمه الله \_ وروح الكلام وأسلوبه هو ذات أسلوب الشيخ \_ رحمه الله \_ وقد قلبت النظر بين خيارات عدة، وكان ما استقر الرأي عليه أن أجعل في صلب التفسير ما كان في النسخة قلبت النسخة التي توفي الشيخ \_ رحمه الله \_ وهي في بيته، وأما ما في النسخة (ب) وهو المطبوع في طبعات الكتاب السابقة فقد جعلته في ملحق في آخر التفسير.
- (ب) أن الشيخ ـ رحمه الله ـ في المجلد الثامن من بداية سورة الحجرات وحتى نهاية التفسير نسخ التفسير بخطه نسخة ثانية، ولكنه كان يعدل في الألفاظ ويزيد في الكلمات وينقص منها، ولذلك تفاوت حجم المقابلة بين بعض أجزاء الكتاب بشكل واضح، حيث تجد فروقاً كبيرة بين النسختين في أجزاء ولا تجد إلا اليسير من الفروق في أجزاء أخرى.
- (ج) أن بعض الأجزاء كانت في النسخة (أ) بغير خط الشيخ ـ رحمه الله ـ وفي النسخة (ب) بخط الشيخ ـ رحمه الله ـ كما في المجلد السادس وهنا كثرت الأخطاء في النسخة (أ) وقلت في (ب) فاستفدت من (ب) في المقابلة وجعلت جل اعتمادي عليها إذ هي أصح لولا ما عابها من تعديلات مصححي المطبعة السلفية عليها.

ثالثاً: الزيادات: جاءت زيادات في إحدى النسختين عن الأخرى وقد جعلت الزيادات بين قوسين مركنين [] وهي على ثلاثة أنواع:

الأول: الزيادات التي في الأصل على (ب) وقد جعلتها بين قوسين مركنين، دون إشارة في الهامش إلى شيء .

الثاني: الزيادات التي في (ب) وقد جعلتها بين قوسين مركنين، وأشرت إلى الزيادة في الهامش بقولي: زيادة في ب، وهذا النوع من الزيادات يكثر في الأجزاء التي كانت بخط الشيخ \_ رحمه الله \_ في النسختين كلتهما.

الثالث: الزيادات التي جعلتها لاقتضاء السياق وعدم استقامته بدونها فقد جعلتها بين قوسين مركنين وأشرت إلى الزيادة في الهامش بقولي: (زيادة يقتضيها السياق).

وبعد، فيلاحظ إني لم أثبت تخريج الأحاديث في الكتاب، لأن ما في الكتاب من الأحاديث ليس بالكثير، ومعظم ما نقل ـ رحمه الله ـ هو من صحيح البخاري ومسلم، كما لم أفهرس فهرسة تفصيلية، لأن الفهرسة التي يمكن أن يستفاد منها هي الفهرسة الموضوعية للفوائد الإيمانية، والتربوية، والسلوكية، والعلمية، ونحوها التي في الكتاب، وإذا نظرنا إلى الفهرسة بهذا الاعتبار فإن الكتاب يحتاج إلى فهرسة كبيرة وطويلة جداً يمكن الاستغناء عنها بقراءة الكتاب لمريد الاستفادة، وأما الفهارس التفصيلية للآيات والأحاديث والاعلام أو القبائل. ونحوها، فإن طبيعة التفسير لا تدل على الحاجة لذلك، وإن عمل على هذا التفسير فإنما هذا العمل نوع من التزيد والتكثر لا حاجة له.

雅 袋 蒜

وبعد فهذا الجهد الذي بذلت وهو جهد استغرق ثلاثة أعوام قرأت فيها التفسير قراءة مقابلة ثلاث مرات واجتهدت في إخراج التفسير على أتم الوجوه. قدر الإمكان. وما كان لي أن أصل إلى هذا لولا فضل الله عز وجل فله الحمد أولاً وآخراً وظاهراً وباطناً.

ثم الشكر من بعد لمن كان عوناً لي في إخراج هذا التفسير بأي وجه من أوجه العون وأخص بالذكر صاحبي الفضيلة العالمين الجليلين الشيخ محمد بن صالح العثيمين، والشيخ عبد الله بن عبد العزيز بن عقيل. وفضيلة والذي الكريم الشيخ معلا اللويحق، والمشايخ الفضلاء الدكتور عبد الرزاق بن عبد المحسن البدر الذي أعانني على الحصول على النسخة الثانية (ب) لمخطوط التفسير، وأبدى من جميل الملحوظات ما كان عوناً لي على ضبط العمل، والدكتور خالد السبت، الذي كانت مهاتفاته بداية حفز لإعادة العمل في التفسير، والشيخ صالح الهبدان، والشيخ عبد الرحمن الراجحي، والشيخ محمد الخضيري، والاخوة الذين عملوا معي في المقابلة فأمضوا وقتاً طويلاً في سبيل ذلك، وبذلوا جهداً لا أنساه في إعانتي الشيخ إدريس حامد محمد، والشيخ تراوري مامادوا، والأخ فيصل بن طلع المطيري فللجميع مني الشكر والعرفان والدعاء بالتوفيق والتسديد.

وأسأل الله المغفرة عما وقع من تقصير، واستمد منه العون فهو وحده المستعان. والحمد لله أولاً وآخراً وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه.

وكتب

عبد الرحمن بن معلا اللويحق المطيري بعد عشاء ليلة الثامسن والعشرين من شهر ذي القعدة عام ١٤١٩هـ and the second of the second o

A substitution of the conjugation can be stated with a substitution of a calculation of the calculation o

en de la companya de la co La companya de la co

The property of the control of the second of

and the Alexander of the second of the secon

.

# تنبي له

اعلم أن طريقتي في هذا التفسير أني أذكر عند كل آية ما يحضرني من معانيها، ولا أكتفي بذكري ما تعلق بالواضع اللاحقة؛ لأن الله وصف هذا الكتاب أنه (مثاني) تثنى فيه الأخبار والقصص والأحكام، وجميع المواضيع النافعة لحكم عظيمة، وأمر بتدبره جميعه، لما في ذلك من زيادة العلوم والمعارف وصلاح الظاهر والباطن، وإصلاح الأمور كها().

<sup>(</sup>١) هذا التنبيه جعله الشيخ \_ رحمه الله \_ على غلاف المجلد الأول فصدرت به التفسير كما فعل \_ رحمه الله \_.

(4) A subject of the second of the problem of the second of the secon

` مقدمة المؤلف

#### مقدمة المؤلف

and the stage of t

# بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي أنزل على عبده الفرقان الفارق بين الحلال والحرام، والسعداء والأشقياء، والحق والباطل.

وجعله برحمته هدى للناس عموماً، وللمتقين خصوصاً، من ضلال الكفر والمعاصي والجهل، إلى نور الإيمان والتقوى والعلم، وأنزله شفاء للصدور من أمراض الشبهات والشهوات، ويحصل به اليقين والعلم في المطالب العاليات، وشفاء للأبدان من أمراضها وعللها وآلامها وسقمها (۱). وأخبر أنه لا ريب فيه ولا شك بوجه من الوجوه، وذلك لاشتماله على الحق العظيم في أخباره، وأوامره، ونواهيه، وأنزله مباركاً، فيه الخير الكثير، والعلم الغزير، والأسرار البديعة، والمطالب الرفيعة، فكل بركة وسعادة تنال في النيا والآخرة، فسببها الاهتداء به واتباعه، وأخبر أنه مصدق ومهيمن على الكتب السابقة، فما يشهد له فهو الحق، وما ردَّه فهو المردود، لأنه تضمنها وزاد عليها، وقال تعالى فيه: ﴿يهدي به الله من اتبع رضوانه سبل السلام﴾، فهو هاد لدار السلام، مبين لطريق الوصول إليها، وحاث عليها، كاشف عن والطريق الموصلة إلى دار الآلام ومحذّر عنها، وقال تعالى مخبراً عنه: ﴿كتاب أحكمت آياته ثم فصلت من للمن حكيم خبير﴾، فبين آياته أكمل تبيين، وأتقنها أي إتقان، وفصلها بتبيين (۱ الحق من الباطل والرشد من الضلال، تفصيلاً كاشفاً للبس، لكونه صادراً من حكيم خبير، فلا يخبر إلا بالصدق والحق واليقين، ولا يأمر إلا بالعدل والإحسان والبر، ولا ينهى إلا عن المضار الدينية والدنيوية.

وأقسم تعالى بالقرآن ووصفه بأنه «مجيد»، والمجد: سعةُ الأوصاف وعظمتها، وذلك لسعة معاني القرآن وعظمتها، ووصفه بأنه «ذو الذكر» أي: يُتذكر به العلوم الإلهية والأخلاق الجميلة والأعمال الصالحة، ويتعظ به من يخشى.

وقال تعالى: ﴿إِنَا أَنْزَلْنَاهُ قَرَآناً عربياً لعلكم تعقلون﴾ فأنزله (٢) بهذا اللسان لنعقله ونتفهمه، وأمرنا بتدبره، والتفكر فيه، والاستنباط لعلومه، وما ذاك إلا لأن تدبره مفتاح كل خير، محصل للعلوم والأسرار. فلله الحمد والشكر والثناء، الذي جعل كتابه هدى وشفاء ورحمة ونوراً، وتبصرة وتذكرة، وبركة، وهدى وبشرى للمسلمين.

فإذا علم هذا، علم افتقار كل مكلُّف لمعرفة معانيه والاهتداء بها.

وكان حقيقاً بالعبد أن يبذل جهده، ويستفرغ وسعه في تعلمه وتفهمه بأقرب الطرق الموصلة إلى ذلك.

وقد كثرت تفاسير الأثمة رحمهم الله لكتاب الله، فمن مطوّل خارج في أكثر بحوثه عن المقصود، ومن مُقْصِرٍ، يقتصر على حل بعض الألفاظ اللغوية. [بقطع النظر عن المراد](1).

<sup>(</sup>٣) في ب: وأنزله..

<sup>(</sup>١) في ب: وأسقامها.

<sup>(</sup>٤) زيادة من هامش ب، مشطوبة من أ.

<sup>(</sup>۲) في ب: بتمييز.

مقدمة المؤلف ﴿ ٣٠ ﴾

وكان الذي ينبغي في ذلك، أن يجعل المعنى هو المقصود، واللفظ وسيلة إليه. فينظر في سياق الكلام، وما سيق لأجله، ويقابل بينه وبين نظيره في موضع آخر؛ ويعرف أنه سيق لهداية الخلق كلهم، عالمهم وجاهلهم، حضريهم وبدويهم، فالنظر لسياق الآيات مع العلم بأحوال الرسول وسيرته مع أصحابه وأعدائه وقت نزوله، من أعظم ما يُعين على معرفته وفهم المراد منه، خصوصاً إذا انضم إلى ذلك معرفة على اختلاف أنواعها.

فمن وفق لذلك، لم يبق عليه إلا الإقبال على تدبره وتفهمه وكثرة التفكر في ألفاظه ومعانيه ولوازمها، وما تتضمنه، وما تدل عليه منطوقاً ومفهوماً، فإذا بذل وسعه في ذلك، فالرب أكرم من عبده، فلا بد أن يفتح عليه من علومه أموراً لا تدخل تحت كسبه.

ولما من الباري علي وعلى إخواني بالاشتغال بكتابه العزيز بحسب الحال اللائقة [بنا] أحببت أن أرسم من تفسير كتاب الله ما تيسر، وما من به الله علينا، ليكون تذكرة للمحصلين، وآلة للمستبصرين، ومعونة للسالكين، ولأقيده خوف الضياع، ولم يكن قصدي في ذلك إلا أن يكون المعنى هو المقصود، ولم أشتغل في حل الألفاظ والعقود، للمعنى الذي ذكرت، ولأن المفسرين قد كفوا مَنْ بعدهم، فجزاهم الله عن المسلمين خيراً.

والله أرجو، وعليه أعتمد، أن ييسر ما قصدت، ويذلل ما أردت، فإنه إن لم ييسره الله، فلا سبيل إلى حصوله، وإن لم يعن عليه، فلا طريق إلى نيل العبد مأموله.

وأسأله تعالى أن يجعله خالصاً لوجهه الكريم، وأن ينفع به النفع العميم، إنه جواد كريم. اللهم صل على محمد وآله وصحبه، وسلم تسليماً كثيراً.

and the state of the fight which we have a state of the st The state of the state o

and the second s

and the processing of the control of

# فوائد مهمة تتعلق بتفسير القرآن من بـدائع الفوائد لابن القيم رحمه الله تعالى<sup>(۱)</sup>

[قال: فصل] النّكرة في سياق النفي تَعُم، مستفاد من قوله تعالى: ﴿ولا يظلم ربك أحداً﴾ ﴿ فلا تعلم نفسٌ ما أخفى لهم من قرة أعين﴾، وفي السرط من قوله تعالى: ﴿هل تعلم له سمياً﴾، وفي الشرط من قوله: ﴿فإما تَرَينٌ من البشر أحداً﴾، ﴿وإن أحدٌ من المشركين استجارك وفي النهي من قوله تعالى: ﴿ولا يلتفت منكم أحد ﴾.

وفي سياق الإثبات، بعموم العلة والمقتضى كقوله: ﴿علمت نفس ما أحضرت﴾.

وإذا أضيف إليها «كل» نحو ﴿وجاءت كل نفسٍ معها سائق وشهيد﴾، ومن عمومها بعموم المقتضى

#### هصسل

ويستفاد عموم المفرد المحلَّى باللام من قوله: ﴿إِنَّ الإِنسانَ لَفِي خَسَرُ ۗ وقوله: ﴿ويقُولُ الْكَافَرِ﴾ وعموم المفرد المضاف من قوله: ﴿وصدقت بكلمات ربها وكتبه﴾ (وكتابه)(٢).

وقوله: ﴿هذا كتابُنا يَنطق عليكم بالحق﴾ والمراد جميع الكتب التي أحصيت فيها أعمالهم، وعموم الجمع المحلّى باللام من قوله: ﴿وإذا الرُّسل أُقّتت﴾، وقوله: ﴿وإذ أخذنا من النبيين ميثاقهم﴾، وقوله تعالى: ﴿إِن المسلمين والمسلمات﴾ إلى آخرها. والمضاف من قوله: ﴿كلّ آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله﴾.

وعموم أدرات الشَّرط من قوله تعالى: ﴿فمن يعمل من الصالحات وهو مؤمن فلا يخاف ظلماً ولا هضماً ﴾، وقوله: ﴿فمن يعمل مثقال ذرة خيراً يره ﴾، [وقال] ﴿وما تفعلوا من خير يعلمه الله ﴾، وقوله ﴿أينما تكونوا يدرككم الموت ﴾، وقوله: ﴿ووحيثما كنتم فولوا وجوهكم شطره ﴾، وقوله: ﴿وإذا رأيت الذين يخوضون في آياتنا فقل سلام عليكم كتب ربكم على نفسه الرحمة ﴾ هذا إذا كان الجواب طلباً مثل هاتين الآيتين.

فإن كان خبراً ماضياً، لم يلزم العموم، كقوله: ﴿وإذا رأوا تجارة أو لهوا انفضوا إليها﴾ ﴿إذا جاءك المنافقون قالوا نشهد إنك لرسول الله﴾.

وإن كان مستقبلاً، فالتزموا ردَّ العموم، كقوله تعالى: ﴿وَإِذَا كَالُوهُمْ أُو وَرَنُوهُمْ يَخْسُرُونَ﴾. وقوله: ﴿وَإِذَا قَيْلُ لَهُمْ لَا إِلَهُ إِلاَّ الله يستكبرون﴾.

وقد لا يعم، كقوله تعالى: ﴿وإذا رأيتُهم تُعجبُك أجسامُهم﴾.

<sup>(</sup>١) جاءت هذه الفوائد في: أ بعد تفسير سورة الفاتحة، وقد كتب الشيخ ـ رحمه الله ـ في هامش النسخة: (حق هذه المقدمة أن تنقدم على الفاتحة).

<sup>(</sup>٢) كتبت الكلمة مرتين مرة بالإفراد، ومرة بالجمع، وجاء في هامش أ ما نصه: (قرأ أهل البصرة وحفض (وكتبه). وقرأ الآخرون (وكتابه) على التوحيد).

#### فصل

ويستفاد كون الأمر المطلق للوجوب، مِن ذمَّه لمن خالَفه، وتسميته إياه عاصياً، وترتيبه عليه العقاب بالعاجل و الآجل.

ويستفاد كون النهي للتحريم، من ذمَّه لمن ارتكبه، وتسميته عاصياً، وترتيبه العقاب على فعله.

ويستفاد الوجوب بالأمر تارة، وبالتصريح بالإيجاب والفرض والكَتْب، ولفظة «على»، ولفظة: حق على المؤمنين.

ويستفاد التحريم من النهي، والتصريح بالتحريم والحظر، والوعيد على الفعل، وذم الفاعل، وإيجاب الكفارة بالفعل.

وقوله: «لا ينبغي» فإنها في لغة القرآن والرسول للممتنع عقلاً وشرعاً.

ولفظة «ما كان لهم كذا وكذا» و «لم يكن لهم»، وترتيب الحدِّ على الفعل، ولفظة «لا يحل» و «لا يصلح»، ووصف الفعل بأنه فساد، وأنه من تزيين الشيطان وعمله، وأن الله تعالى لا يحبه ولا يرضاه لعباده، ولا يزكى فاعله ولا يكلمه ولا ينظر إليه ونحو ذلك.

وتستفاد الإباحة من الإذن والتخيير، والأمر بعد الحَظْر، ونفي الجُناح والحرج والإثم والمؤاخذة، والإخبار بأنه يعفو عنه، والإقرار على فعله في زمن الوحي، وبالإنكار على من حرَّم الشيء، والإخبار بأنه خلق لنا كذا وجعله لنا، وامتنانه علينا به، وإخباره عن فعل مَنْ قبلنا، غير ذام لهم عليه.

فإن اقترن بإخباره مدخٌ، دلُّ على رجحانه استحباباً أو وجوباً.

#### فصل

وكل فعل عظمه الله ورسوله، أو مدحه، أو مدح فاعله لأجله، أو فرح به، أو أحبّه، أو أحبّ فاعله، أو رضي به، أو رضي عن فاعله، أو وصفه بالطّيب، أو البركة، أو الحسن، أو نصبه سبباً لمحبته أو لثواب عاجل أو آجل (۱)، أو نصبه سبباً لذكره لعبده، أو لشكره له، أو لهدايته إياه، أو لإرضاء فاعله، أو وصف فاعله (۲) بالطيب، أو وصف الفعل بأنه معروف، أو نفى الحُزن والخوف عن فاعله، أو وعده بالأمن، أو نصبه سبباً لولايته، أو أخبر عن دعاء الرسل بحصوله، أو وصفه بكونه قربة، أو أقسم به أو بفاعله، كالقسم بخيل المجاهدين وإغارتها (۱)، أو ضحك الرب جل جلاله من فاعله، أو عجبه به، فهو دليل على مشروعيته المشتركة بين الوجوب والندب.

#### فصل

وكل فعل طلب الشارع تركه، أو ذم فاعله، أو عيب عليه، أو مقت فاعله، أو لعنه، أو نفى محبته إياه، أو معبة فاعله، أو نفى الرضا به، أو الرضا عن فاعله، أو شبه فاعله بالبهائم أو الشياطين، أو جعله مانعاً من الهدى، أو وصفه بسوء أو كراهة، أو استعاد الأنبياء منه أو أبغضوه، أو جعل سبباً لنفي الفلاح، أو لعذاب عاجل أو آجل، أو لذم أو لوم، أو ضلالة أو معصية، أو وصفه بخبث (٤)، أو رجس، أو نبحس، أو بكونه فسقاً أو إثماً، أو سبباً لإثم أو رجس، أو لعن أو غضب، أو زوال نعمة، أو حلول نقمة، أو حد من الحدود، أو قسوة، أو خزي، أو ارتهان نفس، أو لعداوة الله أو محاربته، أو الاستهزاء به وسخريته، أو جعله سبباً لنسيانه لفاعله، أو وصف نفسه بالصبر عليه، أو الصفح أو الحلم عنه، أو دعا ألى التوبة منه، أو وصف فاعله بخبث أو احتقار، أو نسبه إلى الشيطان وتزيينه، أو تولي الشيطان لفاعله، أو وصفة بهمة ذم، مثل كونه ظلماً أو بغياً، أو عدواناً أو إثماً، أو تبرأ الأنبياء منه أو من فاعله، أو شكوا

<sup>(</sup>١) في ب: أو لثوابه عاجلاً أو آجلاً.

<sup>(</sup>٣) في ب: وإثارتها.

<sup>(</sup>٢) في ب: فاعليه.

<sup>(</sup>٤) في ب: بالخبث.

إلى الله من فاعله، أو جاهروا فاعله بالعداوة، أو نصب سبباً لخيبة فاعله عاجلاً أو آجلاً، أو رتب عليه حرمان الجنة، أو وصف فاعله بأنه عدو لله أو الله عدوه، أو أعلم فاعله بحرب من الله ورسوله، أو حمل فاعله إثم غيره، أو قيل فيه "لا ينبغي هذا» أو «لا يصلح» أو أمر بالتقوى عند السؤال عنه، أو أمر بفعل يضاده، أو هجر فاعله، أو تلاعن فاعلوه في الآخرة، أو تبرأ بعضهم من بعض، أو وصف فاعله بالضلالة، أو أنه «ليس من الله في شيء» أو أنه ليس من الرسول وأصحابه، أو قرن بمحرم ظاهر التحريم في الحكم والخبر عنهما (۱) بخبر واحد، أو جعل اجتنابه سبباً للفلاح، أو جعل سبباً لإيقاع العداوة والبغضاء بين المسلمين، أو قيل لفاعله «هل أنت منته» أو نهى الأنبياء عن الدعاء لفاعله، أو رتب عليه إيعاد، أو طرد، أو لفظة «قُتل من فعله»، أو «قاتل الله من فعله»، أو أخبر أن فاعله «لا يكلمه الله يوم ولا يكون يوم القيامة من الشهداء ولا من الشفعاء، أو أن الله لا يعلح، ولا يكون يوم القيامة من الشهداء ولا من الشفعاء، أو أن الله يغار من فعله، أو نبه على وجه المفسدة فيه، أو أخبر أنه لا يقبل من فاعله صرفاً ولا عدلاً، أو أخبر أن من فعله قيض له الشيطان فهو له قرين، أو جعل الفعل سبباً لإزاغة الله قلب فاعله، أو صرفه عن آياته وفهم آلائه، أو سؤال الله سبحانه عن علة الفعل «لم فعل» نحو: ﴿لم تصدون عن سبيل الله مَنْ آمن﴾، ﴿لمَ تَلبسون الحق بالباطل»، ﴿ما منعك أن الشعل "لم فعل» نحو: ﴿لم تصدون عن سبيل الله مَنْ آمن﴾، ﴿لمَ تَلبسون الحق بالباطل»، ﴿ما منعك أن تسجد)»، ﴿لم تقولون ما لا تفعلون﴾ ما لم يقترن به جواب من المسؤول(٢) فإذا قرن به جواب، كان به جواب.

فهذا ونحوه، يدل على المنع من الفعل، ودلالته على التحريم أطرد من دلالته على مجرد الكراهة.

وأما لفظة يكرهه الله ورسوله، أو مكروه، فأكثر ما يستعمل في المحرَّم، وقد يستعمل في كراهة التنزيه.

وأما لفظة «وأما أنا فلا أفعل» فالمتحقق<sup>(٣)</sup> منه الكراهة كقوله: «أما أنا فلا آكل متكنّاً».

وأما لفظة «ما يكون لك» و «ما يكون لنا» فاطرد استعمالها في المحرَّم، نحو ﴿ما يكون لك أن تتكبر فيها﴾، ﴿ما يكون لنا أن نعود فيها﴾، ﴿ما يكون لي أن أقول ما ليس لي بحق﴾.

#### فصل

وتستفاد الإباحة من لفظ الإحلال، ورفع الجناح، والإذن، والعفو، و "إن شئت فافعل» و "إن شئت فلا تفعل»، ومن الامتنان بما في الأعيان من المنافع، وما يتعلق بها من الأفعال، نحو: ﴿ومن أصوافها وأوبارها وأشعارها أثاثاً ومتاعاً إلى حين﴾ ونحو ﴿وبالنجم هم يهتدون﴾.

ومن السكوت عن التحريم، ومن الإقرار على الفعل في زمن الوحي.

#### فائدة

التعجُّبُ كما يدل على محبة الله تعالى للفعل نحو «عَجِب رَبُك مَنْ شاب ليست له صبوة» ونحوه، قد يدل على بغض الفعل كقوله: ﴿وَإِنْ تَعجِب فعجبٌ قولهم﴾ وقوله: ﴿ بِل عَجِبتَ ويسجَرُونَ ﴾.

وقوله: ﴿وَكِيفُ تَكْفُرُونُ وَأَنْتُمْ تُتْلِّي عَلَيْكُمْ آيَاتُ اللهُ وَفَيْكُمْ رَسُولُهُ﴾.

وقد يدل على امتناع الحكم، وعدم حسنه، كقوله: ﴿كيف يكون للمشركين عهد عند الله﴾.

ويدل على حسن المنع منه قدراً، وأنه لا يليق به فعله، كقوله تعالى: ﴿كيف يهدي الله قوماً كفروا بعد إيمانهم﴾.

<sup>(</sup>٣) في ب: فالمحقق.

<sup>(</sup>٤) كذا في ب، وفي أ: بعد.

<sup>(</sup>۱) **ن**ي ب: عنه.

<sup>(</sup>٢) في ب: من السؤال.

#### فائدة

نفي التساوي في كتاب الله، قد يأتي بين الفعلين، كقوله تعالى: ﴿أجعلتم سقاية الحاج وعمارة المسجد الحرام كمن آمن بالله واليوم الآخر الآية .

وقد يأتي بين الفاعلين كقوله: ﴿لا يستوي القاعدون من المؤمنين غير أولي الضرر والمجاهدون في سبيل الله ﴾.

وقد يأتي بين الجزائين كقوله: ﴿لا يستوي أصحاب النار وأصحاب الجنة﴾.

وقد جمع الله بين الثلاثة في آية واحدة، وهي قوله تعالى: ﴿وَمَا يَسْتُويَ الْأَعْمَى وَالْبُصِيرِ وَلَا الظلمات ولا النور﴾ الآيات.

#### فائدة

في ضرب الأمثال في القرآن يستفاد منه أمور:

التذكير، والوعظ، والحث، والزجر، والاعتبار، والتقرير، وتقريب المراد للعقل، وتصويره في صورة المحسوس، بحيث يكون نسبته للعقل، كنسبة المحسوس إلى الحس.

وتأتي أمثال القرآن مشتملة على بيان تفاوت الأجر، وعلى المدح والذم، وعلى الثواب، وعلى تفخيم الأمر أو تحقيره، وعلى تحقيق أمر، وإبطال أمر.

#### فائدة

السياق يرشد إلى بيان المجمل، وتعيين المحتمل، والقطع بعدم (١) احتمال غير المراد، وتخصيص العام، وتقييد المطلق، وتنوع الدلالة، وهو من أعظم القرائن الدالة على مراد المتكلم، فمن أهمله غلط في نظره، وغالط في مناظرته، فانظر إلى قوله: ﴿ وَقَ إِنْكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْكُرِيمِ ﴾ كيف تجد سياقه يدل على أنه الذليل الحقير.

#### فائدة

إخبار الرب عن المحسوس الواقع له عدة فوائد:

صنها: أن يكون توطئةً وتقدمةً لإبطال ما بعده.

ومنها: أن يكون موعظة وتذكرة.

وصنها: أن يكون شاهداً على ما أخبر به من توحيده، وصدق رسوله، وإحياء الموتى.

ومنها: أن يذكر في معرض الامتنان.

ومنها: أن يذكر في معرض اللوم والتوبيخ.

ومنها: أن يذكر في معرض المدخ والذم.

ومنها: أن يذكر في معرض الإخبار عن اطلاع الرب عليه. وغير ذلك من الفوائد.

انتهى كلامه رحمه الله. ، وهو في غاية النفاسة، والاشتمال على كثير من القواعد والضوابط المتعلقة بتفسير القرآن، فجزاه الله خيراً.

قلت: وقد اشتمل القرآن على عدة علوم قد ثنيت فيه وأعيدت:

فمنها: ضرب الأمثال، وقد ذكر ابن القيم فيما تقدم فوائدها.

ومنها ذكر صفات أهل السعادة والشقاوة، وفي ذلك فوائد عديدة:

منها: أن الأوصاف التي يوصف بها أهل الخير، تدل على محبة الله ورضاه وأنها محمودة، والصفات التي يوصف بها أهل الشر، تدل على بغض الله لها وأنها مذمومة.

ومنها: ما يكرم الله به أولياءه من الثناء الحسن بين عباده، فهو ثواب معجل، ويهين به أعداءه من الأوصاف القبيحة، فيكون عقاباً معجلاً.

ومنها: أن فيه حثاً للنفوس على الاقتداء بأهل الخير ومنافستهم، وتنشيط العمال على الأعمال ببيان من عملها من أولياء الله.

وفيه الترهيب من أفعال أهل الشر، وتبغيض المعاصى التي أثرت مع عامليها ما أثرت.

ومنها: الاعتبار بصفات أهل الخير والشر، وأن مَنْ فعل مثل فعلهم ناله ما نالهم.

وقد حثَّ تعالى على الاعتبار، في غير موضع من كتابه. وحقيقته: العبور من شيء إلى شيء، وقياس الشيء على نظيره.

ومنها: أن العبد إذا رأى (١) أعمال أهل الخير وعجزه عن القيام بها، أوجب له ذلك الإزراء على نفسه واحتقارها، وهذا هو عين صلاحه، كما أن رؤيته نفسه بعين الإعجاب والتكبر هو عين فساده، إلى غير ذلك من الفوائد.

ومنها: ذكر صفات الله وأسمائه وأفعاله، وتقديسه عن النقائص، وفي ذلك فوائد عظيمة:

منها: أن هذا العلم ـ وهو العلم المتعلق بالله تعالى ـ أشرف العلوم وأجلها على الإطلاق.

فالاشتغال بفهمه والبحث التام عنه، اشتغال بأعلى المطالب، وحصوله للعبد من أشرف المواهب.

ومنها: أن معرفة الله تعالى تدعو إلى محبته وخشيته، وخوفه ورجائه، وإخلاص العمل له، وهذا عين سعادة العبد، ولا سبيل إلى معرفة الله، إلا بمعرفة أسمائه وصفاته، والتفقه في فهم معانيها.

وقد اشتمل القرآن من ذلك على ما لم يشتمل عليه غيره، من تفاصيل ذلك وتوضيحها، والتعرف بها إلى عباده، وتعريفهم لنفسه كي يعرفوه.

ومنها: أن الله خلق الخلق ليعبدوه ويعرفوه، فهذا هو الغاية المطلوبة منهم، فالاشتغال بذلك اشتغال بما خلق له العبد، وتركه وتضييعه إهمال لما خلق له. وقبيح بعبد، لم تَزَل نعم الله عليه متواترة، وفضله عليه عظيم من كل وجه، أن يكون جاهلاً بربه معرضاً عن معرفته.

ومنها: أن أحد أركان الإيمان، بل أفضلها وأصلها الإيمان بالله، وليس الإيمان بمجرد قوله: «آمنت بالله» من غير معرفة بربه.

بل حقيقة الإيمان، أن يعرف الرب الذي يؤمن به، ويبذل جهده في معرفة أسمائه وصفاته، حتى يبلغ درجة اليقين، وبحسب معرفته بربه يكون إيمانه، فكلما ازداد معرفة بربه ازداد إيمانه وكلما نقص، نقص.

وأقرب طريق يوصله إلى ذلك، تدبر صفاته وأسمائه من القرآن.

والطريق في ذلك، إذا مر به اسم من أسماء الله، أثبت  $^{(7)}$  له ذلك المعنى وكماله وعمومه، ونزهه  $^{(7)}$  عما يضاد ذلك.

ومنها: أن العلم به تعالى أصل الأشياء كلها، حتى إن العارف به حقيقة المعرفة، يستدل بما عرف من صفاته وأفعاله على ما يفعله، وعلى ما يشرعه من الأحكام، لأنه لا يفعل إلا ما هو مقتضى أسمائه وصفاته، فأفعاله دائرة

<sup>(</sup>١) في ب: أن يثبت.

<sup>(</sup>۲) في ب: وينزهه.

بين العدل والفضل والحكمة.

وكذلك لا يشرع ما يشرعه من الأحكام، إلا على حسب ما اقتضاه حمده وحكمته وفضله وعدله.

فأخباره كلها حق وصدق، وأوامره ونواهيه عدل وحكمة.

وهذا العلم أعظم وأشهر من أن ينبه عليه لوضوحه:

وكيف يصح في الأذهان شيء إذا احتاج النهار إلى دليل

ومنها: ذكر الأنبياء والمرسلين، وما أرسلوا به، وما جري لهم مع أممهم. وفي ذلك عدة فوائد:

منها: أن من تمام الإيمان بهم معرفتهم بصفاتهم وسيرهم وأحوالهم. وكلما كان المؤمن بذلك أعرف، كان أعظم إيماناً بهم، ومحبة لهم، وتعظيماً لهم، وتعزيزاً وتوقيراً.

ومنها: أن من بعض حقوقهم علينا \_ خصوصاً النبي محمد ﷺ \_ معرفتهم ومحبتهم محبة صادقة، ولا سبيل لذلك إلا بمعرفة أحوالهم.

ومنها: أن معرفة الأنبياء موجبة لشكر الله تعالى على ما منّ به على المؤمنين، إذ بعث فيهم رسولاً منهم يزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة، بعد أن كالوا في ضلال مبين.

ومنها: أن الرسل هم المربون للمؤمنين، الذين ما نال المؤمنون(١) مثقال ذرة من الخير، ولا اندفع عنهم مثقال ذرة من الشر، إلا على أيديهم وبسبيهم.

فقبيح بالمؤمن أن يجهل حالة مربيه ومزكيه ومعلمه.

وإذا كان من المستنكر جهل الإنسان بحال أبويه ومباعدته لذلك، فكيف بحالة الرسول، الذي هو أولى بالمؤمنين من أنفسهم، وهو أبوهم الحقيقي، الذي حقه مقدم على سائر الحقوق بعد حق الله تعالى؟!!

ومنها: أن في معرفة ما جرى لهم وجرى عليهم، تحصُل للمؤمن (٢٠) الأسوة والقدوة، وتخف عنه كثير من المقلقات والمزعجات، لأنها مهما بلغت من الثقل والشدة، فلا تصل إلى بعض ما جرى على الأنبياء. قال تعالى: ﴿لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة﴾.

ومن أعظم الاقتداء بهم، الاقتداء بتعليماتهم، وكيفية إلقاء العلم على حسب مراتب الخلق، والصير على التعليم، والدعوة إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة، والمجادلة بالتي هي أحسن، وبهذا وأمثاله كان العلماء ورثة الأنبياء.

ومن فوائد معرفة الرسول ﷺ، معرفة الآيات القرآنية المنزلة عليه وفهم المعنى. والمراد منها موقوف على معرفة أحوال الرسول، وسيرته مع قومه وأصحابه وغيرهم من الناس، فإن الأزمنة والأمكنة والأشخاص تختلف اختلافاً كثيراً.

فلو أراد إنسانٌ (٣) أن يصرف همه لمعرفة معاني القرآن من دون معرفة منه لذلك، لحصل من الغلط على الله وعلى رسوله، وعلى مراد الله من كلامه، شيء كثير.

وهذا إنما يعرفه من عرف ما في أكثر التفاسير من الأغلاط القبيحة التي ينزه عنها كلام الله(٤)، وغير

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: المؤمن.

<sup>(</sup>٢) في ب. للمؤمنين.

<sup>(</sup>٣) في ب: الإنسان.

 <sup>(</sup>٤) في ب جاءت الجملة هكذا (ما في كثير من التفاسير من الأغلاط التي ينزه عنها كلام الله) وقد شطبت هذه النجملة، وكتب الشيخ رحمه الله ـ في الهامش بدلاً عنها ما يلي (كيف كثر حمل مراد الله ورسوله على العرف الحادث فوقع الخلل الكثير).

ذلك من الفوائد المفيدة والنتائج السديدة.

ومن علوم القرآن: الأمر والنهي الموجه لهذه الأمة وغيرها، وهذا هو المقصود منهم، وفي معرفة ذلك عدة فوائد:

منها: أن الله تعالى حث على معرفة حدود ما أنزل الله على رسوله، وذم من لم يعرف ذلك.

ومن أعظم ما يجب معرفة حدوده؛ الأوامر والنواهي التي كلفنا بها، وألزمنا بالقيام بها وتعلمها وتعليمها.

ولا سبيل إلى امتثالها، [أو اجتنابها،](١) إلا بمعرفتها، ليتأتى فعلها [أو تركها](٢) وذلك أن المكلف إذا أمر بأمر، وجب عليه أولاً معرفة ما هو الذي أمر به، وما يدخل به وما لا يدخل.

فإذا عرف ذلك استعان بالله، واجتهد في أمنثاله بحسب القدرة والإمكان.

وكذلك إذا نهي عن أمر من الأمور، وجب عليه معرفة ذلك المنهي وحقيقته، ثم يبذل جهده مستعيناً بربه على تركه، امتثالاً لأمر الله، واجتناباً لنهيه، وامتثال الأمر، واجتناب النهي، كل منهما واجب، وما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب. فعرفت أن العلم بها قبل العمل، ومتقدم عليه.

ومنها: أن الدعوة إلى الخير، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، لا يمكن حصولها وتحصيلها إلا بعد معرفة الخير ليدعو له، ومعرفة المعروف ليأمر به، ومعرفة المنكر لينهى عنه، والقرآن مشتمل على ذلك أعظم اشتمال، ومتضمن له أكمل تضمن.

ومن علوم القرآن أحوال اليوم الآخر، وهو ما يكون بعد الموت مما أخبر به الله في كتابه، أو أخبر به رسوله من أهوال الموت، والمقبر والموقف، والمجنة والنار، وفي العلم بذلك فوائد كثيرة:

منها: أن الإيمان باليوم الآخر، أحد أركان الإيمان الستة، التي لا يصح الإيمان بدونها، وكلما ازدادت معرفته بتفاصيله، ازداد إيمانه (٣).

ومنها: أن العلم بذلك (٤) حقيقة المعرفة، يفتح للإنسان باب الخوف والرجاء، اللذين إن خلا القلب منهما خرب كل الخراب، وإن عمر بهما أوجب له الخوف الانكفاف عن المعاصي، والرجاء تيسير الطاعة وتسهيلها، ولا يتم ذلك إلا بمعرفة تفاصيل الأمور التي يخاف منها وتحذر؛ كأحوال القبر وشدته، وأحوال الموقف الهائلة، وصفات النار المفظعة.

وبمعرفة تفاصيل الجنة وما فيها من النعيم المقيم، والحبرة والسرور، ونعيم القلب والروح والبدن، فيحدث بسبب ذلك الاشتياق الداعي للاجتهاد في السعي للمحبوب المطلوب، بكل ما يقدر عليه.

ومنها: أنه يعرف بذلك فضل الله وعدله، في المجازاة على الأعمال الصالحة، والسيئة، الموجب لكمال حمده والثناء عليه بما هو أهله.

وعلى قدر علم العبد بتفاصيل الثواب والعقاب، يعرف بذلك فضل الله وعدله وحكمته.

ومن علوم القرآن: مجادلة المبطلين، ودفع شبه الظالمين، وإقامة البراهين العقلية الموافقة للأدلة النقلية .

وهذا الفن من علوم القرآن من خواص العلماء الربانيين، والجهابذة الراسخين، والعقلاء المستبصرين، وقد اشتمل القرآن من الأدلة العقلية، والقواطع البرهانية، ما لو جمع ما عند جميع

<sup>(</sup>۱) زیادة من هامش ب.

<sup>(</sup>٢) زيادة من مامش ب.

<sup>(</sup>٣) في ب: إيمان العبد به.

<sup>(</sup>٤) في ب: أن معرفة ذلك.

المتكلمين من حق، لكان بالنسبة إليه كنقرة عصفور بالنسبة لماء البحر؛ ذلك بأن القرآن هو الحق، وقد الشرك، اشتمل على الحق والصدق والعدل والميزان العادل والقسط والصلاح والفلاح، فإن ذكر التوحيد والشرك، وأمر بالأول ونهى عن الثاني، أقام من البراهين القاطعة على صحة التوحيد وحسنه وتعينه طريقاً للنجاة، وقبح الشرك وبطلانه، وكونه هو الطريق للهلاك، ما يجعل ذلك للبصيرة كالشمس في نحر الظهيرة.

وإن أمر بالأوامر الشرعية، وحث على الآداب ومكارم الأخلاق، رأيته ينبه العقول النيرة على ما اشتملت عليه من المصالح الضرورية، التي يحتاجونها في معاشهم ومعادهم، ما يجزم بأنه (١) لا أحسن منها، وأن حكمته تقتضى الأمر بها أشد اقتضاء.

وإن نهى عن المحارم والقبائح والخبائث، أخبر بما في ضمنها من الفساد والضرر، والشر الحاصل بتناولها، وأن نعمة الله عليهم بتحريمها عليهم وتنزيههم عنها، وتكريمهم وتعلية أقدارهم عن التلبس بها فوق كل نعمة، فالمأمورات مشتملات (٢) على الصلاح، والمحرمات مشتملات (٢) على المفاسد.

وإن شرع في الحجاج للمبطلين، وتزييف شبه المشبهين، وبطلان مذاهب الضالين، فقل ما شئت من إحقاق حق، ودمغ باطل، وإرشاد ضال، وإقامة الحجة على المعاند، وبيان أن الباطل لا يقوم لأقل شيء من الحق، بل هو على اسمه باطل لا حقيقة له، إن هي إلا أسماء يسمون بها الباطل إذا جردت، تبينت هباء منثوراً.

ورأيته يسوق البراهين العقلية، بأوضح عبارة وأوجزها وأسلمها من الاعتراض والنقض والخفاء، فيجمع بين الدليل العقلي والنقلي في كلمة واحدة، إيجازاً غير مخل بالمطلوب، وتارة يفصل ذلك، ويسرد من البراهين ما يكفي بعضه بالبيان. فلله الحمد والشكر.

فهذه مقدمة نافعة، إن شاء الله، ينبغي استقراؤها في [كل] مواردها، والتنبه لكل ما يرد من هذه المطالب على وجه التفصيل، فمن استعملها في كل ما يرد عليه من الآيات، انتفع بها نفعاً عظيماً. وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء، والله ذو الفضل العظيم.

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: به أنه.

<sup>(</sup>٢) في ب: مشتملة.

<sup>(</sup>٣) في ب: مشتملة.

## تفسير الفاتحة وهي مكية

﴿١ - ٧﴾ ﴿بسم الله السرحسن الرحيم الحمد لله رب العالمين \* الرحمن الرحيم \* مالك يوم الدين \* إياك نعبد وإياك نستعين \* اهدنا الصراط المستقيم \* صراط الذين أنعمت عليهم \* غير المغضوب عليهم \* ولا الضالين اي: أبتدىء بكل اسم لله تعالى، لأن لفظ «اسم» مفرد مضاف، فيعمُّ جميع الأسماء [الحسني]، ﴿اللهِ : هو المألوه المعبود، المستحق لإفراده بالعبادة لما اتصف به من صفات الألوهية، وهي صفات الكمال، ﴿الرحن الرحيم﴾ اسمان دالان على أنه تعالى ذو الرحمة الواسعة العظيمة التي وسعت كل شيء، وعمت كل حي، وكتبها للمتقين المتبعين لأنبيائه ورسله، فهؤلاء لهم الرحمة المطلقة، ومن عداهم فلهم

واعلم أن من القواعد المتفق عليها بين سلف الأمة وأثمتها، الإيمان بأسماء الله وصفاته، وأحكام رحيم، ذو الرحمة التي اتصف بها، المتعلقة بالمرحوم، فالنعم كلها أثر من آثار رحمته، وهكذا في سائر الأسماء. يقال في العليم: إنه عليم ذو علم يعلم يها كل شيء، قدير ذو قدرة يقدر على كل شيء.

والحمد لله اله : [هو] الثناء على الله بصفات الكمال، وبأفعاله الدائرة بين الفضل والعدل، فله الحمد الكامل بجميع البوجوه. ﴿ رَبِ العالمين الرّب: هو المربي جميع العالمين وهم من سوى الله بخلقه لهم، وإعداده لهم الآلات، وإنعامه عليهم بالنعم العظيمة، التي لو فقدوها لم يمكن لهم البقاء، فما بهم من نعمة فمنه تعالى.

وتربيته تعالى لخلقه نوعان: عامة وخاصة

فالعامة: هي خلقه للمخلوقين، ورزقهم، وهدايتهم لما فيه مصالحهم، التي فيها بقاؤهم في الدنيا.

والخاصة: تربيته لأوليائه، فيربيهم بالإيمان، ويوفقهم له، ويكمله لهم، ويدفع عنهم الصوارف والعوائق الحائلة بينهم وبينه، وحقيقتها: تربية التوفيق لكل خير، والعصمة عن كل شر، ولعل هذا [المعنى] هو السر في كون أكثر أدعية الأنبياء بلفظ الرب، فإن مطالبهم كلها داخلة تحت ربوبيته الخاصة.

فدلٌ قوله: ﴿ربِّ العالمين على انفراده بالخلق والتدبير والنعم، وكمال غناه، وتمام فقر العالمين إليه، بكل وجه واعتبار.

﴿مالك يوم الدين﴾ المالك: هو من اتصف بصفة الملك التي من آثارها أنه يأمر وينهى، ويثيب ويعاقب، ويتصرف بمماليكه بجميع أنواع التصرفات، وأضاف الملك ليوم الدين، وهو يوم القيامة، يوم يُدَان الناس فيه بأعمالهم خيرها وشرها، لأن في دلك اليوم يظهر للخلق تمام الظهور كمال ملكه وعدله وحكمته، وانقطاعُ أملاك الخلائق، حتى [إنه] يستوي في ذلك اليوم الملوك والرعايا والعبيد والأحرار، كلهم مذعنون لعظمته خاضعون لعزته، منتظرون لمجازاته، راجون ثوابه، خائفون من عقابه، فلذلك خصَّه بالذكر، وإلا فهو المالك ليوم الدين ولغيره من الأيام.

وقوله: ﴿إِياكُ نعبد وإياكُ نستمين﴾ أي: نخصُك وحدك بالعبادة والاستعانة، لأن تقديم المعمول يفيد الحصر، وهو إثبات الحكم للمذكور ونفيه عما عداه، فكأنه يقول: نعبدك، ولا نعبد غيرك، ونستعين بك، ولا نستعين بغيرك.

وقدّم (٢) العبادة على الاستعانة، من باب تقديم العام على الخاص، واهتماما بتقديم حقه تعالى على حق عبده،

و «العبادة»: اسم جامع لكل ما يجبه الله ويرضاه من الأعمال والأقوال الظاهرة والباطنة، و «الاستعانة»: هي الاعتماد على الله تعالى في جلب المنافع ودفع المضار، مع الثقة به في تحصيل ذلك.

والقيام بعبادة الله والاستعانة به هو الوسيلة للسعادة الأبدية، والنجاة من جميع الشرور، فلا سبيل إلى النجاة إلا بالقيام بهما، وإنما تكون العبادة عبادة مقصوداً بها وجه الله، فبهذين الأمرين تكون عبادة، وذكر «الاستعانة» بعد "العبادة» مع دخولها فيها، لاحتياج لعبد في جميع عباداته إلى الاستعانة بالله تعالى، فإنه إن لم يعنه الله، لم يحصل له ما يريده من فعل الأوامر واجتناب النواهي.

ثم قال تعالى: ﴿ اهدنا الصراط المستقيم ﴾ أي: دُلّنا وأرشِدْنا ووفقنا المصراط المستقيم، وهو الطريق الواضح الموصل إلى الله وإلى جنته، وهو معرفة الحق والعمل به، فاهدنا إلى الصراط واهدنا في الصراط، فالهداية إلى الصراط: لزوم دين الإسلام، وترك ما سواه من الأديان، والهداية في الصراط تشمل الهداية جميع التفاصيل الدينية علماً وعملاً فهذا الدعاء من أجمع الأدعية وأنفعها للعبد، ولهذا وجب على الإنسان أن يدعو الله به في كل ركعة من ضلاته، لضرورته إلى

وهذا الصراط المستقيم هو: وصراط الذين أنعمت عليهم من السنبيين والصديقين والشهداء والصالحين، وغيير وصراط والمعضوب عليهم الذين عرفوا الحق وتركوه كاليهود ونحوهم، وغير صراط والضالين الذين تركوا الحق على جهل وضلال، كالنصارى ونحوهم.

فهذه السورة على إيجازها، قد

احتوت على ما لم تحتو عليه سورة من سور القرآن، فتضمنت أنواع التوحيد الشلاثة: توحيد الربوبية يؤخذ من قوله: ﴿ورب العالمين﴾، وتوحيد الإلهية، وهو إفراد الله بالعبادة، يؤخذ من لفظ: ﴿إلله ومن قوله: ﴿إياك نعبد﴾، وتوحيد الأسماء والصفات، وهو إثبات صفات الكمال لله تعالى، التي أثبتها لنفسه، وأثبتها له رسوله من غير تعطيل ولا تمثيل ولا تشبيه، وقد دل على ذلك لفظ ﴿الحمل» كما تقدم. وتضمنت إثبات النبوة في قوله: ﴿المستقيم》 لأن ذلك ﴿المستقيم》 لأن ذلك

وإثبات الجزاء على الأعمال في قوله: ﴿ مالك يوم الدين ﴾ ، وأنَّ الجزاء يكون بالعدل، لأن الدين معناه الجزاء بالعدل.

وتضمنت إثبات القدر، وأن العبد فاعل حقيقة، خلافاً للقدرية والجبرية. بل تضمنت الردَّ على جميع أهل البِدَع [والضلال] في قوله: ﴿اهدنا الصراط المستقيم﴾ لأنه معرفة الحق والعمل به، وكل مبتدع [وضال] فهو

وتضمنت إخلاص الدَّين لله تعالى عبادة واستعانة في قوله: ﴿إِياكُ نعبد وإِياكُ نعبد وإِياكُ نعبد العالمين.

نحالف لذلك.

## تفسير سورة البقرة وهي مدنية

الرحيم الم \* ذلك الكتاب لا رب فيه الرحيم الم \* ذلك الكتاب لا ربب فيه هدى للمتقين \* الذين يؤمنون بالغيب ويقيمون الصلاة وعما رزقناهم ينفقون \* واللين يؤمنون بما أنزل من قبلك وبالآخرة هم يوقنون \* أولئك على هدى من ربهم وأولئك هم المفلحون > تقدم الكلام على البسملة ، وأما الحروف المقطعة في الاسمود ، فالأسلم فيها السكوت عن التعرض لمعناها ، [من غير مستند شرعي] مع الجزم بأن الله تعالى لم يُنزلها عبنا بل لحكمة لا نعلمها .

وقوله: ﴿ ذلك الكتاب أي هذا الكتاب على الكتاب العظيم الذي هو الكتاب على الحقيقة، المشتمل على ما لم تشتمل عليه كتب المتقدمين والمتأخرين من العلم العظيم، والحق المبين، ف ﴿ لا ريب ونفي الريب عنه يستلزم ضده، إذ ضد الريب والشك اليقين، فهذا الكتاب مشتمل على علم اليقين المزيل للشك والريب، وهذه قاعدة مفيدة أن النفي متضمنا لضده، وهو الكمال، لأن النفي عدم، والعدم المحض لا مدح فيه.

فلما اشتمل على اليقين وكانت الهداية لا تحصل إلا باليقين قال: 
هذى للمتقين، والهدى: ما تحصل به الهداية من الضلالة والشبه، وما به وقال: 
وقال: 
هذى المصلحة الفلانية، ولا يقل هذى للمصلحة الفلانية، ولا للشيء الفلاني، لارادة العموم، وأنه هذى لجميع مصالح البارين، فهو مرشد للعباد في المسائل الأصولية والفروعية، ومبين للحق من الباطل، والصحيح من الضعيف، ومبين لهم والصحيح من الطرق النافعة لهم في دنياهم وأخراهم.

وقال في موضع آخر: ﴿هلى للمناس› فعمّ م، وفي هذا الموضع وغيره ﴿هلى للمتقين› لأنه في نفسه هلى لجميع الحلق، فالأشقياء لم يرفعوا به رأسا، ولم يقبلوا هلى الله، فقامت عليهم به الحجة، ولم ينتفعوا به لشقائهم، وأما المتقون الذين أتوا بالسبب الأكبر لحصول الهداية وهو بالسبب الأكبر لحصول الهداية وهو التقوى، التي حقيقتها: اتخاذ ما يقي سخط الله وعذابه بامتثال أوامره واجتناب النواهي، فاهتدوا به، واتنفعوا غاية الانتفاع، قال تعالى: ﴿يَا وَاللّهِ وَالنّهُ وَالمَا لِللّهِ وَاللّهِ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ

ولأن الهداية نوعان: هداية البيان، وهداية التوفيق، فالمتقون حصلت لهم

يِسْ الْفَالْمَا الْمَالِيَةِ الْمَالِيَةِ الْمَالِيَةِ الْمَالِيَةِ الْمَالِيَةِ الْمَالِيةِ الْمُلْتِيةِ الْ

الهدايتان، وغيرهم لم تحصل لهم هداية التوفيق، وهداية البيان بدون توفيق للعمل بها ليست هداية حقيقية [تامة].

يئم وصف المتقين بالعقائد والأعمال الباطنة والأعمال الظاهرة، لتضمن التقوى لذلك، فقال: ﴿ الذين يُؤمنون بالغيب، حقيقة الإيمان: هو التصديق التَّام بما أخبرت به الرسل، المتضمن لانقياد الجوارح، وليس الشأن في الإيمان بالأشياء المشاهدة بالحس، فإنه لا يتميز بها المسلم من الكافر، إنما الشأن في الإيمان بالغيب، الذي لم نَره ولم نشاهده، وإنما نؤمن به لخبر الله وخبر رسوله، فهذا الإيمان الذي يُميَّر به السلم من الكافر، لأنه تصديق تجرد لله ورسله، فالمؤمن يؤمن بكل ما أخبر الله به، أو أحبر به رسوله، سواء شاهده أولم يشاهده، وسواء فهمه وعقله أولم يهتد إليه عقله وفهمه، بخلاف الزنادقة المكذبين للأمور الغيبية؛ لأن عقولهم القاصرة المُقصِرة لم تمتدِ إليها، فكذبوا بما لم يُحيطوا بعلمه، ففسدت عقولهم، ومَرَجتْ أحلامُهم، وزكت عقول المؤمنين المصدقين المهتدين بهدى الله.

ويدخل في الإيمان بالغيب الايمان بالغيب الايمان بالمجيع ما أخبر الله به من الغيوب الماضية والمستقبلة، وأحوال الآخرة، وحقائق أوصاف الله وكيفيتها، [وما أخبرت به الرسل من

سوق هوا بنبت يبرع

## بِسُ مِاللَّهُ ٱلرَّمْ وَالرَّهِيمِ

الَّمَ ۞ ذَلِكَ الْكِنْكُ لَا يَبْ فَيهُ هُدُى الْمُنَّقِينَ ۞ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَمِمَّارَزَقَنْكُمْ يُنفِقُونَ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ عِمَاأَزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِونَ ۞ أُولَلَئِكَ كَلَى هُدًى مِّن زَيْعِهُ وَوُلْكِيكَ هُواللَّمِنْ الْمُفْلِحُونَ ۞



ذَلُكِ] فيؤمنون بصفات الله ووجودها، ويتيقنونها وإن لم يفهموا كيفيتها.

ثم قال: ﴿ويقيمون الصلاة له يأتون يقل: يفعلون الصلاة ، أو يأتون بالصلاة ، لا يكفي فيها مجرد الإتيان بصورتها الظاهرة ، فإقامة الصلاة ، إقامتها ظاهراً بإتمام أركانها وواجباتها وشروطها ، وإقامتها باطناً (١٠) بإقامة روحها ، وهو حضور القلب فيها ، وتدبر ما يقوله ويفعله منها ، فهذه الصلاة هي التي قال الله فيها ، والنكر وهي التي عن الفحشاء والنكر وهي التي يترتب عليها الشواب ، فلا ثواب للإنسان (١٠) من صلاته إلا ما عقل منها ، ويدخل في الصلاة فرائضها ونوافلها .

ثم قال: ﴿وَمَا رِزِقناهم ينفقون﴾ ، يدخل فيه النفقات الواجبة كالزكاة ، والنفقة على الروجات والأقارب المستحبة بجميع طرق الخير ، ولم يذكر ولأن النفقة من حيث هي قربة إلى الله ، وأتى به "من" الدالة على التبعيض، لينههم أنه لم يُرد منهم إلا جزءاً يسيراً من أموالهم، غير ضار لهم ولا مُثقل، بل ينتفعون هم بإنفاقه، وينتفع به بل ينتفعون هم بإنفاقه، وينتفع به بل

كذا في ب، وفي أ: وباطنها.

**(Y)** 

--(٣) في ب: بجميع الكتب.

إخوانهم .

وفي قوله: ﴿ ورقناهم ﴾ إشارة إلى أن هذه الأموال التي بين أيديكم، وإنما ليست حاصلة بقوتكم وملككم، وأنعم به عليكم، فكما أنعم عليكم وفضًلكم على كثير من عباده، فاشكروه بإخراج بعض ما أنعم به عليكم، وواسوا إخوانكم المعدمين.

وكثيراً ما يجمع تعالى بين الصلاة والزكاة في القرآن، لأن الصلاة متضمنة للإخلاص للمعبود، والزكاة والنفقة متضمنة للإحسان على عبيده، فعنوان سعادة العبد إخلاصه للمعبود، وسعيه في نفع الخلق، كما أن عنوان شقاوة العبد عدم هذين الأمرين منه، فلا إخلاص ولا إحسان.

ثم قال فوالذين يؤمنون بما أنزل البك وهو القرآن والسنة، قال تعالى: فوانزل الله عليك الكتاب والحكمة فالمتقون يؤمنون بجميع ما جاء به أنزل إليه، فيؤمنون بيعضه، ولا يؤمنون ببعضه، ولا يؤمنون ببعضه، إما بجحده أو تأويله على غير مراد الله ورسوله، كما يفعل ذلك من يفعله من المتدعة، الذين يؤولون النصوص الدالة على خلاف قولهم، بما حاصله عدم التصديق يؤمنوا بها إيماناً حقيقياً.

وقوله: ﴿وما أنزل من قبلك﴾ يشمل الإيمان بالكتب (٣) السابقة، ويتضمن الإيمان بالكتب الإيمان بالرسل وبما اشتملت عليه، خصوصاً التوراة والإنجيل والزبور، وهذه خاصية المؤمنين يؤمنون بجميع الكتب السماوية (٤)، ويجميع الرسل فلا يفرقون بين أحدٍ منهم.

ثم قال: ﴿وَبِالآخرة هِمْ يُوقَنُونَ﴾ ، و «الأخرة»: اسم لما يكون بعمد الموت، وخصّه [بالذكر] بعد العموم، لأن الإيمان باليوم الآخر أحد أركان

الإيمان؛ ولأنه أعظم باعث على الرَّغبة والرهبة والعمل، و «اليقين»: هو العلم التام الذي ليس فيه أدنى شك، الموجب للعمل:

﴿ أُولئك ﴾ أي: الموصوفون بتلك الصفات الحميدة ﴿ على هدى من ربهم ﴾ أي: على هدى عظيم، لأن التنكير للتعظيم، وأيُّ هداية أعظم من تلك الصفات المذكورة المتضمنة للعقيدة الصحيحة والأعمال المستقيمة، وهل الهداية [الحقيقية] إلا هدايتهم، وما سواها [عما خالفها]، فهو (٥) ضلالة.

وأتى برهي في هذا الموضع، البالة على الاستعلاء، وفي الضلالة يأتي برهي كما في قوله: ﴿وإِنَا أُو إِنَا أُو إِنَا أُو إِنَا أُو لِيَ صَلال مبين ﴿ لَانْ صَاحِب الهدى مستعل بالهدى، مرتفع به، وصاحب الضلال منغمس فيه محتقر.

ثم قال: ﴿ وَأُولِئكُ هِم المفلحون﴾ والفلاح [هو] الفوز بالمطلوب والنجاة من المرهوب، حصرَ الفلاح فيهم؛ لأنه لا سبيل إلى الفلاح إلا بسلوك سبيلهم، وما عدا تلك السبيل فهي سبل الشقاء والهلاك والحسار التي تفضي بسالكها إلى الهلاك؛ فلهذا لما ذكرَ صفات المؤمنين حقاً، ذكرَ صفات المؤمنين المفرهم، المعاندين للمول، فقال:

<sup>(</sup>٥) سفي ب: فهي ضلالة.

<sup>(</sup>٤) في ب: بالكتب الـماوية كلها.

الدعوة إلا إقامة الحجة عليهم، وكأن في هذا قطعاً لطمع الرسول ﷺ في إيمانهم، وأنك لا تَأْسَ عليهم، ولا تَذهب نفسُك عليهم حسرات.

ثم ذكر الموانع المانعة لهم من الإيمان، فقال: ﴿ختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم ﴾ أي: طبع عليها بطابع لا يدخلها الإيمان، ولا ينفذ فيها، فلا يعُون ما ينفعهم، ولا يسمعون ما يفيدهم.

﴿وعلى أبصارهم غشاوة ﴾ أي : غشاء وغطاء وأكنة تمنعها عن النظر الذي ينفعهم، وهذه طرق العلم والخير قد سدت عليهم، فلا مطمع فيهم، ولا خير يُرجى عندهم، وإنما منعوا ذلك، وسدّت عنهم أبواب الإيمان بسبب كفرهم وجحودهم ومعاندتهم بعدما تبين لهم الحق، كما قال تعالى: وقدنا به أول مرة وهذا عقاب عظوا.

ثم ذكر العقاب الآجل، فقال: ولهم عذاب عظيم، وهو عذاب النار، وسخط الجبار المستمر الدائم.

ثم قال تعالى في وصف المنافقين الذين ظاهرهم الإسلام وباطنهم الكفر، فقال:

﴿ ٨ - ١٠ ﴾ ﴿ ومن الناس من يقول آمنا بالله وباليوم الآخر وما هم مؤمنين ﴿ يخادعون الله والمذين آمنوا وما يخدعون إلا أنفسهم وما يشعرون ﴿ في قلوبهم عرض فزادهم الله مرضاً ولهم عذاب أليم بما كانوا يكذبون ﴾ واعلم أن النفاق هو إظهار الخير وإبطان الشر، ويدخل في هذا التعريف النفاق الاعتقادي والنفاق العملي، فالنفاق الاعتقادي والنفاق النبي على في قوله: ﴿ آية المنافق ثلاث: وإذا وعد أخلف، وإذا وعد أخلف، وإذا وعد أخلف،

خاصم فُجُر".

وأما النفاق الاعتقادي المخرج عن دائرة الإسلام، فهو الذي وصف الله به المنافقين في هذه السورة وغيرها، ولم يكن النفاق موجوداً قبل هجرة الرسول عليه [من مكة] إلى المدينة، وبعد أن هاجر، فلما كانت وقعة «بدر» (١) وأظهر الله المؤمنين وأعزهم، ذل (٢) من في المدينة ممن لم يسلم، فأظهر بعضهم الإسلام خوفاً وخادعة، ولتحقن دماؤهم، وتسلم أموالهم، فكانوا بين أظهر المسلمين في الظاهر في الخاهر، منهم، وفي الحقيقة ليسوا منهم.

فمن لطف الله بالمؤمنين أن جلا أحوالهم ووصفهم بأوصاف يتميّزون بها، لئلا يغتر بهم المؤمنون، ولينقمعوا أيضاً عن كثير من فجورهم [قال تعلل]: ﴿ يُعذر المنافقون أن تنزل عليهم فوصفهم الله بأصل النفاق، فقال: ﴿ وما هم بمؤمنين ﴾ فإنهم يقولون الكند وما هم بمؤمنين ﴾ فإنهم يقولون فأكذبهم الله بقوله: ﴿ وما هم بمؤمنين ﴾ لأن الإيمان الحقيقي ما يمؤمنين ﴾ لأن الإيمان الحقيقي ما تواطأ عليه القلب واللسان، وإنما هذا خادعة لله ولعباده المؤمنين.

والمحادعة: أن يُظهر المُحادعُ لن يخادعه شيئاً ويُبطن خلافه، لكي يتمكن من مقصوده عن يخادع، فهوَلاء المنافقون سلكوا مع الله وعباده هذا السلك، فعاد خداعهم على أنفسهم، فإن (() هذا من العجائب؛ لأن المخادع إما أن يُنتج خداعُه ويُحصَّل ما يريد (()) أو يسلَمَ لا لَهُ ولا عليه، وهؤلاء عاد خداعهم عليهم، وكأنهم (() يعملون ما يعملون من المكر لإهلاك أنفسهم وإضرارها وكيدها؛ لأن الله تعالى لا يتضرر بخداعهم، [شيئاً] وعباده المؤمنون لا يضرهم كيدُهم شيئاً، فلا

يضر المؤمنين أَنْ أَظْهَرَ النافقون الإيمان، فسلمت بذلك أموالُهم وحقنت دماؤهم، وصار كيدهم في نحورهم، وحصل لهم بذلك الخزي والفضيحة في الدنيا، والحزن المستمر بسبب ما يحصل للمؤمنين من القوة والنصرة.

ثم في الآخرة لهم العذاب الأليم الموجع المفجع، بسبب كذبهم وكفرهم وفجورهم، والحال أنهم من جهلهم وحاقتهم لا يشعرون بذلك.

وقوله: ﴿ فِي قلوهم مرض والمراد بالمرض هنا مرض الشك والشبهات والنفاق، لأن (١) القلب يعرض له مرضان يُحرجانه عن صحته واعتداله: مرض الشبهات الباطلة، والنفاق والشكوك والبدع، كلها من مرض الشبهات، والزنا ومجه المواحش و] المعاصي وفعلها من مرض الشهوات، كما قال تعالى: ﴿ فَي طَمِع الذي في قلبه مرض ﴿ وهي من شهوة الزنا، والمعاف من عوفي من شهوة الزنا، والمعاف من عوفي من والإيمان، والصبر عن كل معصية، وَفَل في أثواب العافية.

وفي قوله عن المنافقين: ﴿في قلوبهم مرض فزادهم الله مرضاً بيان المحمته تعالى في تقدير المعاصي على يبتليهم بالمعاصي اللاحقة الموجبة ليعقوباتها كما قال تعالى: ﴿ونقلب أَدْاغُ الله قلوبهم وأبصارهم كما لم يؤمنوا به أول مرة ﴿ وقال تعالى: ﴿وأما الذين في قلوبهم مرض فزادتهم رجساً إلى رجسهم ﴿ فعقوبة المعصية المعسية المعسنة الحسنة الحسنة الحسنة الحسنة المعتوبا هدى ﴿

(٦) في ب: وذلك أن.

<sup>(</sup>٤) في ب: ويحصل له مقصوده.

<sup>(</sup>٥) في ب: عاد خداعهم على أنفسهم فكأنهم.

<sup>(</sup>۱) في ب: ولا بعد الهجرة حتى كانت وقعة بدر.

<sup>(</sup>٢) في ب: فذل.

<sup>(</sup>٣) في ب: وهذا.

﴿ ١١ - ١٢﴾ ﴿ وإذا قيل لهم لا تفسدوا في الأرض قالوا إنما نحن مصلحون \* ألا إنهم هم الفسدون ولكن لا يشعرون أي: إذا نُبي هؤلاء المنافقون عن الإفساد في الأرض، وهو سرائر المؤمنين لعدوهم وموالاتهم للكافرين ﴿ قالوا إنما نحن مصلحون فجمعوا بين العمل بالفساد في الأرض، وإظهارهم أنه ليس بإفساد بل هو إصلاح، قلباً للحقائق وجعاً بين فعل الباطل واعتقاده حقاً، وهذا أعظم جناية ممن يعمل بالمعصية، مع اعتقاد وأرجى لرجوعه.

ولما كان في قولهم: ﴿إِنَّمَا نَحُنُّ مصلحون حصر للإصلاح في جانبِهم ـ وفي ضمنه أن المؤمنين ليسوا من أهل الإصلاح -قلبَ الله عليهم دعواهم بـقـوك: ﴿أَلَّا إنهم هـم المفسدون ﴿ فإنه لا أعظم فساداً (٢٠ من ﴿ كَفُرُ بِأَيَاتُ اللهُ، وصَدُّ عَنْ سَبِيلِ اللهُ، وخــــــادع الله وأولياءه، ووالي المحاربين لله ورسوله، وزعم مع ذلك أن هذا إصلاح، فهل بعد هذا الفساد فساد؟!! ولكن لا يعلمون علماً ينفعهم، وإن كانوا قد علموا بذلك علماً تقوم به عليهم حجة الله، وإنما كان العمل بالمعاصي في الأرض إفساداً، لأنه يتضمن فساداً، لأنه على وجه الأرض من الحبوب والشمار والأشيجار والنبات، بِما<sup>رَّة)</sup> يُحصل فيها من الآفات بسبب (٥) المعاصي، ولأن الإصلاح في الأرض أن تتعسسرَ بطاعة الله والإيمان به، لهذا خلق الله الخلق، وأسكنهم في الأرض، وأدرًّ لهم(١<sup>)</sup> الأرزاق، ليستعينوا بها على طاعته [وعبادته]، فإذا عمل فيها بضده، كان سعياً بالفساد فيها،

وإخراباً لها عما خلقت له . همودكه لا ازار ا

(17) و وإذا قيل لهم آمنوا كما آمن السفهاء أمن الناس قالوا أنؤمن كما آمن السفهاء ولكن لا إنهم همم السسفهاء ولكن آمنوا كما آمن الناس، أي: كإيمان الصحابة رضي الله عنهم، وهو الإيمان بالقلب واللسان، قالوا يزعمهم الباطل: أنؤمن كما آمن السفهاء؟ يعنون \_ قبّحهم الله \_ الصحابة رضي الله عنهم، بزعمهم (٢) الصحابة رضي الله عنهم، بزعمهم (١) الفهاء أوجب لهم الإيمان، وترك الأوطان، ومعاداة الكفار، والعقل عندهم يقتضي ضد ذلك، فنسبوهم إلى السفه؛ وفي ضمنه (١) أنهم هم العقلاء أرباب الحجى والنهي.

فرد الله ذلك عليهم، وأخبر أنهم هم السفهاء على الحقيقة، لأن حقيقة السفه (٢): جهل الإنسان بمصالح نفسه، وسعيه فيما يضرها، وهذه كما أن العقل والحجا، مُعرَّفة الإنسان بمصالح نفسه، والسعي فيما ينفعه ورقني على والمحابة والمؤمنين ورقني على الصحابة والمؤمنين وسادقة على الصحابة والمؤوصاف والمتوان المالية والمقول الفارغة.

ثم قال تعالى: ﴿١٤ – ١٥﴾ ﴿وإذَا لَقُوا اللَّهِن آمنوا قالوا آمنا وإذا خلوا إلى مستهزؤون \* الله يستهزئ بهم مستهزؤون \* الله يستهزئ هذا من قولهم بألسنتهم ما ليس في قلوبهم، [وذلك] أنهم إذا اجتمعوا بالمؤمنين معهم، فإذا خلوا إلى شياطينهم وأنهم رؤسائهم وكبرائهم في الشر \_ قالوا: رؤسائهم وكبرائهم في الشر \_ قالوا:

مستهزؤون بالمؤمنين بإظهارنا لهم أنًا على طريقتهم، فهذه حالهم الباطنة والظاهرة، ولا يحيق المكر السيىء إلا بأهله.

قال تعالى: ﴿الله يستهزىء بهم ويمدُهم في طغيانهم يعمهون﴾ وهذا جزاء لهم على استهزائهم بعباده، فمن من الشقاء والحالة الخبيثة، حتى ظنّوا أنهم مع المؤمنين لما لم يُسلَّط الله المؤمنين عليهم، ومن استهزائه بهم يوم القيامة أنه يعطيهم مع المؤمنين نوراً ظاهراً، فإذا مشى المؤمنون بنورهم طفيء نور فإذا مشى المؤمنون بنورهم طفيء نور المنافقين، وبَقُوا في الظلمة بعد النور متحيرين، فما أعظم اليأس بعد النور الطمع، ﴿ ينادونهم ألم نكن معكم، قالوا بلى ولكنكم فتنتم أنفسكم وتربصتم وارتبتم ﴾ الآية.

قوله: ﴿ويماهم﴾ أي: يزيدهم ﴿في طغيانهم﴾ أي: فجورهم وكفرهم، ﴿يعمهون﴾ أي: حائرون مترددون، وهذا من استهزائه تعالى

ثم قال تعالى كاشفاً عن حقيقة أحوالهم:

(17) ﴿ أولئك الله ين اشتروا الضلالة بالهدى فما ربحت تجارتهم وما كانوا مهتدين أولئك، أي: المنافقون الموسوفون بتلك الصفات ﴿ الله ين أي: رغبوا المضلالة بالهدى ﴾ أي: رغبوا في الضّلالة رغبة المشتري بالسلعة، التي من رغبته فيها يبذل فيها الأثمان (١٠٠٠) النفيسة، وهذا من أحسن الأمثلة، فإنه جعل الضلالة التي هي غاية الشر كالسلعة، وجعل الهدى غاية السر كالسلعة، وجعل الهدى فبذلوا الهدى رغبة عنه بالضلالة الثمن، فبذلوا الهدى رغبة عنه بالضلالة، رغبة فيها، فهذه تجارتهم، فبئس التجارة، وبئس الصفقة صفقتهم (١١٠)

<sup>(</sup>٥) في ب: التي سبيها.

<sup>(</sup>٦) في ب: عليهم.

<sup>(</sup>٧) في ب: لزعمهم.

<sup>(</sup>A) في ب: وفي ضمن ذلك.

<sup>(</sup>٩) كذا في ب، وفي أ: الفسقة.

<sup>(</sup>١٠) في ب: الأموال.

<sup>(</sup>١١) ني ب: وهذه صفقتهم فبئس الصفقة

ب: وفي ضمن ذلك. الصة

 <sup>(</sup>۱) ممن يعمل بالمعاصي مع اعتقاد تحريمها.

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أ: فساداً.

<sup>(</sup>٣) في ب: لأنه سبب فساد.

<sup>(</sup>٤) في ب: لما.

وإدا كان من بـذل<sup>(۱)</sup> ديـنـاراً فـى مقابلة درهم خاسراً، فكيف من بذل جوهرة وأحذ عنها درهماً؟! فكيف من بذل الهدي في مقابلة الضلالة، واختار الشقاء على السعادة، ورغب في سافل الأمور عن أعاليها (٢)؟! فما ربحت تجارته، بل خسر فيها أعظم خسارة. ﴿قُلْ إِنَّ الْحَاسِرِينِ اللَّذِينِ خَسِرُوا أنفسهم وأهليهم يوم القيامة؛ ألا ذلك 

وقوله: ﴿وما كانوا مهتدين ﴿ تحقيق لضلالهم، وأنهم لم يحصل لهم من الهداية شيء، فهذه أوصافهم القبيحة . ثم ذكر مثلهم الكاشف لها عاية

الكشف، فقال: ﴿١٧ \_ ٢٠ ﴾ ﴿مثلهم كمثل الذي استوقد ناراً فلما أضاءت ما حوله ذهب الله بنورهم وتركهم في ظلمات لا يبصرون \* صمِّ بكمٌ عمي فهم لا يرجعون ﴿ أَو كَصِيِّبِ مِنِ السَّمَاءُ فيه ظلمات ورعد وبرق يجعلون أصابعهم في آذانهم من الصواعق حذر الموت والله محيط بالكافرين \* يكاد البرق يخطف أبصارهم كلما أضاء لهم مشوا فيه، وإذا أظلم عليهم قاموا، ولو شاء الله لذهب بسمعهم وأبصارهم، إن الله على كيل شبيء قيدير ﴾أي: مثلهم المطابق لما كانوا عليه كمثل الذي استوقد ناراً، أي: كان في ظلمة عظيمة وحاجة إلى النار شديدة فاستوقدها من غيره، ولم تكن عنده معدة، بل هي خارجة عنه، فلما أضاءت النار ما حوله، ونظر المحل الذي هو فيه، وما فيه من المخاوف وأمنها، وانتفع بتلك النار، وقرت بها عينه، وظن أنه قادر عليها، فبينما هو كذلك إذ دهب الله بنوره، فذهب عنه النور وذهب معه السرور، وبقي في الظلمة العظيمة واليار المحرقة، فذهب ما فيها من الإشراق، ويقي ما فيها من

الإحراق، فبقى في ظلمات متعددة: ظلمة الليل، وظلمة السحاب، وظلمة المطر، والظلمة الحاصلة بعد النور، فكيف يكون حال هذا الموصوف؟ فكذلك هؤلاء المنافقون، استوقدوا نار الإيمان من المؤمنين ولم تكن صفة لهم، فأنتفعوا بها(٣) وحقنت بذلك دماؤهم، وسلمت أموالهم، وحصل لهم نوع من الأمن في الدنيا، فبينما هم على ذلك(٤) إذ هجم عليهم الموت، فسلبهم الانتفاع بذلك النور، وحصل لهم كل هم وغم وعذاب، وحصل لهم ظلمة القبر وظلمة الكفر وظلمة النفاق، وظلم (٥) المعاصي على احتلاف أنواعها، وبعد ذلك ظلمة النار [ويئس القرار] فلهذا قال تعالى [عنهم]: ﴿ صُمُّ أَي: عن سماع الخير، ﴿بِكُمُ ﴾ [أي]: عن النطق به، ﴿عُمنَ ﴾ عن رؤية الحق، ﴿فهم لا يرجعون﴾ لأنهم تركوا الحق بعد أن عرفوه، فلا يرجعون إليه، بخلاف من تركُّ الحِقُّ عن جهل وضلال، فإنه لا يعقل، وهو أقرب رجوعاً منهم.

تم قال تعالى: ﴿ أُو كَصِيِّب مِن وَيَجَازِيهِم عَلَيْهَا أَتُم الْجَزَاءِ. السماء العني: أو مثلهم كصيب، أي: كصاحب صيب من السماء، وهو المطر الذي يصوب، أي: ينزل بكثرة، ﴿ فيه ظلمات ﴾ : ظلمة الليل، وظلمة السحاب، وظلمة المطر، ﴿ورعد﴾: وهو الصوت الذي يسمع من السحاب، ﴿ وبرق ؟ : وهو الضوء [اللامع] المشاهد مع<sup>(٢)</sup> السحاب، ﴿كلُّمَا أَضَاء لَهُم ﴾البرق في تلك الظلمات ﴿مشوافيه، وإذا أظلم عليهم قاموا﴾ أي: وقفوا.

> فهكذا حال(٧) النافقين، إذا سمعوا القرآن وأوامره ونواهيه ووعده ووعِيده، جعلوا أصابعهم في آذانهم، وأعرضوا عن أمره ونهيمه ووعده ووعيده، فيروعهم وعيده وتزعجهم

لَا يُؤْمِنُونَ ۞ خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَىَ أَبْصَنْرِهِمْ عِنْكُوةً وَكُلُّمْ عَذَاتُ عَظِيمٌ ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ عَامَنَ ابِأُهِّهِ وَبِأَلْيُومِ ٱلْآخِرِ وَمَاهُم مُؤْمِنِينَ ۞ يُحَدِيعُونَ اللَّهَ وَالَّذِينَ مَامَنُواْ وَمَا يَحْدَعُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَايَشْعُرُونَ ۞ فِي قُلُونِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ ٱلْقَدْمَرَضَا وَكُرُّ عَذَابُ أَلِيدُ كِمَاكَ انُوابَكُنِيوُنَ ۞ وَاذَا قِيلَ لَمُنَمّ لَانْفُنْسِـدُواْ فِي ٱلأَرْضِ قَالْوَا إِنَّا اَخَنُ مُصِّيلِحُونَ ۞ ٱلْآ إِنَّهُمْ هُمُ ٱلْمُفْسِدُونَ وَلَكَيَن لَّابَشْعُرُونَ ۞ وَإِذَا قِيلَ لَمَهُ ءَامِنُواْ حِيمَاءَ امْنَ النَّاسُ قَالُواْ أَنْوُمِنُ كُمَّا ءَامْنَ ٱلسُّفَهَا يُهُ أَلَّا إِنَّهُمْ هُمُ ٱلسُّفَهَا آءُ وَلَكِنَ لَا يَعْلَمُونَ ۞ وَإِذَا لَقُواْ ٱلَّذِينَ ﴾ إِنَّا عَامَنُواْ فَالُواْ ءَامَنَّا وَإِذَاخَلُواْ إِلَىٰ شَيَطِينِهِمْ قَالُواْ إِنَّا مَعَكُمُ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِءُونَ ۞ اللَّهُ يَسْتَهْزِئُ بِهِمْ وَيَعُدُّهُمَّ فِي الْمُعَيِّنِهِمْ مِسْمَهُونَ ﴿ أُولَتِكَ الَّذِينَ آشَارُوا الضَّهَ لَالُهُ إِ إِلَّهُ مُكَا فَمَارَ بِحَتْ يَجَارَقُهُمْ وَمَاكَ أَوْلُمُهُمَّا بِنَ ۞

وعوده، فهم يعرضون عنها غاية ما يمكنهم، ويكرهونها كراهة صاحب الصيب الذي يسمِعُ الرعد، ويجعلُ (أَنَّ أصابعه في أذنيه (٢٩ خشية الموت، فهذا تمكن له (١٠٠٠) السلامة. وأما النافقون فأنى لهم السلامة، وهو تعالى محيط بهم، قدرةً وعلماً، فلا يفوتونه ولا يعجزونه، بل يحفظ عليهم أعمالهم،

FORESCO. LORGEON

ولما كانوا مبتلين بالصمم والبكم والعمى المعنوي، ومسدودة عليهم طرق الإيمان، قال تعالى: ﴿ولو شاء الله لذهب بسمعهم وأبصارهم الله أي: الحسيَّة، ففيه تحذيرٌ لَهم وتخويف بالعقوبة الذنيوية ليحذروا، فيرتدعوا عن بعض شرهم ونفاقهم، ﴿إِنَّ اللَّهِ على كل شيء قدير فلا يعجزه شيء، ومن قدرته أنه إذا شاء شيئاً فعله من غير ممانغ ولا معارض.

وفي هذه الآية وما أسبهها ردعلي القدرية القائلين بأن أفعالهم غير داخلة في قدرة الله تعالى، لأن أفعالهم من جملة الأشياء الداخلة في قوله: ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيَّءَ قَدْيِرٍ ﴾ .

﴿ ٢١ ـ ٢٢﴾ ﴿يا أيها الناس اعبدوا

كذا في ب، وفي أ: أذنه.

(٩)

**(Y)** 

في ب: وترك عاليها.

في ب: هم كدلك، (۸) في ب: فيجعل.

في ب: وظلمة. (0)

في ب: من. (7)

<sup>(</sup>٧) في ب: حالة.

<sup>(</sup>١٠) في ب: ربما حصلت له.

في ب: يىذل.

في ب: ما ستضاءوا بها مؤقتاً (٣) وانتفعوا فحقنت.

مَنْ الْمُهُمُ كُمْنُوا الَّذِي الْسَوْدَة الْمُنْ الْمَثَا الْمَثَادُ مَا حَلَا وَهُمَّ الْمُنْ الْمُنْلُولُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ

MARKETON I SONT OF

ربكم الذي خلقكم والذين من قبلكم لعلكم تتقون #الذي جعل لكم الأرض قراشاً والسماء بناء وأنزل من السماء ماء فأخرج به من الثمرات رزقاً لكم فلا تجعلوا لله أنداداً وأنتم تعلمون هذا أمر عام لكل (۱) الناس، بأمر عام، وهو العبادة الجامعة لامتثال أوامر الله، واجتناب نواهيه، وتصديق خبره، فأمرهم تعالى بما خلقهم له، قال تعالى: ﴿وما خلقت الجن والإنس والا ليعبدون﴾

ثم استدل على وجوب عبادته وحده، بأنه ربكم الذي رباكم بأصناف النعم، فخلقكم بعد العدم، وخلق الذين من قبلكم، وأنعم عليكم بالنعم الظاهرة والباطنة، فجعل لكم الأرض فراشاً تستقرون عليها، وتنتفعون بالأبنية والزراعة والحراثة، والسلوك من محل إلى محل، وغير ذلك من أنواع (١) الانتفاع بها، وجعل السماء بناء لمسكنكم، وأودع فيها من المنافع ما كالشمس والقمر والنجوم.

﴿وأنزل من السماء ماء ﴾ والسماء: [هو] كل ما علا فوقك فهو سماء، ولهذا قال الفسرون: المراد بالسماء هاهنا: السحاب، فأنزل منه تعالى ماء، ﴿فأخرج به من الثمرات ﴾ كالحبوب والثمار من نحيل وفواكه [وزروع] وغيرها، ﴿رزقاً لكم ﴾ به ترتزقون وتقوتون، وتعيشون وتفكهون.

وفلا تجعلوا لله أنداداً الهاي نظراء وأشباها من المخلوقين، فتعبدونهم كما تعبدونهم كما تحبون الله، وهم مثلكم مخلوقون مرزوقون مدبرون، لا يملكون مثقال ذرة في السماء ولا في الأرض، ولا يضعونكم ولا يضرون، وأنتم تعلمون أن الله ليس له شريك، ولا نظير، لا في الخلق والرزق والتدبير، ولا في العبادة (٣)، فكيف تعبدون معه الهمة أخرى مع علمكم بذلك؟ هذا من أعجب العجب، وأسفه السفه.

وها الآية جمعت بين الأمر بعبادة الله وحده، والنهي عن عبادة ما سواه، وبيان الدليل الباهر على وجوب عبادته، وبطلان عبادة من سواه، وهو [ذكر] توحيد الربوبية المتضمن لانفراده بالخلق والرزق والتدبير، فإذا كان كل أحد مقراً بأنه ليس له شريك في ذلك، فكذلك فليكن إقراره بأن [الله] لا شريك له في العبادة، وهذا أوضح دليل عقلي على وحدانية الباري، وبطلان الشرك.

وقوله تعالى: ﴿لعلكم تتقون﴾ يحتمل أن المعنى: أنكم إذا عبدتم الله وحده، اتقيتم بذلك سخطه وعذابه، لأنكم أتيتم بالسبب الدافع لذلك، ويحتمل أن يكون المعنى: أنكم إذا عبدتم الله، صرتم من المتقين الموصوفين بالتقوى، وكلا المعنيين

صحيح، وهما متلازمان، فمن أتى بالعبادة كاملة كان من المتقين ومن كان من المتقين ومن كان من المتقين، حصلت له النجاة من عذاب الله وسخطه ثم قال تعالى: .

﴿٢٣ – ٢٤﴾ ﴿وإن كنتم في ريب عا نزلنا على عبدنا فأتوا بسورة من مثله وادعوا شهداء كم من دون الله إن كنتم صادقين \* فإن لم تفعلوا ولن تفعلوا فات قوا الناس فاتقوا النار التي وقودها الناس والحجارة أعدت للكافرين ﴾ وهذا دليل عقل على صدق رسول الله ﷺ وصحة ما جاء به ، فقال:

**﴿وإن كنتم**﴾معشر المعاندين للرسول، الرادين دعوته، الزاعمين كذبه في شك واشتباه مما نزلنا على عبدنا، هل هو حقّ أو غيره؟ فهاهنا أمر نُصَف ، فيه الفيصلة بينكم وبينه ، وهو أنه بشر مثلكم، ليس بأفصحكم ولا بأعلمكم (1)، وأنتم تعرفونه منذ نشأ بينكم لا يكتب ولا يقرأ، فأتاكم بكتاب زعم أنه من عند الله، وقلتم أنتم أنه تقوَّله وافتراه، فإن كان الأمر كما تقولون، فأتوا بسورة من مثله، واستعينوا بمن تقدرون عليه من أعوانكم وشهدائكم، فإن هذا أمر يسير عليكم، خصوصاً وأنتم أهل الفصاحة والخطابة والعداوة العظيمة للرسول، فإن جئتم بسورة من مثله، فهو كما زعمتم، وإن لم تأتوا بسورة من مثله وعجزتم عاية العجز، ولن تأتوا بسورة من مثله، ولكن هذا (°) على وجه الإنصاف والتنزل التقييم معكم، فهذا آية كبري ودليل واضح [جلي] على صدقه وصدق ما جاء به، فيتعين عليكم اتباعه، واتقاء النار التي بلغت في الحرارة العظيمة [والشدة]، أن كانت وقودها الناس والحجارة، ليست كنبار الدنيا التي إنما تتقد

<sup>(</sup>١) في ب: لجميع. . .

<sup>(</sup>۲) فی ب: وجوه.

<sup>(</sup>٣) في ب: ولا في الألوهية والكمال.

<sup>(</sup>٤) هكذا في أ، وفي ب: شطب قوله (بأفصحكم ولا بأعلمكم) وفي هامش النسخة بخط المؤلف جملة أخرى هي (من جنس آخر) فتكون الجملة هكذا (ليس من جنس آخر).

<sup>(</sup>٥) هكذا وردت الكلمة في هامش أ، وهي ليـت في ب، ويبدو أن المراد وهذا العرض.

بالحطب، وهذه النار الموصوفة معدّة ومهيَّأة للكافرين بالله ورسله، فاحذرواً الكفر برسوله بعدما تبين لكم أنه رسول الله.

وهذه الآية ونحوها يسمونها آيات التحدي، وهو تعجيز الخلق أن يأتوا بمثل هذا القرآن، قال تعالى: ﴿قُلُّ لَئُنَّ اجتمعت الإنس والجن على أن يأتوا بمثل هذا القرآن لا يأتون بمثله ولو كان بعضهم لبعض ظهيراً﴾.

وكيف يقدر المخلوق من تراب، أن يكون كلامه ككلام رب الأرباب؟ أم كيف يقدر الناقص الفقير من كل الوجوه، أن يأتي بكلام ككلام الكامل الذي له الكمال المطلق، والغني الواسع من كمل الموجوه؟ هذا ليس في الإمكان، ولا في قدرة الإنسان، وكل من له أدنى ذوق ومعرفة [بأنواع] الكلام، إذا وزن هذا القرآن العظيم بغيره من كلام الملغاء، ظهر له الفرق

وفي قوله: ﴿**وإن كنتم في ريب**﴾ إلى آخره، دليل على أن الذي يرجى له الهداية من الضلالة: [هو] الشاك الحائر الذي لم يعرف الحق من الضلال، فهذا إذا بين له الحق فهو حري بالتوفيق (١)، إن كان صادقاً في طلب

وأما المعاند الذي يعرف الحق ويتركه، فهذا لا يمكن رجوعه، لأنه ترك الحق بعدما تبين له، لم يتركه عن جهل، فلا حيلة فيه.

وكذلك الشاك غير الصادق(٢) في طلب الحق، بل هو معرض غير مجتهد في طلبه، فهذا في الغالب أنه

وفي وصف الرسول بالعبودية في هذا المقام العظيم، دلالة على أن أعظم أوصافه ﷺ، قيامه بالعبودية التي لا يلحقه فيها أحدمن الأولين والآخرين.

في ب: باتباعه.

(1)

(٢)

كما وصفه بالعبودية في مقام الإسراء، فقال: ﴿سبحان الذي أسرى بعبده ﴾ وفي مقام الإنزال، فقال: ﴿ بَارِكُ الذِي نَزُّلُ الفَرِقَانَ عَلَى عَبِدُهُ ۗ .

وفي قوله: ﴿أعدت للكافرين﴾ ونحوهًا من الآيات، دليل لمذهب أهل السنة والجماعة، أن الجنة والنار مخلوقتان خلافاً للمعتزلة، وفيها أيضاً، أن الموحدين وإن ارتكبوا بعض الكبائر لا يخلدون في النار، لأنه قال: ﴿ أُعدت للكافرين ﴾ فلو كان [عصاة الموحدين] يخلدون فيها لم تكن معدة للكافرين وحدهم، خلافاً للخوارج والمعتزلة .

وفيه دلالة على أن العذاب مستحق بأسبابه، وهو الكفر وأنواع المعاصي على اختلافها .

﴿ ٢٥﴾ ﴿ وبشر الذين آمنوا وعملوا الصالحات أن لهم جنات تجري من تحتها الأنهار كلما رزقوا منها من ثمرة رزقاً قالوا هذا الذي رزقنا من قبل وأتوا به متشابهاً ولهم فيها أزواج مطهرة وهم فيها خالدون، لما ذكر جزاء الكافرين، ذكر جزاء المؤمنين أهل الأعمال الصالحات على طريقته تعالى في القرآن (٣)، يجمع بين الترغيب والترهيب، ليكون العبد راغباً راهباً، خائفاً راجياً، فقال: ﴿**وَبِشُر**﴾ أي: [يا أيها البرسبول ومن قيام مقيامه](١)، ﴿الذين آمنوا﴾ بقلوبه ﴿وعملوا الصالحات، بجوارحهم، فصدقوا إيمانهم بأعمالهم الصالحة.

ووصفت أعمال الخير بالصالحات، لأن بها تصلح أحوال العبد، وأمور دينه ودنياه، وحياته الدنيوية والأخروية، ويزول بها عنه فساد الأحوال، فيكون بذلك من الصالحين الذين يصلحون لمجاورة الرخمن في

فبشرهم ﴿أَنَّ لهم جناتِ ﴾ أي: بساتين جامعة من الأشجار العجيبة،

٢ يَيْوِيَا لِأَلْمُ فَيْنَاقِ 自外国 ا وَيَشْرِ إِلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَهِ لُواْ ٱلصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمُوجَنَّلَتِ وَ اللَّهُ اللَّ إِنْ وَفَا فَسَالُواْ هَٰ ذَا الَّذِي زُرِفَا َ امِن فَهَ لِّي وَأَقُواْ مِدِ مُمَسَّلَحِهَا ۗ وَلَهُمْ فِيهَا ٓ أَزْوَجٌ مُطَهَّرَةٌ وَهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ۞ \* إِنَّ اللَّهَ لَا يَسَـتَّحَي تأَن يَضْرِبَ مَثَلًا مَّا بَعُوضَ فَأَ فَوْقِهَا ۚ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِيَعَلَمُونَ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ بِن زَّبَهِ رَّ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَتَقُولُونَ مَاذًا أَرَادَ ٱللَّهُ بِهَاذًا مَنَى لَا يُصِيلُ بِهِ ، حَسَيْرًا وَيَهَدِى بِهِ ، حَسَيْرًا وَمَا يُضِ لُّهِ وَإِلَّا ٱلْفَنْسِقِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ ٱللَّهِ مِنْ بَعَدِمِينَ فِيهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَّ إِلَّهُ بِهِ وَأَنْ يُوسَلَ وَيُفْسِيدُ وِنَ فِي ٱلْأَرْضِ أَوْلَيْهِكَ هُمُ ٱلْخَلِيرُونَ ۞ كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِأَنَّهِ وَكُنتُهُ أَمُونَا افَأَحْلَكُمْ ثُرِّيَمِينَكُمْ مُرَّيَحِيبِكُوثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ هُوَالَّذِي عَلَقَ لَكُم مَّافِ ٱلْأَرْضِ عَيعًا ثُوَّاسْتَوَكَالِلَ ٱلسَّمَآ فَسَوَّنِهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتِ وَهُوَيِكُلِ شَيْءِ عَلِيهٌ ۞ averau · urruur

والشمار الأنيقة والطل المديد، [والأغىصيان والأفسيان وبسذليك]<sup>(ه)</sup> صارت جنة يجتن بها داخلها، وينعم فبها ساكنها.

 ﴿ تَجْرَى مِن تَحْمَهَا الأنهار ﴾ أي: أنهار الماء، واللبن، والعسل، والخمر، يفجرونها كيف شاءوا، ويصرفونها أين أرادوا، وتشرب<sup>(٦)</sup> منها تلك الأشجار فتنبت أصناف الثمار.

﴿ كلما رزقوا منها من ثمرة رزقاً قالوا هذا الذي رزقنا من قبل ﴾ أي : هذا من جنسه وعلى وصفه، كلها متشابهة في الحسن واللذة، ليس فيها ئمرة خاصة، وليس لهم وقت خال من اللذة، فهم دائماً متلذذون بأكلها.

وقوله: ﴿وأتوابه متشابها ﴾ قيل: متشابهاً في الاسم، مختلف الطعوم<sup>(</sup> وقيل: متشابهاً في اللون مختلفاً في الاسم، وقيل: يشبه بعضه بعضاً في الحسن واللذة والفكاهة، ولعل هذا هو الصحيح (٨).

ثم لما ذكر مسكنهم وأقواتهم من الطعام والشراب وفواكههم، ذكر أزواجهم، فوصفهن بأكمل وصف وأوجزه وأوضحه، فقال: ﴿ولهم فيها أزواج مطهرة ، فلم يقل «مطهرة من

في أ: أي: يا محمد. (٤)

في ب: المديد ما صارت به جنة.

کتابه .

في ب: الذي ليس بصادق. في ب: كما هي طريقته تعالى في (0)

نى ب: وتسقى.

في ب: مختلفاً في الطعم.

في ب: أحسن. (A)

رَافَقَالَ وَلِنَهُ الْمُسَاتِةِ حَدَافَيَهِ بَاعِلُّ فِي الْاَئِينِ مَلِيفَةٌ قَالَوْا الْمَنْ مَلِيفَةٌ قَالَوْا الْمَنْ مَلِيفَةٌ قَالَوْا الْمَنْ مَلَوْنَ فَي مَعَلَمُ وَمَنْ مُسَيَحُ عَمْدُ لِلْاَسْتَدُونَ ﴿ وَعَمَلَ الْمَلْعَيْكُونَ مَثَالُونَ ﴾ وَعَمَلَ عَمْدُ اللّهَ مَعْدُ لَا مُنْ مَلَوْنَ ﴾ وعَمَلَ الْمُلْعَيْكُونَ مَثَالُولُ فَي وَعَمَلُ الْمُلْعَيْكُونَ مَثَالُولُ اللّهُ مَنْ الْمُلْمِئُولُ وَمَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ

العيب الفلاني الشمل جميع أنواع التطهير، فهن مطهرات الأخلاق، مطهرات اللسان، مطهرات اللسان، مطهرات اللسان، مطهرات الأبصار، فأخلاقهن أنهن عُرُبٌ متحببات إلى أزواجهن بالخلق الحسن، وحسن التبعل والأدب القولي والفعلي، ومطهر خلقهن من الحيض والنفاس والمني، والبول والغائط، والمخاط والبصاق، والرائحة الكريهة، ومطهرات الخلق أيضاً بكمال الجمال، فليس فيهن عيب، ولا دمامة خلق، بل فليس فيهن عيب، ولا دمامة خلق، بل والطرف، قاصرات طرفهن على أزواجهن، وقاصرات ألسنتهن عن كل ألرواجهن، وقاصرات ألسنتهن عن كل

ففي هذه الآية الكريمة، ذكر المستر والمستر والمبتر به، والسبب الموصل له أه البشارة، فالمستر: هو الرسول علي ومن قام مقامه من أمته، والمبتر عم المؤمنون العاملون الصالحات، والمستر به: هي الجنات الموصوفات بتلك الصفات، والسبب الموصل لذلك هو الإيمان والعمل المصالح، فلا سبيل إلى الوصول إلى هذه البشارة إلا بهما، وهذا أعظم بشارة حاصلة على يد أفضل الخلق،

بأفضل الأسباب.

وفيه استحباب بشارة المؤمنين وتنشيطهم على الأعمال بذكر جزائها [وثمراتها]، فإنها بذلك تخف وتسهل، وأعظم بشرى حاصلة للإنسان توفيقه للإيمان والعمل الصالح، فذلك أول البشارة وأصلها، ومن بعده البشرى عند الموت، ومن بعده الوصول إلى هذا النعيم المقيم، نسأل الله أن يجعلنا

﴿٢٦ ـ ٢٧﴾ ﴿إِنَّ الله لا يستحيى أن يضرب مثلاً ما بعوضة فما فوقهاً فأما الذين آمنوا فيعلمون أنه الحق من رجم وأما الذين كفروا فيقولون ماذا أراد الله بهذا مثلاً يضل به كثيراً ويهدى به كثيراً وما يضل به إلا الفاسقين \* الذين ينقضون عهد الله من بعد ميثاقه ويقطعون ما أمر الله به أن يوصل ويسفسسدون نسى الأرض أولسشك هسم الخاسرون، يقول تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ لا يستحيى أن يضرب مثلاً ما﴾ أي: أيُّ مثل كأن ﴿بعوضةً نما فوقها﴾ لاشتمال الأمثال على الحكمة، وإيضاح الحق، والله لا يستحيى من الحق، وكأنَّ في هذا جواباً لمن أنكر ضرب الأمثال في الأشياء الحقيرة، واعترض على الله في ذلك، فليس في ذلك محل اعتراض، بل هو من تعليم الله لعباده ورحمته بهم، فيجب أن تتلقى بالقبول والشكر، ولهذا قال: ﴿فأما الذين آمنوا فيعلمون أنه الحق من رسم، فيتفهمونها، ويتفكرون فيها.

فإن علموا ما اشتملت عليه على وجه التفصيل، ازداد بذلك علمهم وإيمانهم، وإلا علموا أنها حق، وما اشتملت عليه حق، وإن خفي عليهم وجه الحق فيها لعلمهم بأن الله لم يضربها عبثاً، بل لحكمة بالغة ونعمة سابغة.

﴿ وأما الذين كفروا فيقولون ماذا أراد الله بهذا مشلاً مشاكر في عشر ضون

ويتحيرون، فيزدادون كفراً إلى كفرهم، كما ازداد المؤمنون إيمانا على إيمانهم، ولهذا قال: ﴿يضلُّ بِهِ كَثِيراً ويهدى بِهِ كثيراً فهذه حال المؤمنين والكافرين عند نزول الايات القرآنية. قال تعالى: ﴿وإذا ما أنزلت سورة فمنهم من يقول أيكم زادته هذه إيمانا فأما الذين آمنوا فزادتهم إيماناً وهم يستبشرون \* وأما الذين في قلوبهم مرض فزادتهم رجساً إلى رجسهم وماتوا وهم كافرون، فلا اعظم نعمة على العباد من نزول الآيات القرانية، ومع هذا تكون لقوم محنة وحيرة [وضلالة] وزيادة شر إلى شرهم، ولقوم منحة [ورحمة] وزيادة خير إلى خيرهم، فسبحان من فاوت بين عباده، وانفرد بالهداية والإضلال.

ثم ذكر حكمته في إضلال من يضلهم وأن ذلك عدل منه تعالى (٢) فقال: ﴿وما يضل به إلا الفاسقين﴾ أي: الخنارجين عن طاعة الله؟ المعاندين لرسل الله؟ الذين صار الفسق وصفهم، فلا يبغون به بدلاً، فاقتضت حكمته تعالى إضلالهم لعدم صلاحيتهم للهدى، كما اقتضت حكمته وفضله هداية من اتصف بالإيمان وتحلى بالأعمال الصالحة.

والفسق نوعان: نوع مخرج من الدين، وهو الفسق المقتضي للخروج من الإيمان، كالمذكور في هذه الآية ونحوها، ونوع غير مخرج عن الإيمان كما في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيَّا الذِّينَ آمنوا إِنْ جَاءَكُم فَاسِق بِنِاً فَتِينُوا﴾ [الآية].

تسم وصف الفاسقين، فقال: «اللين ينقضون عهد الله من بعد ميثاقه» وهذا يعم العهد الذي بينهم وبين عباده (٢)؛ والذي بينهم وبين عباده (٤)؛ الذي أكده عليهم بالمواثيق الثقيلة والإلزامات، فلا يبالون بتلك المواثيق، بل ينقضون أوامره، ويرتكبون نواهيه، وينقضون العهود التي بينهم وبين الخلق.

<sup>(</sup>٣) في ب: وبين ربهم.

<sup>(</sup>٤) في ب: الخلق.

<sup>(</sup>١) في ب: نسأل الله من فضله.

<sup>(</sup>٢) في ب: ثم ذكر حكمته وعدله في إضلال من يضل.

﴿ويسقطعون ما أصر الله به أن يوصل﴾ وهذا يدخل فيه أشياء كثيرة ، فإن الله أمرنا أن نصل ما بيننا وبينه بالإيمان به والقيام بعبوديته ، وما بيننا وبين والقيام بحقوقه ، وما بيننا وبين الوالدين والأقارب والأصحاب، وسائر الخلق بالقيام بتلك الحقوق (١١) التي أمر الله أن نصلها .

فأما المؤمنون فوصلوا ما أمر الله به أن يوصل من هذه الحقوق؛ وقاموا بها أتم القيام، وأما الفاسقون فقطعوها ونبذوها وراء ظهورهم معتاضين عنها بالفسق والقطيعة، والعمل بالمعاصي، وهو: الإفساد في الأرض.

فر (أولئك) أي: من هذه صفته ﴿هُمُ الْحَاسِرُونُ﴾ في الدنيا والآخرة، فحصر الخسارة فيهم، لأن خسرانهم عام في كل أحوالهم، ليس لهم نوع من الربح؛ لأن كل عمل صالح شرطه الإيمان، فمن لا إيمان له لا عمل له، وهذا الخسار هو خسار الكفر، وأما الخسار الذي قد يكون كفراً، وقد يكون معصية، وقد يكون تفريطاً في ترك مستحب، المذكور في قوله تعالى: ﴿إِن الإِنسان لِفي خسرٌ ﴾ فهذا عام لكل مخلوق، إلا من اتصف بالإيمان والعمل الصالح، والتواصي بالحق، والتواصي بالصبر، وحقيقته فوات الخير الذي [كان] العبد بصدد تحصيله وهو تحت إمكانه .

﴿٢٨﴾ ثم قال تعالى: ﴿كيف تكفرون بالله وكنتم أمواتاً فأحياكم ثم يميتكم ثم إليه ترجعون﴾ هذا استفهام بمعنى التعجب والتوبيخ والإنكار، أي: كيف يحصل منكم الكفر بالله الذي خلقكم من العدم؛ وأبعم عليكم بأصناف النعم، ثم يميتكم عند استكمال آجالكم، ويجازيكم في القبور، ثم يحييكم بعد البعث والنشور، ثم إليه ترجعون،

فيجازيكم الجزاء الأوفى، فإذا كنتم في تصرفه وتدبيره وبره، وتحت أوامره الدينية، ومن بعد ذلك تحت دينه الجزائي، أفيلق بكم أن تكفروا به، وهل هذا إلا جهل عظيم وسفه وحاقة (٢٦) بل الذي يليق بكم أن تؤمنوا به وتتقوه وتشكروه، وتخافوا عذابه وترجوا ثوابه.

وفي هذه الآية العظيمة (٢) دليل على أن الأصل في الأشياء الإباحة والطهارة، لأنها سيقت في معرض الامتنان، يخرج بذلك الخبائث، فإن اتحريمها أيضاً] يؤخذ من فحوى الآية، ومعرفة المقصود منها، وأنه خلقها لنفعنا، فما فيه ضرر فهو خارج من ذلك، ومن تمام نعمته منعنا من الخبائث تنزيها لنا.

وقوله: ﴿ نُم استوى إلى السماء فسواهن سبع سماواتٍ وهو بكل شيء علمه

﴿استوى﴾ ترد في القرآن على ثلاثة معانى: فتارة لا تعدى بالحرف، فيكون معناها الكمال والتمام، كما في قِولُه عن موسى: ﴿وَلِمَّا بِلَّعْ أَشَدُّهُ واستوی، وتارة تکون بمعنی «علا» و «ارتفع»، وذلك إذا عديت بـ «على» كما في قوله تعالى: ﴿ثم استوى على العرشُّ (٤)، ﴿لتستووا على ظهوره﴾ وتارة تكون بمعنى «قصد» كما إذا عديت بـ «إلى» كما في هذه الآية ، أي : لما خلق تعالى الأرض قصد إلى خلق السماوات ﴿فسواهن سبع سماوات﴾ فخلقها وأحكمها وأتقنها، ﴿وهو بكل شىء عليم﴾ ف ﴿يعلم ما يلج فِي الأرض وما يخرج منها، وما ينزل من السماء وما يعرج فيها، و ﴿يعلم ما تسرون وما تعلنون، يعلم السر

وأخفى . وكثيراً ما يقرن بين خلقه للخلق وإثبات علمه كما في هذه الآية ، وكما في قوله تعالى ﴿ ألا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير ﴾ لأن خلقه للمخلوقات أدل دليل على علمه وحكمته وقدرته .

﴿٣٠ ــ ٣٤﴾ ﴿وإذ قـــال ربـــك للملاتكة إن جاعل في الأرض خليفة قالوا أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء ونحن نسيح بحمدك ونقدس لك قال إن أعلم ما لا تعلمون \* وعلم آدم الأسماء كلها ثم عرضهم على الملائكة فقال أنبئون بأسماء هؤلاء إن كنتم صادقين \* قالوا سبحانك لا علم لنا إلا ما علمتنا إنك أنت العليم الحكيم \* قال يا آدم أنبتهم بأسمائهم فلما أنبأهم بأسمائهم قال ألم أقل لكم إني أعلم غيب السماوات والأرض وأعلم ما تبدون وما كنتم تكتمون \* وإذ قلنا للملائكة اسجدوا لآدم فسجدوا إلا إبلس أبى واستكبر وكان من الكافرين، هذا شروع في ذكر فضل آدم عليه السلام أبي البشر (٥)، أن الله حين أراد خلقه أخبر الملائكة بذلك، وأن الله مستخلفه في الأرض، فقالت الملائكة عليهم السلام: ﴿أَتَّجِعلَ فيها من يفسد فيها ، بالمعاصى ﴿ ويسفك الدماء ﴾ [و] هذا تخصيص بعد تعميم، لبيان [شدة] مفسدة القتل؛ وهذا بحسب ظنهم أن الخليفة المجعول في الأرض سيحدث منه ذلك، فنزهوا الباري عن ذلك، وعظموه، وأخبروا أنهم قائمون بعبادة الله على وجه خال من الفسدة، فقالوا: ﴿وَنَحَنُ نُسَبِّحُ بِحَمَدُكُ ﴾ أي: ننزهك التنزيبه اللائق بحمدك وجلالك، ﴿ونقدس لك﴾ يحتمل أن معناها: ونقدسك، فتكون اللام مفيدة للتخصيص والإخلاص، ويحتمل أن يكون: ونقدس لك أنفسنا، أي:

<sup>(</sup>٤) في ب: أورد آية أخرى هي: ﴿الرحمن على العرش استوى﴾

 <sup>(</sup>٥) في ب: هذا شروع في ابتداء خلق
 آدم عليه السلام أبي البشر وفضله.

<sup>(</sup>١) في ب: بحقوقهم.

<sup>(</sup>٢) في ب: وسفه كبير، بل.

<sup>(</sup>٣) في ب: الكريمة.

نطهرها بالأخلاق الجميلة، كمحبة الله وخشيته وتعظيمه، ونطهرها من الأخلاق الرذيلة.

قال الله تعالى للملائكة: ﴿إِنَّ أعلم ﴾ من حذا الخليفة ﴿ما لا تعلمون♦؛ لأن كلامكم بحسب ما ظننتم، وأنا عالم بالظواهر والسرائر، وأعلم أن الخير الحاصل بخلق هذا الخليفة أضعاف أضعاف ما في ضمن ذلك من الشر ، فلو لم يكن في ذلك إلا أن الله تعالى أراد أن يجتبى منهم الأنبياء والصديقين والشهداء والصالحين، ولتظهر آياته لخلقه، ويحصل من العبوديات التي لم تكن تحصل بدون خلق هذا الخليفة كالجهاد وغيره، وليظهر ما كمن في غرائز بني آدم(١) من الخير والشر بالامتحان، ولينبين عدوه من وليه، وحزبه من حربه، وليظهر ما كمن في نفس إبليس من الشر الذي انطوى عليه واتصف به، فهذه حكم عظيمة يكفي بعضها في

شم لما كان قول الملائكة عليهم السلام، فيه إشارة إلى فضلهم على الخليفة الذي يجعله الله في الأرض، أراد الله تعالى أن يبين لهم من فضل آدم ما يعرفون به فيضله، وكمال حكمة الله وعلمه، ف وعلم آدم الأسماء كلها أي: أسماء الأشياء، ومن هو مسمى بها، فعلمه الاسم والمسمى، أي: الألفاظ والمعاني، حتى المكبر من الأسماء كالقصعة، والمصغر عالة مدة

﴿ أَسَم عَمْرضَهِم ﴾ أي: عمرض المسميات ﴿ على الملائكة ﴾ امتحاناً لهم، هل يعرفونها أم لا؟

﴿ فِقَالَ أَنْبِتُو فِي بِأَسِمَاءُ هِؤُلاء إِنْ كنتم صادقين ﴾ في قولكم وظنكم، أنكم أفضل من هذا الخليفة.

﴿قالوا سبحانك﴾ أي: نُنَزِّهُك عن الاعتراض منا عليك ومخالفة أمرك، ﴿لا علم لنا﴾ بوجه من الوجوه، ﴿إلا ما علمتنا﴾ إياه، فضلاً منك وجوداً،

﴿إنك أنت العليم الحكيم﴾ العليم الذي أحاط علماً بكل شيء، فلا يغيب عنه ولا يعزب مثقال ذرة في السماوات والأرض ولا أصغر من ذلك ولا أكبو. الحكيم: من له الحكمة التامة التي مأمور، فما خلق شيئاً إلا لحكمة، ولا أمر بشيء إلا لحكمة، والحكمة: وضع الشيء في موضعه اللائق به، فأقروا الشيء في موضعه اللائق به، فأقروا واعترافهم عن معرفة أدنى شيء، واعترافهم ما لا يعلمون.

فحينئذ قال الله: ﴿ وَمَا أَدُمُ أَنبِهُمَ السَمائهُم ﴾ أي: أسماء المسميات التي عرضها الله على الملائكة فعجزوا عنها. ﴿ وَفَلَما أَنبُهُم بأسمائهم ﴾ تين للملائكة فضل آدم عليهم، وحكمة الباري وعلمه في استخلاف هذا الخليفة، ﴿ قَالَ اللّهُ أَفْلَ لَكُم إِني أَعلم غيب السماوات والأرض ﴾ وهو ما غاب عنا فلم نشاهده، فإذا كان عالماً بالغيب، فالشهادة من باب أولى، ﴿ وأعلم ما تكتمون ﴾ أي: تظهرون ﴿ وما كنتم تكتمون ﴾

ثم أمرهم تعلى بالسجود لأدم، إكراماً له وتعظيماً، وعبودية لله تعالى، فامتشلوا أمر الله وبادروا كلهم بالسجود، وإلا إبليس أبي امتنع عن السجود، واستكبر عن أمر الله وعلى آدم، قال: ﴿أَأْسجد لمن خلقت طيناً﴾ وهذا الإباء منه والاستكبار نتيجة الكفر الذي هو منطو عليه، فتبينت جينئذ عداوته لله ولآدم، وكفره واستكباره.

وفي هذه الآيات من العبر والآيات الكلام شتعالى، وأنه لم يزل متكلماً يقول ما شاء ويتكلم بما شاء، وأنه عليم حكيم، وفيه أن العبد إذا خفيت عليه حكمة الله في يعض المخلوقات والمأمورات فالواجب عليه المسليم، واتهام عقله، والإقرار لله بالحكمة، وفيه اعتناء الله بشأن الملائكة، وإحسانه بهم، بتعليمهم ما

جهلوا، وتنبيههم على ما لم يعلموه. وفيه فضيلة العلم من وجوه:

منها: أن الله تعرف لملائكته بعلمه وحكمته، ومنها: أن الله عرفهم فضل آدم بالعلم، وأنه أفضل صفة تكون في العبد، ومنها: أن الله أمرهم بالسجود ومنها: أن الامتحان للغير، إذا عجروا عما امتحنوا به، ثم عرفه صاحب الفضيلة، فهو أكمل مما عرفه ابتداء، ومنها: الاعتبار بحال أبوي الإنس والحن، وبيان فضل آدم، وإفضال الله عليه، وعداوة إبليس له، إلى غير ذلك من العبر.

أنت وروجك الجنة وكلا منها رغداً وعد شتتما ولا تقربا هذه الشجرة فتكونا من الظالمن \* فأزلهما الشيطان عنها فأخرجهما عما كان فيه وقلنا اهبطوا بعضكم لبعض عدو ولكم في الأرض مستقر ومتاع إلى حين لما خلق الله آدم وفضله، أتم نعمته عليه بأن خلق منه وأمرهما بسكن إليها ويستأنس بها، وأمرهما بسكن الجنة والأكل منها وأمرهما بسكن الجنة والأكل منها وأمرهما بسكن أليها ويستأنس بها، وأمرهما بسكن الجنة والأكل منها والمقواكمة، وقال الله له: ﴿ إن لك والمقواكمة، وقال الله له: ﴿ إن لك لا تظمأ فيها ولا تعرى \* وأنك لا تظمأ فيها ولا تصحى \* .

﴿ ولا تقربا هذه الشجرة ﴾ نوع من أنواع شجر الجنة الله أعلم بها، وإنما نهاهما عنها امتحاناً وابتلاء [أو لحكمة غير معلومة لنا] (٢٠) ، ﴿ فتكونا من الظالمن ﴾ دل على أن النهي للتحريم، لأنه رتب عليه الظلم.

فلم يزل عدوهما يوسوس لهما، ويزين لهما تناول ما نهيا عنه، حتى أزلهما، أي: حملهما على الزلل بتزيينه، ﴿وقاسمهما ﴿ بالله ﴿ إِن لكما لمن الناصحين ﴾ فاغترًا به وأطاعاه، فأخرجهما عما كانا فية من النعيم والرغد، وأهبطوا إلى دار التعب والنصب والمجاهدة.

<sup>(</sup>١) في ب: ألمكلفين.

وبعضكم لبعض عدو أي: آدم وذريته أعداء لإبليس وذريته ومن المعلوم أن العدو يجد ويجتهد في ضرر عدوه وإيصال الشر إليه بكل طريق، ففي ضمن وحرمانه الخير بكل طريق، ففي ضمن هذا، تحذير بني آدم من الشيطان، كما قال تعالى: ﴿إِن الشيطان لكم عدو فاتخذوه عدواً إنما يدعو حزبه ليكونوا من أصحاب السعير ﴿أفتتخذونه وذريته أولياء من دوني وهم لكم عدو بس للظالمين بدلا ﴾.

ثم ذكر منتهى الإهباط إلى الأرض، فقال: ﴿ولكم في الأرض مستقر﴾ أي: مسكن وقرار، ﴿ومتاع إلى حين﴾ انقضاء آجالكم، ثم تنتقلون منها للدار أن ملق حلقت لكم، ففيها أن مدة هذه الحياة مؤقتة عارضة، ليست مسكناً حقيقياً، وإنما هي معبر يتزود منها لتلك الدار، ولا تعمر للاستقرار.

و٣٧% ﴿ فتلقى آدم ﴾ أي: تلقف وتلقن، وألهمه الله ﴿ من ربه كلمات ﴾ وهي قوله: ﴿ وبنا ظلمنا أنفسنا ﴾ الآية، فاعترف بذنبه وسأل الله مغفرته ﴿ إنه هو التواب ﴾ الله ﴿ وأنه هو التواب كلن تاب إليه وأناب.

وتوبته نوعان: توفيقه أولاً، ثم قبوله للتؤبة إذا اجتمعت شروطها ثانياً.

﴿الرحيم﴾ بعباده، ومن رحمته بهم أن وفقهم للتوبة وعفا عنهم وصفح.

« ٣٩ ـ ٣٩ » ﴿ قلنا اهبطوا منها هداي فلا خوف عليهم ولا هم عداي فلا خوف عليهم ولا هم غزنون \* والذين كفروا وكذبوا بآياتنا أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون > كرّر الإهباط ليرتب عليه ما ذكر وهو قوله: ﴿ فإما يأتينكم مني هدى ﴾ أي: أيّ وقت وزمان جاءكم مني رسول وكتاب يهديكم لما يقربكم مني ويدنيكم من رضائي، ﴿ فمن تبع هداي منكم ، بأن آمن برسلي وكتبي واهتدى بهم، وذلك بتصديق جيع أخبار الرسل والكتب، والامتثال للأمر

والاجتناب للنهي، ﴿فلا خوف عليهم ولا هم يجزنون﴾ .

وفيٰ الآية الأخرى: ﴿فمن اتبع هداي فلا يضل ولا يشقى﴾ .

فرتب على اتباع هداه أربعة أشياء:

نفي الخوف والحزن، والفرق بينهما أن المكروه إن كان قد مضى أحدث الحوف، فإذا أحدث الخوف، فنفاهما عمن اتبع هداه، وإذا انتفيا حصل ضدهما وهو الأمن التام، هداه وإذا انتفيا ثبت ضدهما، وهو اللهدى والسعادة، فمن اتبع هداه، والأخروية والهدى، وانتفى عنه كل حصل له الأمن والسعادة الدنيوية مكروه من الخوف والحزن والضلال والشقاء، فحصل له المرغوب وانتفى عنه كل عنه المرهوب، وهذا عكس من لم يتبع هداه عداه فكفر به وكذب بآياته.

ف ﴿أُولِئِكُ أُصِحَابِ النَّارِ﴾ أي الملازمون لها ملازمة المصاحب لصاحب، والغريم لغريمه، ﴿هم فيها خالدون﴾ لا يخرجون منها، ولا يفتر عنهم العذاب ولا هم ينصرون

وفي هذه الآيات وما أشبهها، انقسام الخلق من الجن والإنس إلى أهل السعادة وأهل الشقاوة، وفيها صفات الفريقين والأعمال الموجبة لذلك، وأن الجن كالإنس في الثواب والعقاب، كما أنهم مثلهم في الأمر والنهي.

ثم شرع تعالى يذكّر بني إسرائيل نِعَمّهُ عليهم وإحسانه، فقال:

( . ٤ - ٣٤ ) ﴿ يا بني إسرائيل اذكروا نعمتي الني أنعمت عليكم وأوفوا بعهدي أوف بعهدكم وإياي فارهبون ﴿ وآمنوا بما أنزلت مصدقاً لما معكم ولا تكونوا أول كافر به ولا تشتروا بآياتي ثمناً قليلاً وإياي فاتقون ﴿ ولا تلبسوا الحق بالباطل وتكتموا الحق وأنتم تعلمون ﴿ وأقيموا المسلاة وآنوا الركاة واركعوا مع الراكعين ﴿ وبابني إسرائيل ﴾ المراد بإسرائيل : يعقوب عليه السلام ، والخطاب مع فرق بني إسرائيل ، الذين وما حولها ، ويدخل فيهم من

أتى من بعدهم، فأمرهم بأمر عام، فقال: ﴿اذكروا نعمتي التي أنعمت عليكم ﴾ وهو يشمل سائر النعم التي سيذكر في هذه السورة بعضها، والمراد بذكرها بالقلب اعترافاً، وباللسان ثناء، وبالجوارح باستعمالها فيما يحبه ويرضيه،

﴿واوفوا بمهدي﴾ وهو ما عهده إليه من الإيمان به وبرسله وإقامة شرعه، ﴿أوف بعهدكم﴾ وهو المجازاة على ذلك.

والمراد بذلك: ما ذكره الله في قوله: ﴿ولقد أخذ الله ميثاق بني إسرائيل وبعثنا منهم اثني عشر نقيباً ، وقال الله إني معكم لئن أقمتم الصلاة [وآتيتم الركاة وآمنتم برسلي] ﴿ إلى قوله: ﴿فقد ضل سواء السبيل﴾.

ثم أمرهم بالسبب الحامل لهم على الوفاء بعهده، وهو الرهبة منه تعالى، وخشيته وحده، فإن من خشِيّهُ أوجبت له خشيته امتثال أمره واجتناب نهيه.

ثم أمرهم بالأمر الخاص الذي لا يتم إيمانهم، ولا يصح إلا به، فقال: ﴿وَآمِنُوا بِما أَنْزِلْتُ وَهُو القرآن الذي أَنْزِلْهُ على عبده ورسوله عمد عليه، فأمرهم بالإيمان به واتباعه، ويستلزم ذلك الإيمان بمن فقال: ﴿مصدقاً لما معكم ﴾ أي: موافقاً أذلا عليه، وذكر الداعي لإيمانهم به، فقال: ﴿مصدقاً لما معكم ﴾ أي: موافقاً له لا مخالفاً ولا مناقضاً، فإذا كان موافقاً لما معكم من الكتب غير مخالف لها، فلا مانع لكم من الكتب غير مخالف جاء بما جاءت به المرسلون، فأتم أولى من آمن به وصدق به، لكونكم أهل الكتب والعلم.

وأيضاً فإن في قوله: ﴿مصدقاً لما معكم ﴾ إشارة إلى أنكم إن لم تؤمنوا به، عاد ذلك عليكم بتكذيب ما معكم، لأن ما جاء به هو الذي جاء به موسى وغير هما من الأنبياء، فتكذيبكم له تكذيب لما معكم أ

وأيضاً فإن في الكتب التي بأيديكم صفة هذا النبي الذي جاء بهذا القرآن والبشارة به، فإن لم تؤمنوا به كذبتم ببعض ما أنزل إليكم، ومن كذب

ببعض ما أنزل إليه فقد كذب بجميعه، كما أن من كفر برسول، فقد كذب الرسل جميعهم.

فلما أمرهم بالإيمان به ، نهاهم وحذرهم من ضده وهو الكفر به ، فقال: ﴿ولا تكونوا أول كافر به﴾ أي: بالرسول والقرآن .

وفي قوله: ﴿أول كافر به﴾ أبلغ من قوله: ﴿ولا تكفروا به ﴾ لأنهم إذا كانوا أول كافر به ، كان فيه مبادرتهم إلى الكفر به ، عكس ما ينبغي منهم ، وصار عليهم إثمهم وإثم من اقتدى بهم من بعدهم.

ثم ذكر المانع لهم من الإيمان، وهو اختيار العرض الأدنى على السعادة الأبدية، فقال: ﴿ولا تشتروا بالالله وهو ما يحصل لهم من المناصب والمآكل، التي يتوهمون انقطاعها إن أصنوا بالله ورسوله، فاشتروها. بآيات الله واستحبوها وآثروها.

﴿ وابساي ﴾ أي: لا غيري ﴿ وابساي ﴾ أي: لا غيري ﴿ فاتقون ﴾ فإنكم إذا اتقيتم الله وحده ، أوجبت لكم تقواه تقديم الإيمان بآياته على الثمن القليل ، كما أنكم إذا اخترتم الشمن القليل ، فهو دليل على ترحل التقوى من قلوبكم .

شم قال: ﴿ولا تلبسوا﴾ أي: علطوا ﴿الحق بالباطل وتكتموا الحق فنهاهم عن شيئين، عن خلط الحق بالباطل وكتمان بيان الحق؛ لأن المقصود من أهل الكتب والعلم، تمييز الحق من الباطل وإظهار الحق، ليهتدي بذلك المهتدون، ويرجع الضالون، فصل أياته وأوضح بيناته، ليميز الحق من الباطل، ولتستبين سبيل المهتدين أمن سبيل المجرمين، قمن عمل بهذا من أمل العلم فهو من خلفاء الرسل وهداة الأمم.

ومن لبس الحق بالباطل، فلم يميز هذا من هذا مع علمه بذلك، وكتم الحق الذي يعلمه، وأمر بإظهاره، فهو

من دعاة جهنم، لأن الناس لا يقتدون في أمر دينهم بغير علمائهم، فاختاروا لأنفسكم إحدى الحالتين.

ثم قال: ﴿وَالْقِيمُوا الصلاة ﴾ أي: طاهراً وباطناً ﴿وَالْتُوا الرّكاة ﴾ مستحقيها، ﴿وَارْكُعُوا مِع الراكعين ﴾ أي: صلوا مع المصلين، فإنكم إذا فعلتم ذلك مع الإيمان برسل الله وآيات الله، فقد جمعتم بين الأعمال النظاهرة والباطنة، وبين الإخلاص للمعبود والإحسان إلى عبيده، وبين العبادات القلية والبذنية والمالية.

وقوله: ﴿واركعوا مع الراكعين﴾ أي: صلوا مع المصلين، ففيه الأمر بالجماعة للصلاة ووجوبها، وفيه أن الركوع ركن من أركان الصلاة لأنه عبر عن الصلاة بالركوع، والتعبير عن العبادة بجزئها يدل على فرضيته فيها.

(33) ﴿ أَتَأْمُرُونَ الْنَاسِ بِالْبِرِ﴾ أَتَأْمُرُونَ الْنَاسِ بِالْبِرِ﴾ أَي: بالإيمان والخير ﴿ وتنسون المفسكم ﴾ أي: تتركونها عن أمرها أفلا تعقلون ﴾ وأسمى العقل (١) عقلاً لأنه يعقل به ما ينفعه من الخير، وينعقل به عما يضره، وذلك أن العقل يحث صاحبه أن يكون أول فاعل لما يأمر به، وأول تارك لما ينهى عنه، فمن أمر غيره بالخير ولم يفعله، أو نهاه عن الشر ظم يتركه، دل على عدم عقله وجهله، خصوصاً إذا كان عالماً بذلك، قد قامت عليه الحجة.

وهذه الآية وإن كانت نزلت في سبب بني إسرائيل، فهي عامة لكل أحد، لقوله تعالى: ﴿ يَا أَيِهَا الذِينَ آمنوا لم تقولون ما لا تفعلون، كبر مِقتاً وليس في الآية أن الإنسان إذا لم يقم بما أمر به أنه يترك الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، لأنها دلت على التوبيخ بالنسبة إلى الواجبين، وإلا فمن المعلوم أن على الإنسان واجبين: أمر المعلوم أن على الإنسان واجبين: أمر غيره ونهيه، وأمر نفسه ونهيها، فترك

أحدهما لا يكون رخصة في ترك الآخر، فإن الكمال أن يقوم الإنسان بالواجبين، والنقص الكامل أن يتركهما دون يتركهما، وأما قيامه بأحدهما دون الآخر، فليس في رتبة الأول، وهو دون الأخر، وأيضاً فإن النفوس مجبولة على عدم الانقياد لمن يخالف قولُه فعله، فاقتداؤهم بالأفعال أبلغ من اقتدائهم بالأقوال المجردة.

﴿ ٤٥ ـ ٤٨ ﴾ ﴿ واستعينوا بالصبر والصلاة وإنها لكبيرة إلاعلى الخاشعين \* الذين يظنون أنهم ملاقو ربهم وأنهم إليه راجعون \* يا بنى إسرائيل اذكروا نعمتي التي أنعمت عليكم وأن فضلتكم على العالمين \* واتقوا يوماً لا تجزي نفس عن نفس شيئأ ولا يقبل منها شفاعة ولايؤخذ منها عدل ولا هم ينصرون﴾ أمرهم الله أن يستعينوا في أمورهم كلها بالصبر بجميع أنواعه، وهو الصبر على طاعة الله حتى يؤديهاً، والصبر عن معصية الله حتى يتركها، والصبر على أقدار الله المؤلمة فلا يتسخطها، فبالصبر وحبس النفس على ما أمر الله بالصبر عليه معونة عظيمة على كل أمر من الأمور، ومن يتصبر يصبره الله، وكذلك الصلاة التي هي سيزان الإيمان، وتنهى عن الفحشاء والمنكر، يستعان بها على كل أمر من الأمور ﴿ وَإِنهَا ﴾ أي: الصلاة ﴿ لَكِبِيرِةَ ﴾ أي: شاقة ﴿ إِلا على الخاشعين ﴾ فإنها سهلة عليهم خفيفة؛ لأن الخشوع وخشية الله ورجاء ما عنده يوجب له فعلها؛ منشرحاً صدره لترقبه للثواب، وخشيته من العقاب، بخلاف من لم يكن كذلك، فإنه لا داعي له يدعوه إليها، وإذا فعلها صارت من أثقل الأشياء عليه .

والخشوع هو: خضوع القلب وطمأنينته وسكونه لله تعالى، وانكساره بين يديه ذلاً وافتقاراً، وإيماناً به وبلقائه. لا شريك له، ويستعينه على عبادته.

ولهذا قال: ﴿الذين يظنون﴾أي: يستيقنون ﴿أنهم ملاقو ربهم﴾ فيجازيهم بأعمالهم ﴿وأنهم إليه راجعون﴾ فهذا الذي خفف عليهم العبادات وأوجب لهم التسلي في وزجرهم عن فعل السيئات، فهؤلاء لهم النعيم القيم في الغرفات العاليات، وأما من لم يؤمن بلقاء ربه، كانت الصلاة وغيرها من العبادات من أشق شيء عليه.

ثم كرَّر على بني إسرائيل التذكير بنعمته، وعظاً لهم وتحذيراً وحثّاً. وخوفهم بيوم القيامة الذي ﴿لا تجرى ﴿فيه، أي: لا تعني ﴿نَفُسُ﴾ ولو كانت من الأنفس الكريمة كالأنبياء والصالحين ﴿عن نفس﴾ ولو كانت من العشيرة الأقربين ﴿شيئاً لا كبيراً ولا صغيراً، وإنما ينفع الإنسان عمله الذي قدمه، ﴿ولا يقبل منها﴾ أي: النفس، شفاعة لأحمد بمدون إذن الله ورضماه عمين المشفوع له، ولا يرضى من العمل إلا ما أريد به وجهه، وكان على السبيل والسنة، ﴿ولا يؤخذ منها عدل﴾ أي: فداء ﴿ولو أن للذين ظلموا ما في الأرض جميعاً ومثله معه لافتدوا به من سوء العذاب﴾ ولا يقبل منهم ذلك ﴿ولا هم ينصرون﴾ أي: يدفع عنهم المكروه، فنفي الانتفاع من الخلق بوجه من الوجوه، فقوله: ﴿لا تجزي نفس عن نفس شيئاً الله مذا في تحصيل المنافع، ﴿ولا هم ينصرون ﴿ هذا في دفع المضار، فهذا النفي للأمر المستقل(١) به النافع.

ولايقبل منها شفاعة، ولا يؤخذ منها عدل هذا نفي للنفع الذي يطلب من يملكه بعوض كالعدل، أو بغيره كالشفاعة، فهذا يوجب للعبد أن ينقطع قلبه من التعلق بالمخلوقين، لعلمة أنهم لا يملكون له مثقال ذرة من النفع، وأن يعلقه بالله الذي يجلب المنافع ويدفع المضار، فيعبده وحده

﴿٤٩ ــ ٥٧﴾ ﴿وإذ نجيناكم من آِل فرعون يسومونكم سوء العذاب يذبحون أبناءكم ويستحيون نساءكم وفي ذلكم بلاء من ربكم عظيم ﴿ وإذ فرقنا بكم البحر فأنجيناكم وأغرقنا أل فرعون وأنتم تنظرون \* وإذ واعدنا موسى أربعين ليلة ثم اتخذتم العجل من بعده وأنتم ظالمون \* ثم عفونا عنكم من بعد ذلك لعلكم تشكرون \* وإذ آتينا موسى الكتاب والفرقان لعلكم تهتدون \* وإذ قال موسى لقومه يا قوم إنكم ظلمتم أنفسكم باتخاذكم العجل فتوبوا إلى بارئكم فاقتلوا أنفسكم ذلكم خير لكم عند بارئكم فتاب عليكم إنه هو التواب الرحيم \* وإذ قلتم يا موسى لن نؤمن لك حتى نرى الله جهرة فأخذتكم الصاعقة وأنتم تنظرون \* ثم بعثناكم من بعد موتكم لملكم تشكرون \* وظللنا عليكم الغمام وأنزلنا عليكم الن والسلوي كلوا من طيبات ما ررقناكم وما ظلمونا ولكن كانوا أنفسهم يظلمون، هذا شروع في تعداد نعمه على بني إسرائيل على وجه التفصيل، فقال: ﴿وإذ نجّيناكم من آل فرعون ﴾ أي: من فرعون وملئه وجنوده، وكانوا قبل ذلك ﴿يسوسونكم﴾أي: يولونهم ويستعملونهم، ﴿سُوَّء العدَّابِ﴾ أي: أشده بأن كانوا ﴿يلبحون أبناءكم المخشية نموكم الويستحيون نساءكم أي: فلا يقتلونهن، فأنتم بين قتيل ومذلل بالأعمال الشاقة، مستحيئ على وجه المنة عليه والاستعلاء عليه فهذا غاية الإهانة، فمنَّ الله عليهم بالنجاة التامة وإغراق عدوهم

وهم ينظرون لتقرّ أعينهم. ﴿وفي ذلكمم الي: الإنجاء ﴿بلاء الي: إحسان ﴿من ربكم عظيم ﴾ فهذا نما يوجب عليكم الشكر والقيام بأوامره.

ثم ذكر منته عليهم بوعده لموسى أربعين ليلة لينزل عليه التوراة المتضمنة

اللهُ اللهُ اللهُ عَلَوْا مِنْهَا جَمِيعًا فَإِمَّا مَا يُتَكَّمُ مِنْ هُدًى فَنَ سَبَ هُدَاىَ فَلَاخُوفَ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَعْزَنُونَ ۞ وَالَّذِينَ كُفُرُوا وَكَذَبُوا بِعَائِنَيْنَآ أَوْلَتِهِكَ أَصْحَتُ ٱلنَّارِّهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ يَبَنِيَ إِسْرَةِ بِلَ أَذَكُرُ وَأَيْفَى بِيَّ ٱلَّتِيَّ أَنْعَنَتُ عَلَيْكُو وَأُوفُوا بِعَهْدِيّ أُوفِ بِعَهْدِكُرُ وَإِيِّلَى فَأَرْهَبُونِ ۞ وَءَامِنُواْ عِمَّاأَتَرَكُ مُصَدِّقًا إِلَّا مَعَكُمْ وَلَا تَكُونُوٓاْ أَوْلَ كَافِرِيِّدٍ ، وَلَانَشْتَرُواْ بِعَايَتِي ثَمَنَّا فَلِيلًا وَإِنَّىٰٓ فَاتَّقُونِ ۞ وَلَا تَلْبِسُوا الْحَقَّ مِالْنَظِلِ وَتَكْتُمُوا الْحَقَّ مِالْنَظِلِ وَتَكْتُمُوا الْحَقّ وَالْنَمُ عَلَمُونَ ۞ وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا الزَّكُوٰةَ وَأَرْكَعُوا مَعَ الرَّكِيدِ نَ ۞ ﴿ أَمَّا أُمرُهُ نَ النَّاسَ بِالْعِرِ وَتَسْرُونَ أَنفُسَكُمْ وَأَشُوْنَنَا وَنَ ٱلْكِكَنَبُّ أَفَلَا مَنْفِلُونَ ۞ وَٱسْتَمِينُوا إِالصَّهْرِ وَٱلصَّالُوهِۚ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةً إِلَّاعَلَى ٱلْحَلَيْدِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنْهُدُ مُلَلَقُواْ رَبِهِ وَوَأَنْهُ وَإِلَيْهِ وَكِيعُونَ ۞ يَنْبَيْ إِنْدَاقِيلَ اللُّهُ اللَّهُ وَأَيْعَمْنَىَ الَّتِي أَنْعَمَتُ عَلَيْكُو وَأَنِي فَضَّلْنُكُو عَلَى ٱلْعَالَمِينَ ﴾ وَاتَّقُواْ يَوْمًا لَا تَجَرِي نَشَنَّ عَن فَقْسِ شَيْعًا وَلَا يُقْبَلُونِهَا يُّمُّ اللَّهُ فَاعَةٌ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَكَدَلٌ وَلَاهُ مْرِينُصَرُونَ ۞ TO SERVICE V SERVICE N

للنعم العظيمة والمصالح العميمة، ثم إنهم لم يصبروا قبل استكمال المعاد حتى عبدوا العجل من بعده، أي: ذهابه.

﴿ وأنتم ظالمون ﴾ عالمون بظلمكم، قد قامت عليكم الحجة، فهو أعظم جرماً وأكبر إثماً

ثم إنه أمركم بالتوبة على لسان نبيه موسى بأن يقتل بعضكم بعضا، فعفا الله عنكم بسبب ذلك ﴿لملكم تشكرون﴾ الله .

﴿ وَإِذْ قَلْتُم يَا مُوسَى لَنْ نَوْمَنَ لَكُ حَتَى نُرَى الله جهرة ﴾ وهذا غاية الظلم والحسراءة على الله وعلى رسول، ﴿ وَأَخَذْتُكُم الصاعقة ﴾ إما الموت، أو الخشية العظيمة، ﴿ وَأَنْتُم تَنْظُرُونَ ﴾ وقوع ذلك، كل ينظر إلى صاحبه ﴿ يُم يعشناكم من بعد موتكم لعلكم يشكر هن الشكون الشكون

ثم ذكر نعمته عليهم في التيه والبرية الخالية من الطلال وسعة الأرزاق، فقال: ﴿وظلَّلنا عليكم الغمام وأنزلنا عليكم المن وهو اسم جامع لكل رزق حسن يحصل بلا تعب، ومنه الزنجبيل والكمأة والخبز وغير ذلك، ﴿والسلوى ﴾ طائر صغير يقال له السماني، طيب اللحم، فكان ينزل عليهم من المن والسلوى ما يكفيهم

وَاذَ نَجَنَاكُمْ مِنَ مَا لِهِ فَرَقَالَ الْمُوْتَالِيَّةُ الْمُدَاتِ الْمُدَّاتِ الْمُدَاتِ اللَّهِ وَعَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْمُنْتِ اللَّهُ الْمُنْفِقِيلُ اللَّهُ الْمُنْفِقِيلُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْفِقِيلُ اللَّهُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِيلُولُ اللَّهُ الْمُنْفِقِيلُولُ اللَّهُ الْمُنْفِقِيلُولُ اللَّهُ الْمُنْفِقِيلُولُ اللَّهُ الْمُنْفِقِيلُولُ الْمُنْفِقِلَ الْمُنْفِقِيلُولُولُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِقِيلُولُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفُلُولُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُولُ اللْمُنْفُلُولُ الْمُنْفُلُولُ الْمُنْفُلُولُ الْمُنْفُولُ الْمُنْفُولُ الْمُنْفُلُولُ الْمُنْفُلُولُولُ الْمُنْفُلُولُ

م كلوا من طيبات ما ويقيتهم فكلوا من طيبات ما رزقناكم أي: رزقاً لا يحصل نظيره لأهل المدن المترفهين، فلم يشكروا هذه النعم، واستمروا على قساوة القلوب وكثرة الذنوب.

﴿وما ظلمونا ﴿ يعني بتلك الأفعال المخالفة لأوامرنا لأن الله لا تضره معصية العاصين، كما لا تنفعه طاعات الظائعين، ﴿ولكن كانوا أنفسهم يظلمون ﴾ فيعود ضرره عليهم.

﴿٥٩ \_ ٥٩ ﴾ ﴿وإذ قلنا ادخلوا هذه القرية فكلوا منها حيث شئتم رغدأ وادخلوا الباب سجدأ وقولوا حطة نغفر لكم خطاياكم وسنزيد المحسنين \* فبدل الذين ظلموا قولاً غير الذي قيل لهم فأنزلنا على الذين ظلموا رجزاً من السماء بما كانوا يفسقون، وهذا أيضاً من نعمته عليهم بعد معصيتهم إياه، فأمرهم بدخول قرية تكون لهنم عزا ووطناً وسكناً، ويحصل لهم فيها الرزق الرغد، وأن يكون دخولهم على وجه خاضعين لله فيه بالفعل، وهو دخول الباب ﴿سُجُداً﴾ أي: خاضعين ذليلين، وبالقول وهو أن يقولوا: ﴿حِطَّةٌ ﴾ أي: أن يحط عنهم خطاياهم بسؤالهم إياه مغفرته.

﴿نعُفر لكم خطاياكم ، بسؤالكم المخصنين ، المغفرة ، ﴿وسنزيد المحسنين ، أعمالهم ، أي : جزاء عاجلاً وآجلاً ، ﴿ فَبدلُ الذين ظلموا ﴾ منهم ، ولم يقل

فبدلوا لأنهم لم يكونوا كلهم بدلوا وولا غير الذي قيل لهم فقالوا بدل حطة: حبة في حنطة، استهانة بأمر الله واستهزاء، وإذا بدلوا القول مع خفته فتبديلهم للفعل من باب أولى وأحرى، ولهذا دخلوا يزحفون على أدبارهم، ولما كان هذا الطغيان أكبر سبب لوقوع عقوبة الله بهم، قال: ﴿فأنزلنا على الذين ظلموا منهم ﴿رجزا ﴾ أي: عذابا ﴿من السماء ﴾ بسبب فسقهم وبغيهم.

﴿ ١٠﴾ ﴿ وَإِذْ استسقىٰ موسىٰ لقومه فقلنا اضرب بعصاك الحجر فانفجرت منه اثنتا عشرة عيناً قد علم كل أناس مشربهم كلوا واشربوا من رزق الله ولا تعثوا في الأرض مفسدين استسقى أي: طلب لهم ماء يشربون منه، ﴿فقلنا اضرب بعصاك الحجر﴾ إما حجر مخصوص معلوم عنده، وإما اسم جنس، ﴿فانفجرت منه اثنتا عشرة عيناً ﴾ وقبائل بني إسرائيل اثنتا عشرة قبيلة، ﴿قد علم كل أناس﴾ منهم ﴿مشربهم﴾ أي: محلهم الذي يشربون عليه من هذه الأعين، فلا يزاحم بعضهم بعضاً، بل يشربونه متهنئين لا متكدرين، ولهذا قنال: ﴿كلوا واشسربوا من رزق الله ﴾ أي: الـذي اتاكم من غير سعى ولا تعب، ﴿ ولا تعثوا في الأرض ﴾ أي: تخربوا على وجه الإفساد.

(17) ﴿ وإذ قلتم يا موسى لن نصبر على طعام واحد فادع لنا ربك بخرج لنا مما تنبت الأرض من بقلها وقتائها وفومها وعدسها وبصلها قال خير اهبطوا مصراً فإن لكم ما سألتم وضربت عليهم الذلة والمسكنة وباؤوا بعضب من الله ذلك بأنهم كانوا يكفرون بآبات الله ويقتلون النبين بغير الحق ذلك بما عصوا وكانوا يعتدون أي: واذكروا، إذ قلتم لموسى على وجه التملل لنعم الله والاحتقار لها: ﴿ لن ألم علم ما تقدم أنواعاً، نصبر على طعام واحد ﴾ أي: جنس من الطعام، وإن كان كما تقدم أنواعاً، لكنها لا تتغير، ﴿ فادع لنا ربك يخرج لكنها لا تتغير، ﴿ فادع لنا ربك يخرج

لنا مما تنبت الأرض من بقلها ﴾ أي : إلى الذي ليس بشجر يقوم على ساقه ، إلى تومها ، والعدس والبصل البصل معروف ، قال لهم موسى ﴿ أتستبدلون المذي هو و الأطعمة المذكورة ، ﴿ بالذي هو خير ﴾ وهو المن المذكورة ، ﴿ بالذي هو خير ﴾ وهو المن هذه الأطعمة التي طلبتم ، أي مصر هبطتموه وجدتموها ، وأما طعامكم هبطتموه وجدتموها ، وأما طعامكم الأطعمة وأشرفها ، فكيف تطلبون به الأطعمة وأشرفها ، فكيف تطلبون به للا

ولما كان الذي جرى منهم فيه أكبر دليل على قلة صبرهم واحتقارهم لأوامر الله ونعمه، جازاهم من جنس عملهم، فقال: ﴿وضربت عليهم الذلة﴾ التي تشاهد على ظاهر أبدانهم ﴿والمسكنة﴾ بقلوم، فلم تكن أنفسهم عزيزة، ولا لهم هم عالية، بل أنفسهم أنفس مهينة، وهميهم أردأ الهمم، ﴿وباؤوا بغضب من الله﴾ أي: لم تكن عنيمتهم التي رجعوا بها وفازوا، إلا أن رجعوا بسخطه عليهم، وبئست الغنيمة غنيمتهم، وبئست الغنيمة

﴿ ذلك ﴾ الذي استحقوا به غضبه ﴿ بِأَنْهُم كَانُوا بِكَفُرُونَ بِآيَاتَ اللهِ الدالات على الحق الموضحة لهم، فلما كفروا بها عاقبهم بغضبه عليهم، وبما كانوا ﴿ يقتلون النبين بغير الحق﴾

وقوله: ﴿ بغير الحق ﴾ زيادة شناعة ، وإلا فمن المعلوم أن قتل الني لا يكون بحق ، لكن لثلا يظن جهلهم وعدم علمهم

﴿ ذلك بما عَصَوا ﴾ بأن ارتكبوا معاصي الله ﴿ وكانوا يعتدون ﴾ على عباد الله ، فإن المعاصي يجر بعضها الذنب بعضاً ، فالغفلة ينشأ عنها الذنب الكبير ، ثم ينشأ عنها أنواع البدع والكفر وغير ذلك ، فضأل الله العافية من كل بلاء .

واعلم أن الخطاب في هذه الآيات لأمة بني إسرائيل الذين كانوا موجودين وقت نزول القرآن، وهذه الأفعال

الذكورة خوطبوا بها وهي فعل أسلافهم، ونسبت إليهم لفوائد عديدة، منها: أنهم كانوا يتمدحون ويزكون أنفسهم، ويزعمون فضلهم على محمد ومن أمن به، فبين الله من أحوال سلفهم التي قد تقررت عندهم، ما يبين به لكل أحد [منهم] أنهم ليسوا معالي الأعمال، فإذا كانت هذه حالة سلفهم، مع أن المظنة أنهم أولى وأرفع حالة محن بعدهم فكيف الظن بالخاطين؟!!

ومنها: أن نعمة الله على المتقدمين منهم نعمة واصلة إلى المتأخرين، والنعمة على الآباء نعمة على الأبناء، فخوطبوا بها، لأنها نعم تشملهم وتعمهم.

ومنها: أن الخطاب لهم بأفعال غيرهم، مما يدل على أن الأمة المجتمعة على دين تتكافل وتتساعد على مصالحها، حتى كان متقدمهم ومتأخرهم في وقت واحد، وكان الحادث من بعضهم حادثاً من الجميع؛ لأن ما يعمله بعضهم من الخير يعود بضرر الجميع.

ومنها: أن أفعالهم أكثرها لم ينكروها، والراضي بالمعصية شريك للعاصي، إلى غير ذلك من الحِكم التي لا يعلمها إلا الله.

قر ٢٢ و ثم قال تعالى حاكماً بين الفرق الكتابية: ﴿إِنَّ اللّهِنَ آمنوا والنصارى والصابئين مَن الله واليوم الآخر وعمل صالحاً فلهم أجرهم عند رجم ولا خوف عليه مولا هم يحزنون وهذا الحكم على أهل الكتاب خاصة، لأن الصحيح أنهم من جملة فرق النصارى، فأخبر الله أن المؤمنين من النصارى، واليهود والمنصارى والصابئين، من آمن منهم بالله واليوم والصابئين، من آمن منهم بالله واليوم والرخر، وصدّقوا رسلهم، فإن لهم الآخر، وصدّقوا رسلهم، فإن لهم

الأجر العظيم والأمن، ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون، وأما من كفر منهم بالله ورسله واليوم الآخر، فهو بضد هذه الحال، فعليه الخوف والحزن.

والصحيح أن هذا الحكم بين هذه الطوائف من حيث هم، لا بالنسبة إلى الإيمان بمحمد، فإن هذا إخبار عنهم قبل بعثة محمد على وأن هذا مضمون أحوالهم، وهذه طريقة القرآن إذا وقع في بعض النفوس عند سياق الآيات بعض الأوهام، فلا بد أن تجد ما يزيل ذلك الوهم، لأنه تنزيل مَنْ يعلم الأشياء قبل وجودها، ومَنْ رحمته وسعت كل شيء.

وذلك والله أعلم - أنه لما ذكر بني إسرائيل وذمهم، وذكر معاصيهم وقبائحهم، ربما وقع في بعض النفوس أنهم كلهم يشملهم الذم، فأراد منهم بوصفه، ولما كان أيضاً ذكر بني إسرائيل خاصة يوهم الاختصاص بهم. ذكر تعالى حكما عاماً يشمل الطوائف كلها، ليتضح الحق، ويزول التوهم والإشكال، فسبحان من أودع في كتابه ما يبهر عقول العالمين.

ثم عاد تبارك وتعالى يُوبِّخُ بني إسرائيل بما فعل سلفهم.

(17 - 17) ﴿ وَإِذَ أَخَذَنَا مَيْثَاكُمُ وَرَفَعْنَا فَوقَكُمُ الطُّورَ خَذُوا مَا آتيناكُم بَقُونَ \* ثم بقوة واذكروا ما فيه لعلكم تتقون \* ثم عليكم ورحمته لكنتم من الخاسرين ﴾ عليكم ورحمته لكنتم من الخاسرين ﴾ وهو العهد الثقيل المؤكد بالتخويف وهو العهد الثقيل المؤكد بالتخويف لهم ، برفع الطور فوقهم (١٠) ، وقيل لهم : ﴿ خَلُوا ما آتيناكُم ﴾ من التوراة رهم على أوامر الله ، ﴿ واذكروا ما فيه ﴾ أي : بجد واجتهاد ، وصبر أي : ما في كتابكم بأن تتلوه أي : ما في كتابكم بأن تتلوه وتتعلمو ، ﴿ لعلكم تتقون ﴾ عذاب الله وسخطه ، أو لتكونوا من عذاب الله وسخطه ، أو لتكونوا من عذاب الله وسخطه ، أو لتكونوا من

وَإِذْ قُلْنَا ٱدْخُلُواْهَا ذِهِ ٱلْفَرْبَيَةَ فَكُلُواْ مِنْهَا حَبْثُ شِعْدَتُ رَحَكَدًا وَآدَخُ لُوا الْيَاكِ سُجَدًا وَقُولُواْ حِطَّةٌ نَّغَفِ رِلْكُوْ خَطَنِتَكُو وَمَسَنَزِيدُ ٱلْمُحْسِيِينَ ﴿ فَيَدَّلَ ٱلَّذِينَ طَلَمُوا فَوْلَاغَيْرَالَّذِي قِسَلَكُمْ فَأَنْزَلْنَا عَلَى الَّذِينَ طَلَمُواْ رِجْزَامِنَ ٱلسَّنَّاءِ عَاكَانُواْ يَفُسُقُونَ ۞ \* وَإِذِ أَسْتَسْفَىٰ مُومَىٰ لِفَوْمِهِ ءَفَقُلْنَا أَضْرِبِ بِعَصَاكَ ٱلْحَجَرُّ فَٱلْفَجَرَيْتُ مِنْهُ ٱثْنَتَاعَثْرَةَ عَيْنًا فَذَعَلِهِ كُلُّ أَنْكَامِ مَّشْرَيَهُمُّ كُلُواْ وَٱشْرَبُواْ مِن رِّزْقِ اللَّهِ وَلَا نَعْتُواْ فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ٥ وَإِذْ فَلْتُدُونَمُوسَىٰ لَنَ نَصَيرَ عَلَىٰ طَعَامٍ وَلِيدٍ فَأَدْعُ لَنَا رَيِّكَ بُحْيْرِجَ لَنَامِنَا تَنْبِتُ ٱلْأَرْضُ مِلْ بَقْلِهِ كَا وَقِئَّايِهِ كَا وَهُومِهَا وَعَدَيهَا وَيَصَلِهَا قَالَ أَتَسَتَبُدِلُونَ ٱلَّذِى هُوَأَذَنَا بِٱلَّذِي هُوَحَائِرٌ أَهْبِطُوا مِصْرًا فَإِنَّ لَكُومًا سَأَلْتُدُّ وَضُرِيَتْ عَلَيْهِهُ ٱلذِّلَّةُ وَٱلْمَنْتَكَنَّةُ وَبَأَهُ ويَعْضَبِ مِنَ اَللَّهِ ذَالِكَ بِأَنَّهُ مُكَانُواْ يَكُفُرُونَ بِنَايَنَتِ اللَّهِ وَيَقْتَلُونَ ٱلنَّبِيِّينَ بِغَيْرِٱلْحَيُّ ذَٰلِكَ بِمَاعَصَواْ وَكَانُواْ بَغْدُونَ ۞ DUNADU DARBUM

أهل التقوي.

فبعد هذا التأكيد البليغ ﴿توليتم﴾ وأعرضتم، وكان ذلك موجباً لأن يحل بكم أعظم العقوبات، ولكن ﴿لولا فضل الله عليكم ورحمته لكنتم من الخاسرين﴾

﴿٦٥ – ٦٦ ﴾ ﴿ولقد علمتم الذين اعتدوا منكم في السبت فقلنا لهم كونوا قردة خاسئين \* فجعلناها نكالاً لما بين يديها وما خلفها وموعظة للمتقين أي: ولقد تقرر عندكم حالة ﴿الذين اعتدوا منكم في السبت ﴾ وهم الذين ذكر الله قصتهم مبسوطة في سورة الأعراف في قوله: ﴿واسألهم عن القرية التي كانت حاضرة البحر إذ يعدون في السبت ﴾ الآيات

فأوجب لهم هذا الذنب العظيم، أن غضب الله عليهم وجعلهم ﴿قردة خَاسِئين﴾ حقيرين ذليلين.

وجعل الله هذه العقوبة ﴿ نكالاً لما بين يعليها ﴾ أي: لن حضرها من الأمم، وبلغه خبرها بمن هو في وقتهم، ﴿ وما خلفها ﴾ أي: من بعدهم، فتقوم على العباد حجة الله، وليرتدعوا عن معاصيه، ولكنها لا تكون موعظة نافعة إلا للمتقين، وأما من عداهم فلا يتفعون بالآيات.

 <sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: برفع الطور فوقكم.

إِنَّ الْقَبِينَ عَامَنُوا وَالْقِينَ هَادُوا وَالْقَبِينَ وَالْقَبِينِ وَالْقَبِينِ وَعَلَيْهِ وَالْقَبِينِ وَعَلَيْهِ وَالْقَبِينَ وَالْقَبِينِ وَعَلَيْهِ وَالْقَبِينَ وَلَا عَمْ مَتَوْفِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَمْ مَتَوْفِ وَ وَإِنَّ الْمَتَوْفِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَمْ مَتَوْفِ وَ وَإِنَّ الْمَتَعْفِق وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَمْ مَتَوْف وَ وَ وَإِنَّ الْمَتَعْفِق وَلَا عَلَيْ عَلَيْهِ وَلَا عَمْ مَتَوْف وَ وَ وَ وَالْمَنْ وَلَا عَنْهِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَنْهِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا قَلْمَ وَلَا فَيْ وَقَلْ وَوَه خَلِينِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا الْمَلْفِيلِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا اللّهُ وَاللّهِ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

﴿٦٧ \_ ٤٤﴾ ﴿وإذ قسال صوسسى لقومه إن الله يأمركم أن تذبحوا بقرة قالوا أتتخذنا هزوا قال أعوذ بالله أن أكون من الجاهلين \* قالوا ادع لنا ربك ببين لنا ما هي قال إنه يقول إنها بقرة لا فارض ولا بكر عوان بين ذلك فافعلوا ما تؤمرون \* قالوا ادع لنا ربك يبينَ لنا ما لونها قال إنه يقول إنها بقرة صفراء فاقع لونها تسر الناظرين \* قالوا ادع لنا ربك يبين لنا ما هي إن البقر تشابه علينا وإنا إن شاء الله لهتدون \* قال إنه يقول إنها بقرة لا ذلول تثير الأرض ولا تسقى الحرث مسلمة لاشية فيها قالوا الآن جئت بالحق فذبحوها وما كادوا يفعلون \* وإذ قتلتم نفسا فادارأتم فيها والله مخرج ما كنتم تكتمون \* فقلنا اضربوه ببعضها كذلك يحيي الله الموتى ويريكم آباته لعلكم تعقلون \* ثم قست قلوبكم من بعد ذلك فهي كالحجارة أو أشد قسوة وإن من الحجارة لما يتفجر منه الأنهار وإنَّ منها لا يشقق فيخرج منه الماء وإن منها لما يهبط من خشية الله وما الله بغافل عما تعملون ﴾ أي: واذكروا ما جري لکم مع موسي، حين قتلتم قتيلاً وادارأتم فيه، أي: تدافعتم واختلفتم في قاتله، حتى تفاقم الأمر بینکم وکاد \_لولا تبیین الله لکم \_ يحدث بينكم شركبير، فقال لكم موسى في تبيين القاتل: اذبحوا بقرة،

وكان من الواجب المادرة إلى امتثال أمره وعدم الاعتراض عليه، ولكنهم أبوا إلا الاعتراض، فقالوا: ﴿**أَتَتَخَذَنَا** هزواً ﴾ فقال نبى الله: ﴿أَعُودُ بِاللهِ أَنْ **أكون من الجاهلين﴾** فإن الجاهل هو الذي يتكلم بالكلام الذي لا فائدة فيه، وهو الذي يستهزيء بالناس، وأما العاقل فيرى أن من أكبر العيوب المزرية بالدين والعقل، استهزاءه بمن هـ و آدمـي مثـله، وإن كـان قـد فـضـل عليه، فتفضيله يقتضي منه الشكر لربه والرحمة لعباده. فلما قال لهم موسى ذلك، علموا أن ذلك صدق، فقالوا: ﴿ ادع لنا ربك يبين لنا ما هي ﴾ أي: ما سنها؟ ﴿قال إنه يقول: إنها بقرة لا قارض﴾ أي: كبيرة﴿ولا بكر﴾ أي: صغيرة ﴿عوان بين ذلك فافعلوا ما تومرون، واتركوا التشديد و التعنت .

﴿قالوا ادع لنا ربك يبين لنا ما لونها، قال إنه يقول: إنها بقرة صفراء فاقع لونها﴾ أي: شديد ﴿تسر الناظرين﴾ من حسنها.

﴿قالوا ادع لنا ربك يبين لنا ما هي إن البقر تشابه علينا و فلم نهند إلى ما تريد ﴿وَإِنَا إِنْ شَاء اللهُ لَهتلون ﴿ وَاللهِ الله يقول: إنها بقرة لا ذلول ﴾ أي: مذللة بالعمل ، ﴿تشير الأرض ﴾ بالحراثة ، ﴿ولا تسقى الحرث و أي: ليست بساقية ، ﴿مسلّمة و من العمل ﴿لاشية فيها ﴾ أي: أو من العمل ﴿لاشية فيها ﴾ أي: لا لمون فيها غير لونها الموصوف المتقدم .

﴿قالوا الآن جئت بالحق﴾ أي: بالنبان الواضح، وهذا من جهلهم، وإلا فقد جاءهم بالحق أول مرة، فلو أنهم اعترضوا أي: بقرة لحصل المقصود، ولكنهم شددوا بكثرة الأسئلة فشدد الله عليهم، ولو لم يقولوا "إن شاء الله» لم يهتدوا أيضاً إليها، ﴿فَذَبِحُوهُا ﴾ أي: البقرة التي وصفت بتلك الصفات، ﴿وما كادوا يفعلون ﴾ بسبب التعنت الذي جرى منهم.

فلما ذبحوها، قلنا لهم اضربوا

القتيل ببعضها، أي: بعضو منها، إما معين أو أي: عضو منها، فليس في تعيينه فائدة، فضربوه ببعضها فأحياه الله، وأخرج ما كانوا يكتمون، فأخبر بقاتله، وكان في إحيائه وهم يشاهدون ما يدل على إحياء الله الموتى، ﴿لعلكم تعقلون﴾ فتنزجرون عن ما يضركم.

وغلطت فلم تلوبكم أي: اشتدت وغلطت فلم تؤثر فيها الموعظة، ومن بعد ذلك أي: من بعد ما أنعم عليكم بالنعم العظيمة وأراكم الآيات، ولم يكن ينبغي أن تقسو قلوبكم لأن ما شاهدتم عما يوجب رقة القلب وانقياده، ثم وصف قسوتها بأنها وكالحجارة التي هي أشد قسوة من الحديد، لأن الحديد والرصاص إذا أذيب في النار ذاب بخلاف الأحجار.

وقوله: ﴿أو أشد قسوة﴾ أي: إنها لا تقصر عن قساوة الأحجار، وليست «أو» بمعنى «بل». ثم ذكر فضيلة الأحجار على قلوبهم، فقال: ﴿وإن من المجارة الما يتفجر منه المأنهار، وإن منها الميشقق فيخرج منه المأنها، وإن منها الميشقق فيخرج منه المأنه، وإن منها المور غضلت قلوبكم، ثم توعدهم تعلى أشد الوعيد، فقال: ﴿وما الله بغافل عما لعمرون بل هو عالم بها حافظ لصغيرها وكبيرها، وسيجازيكم على ذلك أتم الجزاء وأوفاه.

واعلم أن كثيراً من المسرين رحمهم الله قد أكشروا في حشو تفاسيرهم من قصص بني إسرائيل، ونزلوا عليها الآيات القرآنية، وجعلوها تفسيراً لكتاب الله، محتجين بقوله عليها إحدثوا عن بني إسرائيل ولا حرج».

ولا تكذبوهم»، فإذا كان مرتبتها أن تكون مشكوكا فيها، وكان من المعلوم بالضرورة من دين الإسلام أن القرآن يجب الإيمان به، والقطع بألفاظه ومعانيه، فلا يجوز أن تجعل تلك القصص المنقولة بالروايات المجهولة، التي يغلب على الظن كذبها أو كذب أكثرها، معاني لكتاب الله، مقطوعاً بها ولا يستريب بهذا أحد، ولكن بسبب الغفلة عن هذا حصل ما حصل، والله المنة

﴿◊٧ ـ ٨٧﴾ ﴿أفتطمعون أن يؤمنوا لكم وقد كان فريق منهم يسمعون كلام الله ثم يحرفونه من بعد ما عقلوه وهم يعلمون \*وإذا لقوا الذين أمنوا قالوا آمنا وإذا خلا بعضهم إلى بعض قالوا أتحدثونهم بما فتح الله عليكم ليحاجوكم به عند ربكم أفلا تعقلون \* أولا يعلمون أن الله يعلم ما يسرون وما يعلنون \* ومنهم أميون لا يعلمون الكتاب إلا أماني وإن هم إلا يظنون، هذا قطع لأطماع المؤمنين من إيمان أهل الكتاب؛ أي: فلا تطمعوا في إيمانهم وحالتهم<sup>"(١)</sup> لا تقتضيّي الطمع فيهم، فإنهم كانوا يحرفون كلام الله من بعد ما عقلوه وعلموه، فيضعون له معاني ما أرادها الله، ليوهموا الناس أنها من عند إلله و وما هي من عند الله، فإذا كانت هذه حالهم في كتابهم الذي يرونه شرفهم وديسهم، يصدون به الناس عن سبيل الله، فكيف يرجى منهم إيمان الكم؟! فهذا من أبعد الأشياء.

ثم ذكر حال منافقي أهل الكتاب فقال: ﴿وَإِذَا لَقُوا اللّهِ اللّهِ المَّنوا قالوا آمنا فأظهروا لهم الإيمان قولاً بالسنتهم، ما ليس في قلوبهم، ﴿وَإِذَا خلا بعضهم إلى بعض فلم يكن عندهم أحد من غير أهل دينهم، قال بعضهم لبعض : ﴿الْحَدَثُونِهم بِما فَتِح الله عليكم ﴾ أي: أتظهرون لهم الإيمان وتخرونهم أنكم مثلهم، فيكون الإيمان وتخرونهم أنكم مثلهم، فيكون

ذلك حجة لهم عليكم؟

يقولون: إنهم قد أقروا بأن ما نحن عليه حتى، وما هم عليه باطل، فيحتجون عليكم بذلك عند ربكم ﴿أفلا تعقلون﴾ أي: أفلا يكون لكم عقلٌ فتتركون ما هو حجة عليكم؟ هذا يقوله بعضهم لبعض.

وأولا يعلمون أن الله يعلم ما يسرون وما يعلنون فهم وإن أسرُوا ما يعتقدونه فيما بينهم، وزعموا أنهم بإسرارهم لا يتطرق عليهم حجة للمؤمنين، فإن هذا غلط منهم وجهل كبير، فإن الله يعلم سرهم وعلنهم، فيظهر لعباده ما أنتم عليه.

ومنهم أي: من أهل الكتاب وأمينون أي: عوام، ليسوا من أهل العلم، ولا يعلمون الكتاب إلا أمان أها أي: ليس لهم حظ من كتاب الله إلا التلاوة فقط، وليس عندهم خبر بما عند الأولين الذين يعلمون حق المعرفة حالهم، وهؤلاء إنما معهم ظنون وتقاليد لأهل العلم منهم.

فذكر في هذه الآيات علماءهم وعوامَّهُم، ومنافقيهم ومن لم ينافق منهم، فالعلماء منهم متمسكون بما هم عليه من الضلال، والعوام مقلدون لهم لا بصيرة عندهم، فلا مطمع لكم في الطائفتين

(٧٩) ﴿ فويلٌ للذين يكتبون الكتاب بأيديهم ثم يقولون هذا من عند الله ليشتروا به ثمناً قليلاً فويل لهم عما كتبب أيديهم وويل لهم عما يكسبون توعد تعالى المحرّفين للكتاب، الذين يقولون لتحريفهم وما يكتبون: ﴿ هذا من عند الله وهذا فيه إظهار الباطل وكتم اخق، وإنما فعلوا فلك مع علمهم ﴿ ليشتروا به شمناً قليلاً والدنيا كلها من أولها إلى آخرها ثمن قليل، فجعلوا باطلهم شركاً يصطادون به ما في أيدي الناس، يصطادون به ما في أيدي الناس، فظلموهم من وجهين: من جهة أخذ أموالهم دينهم عليهم، ومن جهة أخذ أموالهم

الواتع كارتيك بينين لتا تاجي إذا المقتر تنسبة عليت والماتع الماتيك المتراكزية بينين لتا تاجي إذا المقتر المتحد ال

بغير حق، بل بأبطل الباطل، أعظم نمن يأخذها غصباً وسرقة ونحوهما، ولهذا توعدهم بهذين الأمرين، فقال: فويلٌ لهم مما كتبت أيديهم أي: من التحريف والباطل، فوويلٌ لهم مما يكسبون من الأموال، والويل: شدة العذاب والحسرة، وفي ضمنها الوعيد الشديد.

قال شيخ الإسلام لما ذكر هذه الآيات من قوله: ﴿أَفْتَطَمْعُونَ﴾ إلى ﴿يَكُسُبُونَ﴾ إلى ﴿يَكُسُبُونَ﴾ إلى عَرْفُونَ الْكُلُمُ عَنْ مُواضَعُه، وهو متناول لمن حمل الكتاب والسنة، على ما أصله من البدع الباطلة.

وذم الذين لا يعلمون الكتاب إلا أماني، وهو متناول لمن ترك تدبر القرآن ولم يعلم إلا مجرد تلاوة حروفه، ومتناول لمن كتب كتاباً بيده مخالفاً كتاب الله لينال به دنيا، وقال: إنه من عند الله، مثل أن يقول: هذا هو الشرع والدين، وهذا معنى الكتاب والمنة، وهذا معقول السلف والأئمة، اعتقاده على الأعيان والكفاية، ومتناول لن كتم ما عنده من الكتاب والسنة، لمئلا يحتج به مخالفه في الحق الذي لمئلا

أَوَلَا يَعْلَمُونَ أَنَّ أَفَّهُ يَعْلَمُ مَا يُبِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ ۞ وَمِنْهُمْ أُمِينُونَ لاَيْعَلَوْنَ ٱلْكَاتِبَ إِلَّا أَمَانِ تَوَإِنْ حُمْ إِلَّا يَطْنُونَ ۞ فَوَيَلُ لِلَّذِينَ يَكُمُونَ ٱلْكِتَلَ بِأَيْدِيهِهِ ثُمَّ يَقُولُونَ هَا ذَا مِنْ عِندِ اللَّهِ لِيَشْتُمُ وَا بِيهِ ثَمَنَا قَلِسَكَّةً فَوَّسِلُ لَهُمُومِنَا كَنَبَتْ أَيْدِيهِ وْوَوَيْلُ لَمُّومَا بَكْسِبُونَ ۞ وَقَالُواْ لَنْ شَنَدَ عَالْنَارُ إِلَّا آبَامًا مَعْمُودَةً ﴿ لَكُو قُلُ أَغَّنَ ذُتُمْ عِن دَ أَنَّهِ عَهْدَ أَفَلَن يُخَلِفَ ٱللَّهُ عَهْدَهُ وَأَمَّ تَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَاتَعَمَا لَوَقِي ﴿ بَلَىٰ مَن حَسَّبَ سَيِنَةً وَأَحَطَتْ بِهِ خَطِينَتُكُوْفَأُوْلَتِهِكَ أَصَحَبُ ٱلنَارِّهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَعَيْلُواْ الْهُ المسلاحات أولكتيك أضخاب المتقوهم فيهاختلاوي ۞ وَإِذْ أَخَذْنَا مِئِنَ بَنِيَ إِنْرَهِ مِلَ لَانَعْبُدُونَ إِلَّا أَلَثَهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَذِي ٱلْقُسِّرِينَ وَٱلْسَّلَيَ وَٱلْسَّلَيَ وَٱلْسَّكِينِ وَفُولُواْ لِلنَّسَاسِ حُسْنًا وَأَفِيعُواْ الصِّكَوْةَ وَءَانُواْ الرُّكُوةَ ثُمَّ وَأَنْتُ مُعْمِهُونَ ٥

وهذه الأمور كثيرة جداً في أهل الأهواء جملة كالرافضة، وتفصيلاً مثل كثير من المتسبين إلى الفقهاء.

﴿٨٠ - ٨٠﴾ ﴿وقالوالن تسنا النار إلا أياماً معدودة قبل أتخذتم عند الله عهداً فلن يخلف الله عهده أم تقولون على الله ما لا تعلمون ﴿ بلي من كسب سيئة وأحاطت به خطيئته فأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون ﴿ والذين آمنوا وعملوا فيها خالدون﴾ ذكر أفعالهم القبيحة، نم ذكر مع هذا أنهم يزكون أنفسهم، ويشهدون لها بالنجاة من عذاب الله والفوز بثوابه، وأنهم لن تمسهم النار إلا أياماً معدودة، أي: قيلة تعد بالأصابع، فجمعوا بين الإساءة والأمن.

ولما كان هذا بحرد دعوى، رد الله تعالى عليهم، فقال: ﴿قُلْ لَهُم يا أيها الرسول ﴿ أَخَلْتُم عند الله عهدا ﴾ أي: بالإيمان به وبرسله وبطاعته، فهذا الموعد الموجب لنجاة صاحبه الذي لا يتغير ولا يتبدل، ﴿ أُم تقولون على الله ما لا تعلمون ﴾ ؟ فأخبر تعالى أن صدق دعواهم متوقفة على أحد هذين الأمرين اللذين لا ثالث لهما: إما أن يكونوا قد اتخذوا عند الله عهداً، فتكون دعواهم صحيحة.

وإما أن يكونوا متقوّلين عليه فتكون

كاذبة، فيكون أبلغ لخزيهم وعذابهم، وقد علم من حالهم أنهم لم يتخذوا عند الله عهداً لتكذيبهم كثيراً من الأبياء، حتى وصلت بهم الحال إلى أن قتلوا طائفة منهم، ولِنْكُولِهم عن طاعة الله ونقضهم المواثيق، فتعين بذلك أنهم متقولون مختلقون، قائلون عليه ما لا يعلمون، والقول عليه بلا علم من أعظم المحرمات وأشنع القيحات.

ثم ذكر تعلى حكماً عاماً لكل أحد، يدخل به بنو إسرائيل وغيرهم، وهو الحكم الذي لا حكم غيره، ولا أمانيهم ودعاويهم بصفة الهالكين والناجين، فقال: ﴿بلى أي أي: ليس الأمر كما ذكرتم، فإنه قول لا حقيقة له، ولكن ﴿من كسب سيئة﴾ وهو نكرة في سياق الشرط، فيعم الشرك فما دونه، والمراد به هنا الشرك، بدليل قوله: ﴿وأحاطت به خطيئته أي: أحاطت بعاملها، فلم تدع له منفذاً، وهذا لا يكون إلا الشرك، فإن من معه الإيمان لا تحيط به خطيئته.

﴿فأولئك أصحاب النارهم فيها خالدون وقد احتج بها الخوارج على كفر صاحب المعصية، وهي حجة عليهم كما ترى، فإنها ظاهرة في الشرك، وهكذا كل مبطل يحتج بآية أو حديث صحيح على قوله الباطل، فلا بدأن يكون فيما احتج به حجة على و

﴿والذين آمنوا﴾ بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، ﴿وعملوا الصالحات﴾ ولا تكون الأعمال صالحة إلا بشرطين: أن تكون خالصة لوجه الله، متبعاً بها سنة رسوله.

فحاصل هاتين الآيتين أن أهل النجاة والفوز أهل الإيمان والعمل الصالح، والهالكون أهل النار الشركون بالله، الكافرون به.

﴿ ٨٣﴾ ﴿ وإذ أخذنا ميشاق بني إسرائيل لا تعبدون إلا الله وبالوالدين إحساناً وذي القربى واليتامى والمساكين وقولوا للناس حسناً وأقيموا الصلاة

وأتوا الزكاة ثم توليتم إلا قليلاً منكم وأنتم معرضون وهذه الشرائع من أصول الدين التي أمر الله بها في كل شريعة، لاشتمالها على المصالح العامة في كل زمان ومكان، فلا يدخلها نسخ، كأصل الدين، ولهذا أمرنا الله بها قبي قبوله: ﴿واعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً الله أخر الآية.

وفقولة: ﴿وإذ أخذنا ميثاق بني إسرائيل، هذا من قسوتهم أن كل أمر أمروابه، استعصوا؛ فلا يقبلونه إلا بالأيمان الغليظة والعهود الموثقة ﴿لا تعسيدون إلا الله ﴾ هــذا أمــرٌ بعبادة الله وحده، ومنى عن الشرك به، وهذا أصل الدين، فلا تقبل الأعمال كلها إن لم يكن هذا أساسها، فهذا حق الله تعالى على عباده، ثم قال: ﴿وبِالوالدين إحساناً ﴾ أي: أحسنوا بالوالدين إحساناً، وهذا يعمُ كل إحسان قولي وفعلي مما هو إحسان إليهم، وفيه النهى عن الإساءة إلى الوالدين، أو عدم الإحسان والإساءة، لأن الواجب الإحسان، والأمر بالشيء نهي عن ضده .

وللإحسان صدان: الإساءة، وهي أعظم جرما، وترك الإحسان بدون إساءة، وهذا محرم، لكن لا يجب أن يلحق بالأول، وكذا يقال في صلة الأقارب واليتامى والمساكين، وتفاصيل الإحسان لا تنحصر بالعد، بل تكون بالحد، كما تقدم.

ثم أمر بالإحسان إلى الناس عموماً، فقال: ﴿ وقولُوا للناس حسناً ﴾ ومن القول الحسن أمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر، وتعليمهم العلم، وبذل السلام، والبشاشة، وغير ذلك من كل كلام طيب

ولما كان الإنسان لا يسع الناس بماله، أمر بأمر يقدر به على الإحسان إلى كل مخلوق، وهو الإحسان بالقول، فيكون في ضمن ذلك النهي عن الكلام القبيح للناس حتى للكفار، ولهذا قال تعالى: ﴿ولا تجادلوا أهل الكتاب إلا بالتي هي أحسن﴾.

ومن أدب الإنسان الذي أدب الله به

عباده، أن يكون الإنسان نزيها في أقواله وأفعاله، غير فاحش ولا بذي، ولا شاتم، ولا مخاصم، بل يكون حسن الخلم، مجاملاً لكل أحد، صبوراً على ما يناله من أذى الخلق، امتثالاً لأمر الله ورجاء لثوابه.

ثم أمرهم بإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة، لما تقدم أن الصلاة متضمنة للإخلاص للمعبود، والزكاة متضمنة للإحسان إلى العبيد.

﴿أُم ﴾ بعد هذا الأمر لكم بهذه الأوامر الحسنة التي إذا نظر إليها البصير العاقل، عرف أن من إحسان الله إلى عباده أن أمرهم بها، وتفضل بها عليهم، وأخذ المواثية عليكم وجه الإعراض، لأن المتولي قد يتولى وله نية رجوع إلى ما تولى ولا رجوع في هذه الأوامر، فتعوذ بالله من الخذلان.

وقوله: ﴿إِلا قليلاً منكم هذا استثناء لئلا يوهم أنهم تولوا كلهم، فأخبر أن قليلاً منهم عصمهم الله وثبتهم.

﴿٨٤ ـ ٨٦﴾ ﴿وإذ أخذنا ميثاقكم لا تسفكون دماءكم ولاتخرجون أنفسكم من دياركم ثم أقررتم وأنتم تشهدون \* ثم أنتم هؤلاء تقتلون أنفسكم وتخرجون فريقاً منكم من ديارهم تظاهرون عليهم بالإثم والعدوان وإن يأتوكم أساري تفادوهم وهو محرم عليكم إخراجهم أفتؤمنون ببعض الكتاب وتكفرون ببعض فما جزاء من يفعل ذلك منكم إلا خزي في الحياة الدنيا ويوم القيامة يردون إلى أشد العذاب وما الله بغافل عما تعملون \* أولئك الذين اشتروا الحياة الدنيا بالأخرة فلا يخفف عنهم العذاب ولا هم ينصرون، وهذا الفعل المذكور في هذه الآية فعل للذين كانوا في زمن البوحي بالمدينة، وذلك أن الأوس والخزرج \_وهم الأنصار \_كانوا قبل مبعث النبي على مشركين، وكانوا

يقتتلون على عادة الجاهلية، فنزلت عليهم الفرق الثلاث من فرق اليهود: بنو قريظة، وبنو النضير، وبنو قينقاع، فكل فرقة منهم حالفت فرقة من أهل المدينة.

فكانوا إذا اقتتلوا أعان اليهودي حليفه على مقاتليه الذين تعينهم (۱) الفرقة الأخرى من اليهود، فيقتل اليهودي اليهودي، ويخرجه من دياره إذا حصل جلاء ونهب، ثم إذا وضعت الحرب أوزارها، وكان قد حصل أسارى بين الطائفتين فدى بعضه معضاً.

والأمور الثلاثة كلها قد فرضت عليهم، ففرض عليهم أن لا يسفك بعضهم دم بعض، ولا يخرج بعضهم عليهم فداؤه، فعملوا بالأخير وتركوا الأولين، فأنكر الله عليهم ذلك، فقال: ﴿أَقْتَوْمَنُونَ بِبعض الْكِتَابِ﴾ وهو فداءُ الأسير، ﴿وَتَكَفّرونَ بِبعض الْكِتَابِ﴾ وهو القتل والإخراج.

وفيها أكبر دليل على أن الإيمان يقتضي فعل الأوامر واجتناب النواهي، وأن المأمورات من الإيمان، قال تعلى: ﴿فما جزاء من يفعل ذلك منكم إلا خزي في الحياة الدنيا وقد وقد ذلك فأخزاهم الله، وسلَّط رسوله عليهم، فقتل من قتل، وسبى من سبى منهم، وأجلى من أجلى.

﴿ ويوم القيامة يردون إلى أشد المعذاب ﴾ أي: أعظمه ﴿ وما الله بغافل عما تعملون ﴾

ثم أخبر تعالى عن السبب الذي أوجب لهم الكفر ببعض الكتاب والإيمان ببعضه، فقال: ﴿ أُولئكُ اللّٰذِينَ الشَّرُوا الحياة الدنيا بالآخرة ﴾ توهموا أنهم إن لم يعينوا حلفاءهم حصل لهم عار، فاختاروا النار على العار، فلهذا قال: ﴿ فلا يَخفف عنهم العداب ﴾ بل هو باق على شدته، ولا يحصل لهم راحة بوقت من الأوقات، ﴿ ولا هم ينصرون ﴾ أي:

يدفع عنهم مكروه.

(۸۷) (ولقد آتينا موسى الكتاب وقفينا من بعده بالرسل وآتينا عيسى ابن مريم البينات وأيدناه بروح القدس أنفسكم استكبرتم ففريقاً كذبتم وفريقاً أنفسكم استكبرتم ففريقاً كذبتم وفريقاً أن أرسل إليهم كليمه موسى وآباه التوراة، ثم تابع من بعده بالرسل الذين يحكمون بالتوراة، إلى أن ختم أنبياءهم بعيسي ابن مريم عليهم السلام، وآتاه من الآيات البينات ما يؤمن على مثله البشر، (وأيكناه بروح القدس) أي: قواه الله بروح القدس

قال أكثر الفسرين: إنه جبريل عليه السلام، وقيل: إنه الإيمان الذي يؤيد الله به عباده.

ثم مع هذه النعم التي لا يقدر قدرها، لما أتبوكم ﴿بما لا تهوى أنفسكم استكبرتم عن الإيمان بهم، ﴿ففريقا ﴾ منهم ﴿كذبتم وفريقاً تقتلون ﴾ فقدمتم الهوى على الهدى، وآثرتم الدنيا على الآخرة، وفيها من التوبيخ والتشديد ما لا يخفى.

وقالوا قُلوبنا عُلْفٌ بل لعنهم الله بكفرهم فقليلاً ما يؤمنون اعتذروا عن الإيمان لما دعوتهم أليه، يا أيها الرسول، بأن قلوبهم غُلفٌ، أي: عليها غلاف وأغطية، فلا تفقه ما تقول، يعني فيكون لهم بزعمهم عذر لعدم العلم، وهذا كذب منهم، فلهذا قال تعالى: ﴿بل لعنهم الله بكفرهم أي: أنهم مطرودون ملعونون بسبب كفرهم، فقليلاً المؤمن منهم، أو قليلاً إيمانهم، وكفرهم هو الكثير.

﴿ ٩٠ \_ ٩٠ ﴾ ﴿ ولما جاءهم كتاب من عند الله مصدق لما معهم وكانوا من قبل يستفتحون على الذين كفروا فلما جاءهم ما عرفوا كفروا به فلعنة الله على الكافرين \* بئسما اشتروا به أنفسهم أن يكفروا بما أنزل الله بغياً أن ينزل الله من فضله على من يشاء من عباده فباؤوا

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: يعينونهم.

بغضب على غضب وللكافرين عذاب مهين أي: ولما جاءهم كتاب من عند الله على يد أفضل الخلق وخاتم من التوراة، وقد علموا به وتيقنوه، من التوراة، وقد علموا به وتيقنوه، حتى إنهم كانوا إذا وقع (١) بينهم وبين المشركين في الجاهلية حروب، استنصروا بهذا النبي، وتوعدوهم بخروجه، وأنهم يقاتلون المشركين معه، فلما جاءهم هذا الكتاب والنبي عرفوا كفروا به، بغياً وحسداً أن ينزل الله من فضله على من يشاء من عباده، فلعنهم الله وغضب عليهم عباده، فلعنهم الله وغضب عليهم فضرالي شكهم وشركهم.

ولهم في الآخرة عذاب مهين، أي: مؤلم موجع، وهو صلي الجحيم، وفوت النعيم المقيم، فبئس الحال حالهم، وبئس ما استعاضوا واستبدلوا من الإيمان بالله وكتبه ورسله، الكفر به وبكتبه وبرسله، مع علمهم وتيقنهم، فيكون أعظم لعذابهم.

﴿٩١ ـ ٩٣﴾ ﴿وإذا قيل لهم آمنوا بما أنزل الله قالوا نؤمن بما أنزل علينا ويكفرون بما وراءه وهو الحق مصدقاً لما معهم قل فلم تقتلون أنبياء الله من قبل إن كنتم مؤمنين ﴿ ولقد جاءكم موسى بالبينات ثم اتخذتم المجل من بعده وأنتم ظالمون ﴿ وإذ أخذنا ميثاقكم ورفعنا فوقكم الطور خذوا ما آتيناكم بقوة وأسمعوا قالوا سمعنا وعصينأ واشربوا في قلوبهم العجل بكفرهم قل بئسما يأمركم به إيمانكم إن كنتم مؤمنين ﴾ أي: وإذا أمر اليهود بالإيمان بما أنزل الله على رسوله وهو القرآن، استكبروا وعتوا، و ﴿قالوانؤمن بما أنزل علينا، ويكفرون بما وراءه ﴿ أي: بما سواه من الكتب، مع أن الواجب أَن يُؤمَنَ بِما أَنزل الله مطلقاً، سواء أنرل عليهم أو على غيرهم، وهذا هو الإيمان النافع، الإيمانَ بما أنزل الله على جميع رسل الله .

وأما التفريق بين الرسل والكتب،

وزَعْم الإيمان ببعضها دون بعض، فهذا ليس بإيمان، بل هو الكفر بعينه ولهذا قال تعالى: ﴿إِنَّ الذَّين يكفرون بالله ورسله ويريدون أن يفرقوا بين الله ورسله ويقولون نؤمن ببعض ونكفر ببعض ويريدون أن يتخذوا بين ذلك سبيلاً، أولئك هم الكافرون حقاً﴾.

ولهذا ردَّ عليهم تبارك وتعالى هنا رداً شافياً، وألزمهم إلزاماً لا محيد لهم عنه، فردَّ عليهم بكفرهم بالقرآن بأمرين، فقال: ﴿وهو الحقُ ﴿ فإذا كان هو الحق في جميع ما اشتمل عليه من الإخبارات والأوامر والنواهي، وهو من عند ربهم، فالكفر به بعد ذلك كفر بالله، وكفر بالحق الذي أنزله.

ثم قال: (مصدقاً لما معهم) أي: موافقاً له في كل ما دل عليه من الحق ومهيمناً عليه.

فلم تؤمنون بما أنزل عليكم، وتكفرون بنظيره؟ هل هذا إلا تعصب واتباع للهوى لا للهدى؟

وأيضاً فإن كون القرآن مصدقاً لما معهم، يقتضي أنه حجة لهم على صدق ما في أيديهم من الكتب، فلا سبيل لهم إلى إثباتها إلا به، فإذا كفروا به وجحدوه، صاروا بمنزلة من ادعى دعوى بحجة وبينة ليس له عيرها، ولا تتم دعواه إلا بسلامة بينته، ثم يأتي هو لبينته وحجته فيقدح بيها ويكذب بها، أليس هذا من الحماقة والجنون؟ فكان كفرهم بالقرآن كفراً بما في أيديهم ونقضاً له،

ثم نقض عليهم تعالى دعواهم الإيمان بما أنزل إليهم بقوله: ﴿قل﴾ لهم ﴿فلم تقتلون أنبياء الله من قبل إن كنتم مؤمنين \* ولقد جاءكم موسى بالبينات أي: بالأدلة الواضحات البينة للحق ﴿ثم اتخذتم العجل من بعده ﴾ أي: بعد مجيئه ﴿وانتم ظالمون ﴾ في ذلك ليس لكم عذر.

﴿ وَإِذْ أَخْذُنَا مِيثَاقَكُم وَرَفْعَنَا فَوَقَكُمُ الطّور ، خَذُوا مِا أَسِيْسَاكُم بِشَوةً واسمعوا ﴾ أي: سماع قبول وطاعة

واستجابة، ﴿قالوا: سمعنا وعصينا﴾ أي: صارت هذه حالتهم ﴿وأُشْرِبُوا في قلوبُهم العِجلَ﴾ أي: صبغ حب العجل وحب عبادته في قلوبهم، وتشرَّبها (٢) بسبب كفرهم.

وقل بنسما يأمركم به إيمانكم إن كنتم مؤمنين أي: أنتم تدعون الإيمان وتتمدحون بالدين الحق، وأنتم منتم أنبياء الله، واتخذتم العجل إلها من دون الله لما غاب عنكم موسى، نبي الله، ولم تقبلوا أوامره ونواهيه إلا يعد التهديد ورفع الطور فوقكم، فالتزمتم بالقول ونقضتم بالفعل، فما هذا الإيمان الذي ادعيتم، وما هذا الدر؟

فإن كان هذا إيماناً على زعمكم، فبئس الإيمان الداعي صاحبه إلى الطغيان والكفر برسل الله، وكثرة العصيان، وقد عهد أن الإيمان الصحيح يأمر صاحبه بكل خير، وينهاه عن كل شر، فوضح بهذا كذبهم، وتبن تناقضهم.

﴿ ٩٤ \_ ٩٦﴾ ﴿قل إن كانت لكم الدار الآخرة عند الله خالصة من دون الناس فتمنوا الموت إن كنتم صادقين \* ولن يتمنوه أبدأ بما قدمت أيديهم والله عليم بالظالمين \* ولتجديهم أحرص الناس على حياة ومن الذين أشركوا يود أحدهم لويعمر ألف سنة وماهو بمزحزحه من العذاب أن يُعمر والله بصير بما يعملون أي: ﴿قل ﴾ لهم على وجه تصحيح دعواهم: ﴿إِن كانت لكم الدار الآخرة ﴾ يعني الحنة ﴿خالصةً من دون الناس﴾ كما رعمتم أنه لن يدخل الجنة إلا من كان هوداً أو نصاري، وأن النار لن تمسهم إلا أياماً معدودة، فإن كنتم صادقين بهذه الدعوى ﴿فتمنُّوا الموت، وهذا نوع ساهلة بينهم وبين رسول الله علي

وليس بعد هذا الإلجاء والمضايقة لهم بعد العناد منهم، إلا أحد أمرين: إما أن يؤمنوا بالله ورسوله، وإما أن يباهلوا على ما هم عليه بأمر يسير

<sup>(</sup>١) في ب: على أنهم إذا كان وقع.

عليهم، وهو تمني الموت الذي يوصلهم إلى الدار التي هي خالصة لهم، فامتنعوا من ذلك.

فعلم كلُّ أحد أنهم في غاية المعاندة والمحادة لله ولرسوله، مع علمهم بذلك، ولهذا قالِ تعالى: ﴿ وَلَنْ يَتَمَنُّوهُ أبدأ بما قدمت أيديهم كامن الكفر والمعاصي، لأنهم يعلمون أنه طريق لهم إلى المجازاة بأعمالهم الخبيثة، فالموت أكره شيء إليهم، وهم أحرص على الحياة من كل أحد من الناس، حتى من المشركين الذين لا يؤمنون بأحد من الرسل والكتب.

ثم ذكر شدة محمتهم للدنيا، فقال: ﴿يود أحدهم لو يعمر ألف سنة ﴾ وهذا أبلغ ما يكونُ من الحرص، تمنوا حالة هي من المجالات، والحال أنهم لو عمروا العمر الذكور، لم يعن عنهم شيئاً، ولا دفع عنهم من العذاب شيئاً. ﴿والله بصيرٌ بما يعملون ﴾ تهديد

لهم على المجازاة بأعمالهم . عليه الم

﴿٩٧ \_ ٩٨﴾ ﴿قل من كان عدواً الوفاء بها. لجبريل فإنه نزله على قلبك بإذن الله مصدقاً لما بين يديه وهدى وبشرى للمؤمنين \* من كان عدواً لله وملائكته ورسله وجبريل وميكال فإن الله عدوً للكافرين، أي: قل لهؤلاء اليهود الذين زعموا أن الذي منعهم من الإيمان أن وليك جبريل عليه السلام، ولو كان غيره من ملائكة الله، لآمنوا عاهدوا الله عليه. بك وصدقوا، إن هذا الزعم منكم تناقض وتهافت؛ وتكبر على الله، فإن جبريل عليه السلام هو الذي نزل بالقرآن من عند الله على قلبك، وهو الذي ينزل على الأنبياء قبلك، والله هو

> مع أن هذا الكتاب الذي نزل به جبريل \_ مصدقاً لما تقدمه من الكتب \_ غير مخالف لها ولا مناقض، وفيه الهداية التامة من أنواع الضلالات، والبشارة بالخير الدنيوي والأخروي لمن آمن به، فالعداوة لجبريل الموصوف

الذي أمره وأرسله بذلك، فهو رسول

بذلك كفرٌ بالله وآياته، وعداوة لله ولرسله وملائكته، فإن عداوتهم لجبريل لا لذاته، بل لما ينزل به من عند الله من الحق على رسل الله .

فيتضمن الكفر والعداوة للذي أنزله وأرسله، والذي أرسل به، والذي أرسل إليه، فهذا وجه ذلك.

﴿٩٩﴾ ﴿ولقد أنزلنا إليك آبات بينات وما يكفر بها إلا الفاسقون، يقول لنبيه ﷺ: ﴿ولقد أنزلنا إليك آيات بينات﴾ تحصل بها الهداية لمن استهدى، وإقامة الحجة على من عاند، وهي في الوضوح والدلالة على الحق، قد بلغت مبلغاً عظيماً، ووصلت إلى حالة لا يمتنع من قبولها إلا من فسق عن أمر الله، وخرج عن طاعة الله، واستكبر غاية التكبر

﴿١٠٠﴾ ﴿ أُوكِلُما عاهدوا عهداً نبذه فريق منهم بل أكثرهم لا يؤمنون، وهذا فيه التعجيب(١) من ا كثرة معاهداتهم، وعدم صبرهم على

ف «كلَّما» تفيد التكرار، فكلما وجد العهد ترتّب عليه النقض، ما السبب فني ذلك؟ السبب أن أكشرهم لا يؤمنون، فعدم إيمانهم هو الذي أوجب لهم نقض العهود، ولو صدق إيمانهم لكانوا مثل من قال الله فيهم: ﴿ من المؤمنين رجال صدقوا ما

﴿ ١٠١ \_ ١٠٣﴾ ﴿ وَلَمَّا حِسَاءُهُ صِيْعَا رسول من عند الله مصدق لما معهم نبذ فريق من الذين أوتوا الكتاب كتاب الله وراء ظهورهم كأنهم لا يعلمون \* واتبعوا ما تتلوا الشياطين على ملك سليمان وماكفر سليمان ولكن الشياطين كفروا يعلمون الناس السحر وما أنزل على الملكين ببابل هاروت وماروت وما يعلمان من أحد حتى يقولا إنما نحن فتنة فلا تكفر فيتعلمون منهما ما يفرقون به بين المرء وزوجه وما هم بضارين به من أحد إلا بإذن الله ويتعلمون ما يضرهم ولا يتفعهم ولقد

وَإِذْ أَخَذْنَا مِنْنَقَكُمْ لَاتَسْفِكُونَ وِمَآءَ كُمْ وَلَاتَّخْرِجُونَ أَنفُسَكُم مِن دِيكرِكُونُ مَا أَقْرَرْتُم وَأَنتُ مُ لَنَا مُعَدِّدُونَ اللهِ نُمَّ أَشَارُ هَا وَكُلِو لَقَالُون أَنفُسكُمْ وَتُرْجُونَ فَرِيقًا مِنكُم مِّن دِبَلرِهِم تَطَاهَرُونَ عَلَيْهِ دِياَ لَإِنْمِ وَٱلْعُدُوانِ أَ وَ إِن يَأْتُوكُمْ أُسُلَرَىٰ تُفَادُوهُمْ وَهُوكُمَرِّمُ عَلَيْكُمُ إِخْرَاجُهُمْ أَفَنَوْمِنُونَ بِبَعْضِ ٱلۡكِئْلِ وَتَكَفُّرُونَ بِبَعْضِ فَمَاجَزَآةُ مَن يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنكُمْ إِلَّاخِزِيُّ فِي ٱلْحَبَوْةِ ٱلدُّنْتَأَ وَيَوْمَ الْفِيكَمَةِ يُرَدُّونَ إِلَىٰ أَشَدَ الْعَدَاتِ وَمَا اللَّهُ يِعْلَفِل عَمَّاتَعْ مَلُونَ ﴿ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ ٱشْتَرُواْ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّفِيَا بِٱلْآخِرَةِ فَلَا يُخَفَّثُ عَنْهُمُ ٱلْحَكَابُ وَلَاهُمْ يُصَرُونَ ۞ وَلْفَدْ ءَاتِنْنَا مُوسَى ٱلْكِئْبَ وَقَفَيْنَا مِنْ بَعْدِهِ عِالْرَبُمُ إِنَّ وَءَاتَيْنَاعِيسَى آبَ مَرْيِهَ ٱلْكِيْنَاتِ وَأَبِّدُنَكُ مِرُوحِ ٱلْقُدُيُّ أَفَكَ لُمَّا جَاءَكُورَسُولُ مِمَا لَانَهُونَىٰ أَنفُسُكُو ٱسْتَكْبَرَتُمْ فَضَرِيقًا كَنَّ مَّهُ وَقِيعًا تَقَنَّلُونَ ۞ وَقَالُواْ فَلُوسًا عُلَفُ بَل لَّمَنَّهُ مُ اللَّهُ يِكُفْرِهِمْ فَقَلِيدُ لَا مَا يُؤْمِنُونَ ١ 

AND AND A

علموا لمن اشتراه ماله في الآخرة من خلاق ولبئس ما شروا به أنفسهم لو كانوا يعلمون # ولو أنهم آمنوا واتقوا لمثوبة من عند الله خير لو كانوا يعلمون، أي: ولما جاءهم هذا الرنسول الكريم بالكتاب العظيم بالحق الموافق لما معهم، وكانوا يزعمون أنهم متمسكون بكتابهم، فلما كفروا بهذا الرسول وبما جاء به ﴿نبذ فريق من الذين أوتوا الكتاب كتاب الله الدي أنزل إليهم، أي: طرحوه رغبةً عنه ﴿وراء ظـهـورهـم﴾ وهـذا أبـلـغ فـي الإعراض كأنهم في فعلهم هذا من الجاهلين، وهم يعلمون صدقه، وحقية <sup>(۲)</sup> ما جاء به .

تبين بهذا أن هذا الفريق من أهل الكتاب لم يبق في أيديهم شيء حيث لم يؤمنوا بهذا الرسول، فصار كفرهم به كفرأ بكتابهم من حيث لا يشعرون.

ولماكان من العوائد القدرية والحكمة الإلهية أن من ترك ما ينفعه، وأمكنه الانتفاع به فلم ينتفع، ابتل بالاشتغال بما يضره، فمن ترك عبادة الرحمن، ابتلي بعبادة الأوثان، ومن ترك حبة الله وخوفه ورجاءه، ابتلي بمحبة غير الله وخوفه ورجائه، ومن لم ينفق ماله في طاعة الله، أنفقه في طاعة الشيطان، ومن تزك الذل لربه، ابتلَى

بالذل للعبيد، ومن ترك الحق ابتلي بالباطل.

قُلْ بِشْكَمَا يَأْمُرُكُمُ مِيهِ يَإِيمَنَكُمْ إِن كُنتُومُ تُؤْمِينِ ﴾ ﴿

كذلك هولاء اليهود لما نبذوا كتاب الله اتبعوا ما تتلو الشياطين وتختلق من السحر على ملك سليمان حيث أخرجت الشياطين للناس السحر، وزعموا أن سليمان عليه السلام كان يستعمله، وبه حصل له الملك العظيم.

وهم كذبة في ذلك، فلم يستعمله سليمان، بل نزهه الصادق في قيله: ﴿وَمِمَا كُفُرُ سِلْيَمَانَ ﴾ أي: بتعلم السحر، فلم يتعلمه، ﴿وَلَكُنَ السَّيَاطِينَ كَفُرُوا ﴾ بذلك.

﴿ يعلَّمون الناس السحر ﴾ من إضلالهم وحرصهم على إغواء بني آدم، وكذلك اتبع اليهود السحر الذي أنزل على الملكين الكائنين بأرض بابل من أرض العراق، أنزل عليهما السحر امتحاناً وابتلاءً من الله لعباده فيعلمانهم السحر

﴿وما يعلمان من أحد حتى ينصحاه، و ﴿يقولا إنما نحن فتنة فلا تكفر أي: لا تتعلم السحر فإنه كفر، فينهيانه عن السحر، ويخبرانه عن مرتبته، فتعليم الشياطين للسحر على وجه التدليس والإضلال، ونسبته وترويجه إلى من برأه الله منه وهو سليمان عليه السلام. وتعليم الملكين امتحاناً مع نصحهما لئلا يكون لهم

فهؤلاء اليهود يتبعون السحر الذي تعلمه الشياطين، والسحر الذي يعلمه الملكان، فتركوا علم الأنبياء والمرسلين وأقبلوا على علم الشياطين، وكل يَصبُو إلى ما يناسه.

ثم ذكر مفاسد السحرة فقال: ﴿ فيتعلمون منهما ما يفرقون به بين المرء وزوجه الله ومع أن عبة الزوجين لا تقاسّ بمحبة غَيرهما، لأن الله قال في حقهما: ﴿وجعل بينكم مودة ورحمة﴾ وفي هذا دليل على أن السحم له حقيقة، وأنه يضر بإذن الله، أي: بإرادة الله، والإذن نوعان: إذن قدري، وهو المتعلق بمشيئة الله، كما في هذه الآية، وإذن شرعي كما في قوله تعالى في الآية السابقة : ﴿ فَإِنَّهُ نُزِلُّهُ على قلبك باذن الله ﴿ وَفِي هَذُهُ الآية وما أشبهها أن الأسباب مهما بلغت في قوة التأثير، فإنها تابعة للقضاء والقدر ليست مستقلة في التأثير، ولم يخالف في هذا الأصل أحدٌ من فرق الأمة غير القدرية في أفعال العباد، زعموا أنها مستقلة غير تابعة للمشيئة، فأخرجوها عن قدرة الله، فخالفوا كتاب الله وسنة رسوله وإجماع الصحابة والتابعين .

ثم ذكر أن علم السحر مضرة عضة، ليس فيه منفعة لا دينية ولا دنيوية كما يوجد بعض المنافع الدنيوية في بعض المعاصي، كما قال تعالى في الحمر والميسر: ﴿قَلْ فيهما إثم كبير ومنافع للناس وإثمهما أكبر من نفعهما ﴾ فهذا السحر مضرة محضة، فليس له داغ أصلاً، فالمنهيات كلها إما مضرة محضة، أو شرها أكبر من خيرها.

كَمَا أَنْ المَامُورَاتُ إِمَا مُصَلَّحَةً محضة، أو خيرها أكثر مِن شرها.

﴿ولقد علموا﴾ أي: اليهود ﴿لن اشتراه ﴾ أي: رغب في السحر رغبة المشتري في السلعة.

﴿ ما له في الآخرة من خلاق، أي: نصيب، بل هو موجب للعقوبة، فلم يكن فعلهم إياه جهلاً، ولكنهم

استحبوا الحياة الدنيا على الآخرة.

ولبئس ما شروا به أنفسهم لو كانوا يعلمون علماً يثمر العمل ما فعلوه.

﴿١٠٤ ـ ١٠٤﴾ ﴿يِمَا أَيْهَا الَّذِينَ آمنوا لا تقولوا راعنا وقولوا انظرنا واسمعوا وللكافرين عذاب أليم \* ما يود الذين كفروا من أهل الكتاب ولا المشركين أن ينزل عليكم من خير من ربكم والله يختص برحمته من يشاء والله ذو الفضل العظيم الكان السلمون يقولون حين خطابهم للرسول عند تعلمهم أمر الدين: ﴿راعنا﴾ أي: راع أحوالنا، فيقصدون بها معنى صحيحاً، وكان اليهود يريدون بها معني فاسدا، فانتهزوا الفرصة، فصاروا يحاطبون الرسول بذلك، ويقصدون العنيي الفاسد، فتهي الله المؤمنين عن هذه الكلمة سداً لهذا الباب، قفيه النهي عن الحائز إذا كان وسيلة إلى محرم، وفيه الأدب واستعمال الألفاظ، التي لا تحتمل إلا الحسن، وعدم الفحش، وترك الألفاظ القبيحة، أو التي فيها نوع تشويش أو احتمال لأمر غير لائق، فأمرهم بلفظة لا تحتمل إلا الحسن، فقال: ﴿وقولوا انظرنا﴾ فإنها كافية يحصل بها القصود من غير محذور، ﴿واسمعوا﴾ لم يذكر المسموع ليعم ما أمر باستماعه، فيدخل فيه سماع القرآن، وسماع السنة التي هي الحكمة لفظاً ومعنى واستجابة، ففيه الأدب والطاعة.

ثم توعد الكافرين بالعداب المؤلم الموجع، وأخبر عن عداوة اليهود والمشركين للمؤمنين، أنهم ما يودون فأن ينزل عليكم من خير، أي لا قليلاً ولا كثيراً فمن ربكم حداً منهم، وبعضاً لكم أن يختصكم بفضله، فإنه فإنو الفضل العظيم. ومن فضله عليكم إنزال الكتاب على رسولكم، ليزكيكم ويعلمكم الكتاب والحكمة، ويعلمكم ما لم تكونوا تعلمون، فله الحمد والمنة.

﴿ ١٠٦ - ١٠٦﴾ ﴿ ما ننسخ من آية أو ننسها نأت بخير منها أو مثلها ألم

تعلم أن الله على كل شيء قدير \* ألم تعلم أن الله له ملك السماوات والأرض وما لكم من دون الله من ولي ولا تصير النسخ: هو النقل، فحقيقة النسخ نقل المكلفين من حكم مشروع إلى حكم أخر، أو إلى إسقاطه، وكان اليهود ينكرون النسخ ويزعمون آنه لا يجوز، وهو مذكور عندهم في التوراة، فإنكارهم له كفر وهوي

فأخبر الله تعالى عن حكمته في النسخ، وأنه ما ينسخ من آية ﴿ أُو نُنْسِها، أي: ننسها العباد، فنزيلها من قلوبهم، ﴿ نَأْتُ بِخِيرِ مِنْهَا ﴾ وأنفع لكم ﴿أو مثلها﴾ .

قدلً على أن النسخ لا يكون لأقل مصلحة لكم من الأول، لأن فضله تعالى يزداد خصوصاً على هذه الأمة، التي سهل عليها دينها غاية التسهيل.

وأخبر أن من قدح في النسخ فقد قدح في ملكه وقدرته، فقال: ﴿ أَلَّمُ تعلم أن الله على كل شيء قدير \* ألم تعلم أن الله له ملك السماوات والأرض ﴾ فإذا كان مالكاً لكم، متصرفأ فيكم تصرف المالك البر الرحيم في أقداره وأوامره ونواهيه، فكما أنه لا حجر عليه في تقدير ما يقدره على عباده من أنواع التقادير، كذلك لا يعترض عليه فيما يشرعه لعباده من الأحكام. فالعبد مدبر مسخر تحت أوامر ربه الدينية والقدرية، فما له والاعتراض؟

وهو أيضاً ولي عباده ونصيرهم، فيتولاهم في تحصيل منافعهم، وينصرهم في دفع مضارهم، فمن ولايته لهم أن يشرّع لهم من الأحكام ما تقتضيه حكمته ورحمته بهم.

ومن تأمَّل ما وقع في القرآن والسنة من النسخ، عرف بذلك حكمة الله ورحمته عباده، وإيصالهم إلى مصالحهم من حيث لا يشعرون بلطفه.

﴿١١٨ \_ ١١٨ ﴾ ﴿أُم تسريسدون أن تسألوا رسولكم كما سئل موسى من

قبل ومن يتبدل الكفر بالإيمان فقد ضل سواء السبيل \* ودكثير من أهل الكتاب لو يردونكم من بعد إيمانكم كفاراً حسداً من عند أنفسهم من بعد ما تبين لهم الحق فاعفوا واصفحوا حتى يأتي الله بأمره إن الله على كل شيء قدير \* وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة وما تقدموا لأنفسكم من خير تجدوه عند الله إن الله بما تعملون بصير ﴾ ينهى الله المؤمنين أو اليهود، بأن يسألوا رسولهم ﴿كما سئل موسى من قبل﴾ والمراد بـ ذلك أسـئـلـة الـتـعـنـت والاعتراض، كما قال تعالى: ﴿يسألك أهل الكتاب أن تنزل عليهم كتاباً من السماء، فقد سألوا موسى أكبر من ذلك، فقالوا أرنا الله جهرة﴾.

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّا الَّذِينِ آمنوا لا تسألوا عن أشياء إن تبدلكم تسؤكم، فهذه ونحوها هي النهي

وأما سؤال الاسترشاد والتعلم، على كل شيء قدير، . فهذا محمود قد أمر الله به، كما قال تعالى: ﴿فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون﴾. ويقررهم(١) عليه، كما في قوله: ﴿ يسألونك عن الخمر والميسر، و ﴿يسألونك عن اليتامي﴾ ونحو ذلك.

ولما كانت المسائل المنهي عنها تعملون بصير. مذمومة، قد تصل بصاحبها إلى الكفر، قال: ﴿ومن يتبدل الكفر بالإيمان فقد ضل سواء السبيل).

> ثم أجبر عن حسدِ كثير من أهل الكتاب، وأنهم بلغت بهم ألحال أنهم ودوا ﴿لو يردونكم من بعد إيمانكم كفاراً ﴾ وسعوا في ذلك، وأعملوا المكايد، وكيدهم راجع عليهم، [كما] قال تعالى: ﴿وقالت طائفة من أهل الكتاب آمنوا بالذي أنزل على الذين أمنوا وجه النهار واكفروا أخره لعلهم يرجعون، وهذا من حسدهم الصادر من عند أنفسهم.

فأمرهم الله بمقابلة من أساء إليهم

قُلْ إِن كَانَتْ لَكُرُ ٱلدَّارُ ٱلْآلِدِ مَرَةُ عِندَ ٱلْقَوْخَالِصَكَةُ مِن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنُّواْ ٱلْوَتَ إِن كُنتُرْ صَادِقِينَ ۞ وَإِنَّ يَتَمَنَّوهُ أَبَدًا مِمَا فَذَّمَتْ أَيْدِيهِ مْ وَاللَّهُ عَلِيدُ وَإِلْظَالِمِينَ ۞ وَلَتَجِدَنَهُمُ أَحْرَصَ ٱلشَّاسِ عَلَى حَبَوْةٍ وَمِنَ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُواْ يَوَدُّ أَكَدُهُمْ لَوْيُعِكُولُكَ سَكَةٍ وَمَاهُو يُمُزَّغِزِيهِ عِن ٱلْعَذَابِأَن يُعَمَّرُ وَٱلنَّهُ بَصِيرًا بِمَايَعْمَلُونَ ۞ قُلْمَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ، نَزَّلُهُ عَلَىٰ قَلْبِكَ بِإِذْ مِبِ اللَّهِ مُصَدِقًا لِتُنابَيْنَ يَدَيْدِوَهُدًى وَيُثْرَى لِلْمُؤْمِرِينِ ﴿ مَنَ كَانَ عَدُوًّا يَتَهُ وَمَلَيٍّ كَيْهِ عَرُوسُ لِهِ وَوَجُرِيلَ وَمِيكَ اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهُ عَدُّوُّ لِلْكُلْفِرِينَ ۞ وَلَقَدْ أَزَلْنَآ إِلَيْكَ ءَائِنَةٍ يَيْنَكِّ وَمَايَكُفُرُهُ لَهَا ۖ إِلَّا ٱلْفَائِسِفُونَ ۞ أَوَتَ لَنَاعَلَهَ دُواعَهَ دُانَبَ نَهُ وَيَنَّ يَنِهُ رُبِّلَ ٱكْثَرُهُمُ لَايُؤْمِنُونَ ۞ وَلَمَّا جَاءَهُمْ رَسُولِ اللَّهِ مِنْ عِندِاللَّهِ مُصَدِقٌ لِنَامَعَهُمْ مِنَدَ فِيقٌ مِنَ ٱلَّذِيرَ أُوتُواْ ٱلْكِتَبَ كِلْبَ ٱللَّهِ وَزَّاءَ طَهُورِهِيمٌ كَأَنَّهُمْ لَابِعَ لَمُونَ ۞ LEGIE 10 LOSSED

حتى يأتي الله بأمره.

ثم بعد ذلك أتى الله بأمره إياهم بالجهاد، فشفى الله أنفس المؤمنين منهم، فقتلوا من قتلوا، واسترقوا مِن استرقوا، وأجلوا من أجلوا ﴿إِن الله

ثم أمرهم [الله] بالاشتغال في الوقت الحاضر بإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة، وفعل كل القربات، ووعدهم أنهم مهما فعلوا من خير، فإنه لا يضيع عند الله، بل يجدونه عنده وافراً موفراً قد حفظه ﴿إِن الله بِما

﴿١١١ ـ ١١١﴾ ﴿وقسالسوالسن يدخل الجنة إلا من كان هودا أو نصاري تلك أمانيهم قل هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين \* بلي من أسلم وجهه لله وهو محسن فله أجره عندربه ولاحوف عليهم ولا هم بحزنون، أي قال اليهود: لن يدخل الجنة إلا من كان هوداً وقالت النصاري: لن يدخل الحنة إلا من كان نصاري، فحكموا لأنفسهم بالجنة وحدهم، وهذا مجرد أماني غير مقبولة إلا بحجة وبرهان، فأتوا بها إن كنتم صادقين، وهكذا كل من ادعى دعوى لا بد أن يُقيمَ البرهان على صحة دعواه، وإلا فلو قلبت عليه دعواه، غاية الإساءة بالعفو عنهم والصفح وادعى مدع عكسَ ما ادعى بلا برهان

﴿ وَاتَّبَعُوا مَانَّتُ لُوا الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْنَ وَمَاكُمُزُ سُلَئِمَنُ وَلَنْكِرَ ٱلشَّيْطِينَ كَعَمُّواْ يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَوَمَآ أَيْرِلَ عَلَى ٱلْمُلَكَّى يَنِ بِسَابِلَ هَنَـرُوتَ وَمَنْرُوتٌ وَمَايُعَكِمْ اَنِ مِنْ أَحَدِحَقَّ بَقُولًا إِنَّا غَنْ فِينَا ۗ فُلَانَّكُفُرُ فَيْتَعَلِّمُونَ مِنْهُمَا مَايُفَرِّقُونَ بِهِۦبَيْنِ ٱلْمَرْءِ وَزُوْجِهِءً ۚ وَمَاهُم بِصَكَآيَةِ تَ بِهِ عِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ وَيَتَعَلَّمُونَ مَايِضُ رُهُمْ وَلَاينَفَعُهُمْ وَلَقَدْعَلِمُواْ لَمَن أَشَـ تَرَيْدُهُ مَالَهُوفِ ٱلْأَخِرَةِ مِنْ خَلَقَّ وَلَيْفُرَ مَاسَـرَوْ أَبِهِ: أَنْفُسَهُمْ لَوْكَ انْوَابَعْ لَمُونَ ۞ وَلَوَالْهَارُ ءَامَنُواْ وَأَتَّ فَوْأَ لَمُوْبَ قُرْمَ عِنْ وَاللَّهِ خَيْرٌ لُّوحِكَ الْوَايِعَ لَتُونَ ۞يَنَأَيُّهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَاتَـ قُولُواْ رَعِنَا وَقُلُواْ ٱنظُرْنَا وَٱسۡمَعُواۡ وَلِلۡكَیٰفِرِینَ عَذَابُ اَلِیہٌ ۞ مَایَوَدُ ٱلَّذِينَ كُفَّ رُواْ مِن أَهْ لِي ٱلْكِتَابِ وَلَا ٱلنُّرْسِينَ أَنْ يُنْزُلُكَ عَلَيْهِ مُنْ خَيْرِينَ رَيْحَكُمْ وَاللَّهُ المُ اللَّهُ اللَّ AREAR II ERRELA

لكان لا فرق بينهما، فالبرهان هو الذي يصدق الدعاوي أو يكذبها، ولما لم يكن بأيديهم برهان عُلِمَ كذبهم بتلك الدعوي.

ثم ذكر تعالى البرهان الجلي العام لكل أحد، فقال: ﴿بلى الي اليس بأمانيكم ودعاويكم، ولكن ﴿من أسلم وجهه لله أي: أخلص لله أعماله، متوجهاً إليه بقلبه، ﴿وهو﴾ مع إخلاصه ﴿محسنُ ﴾ في عبادة ربه، بأن عبده بشرعه، فأولئك هم أهل الجنة

فلهم أجرهم عند ربهم وهو الجنة بما اشتملت عليه من النعيم، ﴿ولا خوف عليهم ولاهم يحزنون، فحصل لهم المرغوب، ونجوا من المرهوب. ويفهم منها أن من ليس كذلك،

فهو من أهل النار الهالكين، فلا نجاة إلا لأهل الإخلاص للمعبود، والمتابعة

ُوْ۱۱۳﴾ ﴿وقالت اليهود ليست النصاري على شيء وقالت النصاري ليست اليهود على شيء وهم يتلون الكتاب كذلك قال الذين لا يعلمون مثل قولهم فالله يحكم بينهم يوم القيامة فيما كانوا فيه يختلفون﴾ وذلك أنه بلغ بأهل الكتاب الهوى والحسد إلى أن بعضهم ضلّل بعضاً، وكفر بعضهم

بعضا، كما فعل الأميون من مشركي العرب وغيرهم.

فكل فرقة تضلل الفرقة الأخرى، ويحكم الله في الأخرة بين المختلفين بحكمه العدل، الذي أخبر به عباده، فإنه (١) لا فوز ولا نجاة إلا لمن صدق جميع الأنبياء والمرسلين، وامتثل أوامر ربه واجتنب نواهيه، ومن عداهم فهو

﴿١١٤﴾ ﴿ومن أظلم ممن منع مساجد الله أن يذكر فيها اسمه وسعى فى خرابها أولئك ما كان لهم أن يدخلوها إلا خائفين لهم في الدنيا خزيٌ ولهم ني الآخرة عذاب عظيم﴾ أي: لا أحد أظلم وأشد جرماً، عن منع مساجد الله عن ذكر الله فيها، وإقامة الصلاة وغيرها من أنواع الطاعات.

﴿وسّعي﴾ أي: اجتهد وبذل وسعه ﴿ فِي خرابِ الحسي والمعنوي، فالخراب الحسى: هدمها وتخريبها وتقذيرها، والخراب المعنوي: منع الذاكرين لاسم الله فيها، وهذا عام لكل من اتصف بهذه الصفة، فيدخل في ذلك أصحاب الفيل وقريش حين صدوا رسول الله عنها عام الحديبية، والنصاري حين أخربوا بيت المقدس، وغيرهم من أنواع الظلمة الساعين في خرابها، محادة لله، ومساقة. فجازاهم الله، بأن منعهم دخولها شرعاً وقدراً، إلا خائفين ذليلين، فلما أخافوا عباد الله، أخافهم الله، فالمشركون الذين صدوا رسوله، لم يلبث رسول الله ﷺ إلا يسيراً، حتى أذن الله له في فتح مكة ومنع المشركين من قربان بيته، فقال تعالى: ﴿ يِا أَيُّهَا الذين آمنوا إنما المشركون نجس فلا يقربوا المسجد الحرام بعد عامهم

وأصحاب الفيل، قد ذكر الله ما جرى عليهم، والنضاري، سلط الله عليهم المؤمنين فاجلوهم عنه.

فلا بد أن يناله قسطه، وهذا من الآيات العظيمة، أخبر بهنا الباري قبل وقوعها، فوقعت كما أخبر .

واستدل العلماء بالآية الكريمة، على أنه لا يجوز تمكين الكفار من دخول المساجد.

لهم خزي في الدنيا أي: فضيحة كما تقدم، ﴿ولهم في الآخرة عذاب

وإذا كان لا أظلم ممن منع مساجد الله أن يذكر فيها اسمه، فلا أعظم إيماناً من سعى في عمارة الساجد بالعمارة الحسية والمعنوية، كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يَعْمُرُ مُسَاجِدُ اللَّهُ مِنْ آمن بالله واليوم الآخر ﴾ .

بل قد أمر الله تعالى برفع بيوته وتعظيمها وتكريمها، فقال تعالى: ﴿فَي بِيوتِ أَذِنَ اللَّهِ أَنْ تُرفِّعِ وَيَذَكُرُ فيها اسمه ﴾ . .

وللمساجد أحكام كثيرة، يرجع حاصلها إلى مضمون هذه الإيات الكريمة .

﴿١١٥﴾ ﴿و لله المشــرق والمغــرب فأينما تولوا فثم وجه الله إن الله واسع عليم، أي: ﴿ولله المشرق والمفرب؛ ، خصُّهما بالذكر، لأنهما محل الآيات العظيمة، فهما مطالع الأنوار ومغاربها، فإذا كان مالكاً لها، كان مالكاً لكل الجهات.

﴿فَأَيْنُمَا تُولُوا﴾ وجوهِكم من الجهات، إذا كان توليكم إياها بأمره، إما أن يأمركم باستقبال الكعبة بعد أن كنتم مأمورين باستقبال بيت المقدس، أو تؤمرون بالصلاة في السفر على الراحلة ونحوها، فإن القبلة حيثما توجه العبد أو تشتبه القبلة، فيتحرى الصلاة إليها، ثم يتبين له الخطأ، أو يكون معذوراً بصلب أو مرض ونحو ذلك، فهذه الأمور، إما أن يكون العبد فيها معذوراً أو مِأموراً.

وبكل حال، فما استقبل جهة من الجهات، خارجة عن ملك زبه ﴿ فَثُمُّ وهكذا كل من اتصف بوصفهم، وجمه الله إن الله واسع عليم، فيه

إثبات الوجه لله تعالى، على الوجه اللائق به تعالى، وأن لله وجها لا تشبهه الوجوه، وهو \_ تعالى \_ واسع الفضل والصفات عظيمها، عليم بسرائركم ونياتكم.

فمن سعته وعلمه، وسع لكم الأمر، وقبل منكم المأمور، فله الحمد والشكر،

﴿ ١١٨ - ١١٧ ﴾ ﴿ وقال والسموات والأرض كل له قانتون \* السموات والأرض كل له قانتون \* بنيع السموات والأرض كل له قانتون \* فإنما يقول له كن فيكون ﴾ ﴿ وقالوا ﴾ أي: اليهود والنصارى والمشركون، وكل من قال ذلك: ﴿ اتّخذ الله ولدا ﴾ فنسبوه إلى ما لا يليق بجلاله، وأساؤوا كل الإساءة، وظلموا أنفسهم.

وهو \_ تعالى \_ صابر على ذلك منهم، قد حلم عليهم، وعافاهم، ورزقهم مع تنقصهم إياه.

﴿سبحانه ﴾، أي: تنزه وتقدس عن كل ما وصفه به المشركون والظالمون عما لا يليق بجلاله. فسبحان من له الكمال المطلق، من جميع الوجوه، الذي لا يعتريه نقص بوجه من الوجوه.

ومع رده لقولهم، أقام الحجة والبرهان على تنزيه عن ذلك، فقال: هبل له ما في السماوات والأرض»، أي: جميعهم ملكه وعبيده، يتصرف فيهم تصرف المالك بالماليك، وهم قانتون له مسخرون تحت تدبيره، فإذا كلهم عبيده، مفتقرين إليه، وهو غني عنهم، فكيف يكون منهم أحد، يكون له ولداً، والولد لا بدأن يكون من جنس والده، لأنه جزء منه.

والله تعالى المالك القاهر، وأنتم المملوكون المقهورون، وهو الغني وأنتم المقراء، فكيف مع هذا، يكون له ولد؟ هذا من أبطل الباطل وأسمجه. والقنوت نوعان: قنوت عام: وهو

والفنوت بوعمان. فنوت عام. وهو قنوت الخلق كلهم، تحت تدبير الخالق، وخاص: وهو قنوت العبادة.

فالنوع الأول كما في هذه الآية، والنوع الثاني: كما في قوله تعالى:

﴿ وقوموا لله قانتين ﴾ . ثم قال : ﴿ بليع السماوات والأرض ﴾ ، أي : خالقهما على وجه قد أتقنهما وأحسنهما على غير مثال سنة ...

﴿ وَإِذَا قَضَى أَمْراً فَإِنْما يَقُولُ لَهُ كُنْ فيكون ﴾ ، فلا يستعصى عليه ، ولا يمتنع منه .

﴿ ١١٨\_ ١١٩﴾ ﴿وقيال البذيبيُّ لا يعلمون لولا يكلمنا الله أو تأتينا آية كذلك قال الذين من قبلهم مثل قولهم تشابهت قلوبهم قدبينا الآيات لقوم يوقنون \* إنا أرسلناك بالحق بشيراً ونليرا ولا تسأل عن أصحاب الجحيم، أي: قال الجهلة من أهل الكتاب وغيرهم: هلا يكلمنا، كما كلم الرسل. ﴿ أُو تأتينا آية ﴾، يعنون آيات الاقتراح، التي يقترحونها بعقولهم الفاسدة، وآرائهم الكاسدة، التي تجرأوا بها على الخالق، واستكبروا على رسله كقولهم: ﴿لن نؤمن لك حتى نرى الله جهرة﴾، ﴿يسألك أهل الكتاب أن تنزل عليهم كتاباً من السماء فقد سألوا موسى أكبر من ذلك، الآية وقالوا: ﴿لُولًا أَنْزِلُ إِلَيْهُ مِلْكُ فَيَكُونُ معه نذيراً، أو يلقى إليه كنز، أو تكون له جنة﴾، الآيات وقوله: ﴿وقالوا لن نؤمن لك حتى تفجر لنا من الأرض ينبوعاً﴾، الآيات.

فهذا دأبهم مع رسلهم، يطلبون آيات الاسترشاد، ولم يكن قصدهم تبيّن الحق، فإن الرسل قد جاؤوا من الآيات، بما يؤمن بمثله البشر، ولهذا قال تعالى: ﴿قَدَ بِينًا الآيات لقوم يوقنون﴾

فكل موقى، فقد عرف من آيات الله الباهرة، وبراهينه الظاهرة، ما حصل له به اليقين، واندفع عنه كل شك وريب.

ثم ذكر تعالى بعض آية موجزة ختصرة جامعة للآيات الدالة على صدقه وصدة ما جاء به، فقال: ﴿إِنَا أُرسَلْنَاكُ بِالْحِقِ بِشِيراً وَنَذَيراً ﴾، فهذا مشتمل على الآيات التي جاء بها، وهي ترجع إلى ثلاثة أمور:

الأول: في نفس إرساله، والثاني: في سيرته، وهديه ودله، والثالث: في معرفة ما جاء به من القرآن والسنة. فالأول والثاني قد دخلا في قوله:

فالأول والثاني قد دخلا في قوله: ﴿إِنَّا أُرسِلْنَاكُ﴾، والثالث دخل في قوله: قوله: ﴿بِالْحَقِ﴾. وبيان الأمر الأول وهرو \_ ننفس

وبيان الامر الاول وهـو ـ نـفس إرساله ـ أنه قد علم حالة أهل الأرض قبل بعثته وما كانوا عليه من عبادة الأوثان والنيران، والصلبان، وتبديلهم للأديان، حتى كانوا في ظلمة من الكفر، قد عمتهم وشملتهم، إلا بقايا من أهل الكتاب، قد انقرضوا قبيل البعثة

وقد علم أن الله تعالى لم يحلق خلقه سدّى، ولم يتركهم هملاً، لأنه حكيم عليم، قدير رحيم، قمن حكمته ورحمته بعباده أن أرسل إليهم هذا الرسول العظيم، يأمرهم بعبادة الرلحن وحده لا شريك له، فبمجرد رسالته يعرف العاقل صدقه، وهو آية كبيرة على أنه رسول الله وأما الثاني: فمن عرف النبي ﷺ معرفة تامة، وعرف سيرته وهديه قبل البعثة، ونشوءه على أكمل الخصال، ثم من بعد ذلك قد ازدادت مكارمه وأخلاقه العظيمة الباهرة للناظرين، فمن عرفها وسَبَرَ أحواله، عَرَف أنها لا تكون إلا أخلاق الأنبياء الكاملين، لأن الله تعالى جعل الأوصاف أكبر دليل على معرفة أصحابها وصدقهم وكذبهم.

وأما الثالث: فهو معرفة ما جاء به على من الشرع العظيم، والقرآن الكريم المستمل على الإحبارات الصادقة، والأوامر الحسنة، والنهي عن كل قبيح، والمعجزات الباهرة، فجميع الآيات تدخل في هذه الثلاثة.

قوله: ﴿بشيراً﴾ أي: لمن أطاعك بالسعادة الدنيوية والأخروية، ﴿نديراً﴾ لمن عصاك بالشقاوة والهلاك الدنيوي والأخروي.

﴿ وَلا تُسأَلُ عِن أصحابِ الجحيمِ ﴾ أي: لست مسؤولاً عنهم، إنما عليك إ البلاغ وعلينا الحساب:

﴿١٢٠﴾ ﴿ولن ترضى عنك اليهود

ولا النصاري حتى تتبع ملتهم قل إن هدى الله هو الهدى ولئن اتبعت أهواءهم بعد الذي جاءك من العلم ما لك من الله من ولي ولا نصير كي يُجبر تعلل رسوله أنه لا يرضى منه اليهود ولا النصارى إلا باتباعه دينهم، لأنهم دعاة إلى الدين الذي هم عله، ويزعمون أنه الهدى، فقل لهم: ﴿إن هُمدى الله الله الماني أرسلت به ﴿هو الهدى)

وأما ما أنتم عليه فهو الهوى، بدليل قوله: ﴿وَلَمْنَ اتبِعَتَ أَهُواءُهُمْ بِعَدُ الذي جاءك من العلم ما لك من الله من ولي ولا نصير﴾

فهذا فيه النهي العظيم عن اتباع أهواء اليهود والنصارى، والتشبه به فيما يحتص به دينهم، والخطاب وإن كان لرسول الله ي في فإن أمنه داخلة في ذلك، لأن الاعتبار بعموم المعنى لا بخصوص المخاطب، كما أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب.

ئم قال: ﴿الذين آتيناهم الكتاب يتلونه حق تلاوته أولئك يؤمنون به، ومن يكفر به فأولئك هم الخاسرون \* يا بني إسرائيل اذكروا نعمتي التي أنعمت عليكم وأني فضلتكم على العللين \* واتقوا يوماً لا تجزي نفس عن نفس شيئاً ولا يقبل منها عدل ولا تنفعها شفاعة ولا هم يُنصرون \* ...

يجبر تعالى أن الذين آناهم الكتاب ومنَّ عليهم به منة مطلقة ، أنهم ﴿يثلونه حق تلاوته ﴾ أي: يتبعونه حق اتباعه ، والتلاوة: الاتباع ، فيحلُون خلالة ، ويحرُّمون حرامه ، ويعملون بمحكمه ، ويؤمنون بمتشابه ، وهؤلاء هم السعداء من أهل الكتاب ، الذين عرفوا نعممة الله وشكروها ، وآمنوا بكل الرسل ، ولم يقرقوا بين أحد منهم .

فهؤلاء هم المؤمنون حقاً، لا من قال منهم: ﴿نؤمنُ بِمَا أَنْزِلُ عَلَيْنَا ويكفوون بِما وراءه﴾.

ولهذا توعدهم بقوله: ﴿وَمِنْ يَكَفَرُ بِهِ فَأُولِتُكُ هِم الخاسرون ﴾ وقد تقدم تفسير الآية التي بعدها.

﴿١٢٤ ـ ١٧٤﴾ ﴿وإذ ابستسلى

إبراهيم ربه بكلمات فأتمهن قال إق جاعلك للناس إماماً قال ومن ذريتي قال لا ينال عهدى الظالمين ﴿ وَإِذ جعلنا البيت مثابة للناس وأمنأ واتخذوا من مقام إبراهيم مصلي وعهدنا إلى إبراهيم وإسماعيل أن طهرا بيتي للطائفين والعاكفين والركع السجود، يحبر تعالى عن عمده وخليله إبراهيم عليه السلام، المتفق على إمنامته وجلالته، الذي كلُّ من طوائف أهل الكتاب تدعيه، بل وكذلك الشركون: أن الله ابتلاه وامتحنه بكلمات، أي: بأوامر ونواهي، كما هي عادة الله في ابتلائه لعباده، ليتبين الكاذب الذي لا يثبت عند الابتلاء والامتحان، من الصادق الذي ترتفع درجته، ويزيد قدره ويزكو عمله، ويخلص ذهبه، وكان من أجلهم في هذا القام الخليل عليه السلام . .

فأتم ما ابتلاه الله به وأكمله ووفّاه، فشكر الله له ذلك، ولم يبزل الله بشكوراً، فقال: ﴿إِنِي جاعلك للناس إماماً ﴾ أي: يقتدون بك في الهدى، ويمشون خلفك إلى سعادتهم الأبدية، ويحصل لك الشناء الدائم والأجر الجزيل، والتعظيم من كل أحد.

وهذه - لَعَمْر الله - أفضل درجة تنافس فيها المتنافسون، وأعلى مقام شمَّر إليه العاملون، وأكمل حالة حصلها أولو العزم من المرسلين وأتباعهم، من كل صديق متبع لهم، داع إلى الله وإلى سبيله.

فلما اغتبط إبراهيم بهذا المقام وأدرك هذا، طلب ذلك لذريته لتعلو درجته ودرجة ذريته، وهذا أيضاً من إمامته ونصحه لعباد الله، ومحبته أن يُكثِّر فيهم المرشدون، فلله عظمة هذه الهمم العالية والمقامات السامية.

فأجاب الرحيم اللطيف، وأخبر بالمانع من نيل هذا المقام، فقال: ﴿لا يِنال عهدي الظالمين ﴾ أي: لا ينال الإمامة في الدين من ظلم نفسه وضرها، وحط قدرها، لمنافاة الظلم لهذا المقام، فإنه مقام آلته الصبر واليقين، ونتيجته أن يكون صاحبه على

جانب عظيم من الإيمان والأعمال البصالحة، والأخلاق الجميلة، والشمائل السديدة، والمحبة التامة، والخشية والإنابة، فأين الظلم وهذا المقام؟

ودلَّ مفهوم الآية أن غير الظالم سينال الإمامة، ولكن مع إتيانه بأسالها

ثم ذكر تعالى، نموذجاً باقياً دالاً على المامة إبراهيم، وهو هذا البيت الحرام الذي جغل قضده ركناً من أركان الإسلام، حاطاً للذوب والآثام.

وفيه من آثار الخليل وذريته، ما عرف به إمامته، وتذكرت به حالته، فقال: ﴿وَإِدْ جَعِلنَا البِيتَ مِثَابِةٌ للنَاسِ فَقَالَ: ﴿ وَإِدْ جَعِلنَا البِيتِ مِثَابِةٌ للنَاسِ أَي: مرجعاً يشوبون إليه، لحصول منافعهم الدينية والدنيوية، يترددون إليه ولا يقضون منه وطراً، ﴿وَهُ جَعَله اللّهِ وَلَا يَعْضُونَ منه وطراً، ﴿وَهُ جَعَله اللّهِ عَلَمُ أَصَدًا مَا تَعْمَلُ الْحَدُ، حَتَى المُعادات كالأشجار.

ولهذا كانوا في الجاهلية \_ على شركهم \_ يحترمونه أشد الاحترام، ويجد أحدهم قاتل أبيه في الحرم فلا يبيجه، فلما جاء الإسلام زاده حرمة وتعظيماً وتشريفاً وتكريماً

واتحدوا من مقام إبراهيم مصلى كيت مل أن يكون المزاد بذلك المقام المعروف الذي قد جعل الآن مقابل باب الكعبة، وأن المراد بهذا ركعتا الطواف، يستحب أن تكونا خلف مقام إبراهيم، وعليه جمهور المسرين، ويحتمل أن يكون القام مفرداً مضافاً، فيعم جميع مقامات إبراهيم في الحج، وهي المشاعر كلها: من الطواف والسعي، والوقوف بعرفة ومزدلفة، ورمي الجمار، والنحر، وغير ذلك من أفعال الحج.

فيكون معنى قوله: ﴿مُصَلَّ ﴾ أي: معبداً، أي: اقتدوا به في شعاتر الحج، ولعل هذا المعنى أولى، لدخول المعنى الأول فيه، واجتمال اللفظ له.

وعهدنا إلى إبراهيم وإسماعيل، أي: أوحينا إليهما، وأمرناهما بتطهير بيت الله من السرك، والكفر والمعاسات

والأقذار، ليكون ﴿للطائفين ﴾ فيه ﴿والعاكفين والركع السبحود﴾ أي: المصلين، قدم الطواف لاختصاصه بالمسجد [الحرام]، تم الاعتكاف لأن من شرطه المسجد مطلقاً، ثم الصلاة مع أنها أفضل، لهذا المعني.

وأضاف الباري البيت إليه لفوائد، منها: أن ذلك يقتضى شدة إهتمام إبراهيم وإسماعيل بتطهيرة، لكونه بيت الله، فيبدلان جهدها، ويستفرغان وسعهما في ذلك.

ومنها: أن الإضافة تقتضى التشريف والإكرام، ففي ضمنها أمر عباده بتعظيمه وتكريمه.

ومنها: أن هذه الإضافة هي السب الجاذب للقلوب إليه.

﴿١٢٦﴾ ﴿ وإذ قال إبراهيم ربِّ اجمل هذا بلدا آمنا وارزق أهله من الثمرات من أمن منهم بالله واليوم الآخر قال ومن كفر فأمتعه قليلا ثم أضطره إلى عذاب النار وبئس المصير ﴾ أي: وإذ دعا إبراهيم لهذا البيت، أن يجعله الله بلداً آمناً، ويرزق أهله من أنواع الشمرات؛ ثم قيد عليه السلام هذا الدعاء للمؤمنين تأدباً مع الله ؛ إذ كان دعاؤه الأول فيه الإطلاق، فجاء الجواب فيه مقيداً بغير الظالم.

فلما دعالهم بالرزق وقيده بالمؤمن، وكان رزق الله شاملاً للمؤمن والكافر والعاصبي والطائع، قال تعالى: ﴿ومن كَفُر﴾ أي: أرزقهم كلهم، مسلمهم وكافرهم، أما المملم فيستعين بالرزق على عبادة الله، ثم ينتقل منه إلى نعيم الجنة، وأما الكافر فيتمتع فيها قىلىلا ﴿ ثُم أَصْطُرِه ﴾ أي: أُلِحَتُ وأخرجه مكرها ﴿ إلى عذاب النار وبئس المصيريك.

﴿١٢٧ \_ ١٢٩﴾ ﴿ وإذ يسرفهم إبراهيم القواعد من البيت وإسماعيل ربنا تقبل منا إنك أنت السميع العليم \* ربنا واجعلنا مسلمين لك ومن ذريتنا أمة مسلمة لك وأرنا مناسكنا وتب علينا إنك أنت التواب

الرحيم \* ربنا وابعث فيهم رسولا منهم يتلو عليهم آياتك ويعلمهم الكتاب والحكمة ويزكيهم إنك أنت العزيز الحكيم أي: واذكر إبراهيم وإسماعيل في حالة رفعهما القواعد من البيت الأساس، واستمرارهما على هذا العمل العظيم، وكيف كانت حالهما من الخوف والرجاء، حتى إنهما مع هذا العمل دعوا الله أن يتقبَّل منهما عَمَلهما، حتى يحصِل (١) فيه النفع العميما ودعوا لأنفسهماء وذريتهما بالإسلام، الذي حقيقته خضوع القلب، وانقياده لربه المتضمن لانقباد الحوارح. ﴿وأرنا مناسكنا﴾ أي: علمناها على وجه الإراءة والمشاهدة، ليكون أبلغ. يحتمل أن يكون المراد بالمناسك: أعمال الحج كلها، كما يدل عليه السياق والمقام، ويحتمل أن يكون المراد ما هو أعم من ذلك وهو الدين كله والعبادات كلهاء كما يدل عليه عموم اللفظ، لأن النستك: التعبد، ولكن غلب على متعبدات الحج تغليباً عرفياً، فيكون حاصل دعائهماً يرجع إلى التوفيق للعلم النافع، والعمل الصالح، ولما كان العبد\_ مهما كان \_ لا بدأن يعتريه التقصير ويجتاج إلى

التواب الرحيم). ﴿ رَبُّنَا وَابِعِثُ فَيَهُم ﴾ أي: في ذريتنا ﴿ رسولاً منهم الكيون أرفع لدرجتهما، ولينقادوا له، وليعرفوه حقيقة المعرفة. ﴿ يتلو عليهم آياتك ﴾ لفظاً وحفظاً وتحفيظاً ، ﴿ويعلمهم الكتاب والحكمة﴾ معنى.

التوبة، قالا: ﴿وثُبْ علينا إنكَ آنت

﴿ ويزكيهم ﴾ بالتربية على الأعمال الصالحة، والتبري من الأعمال الردية التي لا تزكو النفوس (٢) معها ﴿إنَّكُ أنت العزيز ﴾ أي: القاهر لكل شيء، الذي لا يسمننع على قوته شيء ﴿ الحكيم ﴾ الذي يضع الأشياء مواضعها، فبعرتك وحكمتك ابعث فيهم هذا الرسول، فاستجاب الله لهما

\*مَا نَسَخَ مِنْ ءَايَهِ أَوْنُسِهَا نَأْتِ بِحَبْرِ مِنْهِا أَوْمِثْلِهَا ٱلْزَنْعَلَةُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِّ مِنْ عِقْدِرُ ۞ ٱلْزَنْفَ لَمُ أَنَّ اللَّهَ لَهُ مُنْكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ۗ وَمَالَكَ عُمِينَ دُونِ اَشَهِ مِن وَلِيَّ وَلَانصَهِ عِي أَمَ زُيدُونَ أَن نَسَعَلُواْرَسُولُكُرُّ كَمَاسُ إِلَى مُوسَىٰ مِن فَبَلُ وَمَن يَنَبَدَّ لِ ٱلْكُفْرَالْإِيمَٰن ُ فَقَدْ صَلَّ سَوَآءَ ٱلسَّيبِيلِ ۞ وَذَّكَتِيرُ مِنَ ٱهْلِ ٱلْكِتلَبِ لَوْيَسُرُدُّونَكُمْ مِّنْ بَعَدِ إِيمَانِكُمْ رَحَى فَالْإِحَسَدُامِنْ عِندِ أَنْفُسِهِم مِنْ بَعْدِ مِانَّبَيِّنَ لَمُهُ ٱلْحَقُّ فَأَعْفُواْ وَأَصْفَحُوا حَتَّى بَأْفِي ٱللَّهُ بِأَمْرِهِ عَإِنَّ ٱللَّهَ عَلَى كَ لِي شَيْءٍ فَدِيرُ ۞ وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوْهَ وَءَاتُوا ٱلرَّكَوْةٌ وَمَاتُفَدِّمُواْ لِأَنْفُيكُمُ مِنْ خَيْرِ غَيِّـ دُوهُ عِندَ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ مِمَا تَعَـ مَلُونَ بَصِيرٌ @ وَقَالُواْ لَنَ مِيْمُ خُلَ ٱلْجَنَّ لَهُ إِلَّا مَن حَكَانَ هُودًا أَوْنَصَارَتُنَّ إِ يَلْكَ أَمَانِيَهُمُ قُلُ هَاتُواْ بُرْهَا نَكُرْ إِن كُنُنُهُ صَادِقِينَ ﴿ بَلَيْ مَنْ أَسْدَةَ وَجَهَا أُولِلَّهِ وَهُومُتُنْ مِنْ فَلَهُ وَأَجْرُهُ عِدَرَيِهِ، وَلَا خَوْتُ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَخَرَوُن ٥ AND TO VERNE LAND

رحم الله به ذريتهما خاصة، وسائر الخلق عامة، ولهذا قال عليه الصلاة ِ وِ السَّلَامِ : "أَنَا دَعُوهُ أَبِي إِبراهِيمٍ".

ولما عظم الله إبراهيم هذا التعظيم، وأخبر عن صفاته الكاملة، قال تعالى:

﴿ ١٣٠ \_ ١٣٤﴾ ﴿ ومن يرغب عن ملة إبراهيم إلا من سفه نفسه ولقد اصطفيناه في الدنيا وإنه في الآخرة لمن الصالحين \* إذ قال له ربه أسلم قال أسلمت لرب العالمان ﴿ ووصى بِما إبراهيم بنيه ويعقوب يا بني إن الله أصطفى لكم الدين فلا تموتن إلا وأنتم مسلمون ﴿ أم كنتم شهداء إد حضر يعقوب الموت إذ قال لبنيه ما تعبدون من بعدي قالوا نعبد إلهك وإله آبائك إبراهيم وإسماعيل وإسحاق إلها واحدا ونحن له مسلمون \* تلك أمة قد خلت لها ما كسبت ولكم ما كسبتم ولا تسألون عما كانوا بعملون،

أى: ما يرغب ﴿عن ملة إبراهيم﴾ بعدما عرف من فضله ﴿إلا من سفه تفسه ﴾ أي: جهلها وامتهنها ورضي لها بالدون، وباعها بصفقة الغبون، كما أنه لا أرشد وأكمل، ممن رغب في ملة إبراهيم، ثم أخبر عن حالته في الدنيا والآخرة، فقال: ﴿ولِقِدُ اصطفيناه في الدنيا الله أي: احترناه فبعث الله هذا الرسول الكريم، الذي ووفقناه للأعمال، التي صاربها من

الله وَقَالَتِ الْيَهُودُ لَلْسَتِ النَّصَارَىٰ عَلَىٰ شَيْءٍ وَقَالَتِ النَّصَارِيٰ لَيْسَتِ ٱلْبَهُودُ عَلَىٰ شَيْءِ وَهُمْ يَتْلُونَ ٱلْكِئَبُ كُذَّالِكَ قَالَ ٱلَّذِيرَ لَا يَعَلَمُونَ مِثْلَ فَوْلِهِ ۚ فَأَلَّهُ يَعَكُمُ بَيْنَهُ مُ يَوْمَ ٱلْقِينَـمَةِ فِيمَاكَانُواْ فِيهِ يَحْتَلِفُونَ ۞ وَمَنْ أَظُلُومُمَّن مَّنَكَمَ مِنَنْجِدَاللَّهِ أَنْ يُذْكَرَفِهَا أَسْمُهُ، وَسَغَىٰ فِي خَرَاجاً أَوْلَيْهَكَ مَاكَاتَ لَمُدُّلِّنَ بَدَخُلُوهَاۤ إِلَّاخَآ إِفِينَ لَمَّهُ فِٱلدُّنْيَا خِرْيُ وَلَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيرٌ ۞ وَيَعْدِلَأَشْرِقُ وَلَلْغَرِثُ فَأَيْسَمَا تُولُواْ فَشَدَّ وَجْهُ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ وَاسِيعٌ عَلِيمٌ ۞ وَقَالُواْ ٱغَّىٰٓ اللَّهُ ۗ وَلَدًا ۗ سُبَحَانَةً مِلَ لَّهُ مَافِي السَّمَوَاتِ وَالأَقِيلَ كُلُّ لَهُ وَنَدِينُونَ ۞ بَدِيعُ ٱلسَّمَوَنِ وَٱلْأَرْضِّ وَإِذَا قَضَىٓ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ رُحَكُن فَيَكُونُ ۞ وَقَالَ ٱلَّذِينَ لَايَعَ لَمُونَ لَوْلَايُكَلِّمُنَا الْبَهُ أَوْيَأْيِينَا ءَايَّةٌ كَذَٰلِكَ قَالَ ٱلَّذِينَ مِن فَيْلِهِ رَفِيشْلَ فَوْلِهِ مُ تَنْفَهَ فَالُويُهُ مُّ فَدَيَّتَ ٱلْأَيْنَ لِفَوْمِ يُوقِ نُونَ ۞ إِنَّ ٱلْرَسَلَنْكَ وِٱلْحَقِّ بَشِيرًا وَنَكَذِيزاً وَلَانْسُتَلُ عَنَ أَصَابِ ٱلْجَحِيرِ ﴿ } APERIO NEDESER

المصطفين الأخيار .

﴿ وإنه في الآخرة لمن الصالحين ﴾ الذين لهم أعلى الدرجات.

﴿إِذْ قَالَ لَهُ رَبِهُ أَسِلَمَ قَالَ اللهِ المِتَالَا لَرَبِهِ ﴿أُسُلِمَتُ لُرِبِ العَالَمِنَ ﴾ إخلاصاً وتنوحيداً، ومحبة وإنابة، فكان التوحيد لله نعته .

تم ورثه في ذريته ووصاهم به، وجعلها كلمة باقية في عقبه وتوارثت فيهم، حتى وصلت ليعقوب فوصًى بها بنيه، فأنتم. يا بني يعقوب - قلا وصاكم أبوكم بالخصوص، فيجب عليكم كمال الانقياد واتباع خاتم الأنبياء، قال: ﴿يا بني إن الله اصطفى لكم الدين﴾ أي: اختاره وتخيره لكم واتصفوا بشرائعه، واحساناً إليكم، فقوموا به واتصفوا بأخلاقه، وانصبغوا بأخلاقه، حتى تستمروا على ذلك فلا يأتيكم الموت إلا وأنتم عليه، لأن من عاش على شيء بعث عليه،

ولما كان اليهود يرعمون أنهم على ملّة إبراهيم، ومن بعده يعقوب، قال تعالى منكراً عليهم: ﴿أَم كنتم شهداء﴾ أي: حضوراً ﴿إذ حضر يعقوب الموت ﴾ أي: مقدماته وأسبابه، فقال لبنيه على وجه الاحتبار، ولتقرعينه في حياته بامتثالهم ما وصاهم به: ﴿ما

تعبدون من بعدي ﴾ ؟ فأجابوه بما قرت به عينه ، فقالوا: ﴿نعبد إلهك وإله آبائك إبراهيم وإسماعيل وإسحاق إلها واحداً ﴾ فلا نشرك به شيئاً ، ولا نعدل به أحداً ، ﴿ونحن له مسلمون فجمعوا بين التوحيد والعمل

ومسن المعلوم أنهم لم يحضروا يعقوب، لأنهم لم يوجدوا بعد، فإذا لم يحضروا، فقد أخبر الله عنه أنه وصى بنيه بالحنفية لا باليهودية

ثم قال تعالى: ﴿ تلك أمة قلا خلت ﴾ أي: مضت ﴿ لها ما كسبت ولكم ما كسبتم ﴾ أي: كل له عمله، وكل سيجازى بما فعله، لا يؤخذ (١) أحد بلنب أحد، ولا ينفع أحداً إلا إيمانه وتقوآه فاشتغالكم بهم وإدعاؤكم أنكم على ملتهم، والرضا بمجرد القول، أمر فارغ لا حقيقة له، بل الواجب عليكم أن تنظروا حالتكم التي أنم عليها، هل تصلح للنجاة أم لا ؟

(۱۳۵) ﴿ وقالوا كونوا هوداً أو نصارى تهدوا قل بل ملة إبراهيم حنيفاً وما كان من المسركين ﴾ أي: دعا كل من اليهود والنصارى المسلمين إلى الدخول في دينهم، زاعمين أنهم هم المهدون وغيرهم ضال.

قل له (۲) بحيباً جواباً شافياً: ﴿بل﴾ نتَّبعُ ﴿ملة إبراهيم حنيفاً﴾ أي: مقبلاً على الله، معرضاً عما سواه، قائماً بالتوحيد، تاركاً للشرك والتنديد

فهذا الذي في اتباعه الهداية، وفي الإعراض عن ملته الكفر والغواية.

(177) وقولوا آمنا بالله وما أنزل البنا وما أنزل إلى إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط وما أوت موسى وعيسى وما أوق النبيون من ربهم لا نفرق بين أحد منهم ونحن له مسلمون هذه الآية الكريمة قد الشملت على جميع ما يجب الإيمان به.

واعلم أن الإيمان الذي هو تصديق القلب التام هذه الأصول، وإقراره المتضمن لأعمال القلوب والجوارح، وهو هذا الاعتبار يدخل فيه الإسلام،

وتدخل فيه الأعمال الصالحة كلها، فهي من الإيمان وأثر من آثاره، فحيث أطلق الإيمان دخل فيه ما ذكر، وكذلك الإسلام، إذا أطلق دخل فيه الإيمان، فإذا قرن بينهما، كان الإيمان اسماً لما في التقلب من الإقرار والتصديق، والإسلام اسماً للأعمال الظاهرة وكذلك إذا جمع بين الإيمان والأعمال الصالحة. فقوله تعالى: ﴿قُولُوا﴾ أي: بألسنتكم متواطئة عليها قلوبكم، وهذا هو القول التام المرتب عليه الثواب والجزاء، فكما أن النطق باللسان بدون اعتقاد القلب، نفاق وكفرٌ، فالقول الخالي من العمل عمل القِلب عديم التأثير، قليل الفائدة، وإن كان العبد يؤجر عليه، إذا كان خيرا ومعه أصل الإيمان، لكن فرق بين القول المجرد والمقترن به عمل القلب.

وفي قوله: ﴿قولوا﴾ إشارة إلى الإعلان بالمقيدة، والصدع بها والدعوة لها، إذ هي أصل الدين وأساسه.

وفي قوله: ﴿آمنًا ﴾ ونحوه مما فيه صدور الفعل منسوباً إلى جميع الأمة إشارة إلى أنه يجب على الأمة ، الاعتصام بجبل الله جميعاً والحث على الائتلاف، حتى يكون داعيهم واحداً ، وعملهم متحداً ، وفي ضمنه النهي عن الافتراق ، وفيه أن المؤمنين كالجسد المادة

وفي قوله: ﴿قولوا آمنا بالله ﴾ الخ، دلالة على جواز إضافة الإنسان إلى نفسه الإيمان على وجه التقييد، بل على وجوب ذلك، بخلاف قوله: "أنا مؤمن ونحوه، فإنه لا يقال إلا مقرونا بالاستثناء بالمشيئة لما فيه من تزكية النفس، والشهادة على نفسه بالإيمان.

فقوله: ﴿آمنا بالله ﴾ أي: بأنه موجود، واحد أحد، متصف بكل صفة كمال، منزه عن كل نقص وعيب، مستحق لإفراده بالعبادة كلها، وعدم الإشراك به في شيء منها، برجه من الوجوه.

<sup>(</sup>١) في ب: لا يؤاخذ

والسنة لقوله تعالى: ووأنزل الله عليك والسنة لقوله تعالى: ووأنزل الله عليك الكتاب والحكمة فيدخل فيه الإيمان بما تضمنه كتاب الله وسنة رسوله، من وسفات الباري، وصفات رسله، والمعتقبلة، والإيمان بما تضمنه ذلك من الأحكام الشرعية الأمرية، وأحكام المراء وغير ذلك

﴿ وما أنزل إلى إبراهيم ﴾ إلى آخر الآية، فيه الإيمان بجميع الكتب المنزلة على جميع الكتب المنزلة عموماً، وخصوصاً ما نص عليه في الآية لشرفهم، ولإتيانهم بالشرائع الكبار فالواجب في الإيمان بالأنبياء والكتب أن يؤمن بهم على وجه العموم والشمول، ثم ما عرف منهم بالتفصيل، وجب الإيمان به مفصلاً.

وقوله: ﴿لا نقرق بين أحد منهم﴾ أي: بل نؤمن بهم كلهم، هذه خاصية المسلمين التي انفردوا بها عن كل من يدعى أنه على دين.

فاليهود والنصارى والصابئون بما وغيرهم \_ وإن زعموا أنهم يؤمنون بما يؤمنون به من الرسل والكتب \_ فإنهم والكتب، بعضها يؤمنون به، وبعضها يؤمنون به، وبعضها يكمورون به، وينقض تكذيبهم تصديقهم، فإن الرسول الذي زعموا أنهم قد آمنوا به، قد صدق سائر الرسل وخصوصاً محمد وسولهم فيما أخبرهم به، فيكون كفراً برسولهم فيما

وفي قوله: ﴿ وما أوق النبيون من ربهم ﴾ دلالة على أن عطية الدين هي العطية الحقيقية المتصلة بالسعادة الدنيوية والأخروية. لم يأمرنا أن نؤمن بما أوق الأنبياء من الملك والمال ونحو ذلك، بل أمرنا أن نؤمن بما أعطوا من المكتب والشرائع.

وفيه أن الأنبياء مبلِّغون عن الله، ووسائط بين الله وبين خلقه في تبليغ دينه، ليس لهم من الأمر شيء.

وفي قوله: ﴿من ربهم﴾إشارة إلى أنه من كمال ربوبيته لعباده أن ينزل

عليهم الكتب، ويرسل إليهم الرسل، فلا تقتضي ربوبيته تركهم سدى ولا هملاً.

وإذا كان ما أوتي النبيون إنما هو من ربهم، ففيه الفرق بين الأنبياء وبين من يدعي النبوة، وأنه يحصل الفرق بينهم بمجرد معرفة ما يدعون إليه، فالرسل لا يدعون إلا لخير، ولا ينهون إلا عن كل شر، وكل واحد منهم ينصدق الآخر ويشهد له بالحق، من غير تخالف ولا تناقض لكونه من عند ربهم ﴿ولو كان من عند ربهم ﴿ولو اختلافاً كثيراً﴾

وهذا بخلاف من ادعى النبوة، فلا بدأن يتناقضوا في أخبارهم ونواهيهم، كما يعلم ذلك من سبر أحوال الجميع وعرف ما يدعون إليه:

فلما بين تعالى جميع ما يؤمن به ، عموماً وخصوصاً ، وكان القول لا يغني عن العمل ، قال : ﴿وتحن له مسلمون﴾ أي خاضعون لعظمته ، منقادون لعبادته بباطننا وظاهرنا ، خلصون له العبادة بدليل تقديم المعمول ، وهو ﴿له على العامل ، وهو ﴿مسلمون﴾

فقد اشتملت هذه الآية الكريمة \_ على إيجازها واختصارها \_على أنواع التوحيد الثلاثة: توحيد الربوبية، وتوحيد الألوهية، وتوحيد الأسماء والصفات، واشتملت على الإيمان بجميع الرسل وجميع الكتب، وعلى التخصيص الدال على الفضل بعد التعميم، وعلى التصديق بالقلب واللسان والجوارح والإخلاص لله في ذلك، وعلى التقرق بين الرسال الصادقين، ومن ادعى النبوة من الكاذبين، وعلى تعليم الباري عباده كيف يقولون، ورحمته وإحسانه عليهم بالنعم الدينية المتصلة بسعادة الدنيا والاخرة، فسبحان من جعل كتابه تبياناً لكل شيء، وهدي ورحمة لقوم يۇمنون.

﴿١٣٧﴾ ﴿فإن آمنوا بمثل ما آمنتم به فقد اهتدوا وإن تولوا فإنما هم في

شقاق فسيكفيكهم الله وهو السميع العليم الكياب أمن أهل الكتاب «بمثل ما آمنتم به» \_ یا معشر المؤمنين - من جميع الرسل وجميع الكتب، الذين أول من دخل فيهم، وأولى خاتمهم وأفضلهم محمد علج والقرآن، وأسلموا لله وحده، ولم يفرقوا بين أحد من رسل الله ﴿فقد اهتدوا المستقيم، الموصل لجنات النعيم، أي: فلا سبيل لهم إلى الهداية إلا بذا الإيمان، لا كما زعموا بقولهم: «كونوا هوداً أو نصاري تهتدواً» فرعموا أن الهداية خاصة بما كانوا عليه، و«الهدى» هو العلم بالحق والعمل به، وضده الضلال عن العلم والضلال عن العمل بعد العلم، وهو الشقاق الذي كانوا عليه، لما تولوا وأعرضوا، فالمشاق: هو الذي يكون في شق، والله ورسوله في شق، ويلزم من المشاقة المحادة، والعداوة البليغة، التي من لوازمها بذل ما يقدرون عليه من أذية الرسول، فلهذا وعد الله رسوله أن يكفيه إياهم، لأنه السميع لجميع الأصوات باختلاف اللغات على تفنن الحاجات، العليم بما بين أيديهم وما خلفهم، بالعيب والشهادة، بالظواهر والبواطن، فإذا كان كذلك، كفاك الله شرهم.

وقد أنجز الله لرسوله وعده، وسلطه عليهم حتى قتل بعضهم، وسبى بعضهم، وأجلى بعضهم، وشرّدهم كل مشرد.

ففيه معجزة من معجزات القرآن، وهو الإخبار بالشيء قبل وقوعه، فوقع طبق ما أخبر

﴿١٣٨﴾ ﴿صبغة الله ومن أحسن من الله صبغة ونحن له عابدون﴾ أي: الزموا صبغة الله، وهو دينه، وقوموا به قياماً تاماً بجميع أعماله الظاهرة والباطنة، وجميع عقائده في جميع الأوقات، حتى يكون لكم صبغة وصفة من صفاتكم، فإذا كان صفة من صفاتكم، أوجب ذلك لكم الانقياد لأوامره، طوعاً واختياراً وعبة، وصار الدين طبيعة لكم بمنزلة الصبغ التام

للثوب الذي صار له صفة، فحصلت لكم السعادة الدنيوية والأخروية، لحث الدين على مكارم الأخلاق ومحاسن الأعمال ومعالي الأمور، فلهذا قال على سبيل التعجيب المتقرر للعقول الزكية \_: ﴿ومن أحسن من الله صبغة أي: لا أحسن صبغة من صبغة من

وإذا أردت أن تعرف نموذجاً يبين لك الفرق بين صبغة الله وبين غيرها من الصبغ، فقس الشيء بضده، فكيف ترى في عبد آمن بربه إيماناً صحيحاً، أثر معه خضوع القلب وانقياد الجوارح، فلم يزل يتحلى بكل وصف حسن، وفعل جميل، وخلق كامل، ونعت جليل، ويتخلى من كل وصف قبيح، ورذيلة وعيب، فِوَصْفُهِ: الصدق في قوله وفعله، والصبر والحلم، والعفة، والشجاعة، والإحسان القولي والفعلي، وبحبة الله وخشيته، وخوفه ورجاؤه، فحاله الإخلاص للمعبود، والإحسان لعبيده، فقسه بعبد كفر بربه وشرد عنه، وأقبل على غيره من المخلوقين فاتصف بالصفات القبيحة، من الكفر، والشرك، والكذب، والخيانة، والمكر، والخداع، وعدم العقة، والإساءة إلى الخلق في أقواله وأفعاله، فلا إخلاص للمعبود، ولا إحسان إلى عبيده.

فإنه يظهر لك الفرق العظيم بينهما، ويتبين لك أنه لا أحسن صبغة من صبغة الله، وفي ضمنه أنه لا أقبح صبغة ممن انصبغ بغير دينه.

وفي قوله: ﴿ونحن له عابدون﴾ بيان لهذه الصبغة، وهي القيام بهذين الأصلين: الإخلاص والمتابعة، لأن العبادة»: اسم جامع لكل ما يجبه الله ويسرضاه من الأعمال، والأقوال الظاهرة والباطنة، ولا تكون كذلك حتى يشرعها الله على لسان رسوله، والإخلاص: أن يقصد العبد وجه الله وحده في تلك الأعمال، فتقديم المعمول يؤذن بالحصر.

وقال: ﴿ونحن له عابدون﴾ فوصفهم باسم الفاعل الدال على الثبوت والاستقرار ليدل على اتصافهم بذلك وكونه صار صبغة لهم ملازماً.

﴿ ١٣٩﴾ ﴿ قُل أَتِّحاجِونِنا فِي اللهِ وهو ربنا وربكم ولنا أعمالنا ولكم أعمالكم ونحنَّ له مخلصون﴾ المحاجَّة : هي المجادلة بين اثنين فأكثر ، تتعلق في المسائل الخلافية ، حتى يكون كلّ من الخصمين يريد نصرة قوله وإبطال قول خصمه، فكل واحد منهما يجتهد في إقامة الحجة على ذلك، والمطلوب منها أن تكون بالتي هي أحسن، بأقرب طريق يرد الضال إلى الحق، ويقيم الحجة على المعاند، ويوضح الحق ويبين الباطل، فإن حرجت عن هذه الأمور، كانت مماراة ومخاصمة لا خير فيها، وأحدثت من الشر ما أحدثت، فكان أهل الكتاب يزعمون أنهم أولي بالله من السلمين، وهذا مجرد دعوى تفتقر إلى برهان ودليل فإذا كان رب الجميع واحداً، ليس رباً لكم دوننا، وكل منا ومنكم له عمله، فاستوينا نحن وإياكم بذلك، فهذا لا يوجب أن يكون أحد الفريقين أولى بالله من غيره ؛ إلأن التفريق مع الاشتراك في الشيء من غير فرق مؤثرٌ دعوى باطلة، وتفريق بين متماثلين، ومكابرة ظاهرة، وإنما يجصل التفضيل بإخلاص الأعمال الصالحة لله وحده، وهذه الحالة وصف المؤمنين وحدهم، فتعين أنهم أولى بالله من غيرهم؛ لأن الإخلاص هو الطريق إلى الخلاص، فهذا هو المفرق بسين أولياء السرخسن وأولياء الشيطان، بالأوصاف الحقيقية التي يسلمها أهل العقول، ولا ينازع فيها إلا كل مكابر جهول، ففي هذه الآية إرشاد لطيف لطريق المحاجة، وأن الأمور مبنية على الجمع بين المتماثلين، والفرق بين المختلفين.

﴿ ١٤٠﴾ ﴿ أُم تقولون إن إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط كانوا هوداً أو نصارى قل

آلتم أعلم أم الله ومن أظلم بمن كتم شهادة عنده من الله وما الله بفافل عما تعملون وهذه دعوى أخرى منهم، وعاجة في رسل الله، زعموا أنهم أولى بهؤلاء الرسل المذكورين من المسلمين. فرد الله عليهم بقوله: ﴿أَأْتُتُم أَعلم أم الله فالله يقول: ﴿ما كان إبراهيم يهودياً ولا نصرانياً ولكن كان حنيفا مسلماً وما كان من المشركين وهم

يقولون: بل كان يهودياً أو نصرانياً.
فإما أن يكونوا هم الصادقين
العالمين، أو يكون الله تعالى هو
الصادق العالم بذلك، فأحد الأمرين
مبهم، وهو في غاية الوضوح والبيان،
حتى إنه من وضوحه لم يحتج أن يقول
بل الله أعلم وهو أصدق، ونحو
ذلك، لانجلائه لكل أحد، كما إذا
قيل: الليل أنور، أم النهار؟ والنار أحر
أم الماء؟ والشرك أحسن أم التوحيد؟

وهذا يعرفه كل من له أدني عقل، حتى إنهم بأنفسهم يعرفون دلك، ويعرفون أن إبراهيم وغيره من الأنبياء لم يكونوا هوداً ولا نصاري، فكتموا هذا العلم وهذه الشهادة، فلهذا كان ظلمهم أعظم الظلم. ولهذا قال تعالى: ﴿ومن أظلم من كتم شهادة عنده من الله الله فهي شهادة عندهم، مودعة من الله، لا من الخلق، فيقتضى الاهتمام بإقامتها، فكتموها وأظهروا ضدها، جمعوا بين كَتْم الحق وعدم النطق به، وإظهار الباطل والدعوة إليه، أليس هذا أعظم الظلم؟ بلي والله، وسيعاقبهم عليه أشد العقوبة، فلهذا قال: ﴿وما الله بعافل عما تعملون بل قد أحصى أعمالهم وعدُّها وادَّخر لهم جزاءها، فبئس الجزاء جزاؤهم، وبئست النار مثوي للظالمين، وهذه طريقة القرآن في ذكر العلم والقدرة، عقب الآيات المتضمنة للاعمال التي يجازي عليها.

فيفيد ذلك الوعد والوعيد،

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: من صبغه.

والترغيب والترهيب، ويفيد أيضاً ذكر الأسماء الحسنى بعد الأحكام، أن الأمر الديني والجزائي أثر من آثارها، وموجب من موجباتها، وهي مقتضية له.

﴿ ١٤١﴾ ثم قال تعالى: ﴿ تلك أمة قد خلت لها ما كسبت ولكم ما كسبتم ولا تُسألون عما كانوا يعملون ﴾ تقدم تفسيرها، وكرَّرها لقطع التعلق بالمخلوقين، وأن المعول عليه ما اتصف به الإنسان، لا عمل أسلافه وآبائه، فالنفع الحقيقي بالأعمال، لا بالانتساب المجرد للرجال.

(187 - 187) وسيقول السفهاء من الناس ما ولاهم عن قبلتهم التي كانوا عليها قل لله المشرق والمغرب يهذي من يشاء إلى صراط مستقيم وكذلك جعلناكم أمة وسطاً لتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليم شهيداً في قد اشتملت الآية الأولى على: معجزة، وتسلية، وتطمين قلوب المؤمنين، واعتراض، وجوابه من ثلاثة أوجه، وصفة المعترض،

فأخبر تعالى أنه سيعترض السفهاء من الناس وهم الذين لا يعرفون مصالح أنفسهم، بل يضيعونها ويبيعونها بأبخس ثمن، وهم اليهود والسصاري، ومن أشبه هم من المعترضين على أحكام الله وشرائعه، وذلك أن السلمين كبانوا مأمورين باستقبال بيت المقدس مدة مقامهم بمكة، ثم بعد الهجرة إلى المدينة، نحو سنة ونصف ــ لما لله تعالى في ذلك من الحكم التي سيشير إلى بعضها، وكانت حكمته تقتضى أمرهم باستقبال الكعبة، فأخبرهم أنه لا بد أن يقول السفهاء من الناس: ﴿ما ولاهم عن قبلتهم التي كانوا عليها، وهي استقبال بيت المقدس، أي: أيُّ شيء صرفهم عنه؟ وفي ذلك الاعتراض على حكم الله وشرعه وفضله وإحسانه، فسلاهم وأخبر بوقوعه، وأنه إنما يقع ممن اتصف بالسفه قليل العقل والحلم والديانة، فلا تبالواجم، إذ قد علم

مصدر هذا الكلام، فالعاقل لا يبالي باعتراض السفيه، ولا يلقي له ذهنه. ودلّت الآية على أنه لا يعترض على أحكام الله إلا سفيه جاهل معاند، وأما الرشيد المؤمن العاقل، فيتلقى أحكام وبه بالقبول والانقياد والتسليم، كما قال تعالى: ﴿وما كان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمراً أن يكون لا يؤسنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم الآية، ﴿إنما كان قول المؤمنين بينهم الآية، ﴿إنما كان قول المؤمنين أن يقولوا سمعنا وأطعنا ﴿ وقد كان في قوله «السفهاء ﴿ ما يغني عن رد قولهم وعدم المالاة به.

ولكنه تعالى مع هذا لم يترك هذه الشبهة، حتى أزالها وكشفها عما سيعرض لبعض القلوب من الاعتراض، فقال تعالى: ﴿قُلُّ لَهُم محيساً : ﴿لهُ المشرق والمغرب يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم اي: فإذا كان المشرق والمغرب ملكًّا لله، ليس جهة من الجهات خارجة عن ملكه، ومع هذا يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم، ومنه هدايتكم إلى هذه القبلة التي هي من ملة أبيكم إبراهيم، فتلأي: شنيء يتعشرض المعشرض بتوليتكم قبلة داخلة تحت ملك الله، لم تستقبلوا جهة ليست ملكاً له؟ فهذا يوجب التسليم لأمره بمجرد ذلك، فكيف وهو من فضل الله عليكم، وهدايته رإحسانه أن هداكم لذلك، فالمعترض عليكم، معترض على فضل الله حمداً لكم وبغياً.

ولما كان قوله: ﴿ يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم ﴾ والمطلق يحمل على المقيد، فإن الهداية والضلال لهما وقد أخبر في غير موضع من كتابه بأسباب الهداية، التي إذا أتى بها العبد حصل له الهدى، كما قال تعالى: ﴿ يهدى به الله من اتبع رضوانه سبل السلام ﴾ ذكر في هذه الآية السبب المواية هذه الأمة مطلقاً بجميع أنواع الهداية، ومنة الله عليها، فقال:

وكذلك جعلناكم أُمةً وَسَطاً الله أي: عدلاً خياراً، وما عدا الوسط فأطراف داخلة تحت الخطر، فجعل الله هذه الأمة وسطاً في كل أمور الدين، وسطاً في الأنبياء، بين من غلا فيهم كالنصارى، وبين من جفاهم كاليهود، بأن آمنوا بهم كلهم على الوجه اللاثق بذلك، ووسطاً في الشريعة بذلك، ووسطاً في الشريعة ولا تهاون النصارى.

وفي باب البطهارة والمطاعم، لا كاليهود اللين لا تصح لهم صلاة إلا في بيعهم وكنائسهم، ولا يطهرهم الماء من النجاسات، وقد حرمت عليهم طيبات عقوبة لهم، ولا كالنصارى اللين لا ينجسون شيئاً، ولا يحرمون شيئاً، بل أباحوا ما دب ودرج.

بل طهارتهم أكمل طهارة وأتمها، وأباح الله لهم الطيبات من المطاعم والمشارب والملابس والمناكح، وحرم عليهم الخبائث من ذلك، فلهذه الأمة من الدين أكمله، ومن الأخلاق أجلها، ومن الأعمال أفضلها.

ووهبهم الله من العلم والحلم والعدل والإحسان، ما لم يهبه لأمه سواهم، فلذلك كانوا ﴿ أُمَّةُ وَسُطَّأَ ﴾ [كاملين] ليكونوا ﴿شهداء على الناس، بسبب عدالتهم وحكمهم بالقسط، يحكمون على الناس من سائر أهل الأديبان، ولا يحكم عليهم غيرهم، فماشهدت له هذه الأمة بالقبول فهو مقبول، وما شهدت له بالرد فهو مردود، فإن قيل: كيف يقبل حكمهم على غيرهم، والحال أن كل مختصمين غير مقبول قول بعضهم على بعض؟ قيل: إنما لم يقبل قول أحد المتخاصمين لوجود التهمة، فأما إذا انتفت التهمة، وحصلت العدالة التامة كما في هذه الأمة، فإنما القصود الحكم بالعدل والحق، وشرط دلك العلم والعدل، وهما موجودان في هذه الأمة، فقبل قولها.

فإن شكَّ شاكٌ في فضلها، وطلب مزكياً لها فهو أكمل الخلق نبيهم ﷺ، فلهذا قال تعالى: ﴿ويكون الرسول

## عليكم شهيداً﴾

ومن شهادة هذه الأمة على غيرهم أنه إذا كان يوم القيامة وسأل الله المرسلين عن تبليغهم، والأمم المكذبة عن ذلك، وأنكروا أن الأنبياء بلغتهم، استشهدت الأنبياء بهذه الأمة، وزكاها

وفي الآية دليل على أن إجماع هـذه الأمة حجة قاطعة، وأنهم معصومون عن الخطأ، لإطلاق قوله: ﴿وسطا﴾ فلو قدر اتفاقهم على الخطأ لم يكونوا وسطا إلا في بعض الأمور، ولقوله: ﴿ولتكونوا شهداء على الناس﴾ يقتضي أنهم إذا شهدوا على حكم أن الله أحله أو حرمه أو أوجبه، فإنها معصومة في ذلك. وفيها اشتراط العدالة في الحكم والشهادة والفتيا، ونحو ذلك.

﴿ ﴿ ١٤٣ ﴾ يقول تعالى: ﴿ وما جعلنا القبلة التي كنت عليها إلا لنعلم من يتبع الرسول بمن ينقلب على عقبيه وإن كانت لكبيرة إلا على الذين هدى الله وماكان الله ليضيع إيمانكم إن الله بالناس لرؤوف رحيم، يقول تعالى: ﴿وما جعلنا القبلة التي كنتب عليها﴾ وهي استقبال بيت المقدس أولا ﴿إلا لنعلم﴾ أي: علماً يتعلق به الثواب والعقاب، وإلا فهو تعالى عالم بكل الأمور قبل وجودها.

ولكن هذا العلم لا يعلق عليه ثؤاباً ولا عقاباً، لتمام عدله وإقامة الحجة على عباده، بل إذا وجدت أعمالهم ترتب عليها الثواب والعقاب، أي: شرعنا تلك القبلة لنعلم وتمتحن ﴿من يتبع الرسول، ويؤمن به، فيتبعه على كل حال، لأنه عبد مأمور مدير، ولأنه قد أخبرت الكتب المتقدمة أنه يستقبل الكعبة، فالنصف الذي مقصوده الحق، مما يزيده ذلك إيماناً وطاعة

وأما من انقلب على عقبيه، وأعرض عن الحق واتبع هواه، فإنه يزداد كفراً إلى كفره، وحيرةً إلى حيرته، ويدلي بالحجة الباطلة، المبنية على شبهة لا حقيقة لها.

﴿لكبيرة﴾ أي: شاقة ﴿إلا على الذين هدى الله ﴿ فعرفوا بذلك نعمة الله عليهم، وشكروا وأقرُّوا له بالإحسان حيث وجههم إلى هذا البيت العظيم، الذي فضله على سائر الأرض، وجعل قصده ركناً من أركان الإسلام، وهادماً للذنوب والاثام، فلهذا خف عليهم ذلك، وشق على من سواهم.

ثم قال تعالى: ﴿وما كان الله ليضيع **إيمانكم﴾** أي: ما ينبغي له ولا يليق به تعالى، بل هي من المتنعات عليه، فأخبر أنه ممتنع عليه ومستحيل أن يضيع إيمانكم، وفي هذا بشارة عظيمة لن منّ الله عليهم بالإسلام والإيمان، بأن الله سيحفظ عليهم إيمانهم فلا يضيعه، وحفظه نوعان:

حفظ عن الضياع والبطلان بعصمته لهم عن كل مفسد ومزيل له ومنقص من المحن القلقة، والأهواء الصادّة، وحفظ له بتنميته لهم، وتوفيقهم لما يزداد به إيمانهم، ويتم به إيقانهم، فكما ابتدأكم بأن هداكم للإيمان، فسيحفظه لكم، ويتم نعمته بتنميته وتنمية أجره وثوابه، وحفظه من كل مكدر، بل إذا وجدت المحن التي القصود منها تبيين المؤمن الصادق من الكادب، فإنها تمحص المؤمنين وتظهر صدقهم، وكأنَّ في هذا احترازاً عما يقال إن قوله: ﴿وما جعلنا القبلة التي كنت عليها إلا لنعلم من يتبع الرسول من ينقلب على عقبيه ﴾ قد يكون سبباً لترك بعض المؤمنين إيمانهم، فدفع هذا الوهم بقوله: ﴿ وما كان الله ليضيع إيمانكم، بتقديره لهذه الحنة أو غيرها.

ودخل في ذلك من مات من المؤمنين قبل تحويل الكعبة، فإن الله لا يضيع إيمانهم، لكونهم امتثلوا أمر الله وطاعة رسوله في وقتها، وطاعة الله امتثال أمره في كل وقت بحسب ذلك، وفي هذه الآية دليل لمذهب أهل السنة والجماعة أن الإيمان تدخل فيه أعمالَ الجوارح.

وقوله: ﴿إِنَّ اللهِ بِالنَّاسِ لَرَوُوفَ ﴿ وَإِنْ كَانْتَ ﴾ أي: صرفك عنها رحيم ﴾ أي: شديد الرحمة بهم

عظيمها، فمن رأفته ورحمته بهم أن يتم عليهم نعمته التي ابتدأهم بها، وأن ميّز عنهم من دخل في الإيمان بلسانه دون قلبه، وأن امتحنهم امتحاناً زاد به إيمانهم، وارتفعت به درجتهم، وأن وجُّههم إلى أشرف البيوت، وأجلها.

﴿ ١٤٤ ﴾ ﴿ قَدْ نَرَى تَقَلُّبُ وَجَهَكُ في السماء فلنولينك قبلة ترضاها فول وجهك شطر المسجد الحرام وحيث ما كنتم فولوا وجوهكم شطره وإن الذين أوتوا الكتاب ليعلمون أنه الحق من ربهم وما الله بغافل عما يعملون ﴾ يقول الله لنبيه: ﴿قد نرى تقلب وجهك في السماء اي: كثرة تردده في جميم جهاته، شوقاً وانتظاراً لنزول الوحي باستقبال الكعبة، وقال: ﴿وجهك﴾ ولم يقل: «بصرك» لزيادة اهتمامه، ولأن تقليب الوجه مستلزم لتقليب البصر

﴿ فَلُنُولِينَكُ ﴾ أي: نوجهك لولايتنا إياك، ﴿قبلة ترضاها ﴾ أي: تحبها وهي الكعبة، وفي هذا بيان لفضله وشرفه ﷺ، حيث إن الله تعالى يسارع في رضاه، ثم صرح له باستقبالها فقال: ﴿فُولُ وَجَهِكَ شَطِرُ السَّجِدُ الحرام، والوجه: ما أقبل من بدن الإنسان، ﴿وحيثما كنتم﴾ أي: من بر وبحر، شرق وغرب، جنوب وشمال ﴿فُولُوا وَجُوهُكُمْ شَطِّرُهُ ۗ أَيِّ جَهِّتُهُ ـ

ففيها اشتراط استقبال الكعبة للصلوات كلها، فرضها ونفلها، وأنه إن أمكن استقبال عينها، وإلا فيكفى شطرها وجهتها، وأنَّ الالتفات بالبدن مبطل للصلاة، لأن الأمر بالشيء نهي عن ضده، ولما ذكر تعالى فيما تقدم المعترضين على ذلك من أمل الكتاب وغيرهم، وذكر حوامهم، ذكر هنا أن أهل الكتاب والعلم منهم يعلمون أنك في ذلك على حق وأمر ، لما يحدونه في كتبهم، فيعترضون عناداً وبغياً، فإذا كانوا يعلمون بخطئهم فلا تبالوا بذلك، فإنَّ الإنسان إنما يعمه اعتراض من اعترض عليه، إذا كنان الأمر مشتبها، وكان مكنا أن يكون معه صواب.

فأما إذا تيقن أن الصواب والحق مع

المعترض عليه، وأن المعترض معاند،

عارف ببطلان قوله، فإنه لا محل

للمبالاة، بل ينتظر بالمعترض العقوبة

الدنيوية والأخروية، فلهذا قال تعالى:

﴿وما الله بغافل عما يعملون بل

يحفظ عليهم أعمالهم، ويجازيهم

عليها، وفيها وعيد للمعترضين،

﴿ ١٤٥﴾ ﴿ ولئن أتيت الذين أوتوا

الكتاب بكل آية ما تبعوا قبلتك وما أنت

بتابع قبلتهم وما بعضهم بتابع قبلة

بعض ولئن اتبعت أهواءهم من بعد ما

جاءك من العلم إنك إذاً لمن الظالمين،

كان النبي على من كمال حرصه على

هداية الخلق يبذل لهم غاية ما يقدر

عليه من النصيحة، ويتلطف بهدايتهم،

ويحزن إذا لم ينقادوا لأمر الله، فكان

من الكفار من تمرد عن أمر الله

وإستكبر على رسل الله، وترك الهدى

عمدا وعدوانا، فمنهم: اليهود

والنصاري، أهل الكتاب الأول، الذين

كفروا بمحمد على عن يقين لا عن

جهل، فلهذا أخبره الله تعالى أنك لو

﴿أُنْيِتُ الذينِ أُونُوا الكِتابِ بِكُلِّ آيةً﴾

أي: بكل برهان ودليل يوضح قولكٍ،

ويبين ما تدعو إله، ﴿ما تبعوا قبلتك﴾

أي: ما تبعوك، لأن اتباع القبلة دليل

على اتباعه، ولأن السبب هو شأن

القبلة، وإنما كان الأمر كذلك لأنهم

معاندون، عرفوا الحق وتركوه،

فالايات إنما تفيد وينتفع بها من يتطلب

الحق وهو مشتبه عليه، فتوضح له

الأيات البينات، وأما من جزم بعدم

وأيضا فإن اختلافهم فيما بينهم

حاصل، وبعضهم غير تابع قبلة

بعض، فليس بغريب منهم مع ذلك أن

لا يتبعوا قبلتك يا محمد، وهم الأعداء حقيقة الحسدة، وقوله: ﴿وَمَا أَنْتُ

بتابع قبلتهم اللغ من قوله:

"ولا تتبع" لأن ذلك يتضمن أنه على

اتصف بمخالفتهم، فلا يمكن وقوع

اتباع الحق فلا حيلة فيه.

وتسلية للمؤمنين.

لم يلزم الإتيان بأجوبة الشبه الواردة عليه، لأنه لا حذلها، ولأنه يعلم بطلانها، للعلم بأن كل ما نافي الحق الواضح فهو باطل، فيكون حل الشبه من باب التبرع.

«أهِواءهم» ولم يقل «دينهم» لأن ما هم عليه مجرد أهوية <sup>(١)</sup> نفس، حتى هم في قلومهم يعلمون أنه ليس بدين، ومن ترك الدين اتبع الهوى ولا محالة، قال تعالى: ﴿أَفْرَأَيتُ مِنَ اتَّخَذَ إِلَهُهُ هُواهُ﴾. ومن بعد ما جاءك من العلم المنك بأنك على الحق، وهم على الباطل، ﴿إِنْكُ ظلم أعظم من ظلم من علم الحق والباطل، فآثر الباطل على الحق، وهذا وإن كان الخطاب له ﷺ ، فإن أمته داخلة في ذلك، وأيضاً فإذا كان هو ﷺ لو فعل ذلك \_وحاشاه \_

﴿الذين آتيناهم الكتاب يعرفونه كما يعرفون أبناءهم وإن فريقا منهم ليكتمون الحق وهم يعلمون ١٠١٠ الحق من ربك فلا تكونن من المترين ﴾ يخبر تعالى أن أهل الكتاب قد تقرر

ذلك منه، ولم يقل: «ولو أتوا بكل آية» لأنهم لا دليل لهم على قولهم . وكذلك إذا تبين الحق بأدلته اليقينية،

﴿ وَلَئِن البَعْتِ أَهُواءُهُم ﴾ إنما قال:

إذا الله أي: إن اتبعتهم، فهذا احتراز لئلا تنفصل هذه الجملة عما قبلها، ولو في الأفهام، ﴿ لَمْ الطَّالَمِنُ ﴾ أي: داخلَ فيهم، ومندرج في جملتهم، وأي: صارظالاً مع علو مرتبته، وكثرة حسناته (۲۲) فغيره من باب أولى وأحرى .

﴿187 ـ 187﴾ ثم قال تعالى:

عندهم وعرفوا أن محمداً رسول الله، وأن ما جاء به حق وصدق، وتيقنوا ذلك كما تيقنوا أبناءهم بحيث لا يشتبهون عليهم بغيرهم، فمعرفتهم بمحمد ﷺ ، وصلت إلى حدُّ لا يشكون فيه ولا يمترون، لكن فريقاً منهم - وهم أكثرهم - الذين كفروا به، كتموا هذه الشهادة مع تيقنها، وهم يعلمون ﴿ومن أظلم ممن

وَلَن رَّضَىٰ عَنَكَ ٱلْمِهُودُ وَلَا ٱلنَّصَرَىٰ حَنَّى نَبَعَ مِلْنَهُمُ قُلُ إِذَ هُدَى اللّهِ هُوَالْهُدُيُّ وَلَين البَّعْتَ أَهْوَآءَهُمْ بَعَدَالَّذِي جَاءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ مَالُكَ مِنَ ٱلْمَاءِينِ وَلِي وَلَانْقِيدٍ ۞ ٱلَّذِينَ ءَانَيْنَهُمُ ٱلْكِئْلَبَ يَتْلُونَدُرْحَقَّ بِلاَوَيْهِۦۗ أَوْلَيْكَ يُؤْمِنُونَ بِدِّء وَمَن يَكْفُرُ بِهِ؞ ا تَأْوَلَتِكَ هُرُ ٱلْخَيْرُونَ ۞ بَنَنِي إِسْرَةٍ بِلَ اذْكُرُ وأَنِعْ سَيَّ آلِّي ٱنَعَنتُ عَلَيْكُرُ وَأَنِي فَضَّلْتُكُرَّ عَلَى ٱلْعَكْمِينَ ۞ وَٱنَّـَقُواْ يَوْمَا لَّاجَرِي نَفَشُّعَن نَفْسِ شَيْعًا وَلَا يُقْبَلُ بِهَاعَذَلُّ وَلَا نَنْفَعُهُمَا شَعَعَةٌ وَلَاهُمْ يُصَرُونَ ۞ \* وَإِذِ أَبْنَانَ إِرَّاهِ عَرَبَهُ بِكَلِيكَ فَأَتَمَهُنَّ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامَّا قَالَ وَمِن دُرِّيتَ فِي قَالَ لَابَنَالُ عَهْدِي ٱلظَّالِمِينَ ۞ وَإِذْ جَعَلْنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةُ لِلنَّاسِ وَأَمْنَا وَٱنَّيِّذُ وَأَمِن مَّفَادِ إِرْهِيتَ مَصَلَى وَعَهِدَ مَا ٓ إِلَّى إِبْرَاهِتُ مَ وَابِهُ عِيلَ أَنْطِهُ رَا يَتَنِي لِلطَّ إِمِينَ وَٱلْمُكِيفِينَ وَٱلْرُكُمُ ٱلسُّعُودِ ٥ وَإِذْ قَالَ إِنْ هِيمُ رَبِّ اجْعَلْ هَاذَا بَلَدًا ءَامِنَا وَأَرْزُقْ أَهْلَهُ مِنَ ٱلنَّتُرَبِ مَنْ عَامَنَ مِنْهُ مِ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِيرِ قَالَ وَمَنْ كُفَرَّ المَامَيَّعُهُ وَلِيلًا ثُمَّ أَضْطَرُهُ وَإِلَى عَذَابِ النَّارِّ وَيِشْ لَلْمِيدِ ۞

كتم شهادة عنده من الله ﴾ وفي ضمن ذلك تسلية للرسول والمؤمنين، وتحذير لهم من شرهم وشبههم، وفريق منهم لم يكتموا الحق وهم يعلمون، فمنهم من أمن [به] ومنهم من كفر [به] جهلاً، فالعالم عليه إظهار الحق وتبيينه وتزيينه، بكل ما يقدر عليه من عبارة وبرهان ومثال، وغير ذلك، وإبطال الباطل وتمييزه عن الحق، وتشيينه وتقبيحه للنفوس، بكل طريق مؤد لذلك، فهؤلاء الكاتمون عكسوا الأمر، فانعكست أجوالهم.

﴿ الْحُقُّ مِن رَبِكُ ﴾ أي: هـ ذا الحق الذي هو أحق أن يسبمي حقاً من كل شيء، لما اشتمل عليه من المطالب العالية والأوامر الحسنة، وتركية النفوس وحثها غلى تحصيل مصالحها ودفع مفاسدها، لصدوره من ربك، الذي من جملة تربيته لك أن أنزل عليك هذا القرآن الذي فيه تربية العقول والنفوس، وجميع المصالح.

﴿فُلِّا تَكُونُن مِنَ الْمُتَّرِينَ﴾ أي: فلا محصل لك أدنى شك وريبة فيه، بل تفكّر فيه وتأمَّل حتى تصل بذلك إلى اليقين، لأن التفكر فيه لا محالة دافع للشك، موصل لليقين.

﴿١٤٨﴾ ﴿ولِكلُّ وجهة هو موليها فاستبقوا الخيرات أين ما تكونوا يأت

<sup>(</sup>١) في ب: أهواء.

وَاذِيَعُ إِنَّكُ النَّعِلَمُ الْفَرِيَا الْبَيْدِ وَاسْفَيِهُ وَرَبَّا تَعَبَّلُ النَّهِ الْفَالَ الْمَسْلِمُ الْفَرْيَا الْفَالَ الْمَسْلِمُ الْفَرْيَا الْفَالَ الْمَسْلِمُ الْفَالِمُ اللَّهِ وَمِنْ وَيَنَا وَالْمَعْلَىٰ اللَّهِ اللَّهُ الْمُنْالِمُ اللَّهُ الْمُنْالِمُ اللَّهُ الْمُنْالِمُ اللَّهُ الْمُنْالِمُ اللَّهُ الْمُنْالِمُ اللَّهُ الْمُنْالِمُ الْمُنْالِمُ اللَّهُ الْمُنْالِمُ اللَّهُ الْمُنْالِمُ اللَّهُ الْمُنْالِمُ اللَّهُ الْمُنْالِمُ اللَّهُ الْمُنْالِمُ اللَّهُ الْمُنْالِمُ الْمُنْالِمُ الْمُنْالِمُ اللَّهُ الْمُنْالِمُ اللَّه

TOWNSON VERNEUR

بكم الله جيعاً إن الله على كل شيء قدير أي كل أهل دين وملة له وجهة يتوجه إليها في عبادته، وليس الشأن في استقبال القبلة، فإنه من والأحوال، ويدخلها النسخ والنقل من جهة إلى جهة، ولكن الشأن كل الشأن في امتثال طاعة الله والتقرب إليه، وطلب الزلفي عنده، فهذا هو عنوان السعادة ومنشور الولاية، وهو الذي والمنارة الدنيا والآخرة، كما أنها إذا تصف به النفوس، حصلت لها اتصفت به فهي الرابحة على الحقيقة، وهذا أمر متفق عليه في جميع الشرائع، وهو الذي خلق الله له الخلق وأمرهم

والأمر بالاستباق إلى الخيرات قدر زائد على الأمر بفعل الخيرات، فإن الاستباق إليها يتضمن فعلها وتكميلها، وإيقاعها على أكمل الأحوال، والمبادرة إليها، ومن سبق في الدنيا إلى الخيرات، فهو السابق في الأخرة إلى الجنات، فالسابقون أعلى الخلق دوجة، والخيرات تشمل جميع الفرائض والنوافل، من صلاة وصيام وزكوات () وحج وعمرة وجهاد، ونفع متعد وقاصر.

ولما كان أقوى ما يحث النفوس على

السارعة إلى الخير وينشطها، ما رتب الله عليها من الشواب، قال: ﴿ أَيْنِمَا تَكُونُوا يَأْتُ بِكُمُ اللهُ جَمِيعاً إِنَّ اللهُ عَلَى كُلُ شِيء قدير﴾ فيجمعكم ليوم القيامة بقدرته، فيجازي كل عامل بعمله ﴿ ليجزي الذين أساؤوا بما عملوا، ويجزي الذين أحسنوا بالحسني ﴾ .

ويستدل بهذه الآية الشريفة على الإتيان بكل فضيلة يتصف بها العمل، كالصلاة في أول وقتها، والمبادرة إلى إسراء الذمة من الصيام والحج، والعمرة، وإخراج الزكاة، والإتيان بسنن العبادات وآدابها، فلله ما أجعها وأنفعها من آية!!

﴿ ١٤٩ - ١٥٠ ﴿ ومن حيث خرجت فول وجهك شطر السجد الحرام وإنه للحقّ من ربك وما الله يغافل عما تعملون ﴿ ومن حيث خرجت فول وجهك شطر المسجد الحرام وحيث ما كنتم فولوا وجوهكم شطره لئلا يكون للناس عليكم حجة إلا الذين ظلموا منهم فلا تخشوهم واخشون ولأتم نعمتي عليكم ولعلكم تهتدون أي ﴿ ومن حيث خرجت ﴾ في أسفارك وغيرها، وهذا للعموم ﴿ فول وجهك شطر المسجد الحرام ﴾ أي:

تم خاطب الأمة عموماً، فقال: ﴿وحيثما كتم فولوا وجوهكم شطره ﴾
وقال: ﴿وإنه للحق من ربك ﴾ أكده
ب "إن واللام، لئلا يقع لأحد فيه أدلى
شبهة، ولئلا يظن أنه على سبيل التشهي
لا الامتثال.

وما الله بغافل عما تعملون بل هو مطلع عليكم في جميع أحوالكم، فتأدبوا معه، وراقبوه بامتثال أوامره، واجتناب نواهيه، فإن أعمالكم غير مغفول عنها، بل مجازون عليها أتم الجزاء، إن خيراً فخير وإن شراً فشر.

وقال هنا: ﴿لئلا يُكون للناس عليكم حجة ﴾ أي: شرعنا لكم استقبال الكعبة المشرفة، لينقطع عنكم

احتجاج الناس من أهل الكتاب والمشركين، فإنه لو بقي مستقبلاً بيت المقدس لتوجهت عليه الحجة، فإن أهل الكتاب يجدون في كتابهم أن قبلته المستقرة هي الكعبة البيت الحرام، والمشركون يرون أن من مفاخرهم هذا البيت العظيم وأنه من ملة إبراهيم وأنه نحوه حججهم، وقالوا: كيف يدعي أنه على ملة إبراهيم، وهو من ذريته، وقد ترك استقبال قبلته؟

فياستقبال الكعبة (٢) قامت الحجة على أهل الكتاب والمشركين، وانقطعت حججهم عليه

إلا من ظلم منهم، أي: من احتج منهم بحجة هو ظالم فيها، وليس لها مستند إلا اتباع الهوى والظلم، فهذا لا سبيل إلى إقناعه والاحتجاج عليه، وكذلك لا معنى لجعل الشبهة التي يوردونها على سبيل الاحتجاج محلا يؤبه لها، ولا يلقى لها بال، فلهذا قال تعالى: ﴿فلا تخشوهم ﴾ لأن حجتهم باطلة، والباطل كاسمه مخذول، مخذول صاحبه، وهذا بخلاف صاحب الحق، فإن للحق صولة وعزا، يوجب خشية من هو معه، وأمر تعالى بخشيته التي هي أصل (٢) كل خير، فمن لم يخش الله لم يُنكف عن معصيته، ولم يمتثل أمره. وكان صرف المسلمين إلى الكعبة مما حصلت فيها فتنة كبيرة، أشاعها أهل الكتاب والمنافقون والمشركون، وأكثروا فيها من الكلام والشبه، فلهذا بسطها الله تعالى وبينها أكمل بيان، وأكدها بأنواع من التأكيدات التي تضمنتها هذه الآيات.

منها: الأمر بها ثلاث مرات مع كفاية الم الواحدة، ومنها: أن المعهود، أن الأمر إما أن يكون للرسول، فتدخل فيه الأمة تبعاً، أو للأمة عموماً، وفي هذه الآية أمر فيها الرسول بالخصوص في قوله: ﴿فُولُ وَجِهِكُ وَالْأُمةُ عَمْوماً فِي قولُهُ: ﴿فُولُ وَجِهِكُ وَالْأُمةُ عَمْوماً فِي قولُهُ: ﴿فُولُ وَجِهِكُ وَالْأُمةُ عَمْوماً فِي قولُهُ: ﴿فُولُ وَجُوهُكُم

<sup>(</sup>١) في ب: وزكاة.

ومنها: أنه رد فيه جميع الاحتجاجات الباطلة التي أوردها أهل العناد، وأبطلها شبهة شبهة كما تقدم توضيحها، ومنها: أنه قطع الأطماع من اتباع الرسول قبلة أهل الكتاب، ومنها قوله: ﴿وإنه للحق من ربك ومجرد إخبار الصادق العظيم كاف شاف، ولكن مع هذا قال: ﴿وإنه للحق من ربك المحتى من ربك المحتى من ربك

ومنها: أنه أخبر \_ وهو العالم بالخفيات \_ أن أهل الكتاب متقرر عندهم صحة هذا الأمر، ولكنهم يكتمون هذه الشهادة مع العلم.

ولما كان توليته لنا إلى استقبال القبلة نعمة عظيمة، وكان لطفه بهذه الأمة ورحمته لم يزل يتزايد، وكلما شرع لهم شريعة فهي نعمة عظيمة، قال: ﴿ولاتم نعمتي عليكم﴾

فأصل النعمة الهداية لدينه، بإرسال رسوله وإنزال كتابه، ثم بعد ذلك، النعم المتممات لهذا الأصل، لا تعد كثرة ولا تحصر، منذ بعث الله رسوله أعطاه الله من الدنيا، وقد أعطاه الله من الأحوال والنعم، وأعطى أمته، ما أتم به نعمته عليه وعليهم، وأنزل الله عليه: ﴿اليوم أكملت لكم دينكم، وأقمت عليكم نعمتي، ورضيت لكم الإسلام ديناً».

فلله الحمد على فضله ، الذي لا نبلغ له عداً، فضلاً عن القيام بشكره، ﴿ولعلكم تهتدون﴾ أي: تعلمون الحق وتعملون به، فالله تبارك وتعالى ـ من رحمته ـ بالعباد، قد يسر لهم أسباب الهداية غاية التيسير، ونبههم على سلوك طرقها، وبينها لهم أتم تبيين حتى إن من جملة ذلك أنه يقيض للحق المعاندين له فيجادلون فيه، فيتضح بذلك الحق، وتظهر آياته وأعلامه، ويتضح بطلان الباطل، وأنه لا حقيقة له، ولولا قيامه في مقابلة الحق، لربما لم يتبين حاله لأكثر الخلق، وبضدها تتبين الأشياء، فلولا الليل ما عرف فضل النهار، ولولا القبيح ما عرف فضل الحسن، ولولا الظلمةِ ما عرف منفعة النور، ولولا الباطل ما

اتضح الحق اتضاحاً ظاهراً، فلله الحمد على ذلك.

(101\_10% (كما أرسلنا فيكم رسولاً منكم يتلو عليكم آياتنا ويخلم رسولاً منكم يتلو عليكم آياتنا ويعلمكم مالم تكونوا تعلمون المناذكروني أذكركم والسكروالي عليكم باستقبال الكعبة وإتمامها بالشرائع والنعم المتممة، ليس ذلك ببدع من إحساننا، ولا بأوله، بل أنعمنا عليكم بأصول النعم ومتمماتها، فأبلغها إرسالنا إليكم هذا الرسول الكريم منكم، تعرفون نسبه وصدقه وأمانته وكماله ونصحه.

﴿ يتلوعليكم آياتنا ﴾ وهذا يعم الآيات القرآنية وغيرها، فهو يتلو عليكم الآيات المبينة للحق من الباطل، والهدى من الضلال، التي دلتكم أو لا على توحيد الله وكماله، ثم على صدق رسوله ووجوب الإيمان به، ثم على جميع ما أخبر به من المعاد والغيوب، حتى حصل لكم الهداية التامة والعلم القيني.

ويزكيكم أي: يطهر أخلاقكم ونفوسكم، بتربيتها على الأخلاق الجميلة، وتنزيهها عن الأخلاق الرذيلة، وذلك كتزكيتهم من الشرك إلى التوحيد، ومن الرياء إلى الإخلاص، ومن الكذب إلى الصدق، ومن الخيانة ومن الكبر إلى التواضع، ومن سوء الخلق إلى حسن الخلق، ومن التجاعض والتهاجر والتقاطع إلى التحاب والتواصل والتوادد، وغير ذلك من أنواع التزكية.

﴿ويعلمكم الكتاب﴾ أي: القرآن، ألفاظه ومعانيه، ﴿والحكمة ﴾ قيل: هي السنة، وقيل: الحكمة: معرفة أسرار الشريعة والفقه فيها، وتنزيل الأمور منازلها.

فيكون \_على هذا \_ تعليم السنة داخلاً في تعليم الكتاب، لأن السنة تبين القرآن وتفسره، وتعبر عنه، ﴿ويعلمكم ما لم تكونوا تعلمون﴾ لأنهم كانوا قبل بعثته في ضلال مبين،

لا علم ولا عمل، فكل علم أو عمل نالته هذه الأمة فعلى يده وسببه كان، فهذه النعم هي أصول النعم على الإطلاق، ولهي أكبر نعم ينعم بها على عباده، فوظيفتهم شكر الله عليها والقيام بها، فلهذا قال تعالى: وفواخكروني أذكر كم فأمر تعالى بذكره، ووعد عليه أفضل جزاء، وهو ذكره لن ذكره، كما قال تعالى على لسان رسوله: "من ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي، ومن ذكرني في ملأ ذكرته في ملا خير منهم".

وذِكْر الله تعالى أفضله ما تواطأ عليه القلب واللسان، وهو الذكر الذي يثمر معرفة الله ومحبته وكثرة ثوابه، والذكر هو رأس الشكر، فلهذا أمريه خصوصاً، ثم من بعده أمر بالشكر عموماً، فقال: ﴿واشكروالي﴾ أي: على ما أنعمت عليكم بهذه النعم، ودفعت عنكم صنوف النقم، والشكر يكون بالقلب إقراراً بالنعم واعترافاً، وباللسان ذكراً وثناء، وبالجوارح طاعة لله وانقياداً لأمره واجتناباً لنهيه، فالشكر فيه بقاء النعمة الوجودة، وزيادة في النعم المفقودة، قال تعالى: ﴿لئن شكرتم لأزيدنكم﴾ وفي الإتيان بالأمر بالشكر، بعد النعم الدينية، من العلم وتزكية الأخلاق والتوفيق للإعمال، بيان أنها أكبر النعم، بل هي النعم الحقيقية التي تدوم إذا زال غيرها، وأنه ينبغي لمن وفقوا لعلم أو عمل، أن يشكروا الله على ذلك، ليزيدهم من قضله، وليندفع عنهم الإعجاب، فيشتغلوا بالشكر.

ولما كان الشكر ضده الكفر، نهى عن ضده، فقال: ﴿ولا تكفرون﴾ المراد بالكفر هاهنا ما يقابل الشكر، فهو كفر النعم وجحدها وعدم القيام بها، ويحتمل أن يكون العنى عاماً، فيكون الكفر أنواعاً كثيرة، أعظمه الكفر بالله، ثم أنواع المعاصي على اختلاف أنواعها وأجناسها من الشرك فما دونه.

﴿١٥٣﴾ ﴿يا أيها الذَّين آمسنوا استعينوا بالصبر والصلاة إن الله مع

الصابرين، أمر الله تعالى المؤمنين بالاستعانة على أمورهم الدينية والدنيوية **﴿بالصبر والصلاة**﴾ فالصبر هو: حبس النفس وكفها على ما تكره، فهو ثلاثة أقسام: صبرها على طاعة الله حتى تؤديها، وعن معصية الله حتى تستركمها، وعلى أقدار الله المؤلمة فلا تتسخطها، فالصبر هو المعونة العظيمة على كل أمر، فلا سبيل لغير الصابر أن يدرك مطلوبه، خصوصاً الطاعات الشاقة المستمرة، فإنها مفتقرة أشد الافتقار إلى تحمل الصبر، وتجرع المرارة الشاقة؛ فإذا لازم صاحبها الصبر فاز بالنجاح، وإن رده المكروه والمشقة عن الصبر والملازمة عليها، لم يدرك شيئاً وحصل على الحرمان، وكذلك المعصية التي تشتد دواعي النفس ونوازعها إليها وهي في تحل قدرة العبد، فهذه لا يمكن تركها إلا بصبر عظيم وكف لدواعي قلبه ونوازعها لله تعالى، واستعانة بالله على العصمة منها، فإنها من الفتن الكبار. وكذلك البلاء الشاق خصوصاً إن استمر، فهذا تضعف معه القوى النفسانية والجسدية، ويوجد مقتضاها وهو التسخط، إن لم يقاومها صاحبها بالصبر لله والتوكل عليه، واللجأ إليه والافتقار على الدوام.

فعلمت أن الصبر محتاج إليه العبد، بل مضطر في كل حالة من أحواله، فلهذا أمر الله تعالى به، وأخبر أنه ﴿مع الصابرين﴾ أي: مع من كان الصبر وتوفيقة وتسديده، فهانت عليهم بذلك المشاق والمكاره، وسهل عليهم بذلك عظيم، وزالت عنهم كل صعوبة، وهذه ممية خاصة تقتضي محبته ومعونته ونصره وقربه، وهذه [منقبة عظيمة](١) فضيلة إلا أنهم فازوا بهذه المعية من الله لكفى بها فضلاً وشرفاً، وأما المعية العامة فهى معية العلم والقدرة، كما

في قوله تعالى: ﴿وهو معكم أينما كنتم﴾ وهذه عامة للخلق.

وأمر تعالى بالاستعانة بالصلاة لأن الصلاة هي عماد الدين ونور المؤمنين، وهي الصلة بين العبد وبين ربه، فإذا كانت صلاة العبد صلاة كاملة، مجتمعاً فيها ما يلزم فيها وما يسن، وحصل فيها حضور القلب الذي هو لبها، فصار العبدإذا دخل فيها استشعر دخوله على ربه، ووقوفه بين يديه موقف العبد الخادم المتأدب، مستحضراً لكل ما يقوله وما يفعله، مستغرقاً بمناجاة ربه ودعائه لا جرم أن هذه الصلاة، من أكبر المعونة على جميع الأمور، فإن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر، ولأن هذا الحضور الذي يكون في الصلاة، يوجب للعبد في قلبه وصفاً، وداعياً يدعوه إلى امتثال أوامر ربه واجتناب نواهيه، هذه هي الصلاة التي أمر الله أن نستعين بها على کل شيء .

﴿ ١٠٤﴾ ﴿ ولا تقولوا لمن يقتل في سبيل الله أموات بل أحياء ولكن لا تشعرون﴾ لما ذكر تبارك وتعالى، الأمر بالاستعانة بالصبر على جميع بالصبر عليه، وهو الجهاد في سبيله، بالصبر عليه، وهو الجهاد في سبيله، وهو أفضل الطاعات البدنية وأشقها على النفوس لمشقته في نفسه، ولكونه مؤدياً للقتل وعدم الحياة، التي إنما يرغب الراغبون في هذه الدنيا لحصول الحياة ولوازمها، فكل ما يتصرفون به فإنه سعى لها، ودفع لما يضادها.

ومن المعلوم أن المحبوب لا يتركه المعاقل إلا لمحبوب أعلى منه وأعظم، فأخبر تعالى: أن من قتل في سبيله، بأن قاتل في سبيل الله لتكون كلمة الله هي العليا، ودينه الظاهر، لا لغير ذلك من الأغراض، فإنه لم تفته الحياة المحبوبة، بل حصل له حياة أعظم وأكمل مما تظنون وتحسبون.

فالشهداء ﴿أحياء عندربم

يرزقون \* فرحين بما آتاهم الله من فضله ويستبشرون بالذين لم يلحقوا بهم من خلفهم ألا خوف عليهم ولا هم يجزنون \* يستبشرون بنعمة من الله وفضل وأن الله لا يضيع أجر المؤمنين .

فهل أعظم من هذه الحياة المتضمنة للقرب من الله تعالى، وتمتعهم برزقه البدن من المأكولات والمشروبات اللذيذة، والرزق الروحي، وهو الفرح والاستبشار (٣)، وزوال كل خوف وحزن، وهذه حياة برزخية أكمل من الحياة الدنيا، بل قد أخبر النبي ﷺ أن أرواح الشهداء في أجواف طيور(2) خضر ترد أنهار الحنة، وتأكل من ثمارها، وتأوى إلى قناديل معلقة بالعرش أوفي هذه الآية أعظم حث على الجهاد في سبيل الله وملازمة الصبر عليه، فلو شعر العباد بما للمقتولين في سبيل الله من الثواب لم يتخلف عنه أحد، ولكن عدم العلم اليقيني التام هو الذي فتر العزائم، وزاد نوم النائم، وأفات الأجور العظيمة والغنائم، لم لا يكون كذلك والله تعالى قد: ﴿استرى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة يقاتلون في سبيل الله فيقتلون ويقتلون،

فوالله لو كان للإنسان ألف نفس تذهب نفساً فنفساً في سبيل الله، لم يكن عظيماً في جانب هذا الأجر العظيم، ولهذا لا يتمنى الشهداء بعدما عاينوا من ثواب الله وحسن جزائه إلا أن يردوا إلى الدنيا حتى يقتلوا في سبيله مرة بعدمرة.

وفي الآية دليل على نعيم البرزخ وعذابه، كما تكاثرت بمذلك النصوص.

﴿ ١٥٥ ـ ١٥٥ ﴾ ﴿ ولنبلوتُكم بشيء من الخوف والجوع ونقص من الأموال والأنفس والشمرات وبشر الصابرين \* الذين إذا أصابتهم مصيبة قالوا إنا شه وإنا إليه راجعون \* أولئك

<sup>(</sup>٣) في ب: وهو الاستبشار.

<sup>(</sup>٤) في ب: طير.

<sup>(</sup>۱) زیادة من هامش: ب.

<sup>(</sup>٢) في ب: الأحوال.

عليهم صلوات من ربهم ورحمة وأولئك هم المهتدون﴾ أخبر تعالى أنه لا بد أن يبتلي عباده بالمحن، ليتبين الصادق من الكاذب، والجازع من الصابر، وهذه سنته تعالى في عباده؛ لأن السراء لو استمرت لأهل الإيمان ولم يحصل معها محنة لحصل الاختلاط الذي هو فساد، وحكمة الله تقتضي تمييز أهل الخير من أهل الشر . هذه فائدة المحن، لا إزالة ما مع المؤمنين من الإيمان، ولا ردهم عن دينهم، فما كان الله ليضيع إيمان المؤمنين، فأخبر في هذه الآية أنه سيبتلي عباده ﴿ بشيء من الخوف ﴾ من الأعداء **﴿والجوع**﴾أي: بشيء يسير منهما؛ لأنه لو ابتلاهم بالخوف كله أو الجوع لهلكوا، والمحن تمحص لا تهلك.

﴿ونقص من الأموال﴾ وهذا يشمل جميع النقص المعتري للأموال من جوائح سماوية، وغرق وضياع، وأحذ الظلمة وقطاع الطريق، وغير ذلك.

﴿والأنفس﴾ أي: ذهاب الأحباب من الأولاد والأقارب والأصحاب، ومن أنواع الأمراض في بدن العبد، أو بدن من يحبه، ﴿والشمرات أو الخبوب، وثمار النخيل، والأشجار كلها، والخضر؛ ببرد أو بَرَد، أو حرق، أو آفة سماوية من جراد (١) ونحوه.

فهذه الأمور لا بدأن تقع، لأن العليم الخبير أخبر بها، فوقعت كما أخبر، فإذا وقعت انقسم الناس قسمين: جازعين وصابرين، فالجازع حصلت له المصيبتان، فوات المحبوب وهو وجود هذه المصيبة، وفوات ما هو أعظم منها، وهو الأجر بامتثال أمر الله بالصبر، ففاز بالخسارة والحرمان، ونقص ما معه من الإيمان، وفاته الصبر والرضا والشكران، وحصل [له] السخط الدال على شدة النقصان.

وأما من وفقه الله للصبر عند وجود هـذه المصائب، فـحبس نفسه عن

التسخط قولاً وفعلاً، واحتسب أجرها عند الله، وعلم أن ما يدركه من الأجر بصبره أعظم من المصيبة التي حصلت له، بل المصيبة تكون نعمة في حقه، لأنها صارت طريقاً لحصول ماهو خير له وأنفع منها، فقد امتثل أمر الله وفإن بالثواب، فلهذا قال تعالى: ﴿وبشر المصابرين﴾ أي: بشرهم بأنهم يوفون أجرهم بغير حساب، فالصابرون هم الذين فازوا بالبشارة العظيمة والمنحة الجسيمة، ثم وصفهم بقوله: ﴿الذين القلب أو البدن أو كليهما بما تقدم القلب أو البدن أو كليهما بما تقدم ذكره.

﴿قَالُوا إِنَّا شَهُ أَي : مُلُوكُونَ شُهُ مدبرون تحت أمره وتصريفه، فليس لنا من أنفسنا وأموالنا شيء، فإذا ابتلانا بشيء منها فقد تصرف أرجم الراحين بمماليكة وأموالهم، فلا اعتراض عليه، بل من كمال عبودية العبد علمه بأن وقوع البلية من المالك الحكيم الذي أرحم بعبده من نفسه، فيوجب له ذلك الرضاعن الله، والشكرله على تدبيره، لما هو خير لعبده وإن لم يشعر بدلك، ومع أننا علوكون لله، فإنا إليه راجعون يوم المعاد، فمجاز كل عامل بعمله، فإن صبرنا واحتسبنا وجدنا أجبرنا موفراً عنده، وإن جبزعنا وسخطنالم يكن حظنا إلا السخط وفوات الأجر، فكون العبد لله وراجعٌ إليه من أقوى أسباب الصبر.

﴿أُولِمُنُكُ الموصوفون بالصبر المذكور ﴿عليهم صلوات من ربهم ﴾ أي: ثناء وتنويه بحالهم ﴿ورحمه عظيمة ، ومن رحمه إياهم أن وفقهم ﴿وأُولُمُكُ هم المهتدون ﴾ الذين عرفوا الحق، وهو في هذا الموضع علمُهُم بأنهم لله وأنهم إليه راجعون، وعملوا به وهو هنا صبرهم لله .

ودلَّت هذه الآية على أن من لم يصبر فله ضد ما ليهم، فحصل له الذم

من الله والعقوبة والضلال والخسار، فما أعظم الفرق بين الفريقين وما أقل تعب الصابرين، وأعظم عناء الجازعين، فقد اشتملت هاتان الآيتان على توطين النفوس على المصائب قبل وقوعها، لتخف وتسهل إذا وقعت، وهو وبيان ما تقابل به إذا وقعت وهو الصبر، وبيان ما يعين على الصبر، وما للصابر من الأجر، ويعلم حال غير الصابر بضد حال الصابر.

وأن هذا الأبتلاء والاستحان سنة الله التي قد خلت، ولن تجد لسنة الله تبديلاً، وبيان أنواع المصائب.

﴿١٥٨ ﴾ ﴿إِن المصفا والمروة من شعائر الله فمن حج البيت أو اعتمر فلا جناح عليه أن يطوف بهما ومن تطوع خيراً فإن الله شاكر عليم » يُجر تعالى أن الصفا والمروة وهما معروفان ﴿من شعائر الله ﴾] : أعلام دينه الظاهرة، التي تعبد الله بها عباده، وإذا كانا من شعائر الله بتعظيم شعائر الله ومن يعظم شعائر الله فقال : ﴿ومن يعظم شعائر الله فإن المناسمين أنهما من شعائر الله ، وأن تعظيم شعائره من تقوى القلوب الله ، وأن تعظيم شعائره من تقوى القلوب

والتقوى واجبة على كل مكلف، وذلك يدل على أن السعي بهما فرض لازم للحج والعمرة كما عليه الجمهور، ودلت عليه الأحاديث النبوية وفعله النبي على، وقال: «خذوا عنى مناسككم».

وفمن حج البيت أو اعتمر، فلا جناح عليه أن يَطُوف بهما الله هذا دفع لوهم من توهم وتحرج من المسلمين عن الطواف بينهما، لكونهما في الجاهلة تعبد عندهما الأصنام، فنفي تعالى الجناح لدفع هذا الوهم، لا لأنه غير لارم

ودل تقييد نفي الجناح فيمن تطوف بهما في الحج والعمرة، أنه لا يتطوع بالسعي مفرداً إلا مع انضمامه لحج أو

<sup>(</sup>١) كذا في ب، معدلة في الهامش وفيأ: جند.

عمرة، بخلاف الطواف بالبيت فإنه يشرع مع العمرة والحج، وهو عبادة مفردة.

فأما السعي والوقوف بعرفة ومزدلفة ورمي الجمار، فإنها تتبع النسك، فلو فعلت غير تابعة للنسك كانت بدعة، لأن البدعة نوعان: نوع يتعبد لله يعبادة لم يشرعها أصلاً، ونوع يتعبد له بعبادة قد شرعها على صفة مخصوصة، فتفعل على غير تلك الصفة وهذا منه،

وقوله: ﴿وَمِن تَطوعِ ﴾ أي: فعل طاعة مخلصاً بها شه تعالى ﴿خيراً ﴾ من حج، وعمرة، وطواف، وصلاة، وصوم وغير ذلك ﴿فهو خير له ﴾ فلل هذا على أنه كلما ازداد العبد من طاعة الله، ازداد خيره وكماله ودرجته عند الله، ازيادة إيمانه.

ودل تقييد التطوع بالخير، أن من تطوع بالبدع التي لم يشرعها الله ولا رسوله، أنه لا يحصل له إلا العناء، وليس بخير له، بل قد يكون شراً له إن كان متعمداً عالماً بعدم مشروعية العمل.

والشكور من أسماء الله تعالى، الذي والشكور من أسماء الله تعالى، الذي يقبل من عباده اليسير من العمل، ويجازيهم عليه العظيم من الأجر، الذي إذا قام عبده بأوامره وامتثل طاعته، أعانه على ذلك، وأثنى عليه ومدحه، وجازاه في قلبه نوراً وإيماناً وسعة، وفي بدنه قوة ونشاطاً، وفي جميع أحواله زيادة بركة ونماء، وفي أعماله زيادة توفيق.

ثم بعد ذلك يقدم على الثواب الآجل عند ربه كاملاً موفراً، لم تنقصه هذه الأمور.

ومن شكره لعبده، أن من ترك شيئاً لله أعاضه خيراً منه، ومن تقرّب منه شبراً تقرّب منه ذراعاً، ومن تقرّب منه ذراعاً تقرّب منه باعاً، ومن أتاه يمشي أناه هرولة، ومن عامله ربح عليه أضعافاً مضاعفة.

ومع أنه شاكر فهو عليم بمن يستحق الثواب الكامل، بحسب نيته وإيمانه وتقواه، من ليس كذلك، عليم بأعمال العباد فلا يضيعها، بل يجدونها أوفر ما كانت، على حسب نياتهم التي اطلع عليها العليم الحكيم.

﴿١٦٢ - ١٩٩﴾ ﴿إِن السنيسن يكتمون ما أنزلنا من البينات والهدى مِن بعد ما بيناه للناس في الكتاب أولئك يلعنهم الله ويلعنهم اللاعنون \* إلا الذين تابوا وأصلحوا وبينوا فأولئك أتوب عليهم وأنا التواب الرحيم \* إن الذين كفروا وماتوا وهم كفار أولئك عليهم لعنة الله والملائكة والناس أجمين \*خالدين فيها لا يخفف عنهم العذاب ولا هم ينظرون ﴾ هذه الآية وإن كانت نازلة في أهل الكتاب، وما كتموا من شأن الرسول ﷺ وصفاته، فإن حكمها عام لكل من اتصف بكتمان ما أنزل الله ﴿من البينات﴾ الدالات على الحق المظهرات له، ﴿والهدى﴾ وهو العلم الذي تحصل به الهداية إلى الصراط المستقيم، ويتبين به طريق أهل النعيم من طريق أهل الجحيم، فإن الله أحذ الميثاق على أهل العلم بأن يبينوا للناس ما من الله به عليهم من علم الكتاب ولا يكتموه، فمن نبذ ذلك وجمع بين المسدتين: كتم ما أنزل الله، والغشّ لعباد الله، فأولئك ﴿ يلعنهم الله ﴾ أي: يبعدهم ويطردهم عن قربه ورحمته.

ويلعنهم اللاعنون وهم جميع الخليقة، فتقع عليهم اللعنة من جميع الخليقة، لسعيهم في غش الخلق وفساد أدبانهم، وإبعادهم من رحمة الله، فجوزوا من جنس عملهم، كما أن معلم الناس الحير يصلي الله عليه وملائكته، حتى الحوت في جوف الماء، لسعيه في مصلحة الخلق وإصلاح أدبانهم، وقسرهم من واصلاح أدبانهم، وقسرهم من فحوزي من جنس عمله، فالكاتم لما أنزلة الله، مضاد لأمر الله

مشاق ش، يبين الله الآيات للناس ويوضحها وهذا يطمسها ويعميها (۱۱)، فهذا عليه هذا الوعيد الشديد

﴿إِلاَ الذين تابوا﴾ أي: رجعوا عما هم عليه من الذنوب ندماً وإقلاعاً، وعسرماً على عليه عليه وعسرهاً والماوة، ﴿وأصلحوا﴾ ما فسد من أعمالهم، فلا يكفي ترك القبيح حتى يحصل فعل الحسن.

ولا يكفي ذلك في الكاتم أيضاً، حتى يبين ما كتمه، ويبدي ضدما أخفى، فهذا يتوب الله عليه، لأن بسبب التوبة تاب الله عليه، لأنه والتواب أي: الرجاع على عباده بالعفو والصفح بعد الذب إذا تابوا، وبالإحسان والنعم بعد الذع إذا بالرحمة العظيمة التي وسعت كل بالرحمة العظيمة التي وسعت كل شيء، ومن رحمته أن وفقهم للتوبة والإنابة فتابوا وأنابوا، ثم رحمهم بأن قبل منهم لطفاً وكرماً، هذا حكم التاب من اللغب.

وأما من كفر واستمر على كفره حتى مات ولم يرجع إلى ربه، ولم ينب إليه ولم يتب عن قريب، فأولئك ﴿عليهم لعنة الله والملائكة والناس أجمعين﴾ لأنه لما صار كفرهم وصفاً ثابتاً لا تزول، لأن المعنة عليهم وصفاً ثابتاً لا تزول، لأن الحكم يدور مع علته وجوداً وعدماً، ﴿خالدين فيها﴾ أي: في اللعنة أو في العذاب والمعنيان (٢) متلازمان.

﴿لا يخفف عنهم العداب، بل عدام مدائم شديد مستمر، ﴿ولا هم ينظرون اي : يمهلون، لأن وقت الإمهال وهو الدنيا قد مضى، ولم يبق لهم عدر فيعتدرون.

﴿ ١٦٣﴾ ﴿ وإلهكم إله واحد لا إله إلا هو الرحن الرحيم ﴾ يخبر تعالى وهو أصدق القائلين \_ أنه ﴿ إله واحد ﴾ أي: متوحد منفرد في ذاته، وأسمائه وصفاته وأفعاله، فليس له

 <sup>(</sup>١) في ب: وهذا يسعى في طمسها (٢) في ب: وهما متلازمان.
 وإخفائها.

شريك في ذاته، ولا سميّ له ولا كفوّ، ولا مثل ولا نظير، ولا خالل ولا نظير، ولا خالل ولا مثبر عبره، فإذا كان كذلك فهو المستحق لأن يؤلّه ويعبد بجميع أنواع العبادة، ولا يشرك به أحد من خلقه، لأنه ﴿الرحم الرحم أحد، فقد وسعت كل شيء، وعمّت كل فيد حصلت له أنواع الكمالات، وبرحمته الدفع عنها كل نقمة، وبرحمته وبرحمته اندفع عنها كل نقمة، وبرحمته عرف عباده نفسه بصفاته وآلائه، وبين لهم كل ما يحتاجون إليه من مصالح دينهم ودنياهم بإرسال الرسل وإنزال

فإذا علم أن ما بالعباد من نعمة فمن الله، وأن أحداً من المخلوقين لا ينفع أحداً، علم أن الله هوالمستحق والخوف والرجاء والتعظيم والتوكل، وغير ذلك من أنواع الطاعات. وأن من أظلم الظلم وأقيح القبيع، أن يعدل عن عبادته إلى عبادة العبيد، وأن يشرك المخلوق (١) من تراب برب الأرباب، أو يعبد المخلوق المدبر القادر القوي، الذي قد قهر كل شيء ودان له كل شيء.

ففي هذه الآية إثبات وحداثية الباري والهيئة، وتقريرها بنفيها عن غيره من المخلوقين، وبيان أصل الدليل على ذلك وهو إثبات رحمته التي من آثارها وجود جميع النعم، واندفاع [جميع] النقم، فهذا دليل إجمالي على وحدائية تعالى:

(174) ثم ذكر الأدلة التفصيلية فقال (إن في خلق السماوات والأرض واختلاف الليل والنهار والفلك التي تجري في البحر بما ينفع الناس وما أنزل الله من السماء من ماء فأحيا به الأرض بعد موتها وبت فيها من كل دابة وتصريف الرياح والسحاب

شريك في ذاته، ولا سمي له ولا المسخر بين السماء والأرض لآيات كفو، ولا مثل ولا نظير، ولا خالق لقوم يعقلون.

أخبر تعالى أن في هذه المخلوقات العظيمة آيات، أي: أدلة على وحدانية الباري وإلهيته، وعظيم سلطانه ورحمته، وسائر صفاته، ولكنها ﴿لقوم يعقلون﴾ أي: لمن لهم عقول يعملونها فيما خلقت له، فعلى حسب ما من الله على عبده من العقل، ينتفع بالآيات ويعرفها بعقله وفكره وتدبره، ففي واتشاعها، وإحكامها وإتقانها، وما جعل الله فيها من الشمس والقمر والنجوم، وتنظيمها لمصالح العباد.

وفي خلق ﴿الأرضِ﴾ مهاداً للخلق بمكنهم القرار عليها والانتفاع بما عليها، والاعتبار. ما يدل ذلك على انفراد الله تعالى بالخلق والتدبير، وبيان قدرته العظيمة التي ما خلقها، وحكمته التي بها أتقنها وأحسنها ونظمها، وعلمه ورحمته التي بها أودع ما أودع، من منافع الخلق ومصالحهم، وضروراتهم وحاجاتهم. وفي ذلك أبلغ الدليل على كماله واستحقاقه أن يفرد بالعبادة، لانفراده بالخلق والتدبير، والقيام بشؤون عباده، ﴿و﴾ في ﴿اختلاف الليل والنهار ﴾ وهو تعاقبهما على الدوام، إذا ذهب أحدهما خلفه الأخر، وفي اختلافهما في الحر والبرد والتوسط، وفي الطول والقصر والتوسط، وما ينشأ عن ذلك من الفصول التي بها انتظام مصالح بني آدم وحيواناتهم، وجميع ما على وجه الأرض من أشجار وتوابت. كل ذلك بانتظام وتدبير، وتسخير تُنبّهرُ له العقول، وتعجز عن إدراكه من الرجال الفحول، ما يدل دلك على قدرة مصرفها وعلمه وحكمته ورحمته الواسعة ولطفة الشامل، وتصريفه وتدبيره الذي تفرد به، وعظمته وعظمة ملكه وسلطانه، مما يوجب أن يؤلُّه ويُعبد، ويفرد بالمحبة والتعظيم،

وَقَالُواْ كُونُواْ هُودًا أَوْنَصَدَرَيْ تَهَدُّواْ قُلُ بُلْ مِلْدَا إِنْهُومَةَ حَيْفًا وَمَاكَانَ مِنَ ٱلْمُنْرِكِينَ ۞ فُولُوٓ اعْتُ إِلَّا اللَّهِ وَمَا أَبُولَ إِلَيْنَا وَمَا أَبُولَ إِلَيْ إِبْرُهِ عِمْ وَإِسْدَعِيلَ وَإِسْحَنَى وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَشْبَاطِ وَمَآ أُوقِيَ مَوْسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَآ أُوقِبَ ٱلنِّيتُونَ مِن زَيْهِ وُ لَانْفُرَقُ يَيْنَ أَحَدِينَهُمْ وَخَنْ أَهُ، مُسْلِمُونَ فَإِنْ ءَامَنُواْ عِنْلِ مَآءَامَنتُ دِيهِ عِفَدَاهُ مَنْدُواً قَ إِن تَوَكُّواْ فَإِنَّمَا هُمْ فِي شِفَاقٍّ فَسَيَكُفِ كُهُمُ اللَّهُ وَهُوَالنَّبِيعُ ٱلْعَسَلِيمُ ﴿ صِبْعَتَهُ ٱللَّهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ صِبْعَةٌ وَيَعْنُ أَدْعَبُدُونَ هِ قُلُ أَغَا جُونَنَا فِ ٱللَّهِ وَهُورَ لِنَاكَ اوَرَبُّتُ عَالَاكُمُ مَرَكَنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْسَلُكُمْ وَتَعْنَلُهُ مُغْلِصُونَ ۞ أَمْ تَشُولُونَ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمُوعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَصْفُوبَ وَإَلْأَمْسِبَاطَ كَافُواْ هُودًا أَوْنَصَكَرَيُّ قُلْ ءَأَنْتُ مُّا عَكُرُاْ مِالْقَةُ وَمَنْ أَظَامُرُ مِنَنَكَتَمَ شَهَادَةً عِندَهُ مِنَ ٱللَّهِ وَمَا أَلِقَهُ بِغَلِفِلِ عَمَّا بَعْمَلُونَ ۞ نِلْكَأْمَـُهُ فَذَخَلَثَ لَهَا مَاكَسَبَتْ وَلَكُمْ مَّا كَسَبْنُو وَلَانْتَتَلُونَ عَمَّا كَانُواْ يَعْسَلُونَ عَمَّا كَانُواْ يَعْسَلُونَ THE STATE OF THE S

والخوف والرجاء، وبذل الجهدفي محابه ومراضيه.

و في القلك التي تجري في السيف و المراكب السحر و المراكب و والمي السيف و المراكب و المراكب و خلق المراكبة و خلق المراكبة و الخارجية ما أقدرهم عليها.

ثم سخر لها هذا البحر العظيم، والرياح التي تحملها بما فيها من الركاب والأموال، والبضائع التي هي من منافع الناس، وبما تقوم مصالحهم وتنظم معايشهم.

فمن الذي ألهمهم صنعتها وأقدرهم عليها، وخلق لهم من الآلات ما به يعملونها؟ أم من الذي سحر لها البحر تجري فيه بإذنه وتسخيره والرياح؟ أم من الذي خلق للمراكب البرية والبحرية النار والمعادن المعينة على حملها وحمل ما فيها من الأموال؟ فهل هذه بعملها هذا المخلوق الضعيف العاجز، الذي خرج من بطن أمه لا علم له ولا يتناء تعليمه، أم المسخر لذلك رب يشاء تعليمه، أم المسخر لذلك رب والد حكيم عليه شيء؟ بل الأشياء قد والد يمتنع عليه شيء؟ بل الأشياء قد والتكانت لعظمته، واستكانت لعظمته،

مَسَعُولُ الشَّفَهَ آمِن النَّاسِ مَا وَلَهُمْ مَن فِيلَيْمَ أَلَّى الْوَالَّهُمْ مَن فِيلَيْمَ أَلَّى الْوَالَمُ الشَّفِي وَالنَّالِينِ مَا وَلَهُمْ مَن فِيلَيْمَ أَلَى الْوَالْمَ الشَّرِقُ وَلَلْعَرِثُ يَعْدَى مَن يَشَلَّهُ الْإِسْرَالُ الْمُسْلِمُ عَلَيْكُمْ أَمْتُ وَمَسَلَمَا اللَّهِ الْمَعْلَى الْمَسْلِمُ عَلَيْكُمْ أَمْتُ وَمِسَلَمَا اللَّهُ الْمَعْلَى مَنْ الْفَيْمِ وَالْمَالُ مَنْ الْمُسْلِمُ عَلَيْكُمْ أَلَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ وَالْمَالُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مَن اللَّهُ وَالْمُولُ مَنْ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ وَالْمُولُومُ وَمَن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّمِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ الْمُنْ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْ

وخضعت لجبروته.

وغاية العبد الضعيف، أن جعله الله جزءاً من أجزاء الأسباب، التي بها وجدت هذه الأمور العظام، فهذا يدل على رحمة الله وعنايته بخلقه، وذلك يوجب أن تكون المحبة كلها له، والخوف والرجاء، وجميع الطاعة، والذل والتعظيم.

A PARTE II VAREER

﴿وَمَا أَمْرُلُ اللهُ مِنَ السَّمَاءُ مِنْ مَاءُ﴾ وَمُحْبَةً وَإِنَابِةً وَعَبَادَةً؟ وهو المطر النازل من السَّجَابِ.

﴿فأحيا به الأرض بعد موتها ﴾ فأظهرت من أنواع الأقوات وأصناف النبات، ما هو من ضرورات الخلائق التي لا يعيشون بدونها.

أليس ذلك دليلاً على قدرة من أنزله وأخرج به ما أخرج، ورحمته ولطفه بعباده، وقيامه بمصالحهم، وشدة افتقارهم وضرورتهم إليه من كل وجه؟ أليس ذلك أن يكون هو معبودهم الموتى ونجازاتهم بأعمالهم؟ أوبت في الأرض فمن كل دابة أي: نشر في أقطار الأرض من الدواب المتنوعة، منا هو دليل على قدرته وعظمته، ووحدانيته وسلطانه العظيم، وجوه الانتفاع.

فمنها: ما يأكلون من لحمه، ويشربون من درّه، ومنها: ما يركبون، ومنها: ما يعتبر به، وجراستهم، ومنها: ما يعتبر به، ومع (١) أنه بث فيها من كل دابة، فإنه سبحانه هو القائم بأرزاقهم المتكفل بأقواتهم، فما من دابة في الأرض إلا على الله رزقها، ويعلم مستقرها ومستودعها.

وفي ﴿تصريف الرياح﴾ باردة وحارة، وجنوباً وشمالا، وشرقاً ودبوراً، وبين ذلك، وتارة تشير السحاب، وتارة تؤلّف بينه، وتارة تلقحه، وتارة تلره، وتارة تمزقه، وتزيل ضرره، وتارة تكون رحمة، وثارة ترسل بالعذاب.

فمن الذي صرفها هذا التصريف، وأودع فيها من منافع العباد ما لا يستغنون عنه؟ وسخَّرها ليعش فيها جميع الحيوانات، وتصلح الأبدان والأشجار، والحبوب والنوابت، إلا العزيز الحكيم الرحيم، اللطيف بعباده، المستحق لكل ذل وخضوع

وفي تسخير السحاب بين السماء والأرض على خفته ولطافته يحمل الماء الكثير، فيسوقه الله إلى حيث شاء، فيحيي به البلاد والعباد، ويروي التلول والوهاد، وينزله على الخلق وقت حاجتهم إليه، فإذا كان يضرهم كثرته أمسكه عنهم، فيزله رحمة ولطفاً، ويصرفه عناية وعطفاً، فما اعظم سلطانه وأغزر إحسانه، وألطف

أليس من القبيح بالعباد أن يتمتعوا والتعظيم والطاعة . برزقه ، ويعيشوا ببره ، وهم يستعينون ومن كان بهذه ا بذلك على مساخطه ومعاصيه ؟ أليس الحجة ، وبيان الت ذلك دليلاً على حلمه وصبره وعفوه معاند لله مشاق ل وصفحه ، وعيم لطفه ؟

فله الحمد أولاً وآخراً، وظاهراً وباطناً

والحاصل أنه كلما تدبر العاقل في

هذه المخلوقات، وتغلغل فكره في بدائع المبتدعات، وازداد تأمله للصنعة وما أودع في ما أودع في المحلقة المحق والحكمة، علم بذلك أنها خلقت للحق وبالحق، وأنها صحائف آيات وكتب دلالات، على ما أخبر به الله عن نفسه ووحدانيته، وما أخبرت به الرسل من اليوم الآخر، وأنها مسخرات، ليس ومصرفها.

فتعرف أن العالم العلوي والسفلي كلهم إليه مفتقرون، وإليه صاملون، وأنه الغنبي بالذات عن جميع المخلوقات، فلا إله إلا الله، ولا رب

(١٦٥ ـ ١٦٧) تم قال تعالى:

﴿ ومن الناس من يتخذ من دون الله أنداداً يحبونهم كحب الله والذين آمنوا أشد حباً لله ولا يرى الذين ظلموا إذ يرون العذاب أن القوة لله جميعاً وأن الله من الذين اتبعوا ورأوا العذاب وتقطعت بهم الأسباب ﴿ وقال الذين اتبعوا لو أن لنا كرة فنتبراً منهم كما تبرؤوا منا كذلك يربهم الله أعمالهم حسرات

عليهم وما هم بخارجين من الناري.
ما أحسن اتصال هذه الآية بما
قبلها، فإنه تعالى لما بين وحدانيته
وأدلتها القاطعة، وبراهينها الساطعة
الموصلة إلى علم اليقين، المزيلة لكل
شك، ذكر هنا أن همن الناس مع
هذا البيان التام من يتخذ من المخلوقين
أنداداً لله، أي: نظراء ومشلاء،
يساويهم في الله بالعبادة والمحبة،

ومن كان بهذه الحالة بعد إقامة الحجة، وبيان التوحيد علم أنه معاند لله مشاق له، أو معرض عن تدبر آياته، والتفكر في مخلوقاته، فليس له أدنى عذر في ذلك، بل قد حقت عليه كلمة العذاب.

وهؤلاء الذين يتخذون الأنداد

مع الله، لا يسوونهم بالله في الخلق والرزق والتدبير، وإنما يسوونهم به في العبادة، فيعبدونهم ليقربوهم إليه، وفي قوله: ﴿المُخَلُوا﴾ دليل على أنه ليس لله ند وإنما المشركون جعلوا بعض المخلوقات أنداداً له، تسمية على أنه المنى، كما قال تعالى: ﴿وجعلوا لله شركاء قل سموهم أم تنبئونه بما لا يعلم في الأرض أم بظاهر من القول﴾.

﴿إِنَّ هِي إِلَّا أَسماء سميتموها أنتم وأباؤكم ما أنزل الله بها من سلطان إن يتبعون إلا الطن، فالمخلوق ليس ندأ لله لأن الله هـ و الخالق وغـــره محلوق، والرب الرازق ومن عداه مرزوق، والله هو الغني وأنتم الفقراء، وهو الكامل من كل الوجوه، والعبيد ناقصون من جميع الوجوه، والله هو النافع الضار، والمخلوق ليس له من النفع والضر والأمر شيء، فعلم علماً يقيناً بطلان قول من اتخذ من دون الله آلهة وأنداداً ، سواء كان ملكاً أو نبياً أو صالحاً أو صنماً أو غير ذلك، وأن الله هو المستحق للمحبة الكاملة والذل التام، فلهذا مدح الله المؤمنين بقوله: ﴿والذين آمنوا أشد حباً شه أي: من أهل الأنداد لأندادهم، لأنهم أخلصوا محبتهم له، وهؤلاء أشركوا بها، ولأنهم أحبوا من يستحق المحبة على الحقيقة، الذي محسته هي عين صلاح العبد وسعادته وفوزه، والمشركون أحبوا من لا يستحق من الحب شيئاً، ومحبته عين شقاء العبد وفساده، وتشبتت أمره...

فلهذا توعدهم الله يقوله: ﴿ولو يرى الدّين ظلموا﴾ باتخاذ الأنداد والانقياد لغير رب العباد وظلموا الخلق بصدهم عن سبيل الله، وسعيهم فيما يضرهم.

﴿إِذْ يسرون السعسذاب ﴾ أي: يسوم القيامة عياناً بأبصارهم، ﴿أَنَّ القوة لله جميعاً وأَنَّ الله شديد العذاب ﴾ أي: لعلموا علماً جازماً أن القوة والقدرة لله كلها، وأن أندادهم ليس فيها من القوة شيء، في ذلك اليوم

ضعفها وعجزها، لا كما اشتبه عليهم في الدنيا وظنوا أن لها من الأمر شيئاً، وأنها تقريب إليه، وتوصلهم إليه، فخاب ظنهم وبطل سعيهم، وحق عليهم شدة العذاب، ولم تدفع عنهم من النفع، بل يحصل لهم الضرر منها من حيث ظنوا نفعها.

وتبرأ المتبوعون من التابعين، وتقطعت بينهم الوُصَل التي كانت في الدنيا، لأنها كائت لغير الله، وعلى غيّر أمر الله، ومتعلقة بالباطل الذي لا حقيقة له، فاضمحلت أعمالهم وتلاشت أحوالهم، وتبين لهم أنهم كانوا كاذبين، وأن أعمالهم التي يؤملون نفعها وحصول تتيجتها انقلبت عليهم حسرة وندامة، وأنهم خالدون في النار لا يحرجون منها أبداً، فهل بعد هذا الخسران خسران؟ ذلك بأنهم اتبعوا الباطل، فعملوا العمل الباطل ورجوا غير مرجو، وتعلقوا بغير متعلق، فبطلت الأعمال ببطلان متعلقها، ولما بطلت وقعت الحسرة بما فاتهم من الأمل فيها، فضرتهم غاية الضرر، وهذا بخلاف من تعلق بالله الملك الحق المبين، وأخلص العمل لوجهه ورجا نفعه، فهذا قد وضع الحق في موضعه، فكانت أعماله حقاً لتعلقها بالحق، ففاز بنتيجة عمله، ووجد جزاءه عند ربِّه غير منقطع، كما قال تعالى: ﴿الذين كفروا وصدوا عن سبيل الله أضل أعمالهم \* والذين آمنوا وعملوا الصالحات وأمنوا بمانزل على محمد وهو الحق من ربهم كفر عنهم سيئاتهم وأصلح بالهم \* ذلك بأن الذين كفروا اتبعوا الباطل وأن الذين آمنوا اتبعوا الحق من ربهم كذلك يضرب الله للناس أمثالهم،

وحينئذ يتمنّى التابعون أن يردوا إلى الدنيا فيتبرَّ ووا من متبوعيهم، بأن يتركوا الشرك بالله ويقبلوا على إخلاص العمل لله، وهيهات، فات الأمر، وليس الوقت وقت إمهال وإنظار، ومع هذا فهم كذبة، فلو ردوا لعادوا لما نهوا عنه، وإنما هو قول يقولونه وأماني

يتمنونها، حنقاً وغيظاً على المتبوعين لما تبرؤوا منهم والذب ذنبهم، فرأس المتبوعين على الشر إبليس، ومع هذا يقول لأتباعه لما قُضي الأمر. ﴿إِن الله وعدكم وعد الحق ووعدتكم فأخلفتكم وما كان لي علليكم من سلطان إلا أن دعوتكم فاستجبتم لي فلا تلوموني ولوموا أنفسكم

﴿١٦٨ ـ ١٧٠﴾ ﴿يا أيها الناس كلوائما في الأرض حلالا طيباً ولا تتبعوا خطوات الشيطان إنه لكم عدو مبين \* إنَّما يأمركم بالسوء والفحشاء وأن تقولوا على الله ما لا تعلمون \* وإذا قيل لهم اتبعوا ما أنزل الله قالوا بل نتبع ما ألفينا عليه آباءنا أولو كان آباؤهم لا يعقلون شيئاً ولا يهتدون، هذا خطاب للناس كلهم، مؤمنهم وكافرهم، قامتن عليهم بأن أمرهم أن يأكلوا من جميع ما في الأرض، من حبوب وثمار وفواكه وحيوانات، حالة كونها ﴿حلالا أي: علَّالا لكم تناوله، ليس بغصب ولا سرقة، ولا محصلاً بمعاملة محرمة أوعلي وجه محرم، أو معيناً على محرم.

وطيباً أي: ليس بحبيث كالميتة والدم و حم الخنزير، والخبائث كلها، ففي هذه الآية دليل على أن الأصل في الأعيان الإباحة، أكلا وانتفاعاً، وأن المحرم نوعان: إما عرم لذاته، وهو المحرم لما عرض له، وهو المحرم لتعلق حق الله، أو حق عباده به، وهو ضد

وفيه دليل على أن الأكل بقدر ما يقيم البنية واجب، يأثم تاركه لظاهر الأمر، ولما أمرهم باتباع ما أمرهم به وخطوات الشيطان أي: طرقه التي يأمر بها، وهي جميع المعاصي من كفر وفسوق وظلم، ويدخل في ذلك تحريم السوائب والحام، ونحو ذلك، ويدخل في أيضاً تناول المأكولات المحرمة، فيه أيضاً تناول المأكولات المحرمة، العداوة، فلا يريد بأمركم إلا غشكم،

وأن تكونوا من أصحاب السعير، فلم يكتف ربنا بنهينا عن اتباع خطواته، حتى أخبرنا . وهو أصدق القائلين ... بعداوته الداعية للحذر منه، ثم لم يكتف بذلك، حتى أخبرنا بتفصيل ما يأمر به، وأنه أقبح الأشياء وأعظمها مفسدة ، فقال : ﴿إِنَّمَا يَأْمُوكُم بِالسَّوِّ ﴾ أي الشر الذي يسوء صاحبه، فيدخل في ذلك جميع المعاصي، فيكون قوله: ﴿ والفحشاء ﴾ من باب عطف الخاص على العام، لأن الفحشاء من المعاصى، ما تناهى قبحه، كالزنا وشرب الخمر، والقتل، والقذف، والبخل، ونحو ذلك عما يستفحشه من له عقل، ﴿وأن تقولوا على الله ما لا تعلمون ، فيدخل في ذلك القول على الله بلا علم، في شرعه وقدره، فمن وصف الله بغير ما وصف به نفسه، أو وصفه به رسوله، أو نفي عنه ما أثبته لنفسه، أو أثبت له ما نفاه عن نفسه، فقد قال على الله بلا علم، ومن زعم أن لله نداً، وأوثاناً تقرب من عبدها من الله و فقد قال على الله بلا علم، ومن قال: إن الله أحل كذا أو حرم كذا، أو أمر بكذا، أو نهى عن كذا، بغير بصيرة، فقد قال على الله بلا علم، ومن قال: إن الله خلق هذا الصنف من المخلوقات للعلة الفلانية بلا برهان له بذلك، فقد قال على الله بلا علم، ومن أعظم القول على الله بلا علم، أن يتأول المتأول كلامه أو كلام رسولـه عـلى مـعـان اصطلح عليها طائفة من طوائف الضلال، ثم يقول: إن الله أرادها، فالقول على الله بلا علم من أكبر المحرمات وأشملها وأكبر طرق الشيطان التي يدعو إليها، فهذه طرق الشيطان التي يدعو إليها هو وجنوده، ويبذلون مكرهم وخداعهم على إغواء الخلق بما يقدرون عليه .

وأما الله تعالى فإنه يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربي، وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي، فلينظر العبد نفسه مع أي: الداعين هو، ومن أي: الحزبين؟ أتتبع داعي الله الذي يريد لك الخير والسعادة الدنيوية

والأخروية، الذي كل الفلاح بطاعته، وكل الفوز في خدمته، وحميع الأرباح في معاملته المنعم بالنعم الظاهرة والباطنة، الذي لا يأمر إلا بالخير، ولا ينهى إلا عن الشر، أم تتبع داغني الشيطان الذي هو عدو الإنسان، الذي يريد لك الشر، ويسعى بجهده على إهلاكك في الدنيا والآخرة؟ الذي كل الشرفي طاعته، وكل الخسران في ولايته، الذي لا يأمر إلا بشر، ولا ينهي إلا عن خير. ثم أخبر تعالى عن حال المشركين؛ إذا أمروا باتباع ما أنـزل الله عـلى رسـولـه \_مـاتـقـدم وصفه \_رغبواعن ذلك، وقالوا: ﴿بِلِ نتبع ما ألفينا عليه آباءنا﴾ فاكتفوا بتقليد الأباء، وزهدوا في الإيمان بالأنبياء، ومع لهذا فآباؤهم أجهل الناس وأشدهم ضلالاً، وهذه شبهة لرد الحق واهية، فهذا دليل على إعراضهم عن الحق ورغبتهم عنه، وعدم إنصافهم، فلو هدوا لرشدهم وحسن قصدهم، لكان الحق هو القصد، ومن جعل الحق قصده، ووازد بينه وبين غيره، تبين له الحق قطعاً، واتبعه إن كان منصفاً.

ثم قال [تعالى]: ﴿ومثل الذين كفروا كمثل الذي ينعق بما لا يسمع إلا دعاء ونداء، صم بكم عمي فهم لا يعقلون﴾.

لا بين تعالى عدم انقيادهم لما جاءت به الرسل، وردهم لذلك بالتقليد، علم من ذلك أنهم غير قابلين للحق ولا مستجيين له، بل كان معلوماً لكل أحد أنهم لن يزولوا عن عنادهم، أخبر تعالى أن مثلهم عند دعاء الداعي لهم إلى الإيمان كمثل البهائم التي ينعق لها الإيمان كمثل البهائم التي ينعق لها داعيها ومناديها، فهم يسمعون بحرد داعيها ومناديها، فهم يسمعون بحرد ولكنهم لا يفقهونه فقها ينفعهم، الصوت الذي تقوم به عليهم الحجة، فلهذا كانوا صمًا لا يسمعون الحق سماع فهم وقبول، عمياً لا ينظرون نظر اعتبار، بكماً فلا ينطقون بما فيه خير لهم.

والسبب الموجب لذلك كله أنه ليس لهم عقل صحيح، بل هم أسفه السفهاء، وأجهل الجهلاء.

فهل يستريب العاقل أن من دعي إلى الرشاد، وذيد عن الفساد، ونهي عن اقتحام العذاب، وأمر بما فيه صلاحه وفلاحه وفوزه ونعيمه، فعصى الناصح وتولى عن أمر ربه، واقتحم النار على بصيرة، واتبع الباطل ونبذ الحق أن هذا ليس له مسكة من عقل، وأنه لو اتصف بالمكر والخديعة والدهاء أنه من أسفة السفهاء.

﴿١٧٢ ـ ١٧٢﴾ ﴿يِا أَيِهَا اللَّذِينَ آمنوا كلوا من طيبات ما رزقناكم واشكروا لله إن كنتم إياه تعبدون \* إنما حرم عليكم الميتة والدم ولحم الخنزير وما أهل به لغير الله فمن اضطر غير باغ ولا عاد فلا إثم عليه إن الله غفور رحيم، هذا أمر للمؤمنين خاصة بعد الأمر العام، ودلك أنهم هم المنتفعون على الحقيقة بالأوامر والنواهي بسبب إيمانهم ، فأمرهم بأكل الطيبات من الرزق، والشكر شعلي إنعامه باستعمالها بطاعته، والتقوي بها على ما يوصل إليه، فأمرهم بما أمريه الرسلين في قوله: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسَلِّ كُلُوا من الطيبات واعملوا صالحاً ﴿ فالشكر في هذه الآية هو العمل الصالح، وهنا لم يقل «حِلالاً» لأن المؤمن أباح الله له الطيبات من الرزق خالصة من التبعة، ولأن إيمانه يحجزه عن تناول ما ليس

وقولة: ﴿إِن كنتم إِياه تعيدون﴾
أي: فاشكروه، فندل على أن من لم
يشكر الله فلم يعبده وحده، كما أن
من شكره فقد عبده وأتى بما أمر به،
ويدل أيضاً على أن أكل الطيب سبب
للعمل الصالح وقبوله، والأمر بالشكر
عقيب النعم؛ لأن الشكر يحفظ النعم
الموجودة، ويجلب النعم المفقودة، ويزيل
أن الكفرينفر النعم المفقودة ويزيل

ولما ذكر تعالى إباحة الطيبات ذكر تحريم الخبائث، فقال: ﴿إِنما حرم

عليكم الميتة وهي ما مات بغير تذكية شرعية ، لأن الميتة مُضرة لرداءتها في نفسها، ولأن الأغلب أن تكون عن مرض، في كمون زيادة ضرر (()، واستثنى الشارع من هذا العموم ميتة الجراد وسمك البحر، فإنه حلال طيب.

﴿ والدم ﴾ أي: المسفوح كما قيد في الآية الأخرى.

وما أهل به لغير الله أي: ذبح لغير الله أي: ذبح لغير الله ، كالذي يذبح للأصنام والأوثان من الأحجار ، والقبور ونحوها ، وهذا المذكور غير حاصر للمحرمات ، جيء به لبيان أجناس الخبائث المدلول عليها بمفهوم قوله: ﴿طيبات﴾ فعموم المحرمات تستفاد من الآية السابقة ، من قوله: ﴿حلالاً طيبا﴾ كما تقدم .

وإسما حرم علينا هذه الخبائث ونحوها، لطفاً بنا وتنزيهاً عن المضر، ومع هذا ﴿ فمن اصطر﴾ أي: ألجىء ﴿ فير بجوع وعدم، أو إكراه، وغير باغ﴾ أي: غير طالب للمحرم مع قدرته على الحلال، أو مع عدم في تناول ما أبيح له اضطراراً، فمن أصطر وهو غير قادر على الحلال، فلا إثم [أي: جناح] عليه، وإذا ارتفع والإنسان بهذه الحالة مأمورٌ بالأكل، بل منهي أن يلقي بيده إلى التهلكة، وأن منهي أن يلقي بيده إلى التهلكة، وأن مقتل نفسه.

فيجب إذاً عليه الأكل، ويأثم إن ترك الأكل حتى مات، فيكون قاتلاً لنفسه، وهذه الإباحة والتوسعة من رحمته تعالى بعباده، فلهذا ختمها بهذين الاسمين الكريمين المناسبين غاية المناسبة، فقال: ﴿إِن الله غفورٌ رحيم﴾

ولما كمان الحل مشروطاً ملين الشرطين، وكان الإنسان في هذه الحالة

ربما لا يستقصي تمام الاستقصاء في تحقيقها للخبر تعالى أنه غفور، فيغفر له ما أخطأ فيه في هذه الحال، خصوصاً وقد غلبته الضرورة، وأذهبت حواسه المشقة.

وفي هذه الآية دليل على القاعدة المسهورة: «النصرورات تسييح المحظورات»، فكل محظور اضطر له الإنسان، فقد أباحه له الملك الرحمن [فله الحمد والشكر أولاً وآخراً، وظاهراً وباطناً].

﴿ ١٧٤ \_ ١٧٦ ﴾ ﴿إِن السنديسن يكتمون ما أنزل الله من الكتاب ويشترون به ثمناً قليلاً أولئك ما يأكلون في بطونهم إلا النار ولا يكلمهم الله يوم القبامة ولايزكيهم ولهم عذاب أليم \* أولئك الذين اشتروا الضلالة بالهدى والعذاب بالمغفرة نما أصبرهم على النار \* ذلك بأن الله نزل الكتاب بالحق وإن الذين اختلفوا في الكتاب لفي شقاق بعيد، هذا وعيد شديد لن كتم ما أنزل الله على رسله، من العلم الذي أخذ الله الميشاق على أهله، أن يبينوه للناس ولا يكتموه، فمن تعوض عنه بالحطام الدنيوي ونبذ أمر الله، فأولئك ﴿ما يأكلون في بطونهم إلا النار﴾ لأن هذا الثمن الذي اكتسبوه، إنما حصل لهم بأقبح المكاسب وأعظم المحرمات، فكان جزاؤهم من جنس عملهم، ﴿ولايكلمهم الله يوم القيامة﴾ بل قد سخط عليهم وأعرضُ عنهم، فهذا أعظم عليهم من عذاب النار، ﴿ولا يركيهم ﴾ أي: لا يطهرهم من الأخلاق الرذيلة، وليس لهم أعمال تبصلح للمدح والرضا والجزاء عليها، وإنما لم يزكهم لأنهم فعلوا أسباب عدم التزكية التي أعظم أسبابها العمل بكتاب الله، والاهتداء به، والدعوة إليه، فهؤلاء نبذوا كتاب الله وأعرضوا عنه، واختاروا الضلالة على الهدى،

والعداب على المعفرة، فهولاء لا يصلح لهم إلا النار، فكيف يصبرون عليها، وأنى لهم الجلد عليها؟!! ﴿ وَلَكِ ﴾ المذكور، وهو مجازاته بالعدل ومنعه أسباب الهداية، من أباها واختار أسواها.

﴿بأن الله نزل الكتاب بالحق ومن الحق عباراة المحسن بإحسانه، والمسيء ماساءته.

وأيضاً ففي قوله ﴿ وَنَوْلُ الْكَتَابِ
بِالْحَقِ اللهِ مَا يَدُلُ عَلَى أَنْ اللهِ أَنْزِلُهُ لَهِدَاية خلقه ، وتبيين الحق من الباطل، والهدى من الضلال، فمن صرفه عن مقصوده فهو حقيق بأن يجازى بأعظم العقوبة .

وإن الذين اختلفوا في الكتاب لفي شقاق بعيد أي: وإن الذين اختلفوا في الكتاب، فآمنوا ببعضه وكفروا ببعضه أو الذين حرفوه وصرفوه على أهوائهم ومراداتهم الفي شقاق أي: عادة، (بعيد عن الحق الموجب للاتفاق وعدم التناقض، بالحق الموجب للاتفاق وعدم التناقض، فمرج أمرهم، وكثر شقاقهم، وترتب على ذلك افتراقهم، بخلاف أهل الكتاب الذين آمنوا به وحكموه في كل شيء، فإنهم اتفقوا وارتفقوا بالمحبة والاجتماع عليه

وقد تضمنت هذه الآيات الوعيد للكاتمين لما أنزل الله المؤثرين عليه عرض الدنيا بالعذاب والسخط، وأن الله لا يطهرهم بالتوفيق ولا ببالمغفرة، وذكر السبب في ذلك بيثارهم الضلالة على الهدى، فترتب على ذلك اختيار العذاب على المغفرة. ثم توجع لهم بشدة صبرهم على النار، لعملهم بالأسباب التي يعلمون أنها موصلة لها، وأن الكتاب مشتمل على الختراق، وأن كل من خالفه فهو في غاية البعد عن الحق، والمنازعة غاية البعد عن الحق، والمنازعة

<sup>(</sup>١) في ب: مرض.

<sup>(</sup>٢) في أ: (وإذا ارتفع الجناح) وفوق كلمة الجناح كلمة (الإثم) وفي ب، وردت الجملة هكذا (وإذا ارتفع الاثم)..

والمخاصِمة، والله أعلم.

﴿١٧٧﴾ ﴿ليس البر أن تولوا وجوهكم قبل الشرق والمغرب ولكن البر من أمن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبيين وآتي المال على حبه ذوي القربي واليتامي والمساكين وابن السبيل والسائلين وفي الرقاب وأقام الصلاة وآتي الزكاة والموفون بعهدهم إذا عاهدوا والصابرين في البأساء والضراء وحين البأس أولئك الذين صدقوا وأولئك هم التقون، يقول تعالى: ﴿ليس البر أن تولوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب الى: ليس هذا هو البر المقصود من العباد، فيكون كثرة البحث فيه والجدال من العناء الذي ليس تحته إلا الشقاق والخلاف، وهذا نظير قوله ﷺ: «ليس الشديد بالصرعة، إنما الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب» ونحو ذلك.

﴿ ولكن البر من آمن بالله ﴾ أي: بأنه إله واحد، موصوف بكل صفة كمال، منزه عن كل نقص

﴿ واليوم الآخر ﴾ وهو كل ما أخبر الله به في كتابه أو أخبر به الرسول مما يكون بعد الموت .

﴿ولللائكة﴾ الذين وصفهم الله لنا في كتابه، ووصفهم رسوله ﷺ، ﴿والكتاب﴾ أي: جنس الكتب التي أنزلها الله على رسله، وأعظمها القرآن، فيؤمن بما تضمنه من الأخبار والأحكام، ﴿والسبيين﴾ عموماً، خصوصاً خاتهم وأفضلهم محمد ﷺ.

﴿ وَآمَى المَالُ ﴾ وهو كل ما يتموله الإنسان من مال، قليلاً كان أو كثيراً، أي: أي أعطى المال ﴿ على حبه ﴾ أي: حب المال، بين به أن المال محبوب للنفوس، فلا يكاد يخرجه العبد.

فمن أخرجه مع جبه له تقرباً إلى الله تعالى، كان هذا برهاناً لإيمانه، ومن إيساء المال على حبه أن يتصدق وهو صحيح شحيح، يأمل الغنى، ويخشى الفقر، وكذلك إذا كانت الصدقة عن قلة كانت أفضل، لأنه في هذه الحال

يحب إمساكه، لما يتوهمه من العدم والفقر.

وكذلك إخراج النفيس من المال، وما يجبه من ماله كما قال تعالى: ﴿لن تنالوا البرحتى تنفقوا بما تحبون﴾ فكل هؤلاء ممن آتى المال على حبه.

ثم ذكر المنفق عليهم، وهم أولي الناس ببرِّك وإحسانك. من الأقارب الذين تتوجع لمصابهم، وتفرح بسرورهم، الذين يتناصرون ويتعاقلون، فمن أحسن البر وأوفقه تعاهد الأقارب بالإحسان المالي والقولي، على حسب قربهم وحاجتهم. ومن البتامي الذين لا كاسب لهم، وليس لهم قوة يستغنون بها، وهذا من رحمته [تعالى] بالعباد، الدالة على أنه تعالى أرحم بعباده من الوالد بولده، فالله قد أوصى العباد، وفرض عليهم في أموالهم الإحسان إلى من فُقِدَ أباؤهم ليصيروا كمن لم يفقد والديه، ولأن الجزاء من جنس العمل، فمن رحم يتيم غيره رُخِمَ يتيمه.

﴿ والمساكين ﴾: وهم النيس أسكنتهم الحاجة وأذلهم الفقر، فلهم حق على الأغنياء بما يدفع مسكنتهم أو في فهم ﴿ وابن السبيل ﴾: وهو الغريب المنقطع به في غير بلده، فحث الله عباده على الكونه مظنة الحاجة، وكثرة المصارف، فعلى من أنعم الله عليه يوطنه وراحته وخوله من أعم الله عليه يوطنه وراحته وخوله من أعم الله عليه يوطنه وراحته وخوله من أعمته، أن يرحم أخاه الغريب الذي بهذه الصفة على حسب المستطاعته، ولو بتزويده أو إعطائه آلة لسفره، أو دفع ما ينوبه من المظالم وغيرها.

﴿والسائلين﴾ أي: الذين تعرض لهم حاجة من الحوائج توجب السؤال، كمن ابتلي بأرش جناية، أو ضريبة عليه من ولاة الأمور، أو يسأل الناس لتعمير المصالح العامة، كالمساجد والمدارس والقناطر، ونحو ذلك، فهذا له حقّ وإن كان غنياً ﴿وقي الرقاب﴾ فيدخل فيه العتق والإعانة الرقاب﴾

عليه، وبذل مال للمكاتب ليوفي سيده، وفداء الأسرى عند الكفار أو عند الظلمة.

ووأقام الصلاة وآتى الزكاة ققد تقدم مراراً أن الله تعالى يقرن بين الصلاة والزكاة ، لكونهما أفضل العبادات وأكمل القربات ، عبادات قلبية ومالية ، وهما يوزن الإيمان ، ويعرف ما مع صاحبه من الإيقان .

والموفون بعهدهم إذا عاهدوا والعهد: هو الالتزام بالزام الله أو إلزام العبد لنفسه. فدخل في ذلك حقوق الله كلها، لكون الله ألزم بها عبده والتزموها، ودخلوا تحت عبهدتها، ووجب عليهم أداؤها، وحقوق العباد التي أوجبها الله عليهم، والحقوق التي التزمها العبد كالأيمان والندور، ونحو ذلك.

﴿والصابرين في البأساء ﴾ أي: الفقر ؛ لأن الفقير يحتاج إلى الصبر من وجوه كثيرة، لكونه يحصل له من الآلام القلبية والبدنية المستمرة ما لا يحصل لغيرة.

فإن تنعّم الأغنياء بما لا يقدر عليه تألم، وإن جاع أو جاعت عياله تألم، وإن أكل طعاماً غير موافق لهواه تألم، وإن نظر إلى ما بين يديه وما يتوهمه من المستقبل الذي يستعد له تألم، وإن أصابه البرد الذي لا يقدر على دفعه تألم.

فكلُّ هذه ونحوها مصائب يؤمر بالصبر عليها والاحتساب، ورجاء الثواب من الله عليها

والمسراء أي: المرض على احتلاف أنواعه من حمى وقروح ورياح ووجع عضو، حتى الضرس والإصبع ونحو ذلك، فإنه يحتاج إلى الصبر على ذلك؛ لأن النفس تضعف والبدن يألم، وذلك في غاية المثقة على النفوس، خصوصاً مع تطاول ذلك، فإنه يؤمر بالصبر احتساباً لثواب الله [تعالى].

﴿وحين البأس﴾ أي: وقت القتال للأعداء المأمور بقتالهم، لأن الجلاد يشق غاية المشقة على النفس، ويجزع الإنسان من القتل أو الجراح أو الأسر، فاحتيج إلى الضير في ذلك احتساباً، ورجاء لشواب الله [تعالى] الذي منه النصر والمعونة التي وعدها الصابرين.

﴿أُولِئُكُ ﴾ أي: المتصفون بما ذكر من العقائد الحسنة، والأعمال التي هي آثار الإيمان وبرهانه ونوره، والأخلاق التبي هي جمال الإنسان وحقيقته الإنسانية، فأولئك هم ﴿الذين صدقت إيمانهم ، لأن أعمالهم المتقون ﴾ الأنهم تركوا المحظور وفعلوا المأمور؛ لأن هذه الأمور مشتملة على الوفاء بالعهد يدخل فيه الدين كله ، ولأن العبادات المنصوص عليها في ولأن العبادات المنصوص عليها في كان بما سواها أقوم، فهؤلاء هم كان بما سواها أقوم، فهؤلاء هم الأبرار الصادقون المتقون.

وقد علم ما رتب الله على هذه الأمور الثلاثة من الثواب الدنيوي والأخروي، مما لا يمكن تفصيله في [مثل] هذا الموضع

آمنوا كتب عليكم القصاص في الفتلى الحر بالحر والعبد بالعبد والأنثى بالأنثى فمن عُفي له من أخيه شيء فاتباع غفي له من أخيه شيء فاتباع تخفيف من ربكم ورحمة فمن اعتدى بعد ذلك فله عذاب أليم \* ولكم في القصاص حياة يا أولي الألباب لعلكم تقون \* يمن تعالى على عباده المؤمنين، بأنه فرض عليهم (القصاص في بأنه فرض عليهم (القصاص في القتلى \* أي: المساواة فيه، وأن يقتل القاتل على الصفة التي قتل عليها القاتل على العدل والقسط بين العاد،

وتوجيه الخطاب لعموم المؤمنين،

فيه دليل على أنه يجب عليهم كلهم، حتى أولياء القاتل، حتى القاتل بنفسه، إعانة ولي المقتول إذا طلب القصاص، وتمكينه (١) من القاتل، وأنه لا يجوز لهم أن يحولوا بين هذا الحد ويمنعوا الولي من الاقتصاص، كما عليه عادة الجاهلية ومن أسبههم من إيواء المحدثين.

ثم بين تفصيل ذلك، فقال: ﴿الحر بالحر﴾ يدخل بمنطوقها الذكر بالذكر، ﴿والأنثى بالأنثى﴾ والأنثى بالذكر، والذكر بالأنثى، فيكون منطوقها مقدماً على مفهوم قوله: «الأنثى بالأنثى» مع دلالة السنة، على أن الذكر يقتل بالأنثى، وخرج من عموم هذا الأبوان وإن علوا، فلا يقتلان بالولد، لورود السنة بذلك، مع أن في قوله: ﴿القصاص﴾ ما يدل على أنه ليس من العدل أن يقتل الوالد بولده، ولأن ما في قلب الوالد من الشفقة والرحمة، ما يمنعه من القتل لولده إلا بسبب اختلال في عقله، أو أذية شديدة جداً من الولد

وخرج من العموم أيضاً الكافر بالسنة ، مع أن الآية في خطاب المؤمنين خاصة .

وأيضاً فليس من العدل أن يقتل ولي الله بعدوه، والعبد بالعبد، ذكراً كان أو أنشى، تساوت قيمهما أو اختلفت، ودلَّ بمفهومها على أن الحر لا يقتل بالعبد، لكونه غير مساو له، والأنثى بالأنثى، أخذ بمفهومها بعض أهل العلم، فلم يجز قتل الرجل بالمرأة، وتقدم وجه ذلك.

وفي هذه الآية دليل على أن الأصل وجوب القود في القتل، وأن الدية بدل عنه، فلهذا قال: ﴿فمن عفي له من أخيه شيء﴾ أي: عفا ولي المقتول عن القاتل إلى الدية، أو عفا بعض الأولياء، فإنه يسقط القصاص وتجب الدية، وتكون الخيرة في القود واختيار

الَّذِينَ ءَانَيْنَهُمُ الْكِنْبَ يَعْرِفُونَهُ كَمَّايَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمَّ وَإِنَّ · وَيَقَا يَنْهُمْ لِتَكْتُنُونَ ٱلْحَقَّ وَهُمْ يَعْدَامُونَ ۞ ٱلْحَقُّ مِن زَّيَكٌّ فَلَاتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُنْتَوِينَ ﴿ وَلِكُلِّ مِنْهَ هُومُولَهَا ۗ فَأَمْدَ يَفُواُ لَلْغَيْزُنِ أَنْ مَاتَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمُ ٱللَّهُ جَيعتًا إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ حَشَّلُ شَيْءٍ فَدِيرٌ ۞ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّي وَجَهَكَ شَطْرَ لِلْسَبِيدِ الْخَرَادُّ وَ إِنَّهُ لِلْمَقُّ مِن زَّيْكُ وَمَا اللَّهُ بِغَلِهِ عَمَّاتَعَ مَلُونَ ﴿ وَيَنْ حَبَثُ خُرَجَتَ ثَوَلُورَ حَكَ مُطَالِلْتَ بِدِ الْحُرَارِ وَحَدْثُ مَا كُمْدُونِ وَأُوجُوهَكُمْ مُطَارَةُ لِنَلَاَّ يَكُونَ اِلنَّاسِ عَلَيْكُمُ جُخَّةُ إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ فَلاَغَشُوهُمْ وَأَخْشُونِي وَلِأَيْتِمُ نِعْمَتِي عَلَيْكُمْ وَلَعَلَكُمْ تَهْنَدُونَ ۞ كُنَّا أَرْسَلْنَا فِيكُّرْرَسُولَامِنَكُمْ بِشَالُوا عَلَيْكُرُ ءَايِنَيْنَا وَيُزِيِّيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱلَّحِينَا وَيُزَلِّيكُمُ ٱلَّحِينَابَ وَالْفِكُمُةَ ْ رَيْعَلِنْكُمُ مَّالَٰزِنَّكُونُواْنَعَ لَمُونَ ۞ فَاذَكُرُونِ ٓ أَذَكُرُكُمُّ رَأَشْكُرُوالِ وَلَاتَكُفُرُونِ ﴿ بَنَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ عَاصَنُوا أَسْتَعِمْنُواْ وَالصِّبْرِ وَالصَّلَوْةُ إِنْ اللَّهَ مَعَ الصَّابِينَ ۞ TOTAL TOTAL

فَإِذَا عِفَا عِنْهُ وَجِبَ عَلَى الولِي [أي: وفي المقتول] أن يستبع القاتل ﴿بالمعروف﴾ من غير أن يشق عليه، ولا يحمله ما لا يطيق، بل يحسن

الاقتضاء والطلب، ولا يحرجه.

الدية إلى الولي .

وعلى القاتل ﴿أداء إليه بإحسان﴾ من غير مطل ولا نقص ولا إساءة فعلية أو قولية، قهل جزاء الإحسان إليه بالعفو إلا الإحسان بحسن القضاء، وهذا مأمور به في كل ما ثبت في دمم الناس للإنسان، مأمور من له الحق بالاتساع بالمعروف، ومن عليه الحق بالأداء بإحسان (٢٠)

وفي قوله: ﴿فمن عفي له من أخيه﴾ ترقيق وحث على العفو إلى الدية، وأحسن من ذلك العفو مجاناً

وفي قوله ﴿أخيه ﴾ دليل على أن المواد بالأخوة هنا أن المراد بالأخوة هنا أخوة الإيمان، فلم يخرج بالقتل منها، ومن باب أولى أن سائر المعاصي التي هي دون الكفر لا يكفر بها فاعلها، وإنما ينقص بذلك إيمانه

وإذا عفا أولياء المقتول، أو عفا بعضهم، احتقن دم القاتل، وصار معصوماً منهم ومن غيرهم، ولهذا قال: ﴿فَمَنْ اعتدى بِعد ذلك﴾ أي:

وَلِالْفُولُوالِيْنَ يُعْتَدُلُ فِي سَكِيدِ اللَّهِ أَمْوَيْنَا ثُمِّلَ أَخْدَا أَوْلِكُنَّ لَاتَشْعُرُهِنَ ۞ وَلَتَبَلُونُكُمُ بِنَيْءِ مِنَ ٱلْمُونِ وَلَلْمُ وَتَصَي مِنَ ٱلْمُوَالِ وَٱلْأَنْفُسِ وَٱلشَّمَرُتِ وَيَثِّرِ ٱلصَّامِينَ ﴿ ٱلَّذِينَ إِذَا أَصَبَتَهُم مُصِيبَةٌ قَالُوٓ إِنَّا لِنَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَحِعُونَ ۞ أَوْلَتِيكَ عَلَيْهِ وْصَلَوْتُ مِن دَيْهِ وْوَدَحْسَدَةٌ وَأُولَلَتِكَ هُمُ ٱلْهُ تَذُونَ ۞ \* إِنَّ ٱلصَّفَاوَلَلْتُرْوَةَ مِن شَعَّآبِرِلْقَدِفَتُ حَجَّ ٱلْبِيْتَ أُواَعْتَ مَرَ فَلَاجْتَ الْحَ عَلَيْهِ أَنْ يَظُوُّفَ بِعِمَّاوَمَنَ تَطَوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ اللَّهُ سَنَّ اكِثْرَعَلِيمٌ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ بَكْتُمُونَ مَا أَزَلْنَامِنَ ٱلْبَيْئَةِ وَٱلْمُدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيْنَكُهُ لِلنَّسَاسِ فِي ٱلْكِنْكِ أُولَيْكَ بَلْعَنْهُمُ ٱللَّهُ وَيَلْعَنَّهُمُ ٱللَّاعِنُونَ ۞ إِلَّا الَّذِينَ نَابُوا وَأَصْلَحُوا وَيَيَنُوا فَأُوْلَئِيكَ أَوُّوبُ عَلَيْهِمُّ وَإَنَا ٱلِنَوَابُ ٱلرَّحِيدُ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَمَاقُواْ وَهُمْ كُفَارُ أُوْلَيْهِكَ عَلِيْهِمْ لَغَنَةُ ٱللَّهِ وَٱلْلَكَيْبَكَةِ وَٱلنَّاسِ أَحْمَدِينَ ۞ خَالِينَ فِيهَا لَا يُخَفَّفُ عَنْهُ وَٱلْعَذَابُ وَلَاهُمْ يُظُرُّونَ @ وَإِلْفَكُونِ إِلَهُ وَلَيْدُ لَآلِالْهُ إِلَّاهُ وَالرَّخَرُ الرِّحِيدُ ۞ 

بعد العفو ﴿فله عذابِ أليم﴾ أي: في الآخرة، وأما قتله وعدمه فيؤخذ مما تقدم، لأنه قتل مكافئاً له، فيجب قتله بذلك.

وأما من فسر العذاب الأليم بالقتل، فإن الآية تدل على أنه يتعين قتله، ولا يجوز العفو عنه، وبذلك قال بعض العلماء والصحيح الأول، لأن جنايته لا تزيد على جناية غيره.

ثم بين تعالى حكمته العظيمة في مشروعية القصاص، فقال: ﴿ولكم في القصاص حياة﴾ أي: تنعقن بذلك عرف أنه مقتول إذا قتل، لا يكاد مقتول إذا قتل، لا يكاد مقتولاً انذعر بذلك غيره وانزجر، فلو كانت عقوبة القاتل غير القتل، لم يحصل انكفاف الشر الحدود الشرعية، فيها من النكاية والانزجار ما يدل على حكمة الحكيم الغفار، ونكر «الحياة» لإفادة التعظيم والتكثير.

ولما كان هذا الحكم لا يعرف حقيقته إلا أهل العقول الكاملة، والألباب الثقيلة، خصهم بالخطاب دون غيرهم، وهذا يدل على أن الله تعالى يحب من عباده أن يعملوا أفكارهم

وعقولهم، في تدبر ما في أحكامه من الحكم، والمصالح الدالة على كمالة، وكمال حكمته وحمده، وعدله ورحمته الواسعة، وأن من كان بهذه المثابة فقد استحق المدح بأنه من ذوي الألباب الذين وجه إليهم الخطاب، وناداهم رب الأرباب، وكفى بذلك فضالا وشرفاً لقوم يعقلون.

وقوله: ﴿لِعلكِم تتقون﴾ وذلك أن من عرف ربه وعرف ما في دينه وشرعه من الأسرار العظيمة والحكم البديعة والآيات الرفيعة، أوجب له ذلك أن ينقاد لأمر الله، ويعظم معاصيه فيتركها، فيستحق بذلك أن يكون من المتقين.

﴿ ١٨٠ \_ ١٨٠﴾ ﴿ كُتب عليكم إذا حضر أحدكم الموت إن ترك خيراً الوصية للوالدين والأقربين بالمروف حقاً على المتقين \* فمن بدله بعدما سمعه فإنما إثمه على الذين يبدلونه إن الله سميع عليم الله فمن خاف من موص جنفا أو إثما فأصلح بينهم فلا إثم عليه إن الله غفور رحيم أي: فرض الله عليكم يا معشر المؤمنين ﴿إِذَا حَضِر أَحِدُكُم المُوتِ ﴾ أي: أسبابه، كالمرض المشرف على الهلاك، وحضور أسباب المهالك، وكان قد ﴿تُرِكُ خِيراً﴾ [أي: مالاً] وهو المال الكثير عرفاً، فعليه أن يوصى لوالديه وأقرب الناس إليه بالمعروف، على قدر حاله من غير سرف ولا اقتصار على الأبعد دون الأقرب، بل يرتبهم على القرب والحاجة، ولهذا أتى فيه بأفعل

وقوله: ﴿ حَمَّا عَلَى المُتَقِينَ ﴾ دل على وجوب ذلك، لأن الحق هو الشابت، وقد جعله الله من موجبات التقوى.

واعلم أن جهور الفسرين يرون أن هذه الآية منسوحة بآية المواريث وبعضهم يرى أنها في الوالدين والأقربين غير الوارثين، مع أنه لم يدل على التخصيص بذلك دليل، والأحسن

في هذا أن يقال: إن هذه الوصية للوالدين والأقربين مجملة، ردها الله تعالى إلى العرف الجاري.

شم إن الله تعالى قدر للوالدين الوارثين وغيرهما من الأقارب الوارثين هذا المعروف في آيات المواريث بعد أن كان مجملاً، وبقي الحكم فيمن لم يرثوا من الوالدين الممنوعين من الإرث وغيرهما ممن حجب بشخص أو وصف، قإن الإنسان مأمور بالوصية لهؤلاء، وهم أحق الناس ببره، وهذا القول تتفق عليه الأمة، ويحصل به الجمع بين القولين المتقدمين، لأن كلاً من القائلين بهما كل منهم لحظ ملحظاً، واختلف المورد.

فبهذا الجمع يحصل الاتفاق والجمع بين الآيات، لأنه (۱) مهما أمكن الجمع كان أحسن من ادعاء النسخ، الذي لم يذل عليه دليل صحيح.

ولما كان الموصي قد يمتنع من الوصية، لما يتوهمه أن من بعده قد يبدل ما وصي به، قال تعالى: ﴿فمن بدله﴾ أي: الإيصاء للمذكورين أو غيرهم ﴿بعدما سمعه﴾ [أي:] بعدما عقله، وعرف طرقه وتنفيذه، ﴿فإنما إثمه على الذين يبدلونه ﴾ وإلا فالموصي وقع أجره على الله، وإنما الإثم على المدل

وإن الله سميع بسمع سائر الأصوات، ومنه سماعه لمقالة الموصي ووصيته، فينبغي له أن يراقب من يسمعه ويراه، وأن لا يجور في وصيته، فعليم بنيته، وعليم بعمل الموصي إليه، فإذا اجتهد الموصي وعلم الله من نيته ذلك، أثابه ولو أخطأ، وفيه التحذير للموصى إليه من التبديل، فإن الله عليم به، مطلع على ما فعله، فليحذر من الله، هذا حكم الوصية العادلة، وأما الوصية التي فيها حيف وجنف وإثم، فينبغي لمن حضر الموصي وقت الوصية بها، أن ينصحه بما هو الأحسن والأعدل، وأن ينهاه بما هو الأحسن والأعدل، وأن ينهاه

عن الجور والجنف، وهو الميل بها عن خطأ، من غير تعمد، والإثم: وهو التعمد لذلك.

فإن لم يفعل ذلك، فينبغي له أن يصلح بين الموصى إليهم، ويتوصل إلى العدل بينهم على وجه التراضي والمصالحة، ووعظهم بتبرئة ذمة ميتهم، فهذا قد فعل معروفاً عظيماً، وليس عليه إثم، كما على مبدل الوصية الجائزة، ولهذا قال: ﴿إِنَّ اللَّهُ عَفُورٍ﴾ أي: يغفر جميع الزلات، ويصفح عن التبعات لمن تاب إليه، ومنه معفرته لمن غص من نفسه وترك بعض حقه لأخيه، لأن من سامح سامحه الله، غفور ليتهم الجائر في وصيته إذا احتسبوا بمسامحة بعضهم بعضأ لأجل براءة ذمته، رحيم بعباده، حيث شرع لهم كل أمر به يتراحمون ويتعاطفون، فدلت هذه الآيات على الحث على الوصية، وعلى بيان من هي له، وعلى وعيد المبدل للوصية العادلة، والترغيب في الإصلاح في الوصية الجائرة .

﴿١٨٢ - ١٨٥﴾ ﴿يا أيها اللذين آمنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم لعلكم تنقون \* أياماً معدودات فمن كان منكم مريضاً أو على سفر نعدة من أيام أخر وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكين فمن تطوع خيراً فهو خيرٌ له وأن تصوموا خيرٌ لكم إن كنتم تعلمون \* شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن هدى للناس وبينات من الهدى والفرقان فمن شهد منكم الشهر فليصمه ومن كان مريضاً أو على سفر فعدة من أيام أخر يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر ولتكملوا العدة ولتكبروا الله على ما هداكم ولعلكم تشكرون مخبر تعالى بما منَّ به على عباده، بأنه فرض عليهم الصيام، كما فرضه على الأمم السابقة، لأنه من الشرائع والأوامر التي هي مصلحة للخلق في كل زمان.

وفيه تنشيط لهذه الأمة بأنه ينبغي

مسكين.

لكم أن تنافسوا غيركم في تكميل الأعمال، والمسارعة إلى صالح الخصال، وأنه ليس من الأمور الثقيلة التي اختصيتم بها

تُم ذكر تعالى حكمته في مشروعية الصيام، فقال: ﴿لعلكم تتقون﴾ فإن الصيام من أكبر أسباب التقوى، لأن فيه امتثال أمر الله واجتناب نهيه.

فمما اشتمل عليه من التقوى: أن الصائم يترك ما حرم الله عليه من الأكل والشرب والجماع ونحوها، التي تميل إليها نفسه، متقرباً بذلك إلى الله، واجياً بتركها ثوابه، فهذا من التقوى.

ومنها: أن الصائم يدرب نفسه على مراقبة الله تعالى، فيترك ما تهوى نفسه مع قدرته عليه، لعلمه باطلاع الله عليه، ومنها: أن الصيام يضيق مجرى الشيطان، فإنه يجري من ابن آدم مجرى منه المعاصي، ومنها: أن الصائم في منه المعاصي، ومنها: أن الصائم في الغالب تكثر طاعته، والطاعات من خصال النقوى، ومنها: أن الغني إذا ذاق ألم الجوع أوجب له ذلك مواساة للمقواء المعدمين، وهذا من خصال النقوى.

ولما ذكر أنه فرض عليهم الصيام، أخبر أنه أيام معدودات، أي: قليلة في غاية السهولة.

ثم سهل تسهيلاً آخر، فقال: فنمن كان منكم مريضاً أو على سفر فعدة من أيام أخرى وذلك للمشقة في الغالب، رخص الله لهما في الفطر.

ولما كان لا بد من حصول مصلحة الصيام لكل مؤمن، أمرهما أن يقضياه في أيام أخر إذا زال المرض، وانقضى السفر، وحصلت الراحة.

وفي قوله: ﴿فعدة من أيام﴾ فيه دليل على أنه يقضي عدد أيام رمضان، كاملاً كان أو ناقصاً وعلى أنه يجوز أن يقضي أياماً قصيرة باردة، عن أيام طويلة حارة كالعكس.

وقوله: ﴿وعلى الذين يطيقونه ﴾

أي: يطيقون الصيام ﴿ فلاية ﴾ عن كل يوم يفطرونه ﴿ طعام مسكين ﴾ وهذا في ابتداء فرض الصيام، لما كانوا غير معتادين للصيام، وكان فرضه حتماً فيه مشقة عليهم، درجهم الرب الحكيم بأسهل طريق، وخيّر المطيق للصوم بين أن يصوم وهو أفضل أو يطعم، ولهذا قال: ﴿ وَإِنْ تَصُومُوا حَيْرِ لَكُمْ ﴾

ثم بعد ذلك جعل الصيام حتماً على المطيق، وغير المطيق يفطر ويقضيه في أيام أخر [وقيل: ﴿وعلى الذين يطيقونه، ويشق عليهم مشقة غير محتملة كالشيخ الكبير فدية عن كل يوم مسكين (١)، وهذا هو الصحيح](٢).

وشهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن في القرآن في الصوم المفروض عليكم هو شهر رمضان، الشهر العظيم الذي قد حصل لكم فيه من الله المفضل العظيم، وهو القرآن الكريم، المشتمل على المهداية لمصالحكم الدينية والدنيوية، وتبيين الحق بأوضح بيان، والمفرقان بين الحق والباطل، والمهدى والنضادة وأهل السعادة وأهل الشقاءة

فحقيق بشهر هذا فضله، وهذا إحسان الله عليكم فيه أن يكون موسماً للعباد مفروضاً فيه الصيام.

فلمًا قرره وبيَّن فيضيلته، وحكمة الله تعالى في تخصيصه، قال: وحكمة الله منكم الشهر فليصمه هذا فيه تعيين الصيام على القادر الصحيح الحاضر.

ولما كان النسخ للتخيير بين الصيام والفداء خاصة، أعاد الرخصة للمريض والمسافر، لئلا يتوهم أن الرخصة أيضاً منسوخة، [فقال] ﴿ يريد الله بكم العسر ﴾ أي: يريد الله تعالى أن يبسر عليكم الطرق الموصلة إلى رضوانه أعظم تيسير، ويسهلها أشد (٣) تسهيل، ولهذا كان جيع ما أمر الله به عباده في غاية

<sup>(</sup>١) ظاهرٌ أن المراد عن كل يوم طعام (٢) زيادة من هامش ب.

<sup>(</sup>٣) في ب: أبلغ تسهيل.

السهولة في أصله.

وإذا حصلت بعض العوارض الموجبة لثقله سهّله تسهيلاً آخر، إما بإسقاطه، أو تخفيفه بأنواع التخفيفات. وهذه جملة لا يمكن تفصيلها لأن تفاصيلها جميع الشرعيات، ويدخل

فيها جميع الرخص والتخفيفات.

ولتكملوا العدة وهذا ـ واله أعلم ـ لثلا يتوهم متوهم أن صيام رمضان يحصل القصود منه بيعضه، رفع هذا الوهم بالأمر بتكميل عدته، ويشكر الله [تعالى] عند إتمامه على توفيقه وتسهيله وتبيينه لعباده، وبالتكبير عند انقضائه، ويدخل في ذلك التكبير عند رؤية هلال شوال إلى فراغ خطبة العيد.

فإن قريب أجيب دعوة الداع إذا دعان في قان قريب أجيب دعوة الداع إذا دعان فليستجيبوالي وليؤمنوا بي لعلهم النبيّ على بعض أصحابه فقالوا: يا رسول الله، أقريب ربنا فنناجيه، أم عبادي عني فإني قريب لأنه تعال عبادي عني فإني قريب لأنه تعال الرقيب الشهيد، المطلع على السر وأخفى، يعلم خاننة الأعين وما تخفي الوحابة، ولهذا قال: ﴿أجيب دعوة الداع إذا دعان والدعاء نوعان: دعاء عبادة، ودعاء مسألة.

والقرب نوعان: قرب بعلمه من كل خلقه، وقرب من عابديه وداعيه بالإجابة والمعونة والتوفيق.

فمن دعا ربه بقلب حاضر ودعاء مشروع، ولم يمنع مانع من إجابة الدعاء، كأكل الحرام ونحوه، فإن الله قد وعده بالإجابة، وخصوصاً إذا أتى بساسباب إجابة الدعماء، وهي الاستجابة لله تعالى بالانقياد لأوامره ونواهيه القولية والفعلية، والإيمان به الموجب للاستجابة، فلهذا قال: وفي يعصل لهم الرشد يرشدون أي : يحصل لهم الرشد

الذي هو الهداية للإيمان والأعمال الصالحة، ويزول عنهم الغيّ المنافي للإيمان والأعمال الصالحة. ولأن الإيمان بالله والاستجابة لأمره سبب لحصول العلم، كما قال تعالى: ﴿ يَا أَيّهَا الذّين آمنوا إن تتقوا الله يجعل لكم فرقانا ﴾.

﴿ ١٨٧ ﴾ ثم قال تعالى: ﴿ أحل لكم ليلة الصيام الرفث إلى نسائكم هن لباس لكم وأنتم لباس لهن علم الله أنكم كنتم تختانون أنفسكم فتاب عليكم وعفا عنكم فالآن باشروهن وابتغوا ما كتب الله لكم وكلوا واشربوا حتى يتبين لكم الخيط الأبيض من الخيط الأسود من الفجر ثم أتموا الصيام إلى الليل ولا تباشروهن وأنتم عاكفون فى المساجد تىلىك حيدود الله فلا تقربوها كذلك يبين الله آياته للناس لعلهم يتقون، كان في أول فرض الصيام، يجرم على المسلمين في الليل بعد النوم الأكل والشرب والجماع، فحصلت المثقة لبعضهم، فحفف الله تعالى عنهم ذلك، وأباح في ليالي الصيام كلها الأكل والشرب والجماع، سواء نام أو لم ينم، لكونهم يختانون أنفسهم بترك بعض بها أمروا

﴿ فتابِ ﴾ الله ﴿ عليكم ﴾ بأن وسع لكم أمراً كان \_ لولا توسعته \_ موجباً للإثم ﴿ وعفا عنكم ﴾ ما سلف من التخون.

﴿ فَالآن ﴾ بعد هذه الرخصة والسعة من الله ﴿ باشروهن ﴾ وطأً وقبلة ولمساً وغير ذلك.

﴿ وابتغوا ما كتب الله لكم ﴾ أي: انووا في مباشرتكم لزوجاتكم التقرب إلى الله تعالى والمقصود الأعظم من الوطء، وهو حصول المذرية وإعفاف فرجه وفرج زوجته، وحصول مقاصد النكاح.

وتما كتب الله لكم ليلة القدر، الموافقة لليالي صيام رمضان، فلا ينبغي لكم أن تشتغلوا جذه اللذة عنها

وتضيعوها، فاللذة مدركة، وليلة القدر إذا فاتت لم تدرك.

وكلوا واشربوا حتى يتبين لكم الخيط الأبيض من الخيط الأسود من الفيط الأسود من الفيط الأحل والشرب والحماع، وفيه أنه إذا أكل ونحوه شاكاً في طلوع الفجر فلا بأس عليه.

وفيه: دليل على استحباب السحور للأمر، وأنه يستحب تأخيره أخذاً من معنى رخصة الله وتسهيله على العباد.

وفيه: أيضاً دليل على أنه يجوز أن يدركه الفجر وهو جنب من الجماع قبل أن يغتسل، ويصح صيامه، لأن لازم إباحة الجماع إلى طلوع الفجر، أن يدركه الفجر وهو جنب، ولازم الحق

وشم اذا طلع الفجر وأتموا الصيام أي: الإمساك عن الفطرات ولم الليل وهو غروب الشمس ولما كان إباحة الوطء في ليلي الصيام ليست إباحة الوطء في ليلي الصيام ليست لا يحل له ذلك، استثناه بقوله: ولا تباشروهن وأنتم عاكفون في المساجد أي: وأنتم متصفون بذلك، ودلت الآية على مشروعية الاعتكاف، وهو لزوم المسجد لطاعة الله [تعالى]، وانقطاعا إليه، وأن الاعتكاف لا يصحول في مسجد.

ويستفاد من تعريف المساجد، أنها المساجد المعروفة عندهم، وهي التي تقام فيها الصلوات الخمس.

... وفيه أن الوطء من مفسدات الاعتكاف ...

وتلك المذكورات وهو تحريم الأكل والشرب والجماع وتحوه من المفطرات في الصيام، وتحريم الوطء على غير المعتكف، وتحو ذلك من المحرمات وتهاهم عنها، فقال: وفلا تقربوها أبلغ من قوله: «فلا تفعلوها» لأن القربان، يشمل النهي عن فعل المحرم بنفسه، والنهى عن وسائله الموصلة بنفسه، والنهى عن وسائله الموصلة بنفسه، والنهى عن وسائله الموصلة بالمحرم النها على وسائله الموصلة المنسه، والنهى عن وسائله الموصلة بالمحرم المناسبة المحرم المناسبة المناسبة المحرم المناسبة المحرم المناسبة المحرم المناسبة المحرم المناسبة المحرم المناسبة المحرم المحرم

إليه .

والعبد مأمور بترك المحرمات، والبعد منها غاية ما يمكنه، وترك كل سبب يدعمو إليها، وأما الأوامر فيقول الله فيها: ﴿ للك حدود الله فلا تعدوها ﴾ فينهى عن مجاوزتها،

﴿كذلك﴾ أي: بين [الله] لعباده الأحكام السابقة أتم تبيين، وأوضحها لهم أكمل إيضاح.

﴿ يبين الله آياته للناس لعلهم يتقون ﴾ فإنهم إذا بان لهم الحق اتبعوه، فإن الباطل اجتنبوه، فإن الإنسان قد يفعل المحرم على وجه الجهل بأنه عرم، ولو علم تحريمه لم يفعله، فإذا بين الله للناس آياته، لم يبق لهم عذر ولا حجة، فكان ذلك سبباً للتقوى.

﴿١٨٨﴾ ﴿ولا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل وتدلوا بها إلى الحكام لتأكلوا فريقاً من أموال الناس بالإثم وأنتم تعلمون أي: ولا تأخذوا أموالكم، أي: أموال غيركم، أضافها إليهم؛ لأنه ينبغي للمسلم أن يجب لأخيه ما يجب لنفسه، ويحترم ماله كما يحترم ماله؛ ولأن أكله لمال غيره على أكل ماله عند القدرة،

ولما كان أكلها نوعين: نوعاً بحق، ونوعاً بباطل، وكان المحرم إنما هو أكلها بالباطل، قيده تعالى بذلك، ويدخل في ذلك أكلها على وجه العصب والسرقة والخيانة في وديعة أو عارية، أو نحو ذلك، ويدخل فيه أيضاً أخذها على وجه المعاوضة، بمعاوضة محرمة، كعقود الربا والقمان كلهاء فإنها من أكل المال بالباطل، لأنه ليس في مقابلة عوض مباح، ويدخل في ذلك أخذها بسبب عش في البيع والشراء والإحارة، ونجوها، ويدخل في ذلك استعمال الأجراء وأكل أجرتهم، وكذلك أخذهم أجرة على عمل لم يقوموا بواجبه، ويدخل في ذلك أخذ الأجرة على العبادات والقربات التي لا تصح، حتى يقصد بها وجه الله

تعالى، ويدخل في ذلك الأخد من الزكوات والصدقات والأوقاف، والوصايا لمن ليس له حق منها، أو فوق حقه

فكل هذا ونحوه من أكل المال بالباطل، فلا يحل ذلك بوجه من الوجوه حتى ولو حصل فيه النزاع وحصل أله المنزاع وأحل من يريد أكلها بالباطل بحجة علمت حجة المحق، وحكم له الحاكم ولا يمل حراماً، إنما يحكم على نحو عما يسمع، وإلا فحقائق الأمور باقية، فليس في حكم الحاكم للمبطل راحة ولا شبهة، ولا استراحة.

فمن أدل إلى الحاكم بحجة باطلة وحكم له بذلك، فإنه لا يحل له، ويكون آكلا لمال غيره بالباطل والإثم وهو عالم بذلك. فيكون أبلغ في عقوبة وأشد في نكاله.

وعلى هذا فالوكيل إذا علم أن موكله مبطل في دعواه، لم يحل له أن يخاصم عنن الحائنين، كلمنا قبال تنعيالي: ﴿ولا تكن للخائنين خصيماً﴾

(۱۸۹ البيرة المالونك عن الأهلة قل هي مواقيت للناس والحج وليس البر بأن تأتوا البيوت من ظهورها ولكن البر من اتقى وأتوا البيوت من أبواها والقوا الله لعلكم تفلحون الأهلة المحلكم تفلحون الأهلة المحلك، ما فائدتها وحكمتها؟ أو عن جعلها الله تعالى بلطفه ورحمته على هذا التدبير يبدو الهلال ضعيفاً في أول الشهر، ثم يتزايد إلى تصفه، ثم يشرع الشهر، ثم يتزايد إلى تصفه، ثم يشرع في النقص إلى كماله، وهكذا ليعرف المناس بذلك مواقيت عباداتهم من الصيام، وأوقات الزكاة، والكفارات، وأوقات الزكاة، والكفارات، وأوقات الخرة،

ولما كان الحج يقع في أشهر معلومات، ويستغرق أوقاتاً كثيرة، قال: ﴿والحج﴾ وكذلك تعرف بذلك أوقنات المذيون المؤجلات، ومدة

إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَآخِيلَفِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱلْفُلُكِ اللَّهُ عَلَيْ مَعْدِي فِي الْبَحْدِي عَايِنَفَعُ النَّاسَ وَمَا أَزَلَكَ اللَّهُ مِنَ السَّكَلَّةِ مِن مَّا مِ فَأَحْمِكَ لِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدُ مُرَفِهَا وَبَتَّ فِهَامِن كُلِّ دَانَتَةِ وَتَصْرِيفِ ٱلرِيْنَعِ وَالْسَّحَابِ ٱلْمُسْخَرِيْنَ ٱلسَّمَاءَ وَٱلأَرْضِ لَآيَكَ لِفَوْمِ يَعْقِلُونَ عَ وَمِنَ ٱلسَّاسِ مَن ﴾ يَتَخِذُين دُونِ ٱللَّهِ أَنسَدَاذَا يُحِبُّونَهُ مُرَكَّحُبِّ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاً أَشَيَةُ حُبَّايِتَهِ وَلَوْيَ رَى الَّذِيرَ طَلَمْتُوا إِذْ يَرُونَ الْعَ ذَابَ النَّ ٱلْفَوَّةَ يَلْقِحِيتَ وَأَنَّ ٱللَّهَ مَسَكِيدُ ٱلْعَكَدَابِ ۞ إِذْ يَــَمَّزَأَ ٱلَّذِيبَ الْبُعُواٰمِنَ ٱلَّذِيبَ ٱلنَّبَعُواٰ وَرَأَوَا ٱلْعَسَدَابَ وَتَقَطَّعَتِ بِهِمُ الْأَسْبَابُ ۞ وَقَالَ الِّذِينَ آبَيْعُوا لَوَ إِنَّالَانًا كَرَّهُ فَنَسَبُرّاً مِنْهُمُ كَمَا نَبْرُهُ وَأَمِنّاً كَنَّالِكَ يُرِيهِ وَأَلْلَهُ مُ أَعْنَالَهُمْ حَسَرَتِ عَلَيْهِمْ وَمَاهُم بِخَلِيبِينَ مِنَ النَّادِ ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ كُلُواٰمِمَّا فِي ٱلْأَرْضِ حَلَاكُ طِيبًا وَلَا نَتَّيِعُوا خُطُوْنِ ٱلشَّيْطَانِّ إِنَّهُ لَكُرْعَدُو تُمِّيثُ ۞ إِنَّا يَأْمُرُكُمْ إِلَانُونَ المُنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ 

الإجارات، ومدة العدد والحمل، وغير ذلك عما هو من حاجات الخلق، فجعله تعالى حساباً يعرفه كل أحد من صغير وكبير، وعالم وجاهل، فلو كان الحساب بالسنة الشمسية لم يعرفه إلا النادر من الناس.

وليس البر بأن تأتوا البيوت من ظهورها وهذا كما كان الأنصار وغيرهم من العرب إذا أحرموا لم يدخلوا البيوت من أبوابها، تعبدا بنلك، وظنا أنه بر، فأخبر الله أنه ليس ببر<sup>(۲)</sup>، لأن الله تعالى لم يشرعه لهم، وكل من تعبد بعبادة لم يشرعها الله وأمرهم أن يأتوا البيوت من أبوابها لما فيه من السهولة عليهم، التي هي قاعدة من قواعد الشرع.

ويستفاد من إشارة الآية أنه ينبغي في كل أمر من الأمور أن يأتيه الإنسان من الطويق السهل القريب، الذي قد جعل له موصلا، فالآمر بالمعروف والناهي عن المنكر، ينبغي أن ينظر في حالة المأمور، ويستعمل معه الرفق والسياسة التي بها يحصل المقصود أو بعضه، والمتعلم والمعلم ينبغي أن يسلك أقرب طريق وأسهله، يحصل به مقصوده، وهكذا كل من حاول أمرأ من الأمور وأتاه من أبوابه وثابر عليه،

<sup>(</sup>١) في ب: فقوله.

وَإِذَا فِلَ لَمُكُمُ الْبَيْعُوا مَا أَزَلَ اللَّهُ فَالْوا بَلْ نَدِّيعُ مَا أَلْفَيْنَا عَكَيْهِ ا اَبَآءَنَا ۚ أَوَلُوكَ انَّ ءَابَآ وُهُمْ لِابِتَقِلُونَ شَبُّنَا وَلَا يَهَا مُونَ الْكُ @وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ كُفَّ رُوا كَمَنِّلِ ٱلَّذِينَيْعِيُّ عِالْاِينَ مَعْ إِلَّادُعُكَاءٌ وَنِدَآاً ۚ صُمْمُ الْمُكُمُّ مُعُمِّدٌ فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ۞ يَّتَأَيُّهَا ٱلَّذِيرَ ءَامُّوا حَمُّ لُوا مِن طَيِّبَ مِ مَارْدَةً لَكُمَّ وَأَشْكُرُ وَأُولِيَهِ إِنْ كُنتُمْ إِيَّاهُ ثَعَبُ لُونِكَ ۞ إِغَّا حَرَّهُ عَلَيْكُمُ ٱلْنِيْتَةَ وَالدُّمْ وَلَحْمَ ٱلْخِيْزِيرِ وَمَاۤ أَهِلَ بِهِۦلِغَيْرِ اللَّهِ فَمَن أَضْطُرَّ غَيْرَ بَاغِ وَلَاعَادِ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ ۚ إِنَّ أَلَّهُ غَغُورٌ نَيِيدُ ١٠ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَآ أَزَلَكَ اللَّهُ مِنَ ٱلْكِتَابِ وَيَشْتَرُونَ بِهِ عَنَا ۚ فَلِيدَالَّا أَوْلَتِكَ مَا يَأْ كُلُونَ ﴿ أَلَّا فِ بُعلُونِهِمَ إِلَّا ٱلنَّـَارَ وَلَايُكِكِيْكِ لِمُهُدُّالْقَةُ يُوْمَ ٱلْهِيَدَعَةِ 🎇 وَلَايُزَكِئِ عِنْمُ وَلَهُمُوعَذَابُ أَلِيدٌ ۞ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ أَشْ مَرُوا الضَّالَةَ بِالْهُدَى وَالْعَذَابَ بِٱلْعُفِرَةُ فَا أَصْبَرَهُمْ عَلَى َ النَّسَارِ ۞ ذَٰلِكَ بِأَنْ ٱللَّهَ زَلَّ ٱلْكِينَابِ بِٱلْحَقُّ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱلْحَتَّلَفُواْفِ ٱلْكِنَّكِ لَقِي شِقَاقِ بَعِيدٍ ۞ 

فلا بدأن يحصل له القصود بعون الملك المعود

﴿واتقوا الله الله الله الذي أمر الله به، وهو لزوم تقواه على أمر الله به، وهو لزوم تقواه على الدوام، بامتثال أوامره واجتناب نواهيه، فإنه سبب للفلاح الذي هو الفوز بالمطلوب، والنجاة من المرهوب، فمن لم يتق الله تعالى لم يكن له سبيل إلى الفلاح، ومن اتقاه فاز بالفلاح والنجاح.

﴿ ١٩١ – ١٩٣﴾ ﴿ وقاته لوافي سبيل الله اللين يقاتلونكم ولا تعتدوا إن الله لا يحب المعتدين ﴿ واقتلوهم حيث ثقفتموهم وأخرجوهم من حيث أخرجوكم والفتنة أشد من القتل ولا تقاتلوهم عند المسجد الحرام حتى يقاتلوكم فيه فإن قاتلوكم فاقتلوهم كذلك جزاء الكافرين فإن انتهوا فإن الله غفور رحيم ﴿ وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة ويكون الدين لله فإن انتهوا فلا على الظالمين ﴾

هذه الآيات، تتضمن الأمر بالقتال في سبيل الله، وهذا كان بعد الهجرة إلى المدينة، لما قوي المسلمون للقتال أمرهم الله به، بعدما كانوا مأمورين بكف أيديهم، وفي تخصيص القتال

﴿ في سبيل الله حث على الإختال في الإخلاص، ونهي عن الاقتتال في المقتل بين المسلمين.

﴿الذين يقاتلونكم﴾ أي: الذين هم مستعدون لقتالكم، وهم المكلفون الرجال، غير الشيوخ الذين لا رأي: لهم ولا قتال.

والنهي عن الاعتداء يشمل أنواع الاعتداء كلها، من قتل من لا يقاتل من النساء والمجانين والأطفال والرهبان ونحوهم، والتمثيل بالقتلى، وقتل الحيوانات، وقطع الأشجار [ونجوها] لغير مصلحة تعود للمسلمين.

ومن الاعتداء مقاتلة من تقبل منهم الجزية إذا بذلوها، فإن ذلك لا يجوز واقتلوهم حيث لقفتموهم هذا أمر بقتالهم أينما وجدوا، في كل وقت، وفي كل زمان، قتال مدافعة، وقتال مهاجة ثم استنى من هذا العموم قتالهم وعند المسجد الحرام، وأنه يقاتلون جزاء لهم على اعتدائهم، وهذا مستمر في كل وقت، حتى ينتهوا عن كفرهم في مل وقت، حتى ينتهوا عن كفرهم في طيسهم ما حصل من الكفر بالله والشرك في المسجد الحرام، وصد الرسول والمؤمنين عنه، وهذا من وصد الرسول والمؤمنين عنه، وهذا من

ولما كان القتال عند السجد الحرام يتوهم أنه مفسدة في هذا البلد الحرام، أخبر تعالى أن المفسدة بالفتنة عنده بالشرك والصدعن دينه، أشد من مفسدة القتل، فليس عليكم أيها السلمون حرج في قتالهم ويستدل بهذه (۱) الآية على القاعدة الشهورة، وهي: أنه يرتكب أخف الفسدتين لدفع أعلاهما.

رحمته وكرمه بعباده .

ثم ذكر تعالى المقصود من القتال في سبيله، وأنه ليس المقصود به سفك دماء الكفار وأخذ أموالهم، ولكن المقصود به أن (يكون الدين شه تعالى فيظهر دين الله [تعالى]، على سائر الأديان،

ويدفع كل ما يعارضة من الشرك وغيره، وهو المراد بالفتنة، فإذا حصل هذا المقصود فلا قتل ولا قتال، فوإن انتهوا عن قتالكم عند المسجد الحرام فلا عدوان إلا على الظالمين أي فليس عليهم منكم اعتداء إلا من ظلم منهم، فإنه يستحق المعاقبة بقدر ظلمه.

الحرام والحرمات تصاص قمن اعتدى الحرام والحرمات تصاص قمن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى عليكم واتقوا الله واعلموا أن الله مع المتقين يقول تعالى: ﴿الشهر الحرام على المشركين للنبي علي المحابه عام الحديبية عن الدخول الكة، وقاضوهم على دخولها من قابل، وكان الصد والقضاء في شهر حرام، وهو ذو القعدة، فيكون هذا الصحابة بتمام نسكهم وكماله.

ويحتمل أن يكون المعنى: إنكم إن قاتلتموهم في الشهر الحرام<sup>(٢)</sup> فقد قاتلوكم فيه، وهم المعتدون، فليس عليكم في ذلك حَرَجُ وعلى هِذا فيكون قوله: ﴿ والحرمات قصاص ﴾ من باب عطف العام على الخاص، أي: كل شيء يحترم من شهر حرام، أو بلد حرام، أو إحرام، أو ما هـ و أعـم من ذلك، جميع ما أمر الشرع باحترامه، فمن تجرأ عليها فإنه يقتص منه، فمن قاتِل في الشهر الحرام قوتل، ومن هتك البلد الحرام أحذ منه الحد ولم يكن له حرمة، ومن قتل مكافئاً له قتل به، ومن جرجه أو قطع عضواً منه اقتص منه، ومن أخذ مال غيره المحترم أخذ منه بدله، ولكن هل لصاحب الحق أن بأحذ من ماله بقدر حقه أم لا؟ خلاف بين العلماء، الراجح من ذلك أنه إن كان سبب الحق ظاهراً كالضيف إذا لم يقره غيره، والزوجة والقريب إذا امتنع من تجب عليه النفقة، [من الإنفاق عليه] فإنه يجور أخذه من ماله

<sup>(</sup>١) في ب: ويستدل في هذه.

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أ: بالشهر الحرام.

وإن كان السبب خفياً كمن جحد دين غيره، أو خانه في وديعة، أو سرق منه ونحو ذلك، فإنه لا يجوز له أن يأخذ من ماله مقابلة له، جمعاً بين الأدلة، ولهذا قال تعالى تأكيداً وتقوية عليه بمثل ما اعتدى عليكم فاعتدوا نفسير لصفة المقاصة، وأنها هي المماثلة في مقابلة المعتدي.

ولما كانت النفوس في الخالب لا تقف على حدها إذا رخص لها في المعاقبة لطلبها التشفي، أمر تعالى بلزوم تقواه، التي هي الوقوف عند حدوده وعدم تجاوزها، وأخبر تعالى أنه مع المتقين أي: بالعون، والنصر، والتأييد، والتوفيق.

ومن كان الله معه حصل له السعادة الأبدية، ومن لم يلزم التقوى تخلى عنه وليه وخذله، فوكله إلى نفسه، فصار هلاكه أقرب إليه من حبل الوريد

﴿ ١٩٥﴾ ﴿ وَأَنْفَقُوا فِي سبيلِ اللهِ ولا تلقوا بأيديكم إلى التهلكة وأحسنوا إن الله يحب المحسنين ﴿ يأمر تعالى عباده بالنفقة في سبيله، وهو إخراج الأموال في الطرق الموصلة إلى الله، وهي كل طرق الخير من صدقة على مسكين، أو قريب، أو إنفاق على من تجب مؤنته. " وأعظم ذلك وأول ما دخل في ذلك الإنفاق في الجهاد في سبيل الله، فإن النفقة فيه جهادٌ بالمال، وهو فرض كالجهاد بالبدن، وفيها من الصالح العظيمة الإعانة على تقوية الملمين، وعلى توهية الشرك وأهله، وعلى إقامة ديس الله وإعسزازه، فيالجنهناد فسي سبيل الله لا يقوم إلا على ساق النفقة، فالنفقة له كالروح، لا يمكن وجوده بدونها، وفي ترك الإنفاق في سبيل الله إبطال للجهاد، وتسليط للأعداء، وشدة تكالبهم، فيكون قوله تعالى: ﴿ولا تلقوا بأيديكم إلى التهلكة﴾ كالتعليل للذلك، والإلقاء باليد إلى التهلكة يرجع إلى أمرين: ترك ما أمر به

لهلاك البدن أو الروح، وفعل ما هو سبب موصل إلى تلف النفس أو الروح، فيدخل تحت ذلك أمور كثيرة، فمن ذلك ترك الجهاد في سبيل الله أو ومن ذلك تغرير الإنسان بنفسه في مقاتلة أو سفر خوف، أو محل مسبعة أو حيات، أو يصعد شجراً أو بنياناً خطراً، أو يدخل تحت شيء فيه خطر، ونحو ذلك، فهذا ونحوه عن ألقى بيده إلى التهلكة.

ومن الإلقاء باليد إلى التَّهُلُكَة (1) التَّهُلُكة (1) الإقامة على معاصي الله، واليأس من التوبة، ومنها ترك ما أمر الله به من الفرائض، التي تَرْكُها هلاك للروح والدين.

ولما كانت النفقة في سبيل الله نوعاً من أنواع الإحسان، أمر بالإحسان عموماً، فقال: ﴿وَأَحسنوا إِنَّ الله يجب المحسنين﴾ وهذا يشمل جميع أنواع الإحسان، لأنه لم يقيده بشيء دون شيء، فيدخل فيه الإحسان بالمال كما تقدم.

ويدخل فيه الإحسان بالجناه بالشفاعات ونحو ذلك، ويدخل في ذلك الإحسان بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وتعليم العلم النافع، ويدخل في ذلك قضاء حواتج الناس من تفريج كرباتهم وإزالة شداتهم، وأعانة من يعمل وإرشاد ضالهم، وإعانة من يعمل عملاً، والعمل لن لا يحسن العمل، وتحو ذلك مما هو من الإحسان الذي الإحسان أيضاً أمر الله به، ويدخل في الإحسان أيضاً الإحسان أيضاً ذكر النبي على عبادة الله تعالى، وهو كما ذكر النبي على "أن تعبد الله كأنك تراه، فإنه يراك".

فمن اتصف بهذه الصفات، كان من الذين قال الله فيهم: ﴿للذين قال الله فيهم: ﴿للذين أحسنوا الحسنى وزيادة﴾ وكان الله معه يسدده ويعينه على كل أموره.

ولما فرغ تعالى من [ذكر] أحكام الصيام فالجهاد، ذكر أحكام الحج

فقال:

﴿ ١٩٦٤ ﴿ وَأَعُوا الحَجِ وَالْعَمْرَةُ لَهُ وَإِنَّوْ الحَجِ وَالْعَمْرَةُ لَهُ وَإِنَّوْ الحَجِ وَالْعَمْرَةُ لَهُ وَإِنَّوْ الحَجِ وَالْعَمْرَةُ لَهُ وَلا تَحْلَقُوا رَوْوسِكُم حتى يبلغ الهدي من رأسه فقدية من صيام أو صدقة أو نسك فإذا أمنتم فمن تمتع بالعمرة إلى الحج فما استيسر من الهدي فمن لم يجد فصيام ثلالة أيام في الحج وسبعة إذا فصيام ثلالة أيام في الحج وسبعة إذا يكن أهله حاضري المسجد الحرام يكن أهله حاضري المسجد الحرام واتقوا الله واعلموا أن الله شديد المعقاب ﴿ يستدل بقوله [تعالى]:

أحدها: وجوب الحج والعمرة، وفرضيتهما.

الثاني: وجوب إتمامهما بأركابهما وواجباتهما التي قد دل عليها فعل النبي على وقوله: «خذوا عني مناسككم».

الشالث: أن فيه حجة لمن قال بوجوب العمرة.

الرابع: أن الحج والعمرة يجب إتمامهما بالشروع فيهما، ولو كانا نفلاً.

الحامس: الأمر باتقالهما وإحسالهما، وهذا قدر زائد على فعل ما يلزم لهما.

السادس: وفيه الأمر بإخلاصهما لله تعالى.

السابع: أنه لا يخرج المحرم بهما بشيء من الأشياء حتى يكملهما، إلا بما استثناه الله وهو الحصر، فلهذا قال: ﴿فَإِنْ أَحَصِرْتُم﴾ أي: منعتم من الوصول إلى البيت لتكميلهما، بمرض أو ضلالة أو عدو، ونحو ذلك من أنواع الحصر، الذي هو المنع.

وفما استيسر من الهدي أي: فاذبحوا ما استيسر من الهدي، وهو سبع بدنة، أو سبع بقرة، أو شاة يذبحها المحصر، ويحلق ويحل من إحرامه بسبب الحصر، كما فعل النبي على وأصحابه لما صدهم

العبد، إذا كان تركه موجباً أو مقارباً

المسركون عام الحديبية، فإن لم يجد الهدي، فليصم بدله عشرة أيام كما في المتع، ثم يحل.

شم قبال تعالى: ﴿ولا تحلق وهذا رؤوسكم حتى يبلغ الهدي محله ﴾ وهذا من محظورات الإحرام، إزالة الشعر بمحلق أو غيره، لأن المعنى واحد، من الرأس أو من البدن، لأن المقصود من ذلك حصول الشعث والمنع من الترفه بإزالته، وهو موجود في بقية الشعر.

وقاس كثير من العلماء على إزالة الشعر تقليم الأظفار بجامع الترقه، ويستمر المنع مما ذكر حتى يبلغ الهدي محله، وهو يوم النحر، والأفضل أن يكون الحلق بعد النحر، كما تدل عليه الآلة.

ويستدل بهذه الآية على أنَّ المتمتع إذا ساق الهدي لم يتحلل من عمرته قبل يوم النحر، فإذا طاف وسعى للعمرة أحرم بالحج، ولم يكن له إحلال بسبب سوق الهدي، وإنما منع تبارك وتعالى من دلك لما فيه من الذل والخضوع لله والانكسار له، والتواضع الذي هو عين مصلحة العبد، وليس عليه في ذلك من ضرر، فإذا حصل الضرر بأن كان به أذى من مرض ينتفع بنحلق رأسه له، أو قروح، أو قمل ونحو ذلك، فإنه يجل له أن يحلق رأسه، ولكن يكون عليه فدية من صيام ثلاثة أيام، أو صدقة على ستة مساكين (١)، أو نسك ما يجزىء في أضحية، فهو مخير، والنسك افضل، فالصدقة، فالصيام،

ومثل هذا كل ما كان في معنى ذلك من تقليم الأظفار، أو تغطية الرأس، أو لبس المخيط، أو التطيب، فإنه يجوز عند الضرورة، مع وجوب الفدية المذكورة لأن القصد من الجميع إزالة ما به يترفه.

ثم قال تعالى: ﴿فَإِذَا أَمِنتِمِ ﴾ أي: بأن قدرتم على البيت من غير مانع عدو وغيره ﴿فمن تمتع بالعمرة إلى الحج ﴾ بأن توصل بها إليه، وانتفع بتمتعه بعد الفراغ منها.

وفما استيسر من الهدي أي: فعليه ما تيسر من الهدي، وهو ما يجزىء في أضحية، وهذا دم نسك، مقابلة لحصول النسكين له في سفرة واحدة، ولإنعام الله عليه بحصول الانتفاع بالمتعة بعد فراغ العمرة وقبل الشروع في الحج، ومثلها القران لحصول الشكين له.

ويدل مفهوم الآية على أن المفرد للحج ليس عليه هدي، ودلت الآية على جواز بل فضيلة المتعة، وعلى جواز

على جوار بن قصيدا. فعلها في أشهر الحج.

وفمن لم يجد أي: الهدي أو ثمنه وفصيام ثلاثة أيام في الحج أول جوازها من حين الإحرام بالعمرة، وآخرها ثلاثة أيام بعد النحر، أيام رمي الجمار، والمبيت بـ «منى» ولكن الأفضل منها أن يصوم السابع والثامن والتاسع، ووسيعة إذا رجعتم أي: فرغتم من أعمال الحج، فيجوز فعلها في مكة وفي الطريق، وعند وصوله إلى

وذلك المذكور من وجوب الهدي على المتمتع ولمن لم يكن أهله حاضري المسجد الحرام بأن كان عنه مسافة قصر فأكثر، أو بعيداً عنه عرفاً، فهذا الذي يجب عليه الهدي لحصول النسكين له في سفر واحد، وأما من كان أهله من حاضري المسجد الحرام، فليس عليه هدي لعدم الموجب لذلك

﴿واتعقوا الله أي: في حميع أموركم، بامتثال أوامره واجتناب نواهيه، ومن ذلك امتثالكم لهذه المأمورات، واجتناب هذه المحظورات المذكورة في هذه الآية.

﴿واعلموا أن الله شديد العقاب﴾ أي: لمن عصاه، وهذا هو الموجب للتقوى، فإن من خاف عقاب الله، انكف عما يوجب العقاب، كما أن من رجا ثواب الله عمل لما يوصله إلى الثواب، وأما من لم يخف العقاب ولم يرج الثواب، اقتحم المحارم وتجرأ على ترك الواجبات.

فمن فرض فيهن الحج فلا رفث فمن فرض فيهن الحج فلا رفث ولا فسوق ولا جدال في الحج وما تفعلوا من خير يعلمه الله وتزودوا فإن خير الزاد التقوى واتقون يا أولي الألباب يجبر تعالى أن والحج واقع في وأشهر معلومات عند المخاطبين، مشهورات بحيث لا تحتاج المحيام إلى تخصيص، كما احتاج الصيام إلى تعيين شهره، وكما بين تعالى أوقات الحموات الخمس.

وأما الحج فقد كان من ملة إبراهيم التي لم تزل مستمرة في ذريته، معروفة بينهم.

والمراد بالأشهر المعلومات عند جمهور العلماء: شوال، وذو القعدة، وعشر من ذي الحجة، فهي التي يقع فيها الإحرام بالحج غالباً

﴿ فَمَن فَرِضَ فَيهِن الحَجِ ﴾ أي: أحرم به، لأن الشروع فيه يصيره فرضاً ولو كان نفلاً.

واستدل بهذه الآية الشافعي ومن تابعه على أنه لا يجوز الإحرام بالحج قبل أشهره، قلت: لو قيل: إن فيها دلالة لقول الجمهور بصحة الإحرام [بالحج] قبل أشهره لكان قريباً، فإن قوله: ﴿فَمَن قَرْضَ فَيَهِنَ الْحَجِ﴾ دليل على أن الفرض قد يقع في الأشهر المذكورة، وقد لا يقع فيها، وإلا لم بقده.

وقوله: ﴿فلا رفت ولا فسوق ولا جدال في الحج الي: يجب أن تعظموا الإحرام بالحج، وخصوصاً الواقع في أشهره، وتصونوه عن كل ما يفسده أو ينقصه من الرفث، وهو الجماع ومقدماته الفعلية والقولية، خصوصاً عند النساء بحضرتهن.

والفسوق وهو: جميع المعاصي، ومنها محظورات الإحرام.

والجدال وهو: المماراة والمنازعة والمخاصمة، لكونها تثير الشر، وتوقع العداوة.

والمقبصود من الحبج: البذل

<sup>(</sup>١) في ب: أو إطعام ستة مساكين.

والانكسار لله، والتقرب إليه بما أمكن من القربات، والتنزه عن مقارفة السيئات، فإنه بذلك يكون مبروراً، والمبرور ليس له جزاء إلا الجنة، وهذه الأشياء وإن كانت ممنوعة في كل مكان وزمان، فإنها<sup>(١)</sup> يتغلظ المنع عنها في

واعلم أنه لا يتم التقرب إلى الله بترك المعاصي حتى يفعل الأوامر، ولهذا قال تعالى: ﴿وما تفعلوا من خير بعلمه الله الله الله التنصيص العموم، فكل خير وقربة وعبادة، داخل في دلك، أي: فإن الله به عليم، وهذا يتضمن غاية الحث على أفعال الخير، وخصوصاً في تلك البقاع الشريفة والحرمات المنيفة، فإنه ينبغي تدارك ما أمكن تداركه فيها، من صلاة وصيام وصدقة وطواف وإحسان قولي وفعلي

اثم أمر تعالى بالتزود لهذا السفر المبارك، فإن التزود فيه الاستغناء عن المحلوقين، والكف عن أموالهم سؤالا واستشرافاً، وفي الإكثار منه نفع وإعانة للمسافرين، وزيادة قربة لرب العالمين، وهذا الزاد الذي المراد منه إقامة البنية بلغةً ومتاع.

وأما الزاد الحقيقي المستمر نفعه لصاحبه في دنياه وأخراه، فهو زاد التقوى الذي هو زاد إلى دار القرار، وهو الموصل لأكمل لذة، وأجلٌ نعيم دائم أبدأ، ومن ترك هذا الزاد، فهو المنقطع به الذي هو عرضة لكل شر، وممنوع من الوصول إلى دار التقين، فهذا مدح للتقوي.

ثم أمر بها أولى الألباب فقال: ﴿ وانقونِ يا أولي الألباب ﴾ أي: يا أهل العقول الرزينة ، اتقوا ربكم الذي تقواه أعظم ما تأمر به العقول، وتركها دليل على الجهل وفساد الرأي.

﴿۱۹۸ ــ ۲۰۲﴾ ﴿ليس عــليكــ جناح أن تبتغوا فضلاً من ربكم فإذا أفضتم من عرفات فاذكروا الله عند المشعر الحرام واذكروه كما هداكم وإن

كنتم من قبله لن الضالين \* ثم أفيضوا من حيث أفاض الناس واستغفروا الله إن الله غفور رحيم \* فإذا قضيتم مناسككم فاذكروا الله كذكركم آباءكم أو أشد ذكراً قمن الناس من يقول رينا أتنا في الدنيا وما له في الآخرة من خلاق ﴿ ومنهم من يقول ربنا أتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار \* أولئك لهم نصيب ما كسبوا والله سريع الحساب لا أمر تعالى بالتقوى، أخبر تعالى أن ابتغاء فضل الله بالتكسب في مواسم الحج وغيره ليس فيه حرج إذا لم يشغل عما يجب إذا كان القصود هو الحج، وكان الكسب حلالاً منسوباً إلى فضل الله، لا منسوباً إلى حذق العبد، والوقوف مع السبب ونسيان المسبب، فإن هذا هو الحرج بعينه.

وفى قوله: ﴿فَإِذَا أَفَضَتُم مِن عرفات فاذكروا الله عند الشعر الحرام، دلالة على أمور:

أحدها: الوقوف بعرفة، وأنه كان معروفًا أنه ركن من أركان الحج، فالإفاضة من عرفات لا تكون إلا بعد الوقوف

الثاني: الأمر بذكر الله عند المشعر الحرام وهو الزدلفة، وذلك أيضا معروف، يكون ليلة النحر بائتاً بها، وبعد صلاة الفجر يقف في المزدلفة داعيا حتى يسفر جداً، ويدخل في ذكر الله عنده، إيقاع الفرائض والنوافل

الثالث: أن الوقوف بمزدلفة متأخر عن الوقوف بعرفة ، كما تدل عليه الفاء والترتيب.

الرابع والخامس: أن عبرفات ومزدلفة كلاهما من مشاعر الحج المقصود فعلها وإظهارها.

السادس: أن مزدلفة في الحرم كما قيده بالحرام.

السابع: أن عرفة في الحل كما هو مفهوم التقييد بـ «مزدلفة».

\* لَيْسَ الْبِرَّانَ نُولُوا وُجُوهَكُمْ فِلَ ٱلْمُشْرِقِ وَٱلْغَيْبَ وَلَا كِنَا الْمِ مَنْ ءَامَنَ بِأَنْيَهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَلَلْكَتِهِكَةِ وَٱلْكِتَبِ وَالْبَيْتِينَ وَءَانَى ٱلْمَالَ عَلَى حُبِيِّهِ ءِذَيِى ٱلْفُتْرِيِّ وَٱلْمِنْتَكِيِّ وَٱلْمُسْتَكِينَ وَإِنَّ ٱلسَّكِيلِ وَٱلسَّكَ إِلِينَ وَفِي ٱلرِّفَابِ وَأَفَامَ ٱلصَّانَوَةَ وَوَانَّى ٱلزُّكُوهُ وَٱلْوُفُونِ بِعَهْدِهِمْ إِذَاعَلَهَ دُواً وَٱلصَّارِينَ فِيٱلْبَالْتِـاءَ وَٱلضَّرَّآءِ وَحِينَ ٱلْمُسَالِنَّ أَوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُواً وَأُولَتِهِكَ هُمُ لَلْنَقُونَ ۞ يَتَأَبُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْكُينِ عَلَيْكُوهُ الْفِصَاصُ فِي الْفَتَلَّى الْحُرُواَ كُورٌ وَالْعَبُدُّ بِالْعَبْدِ وَالْاثَنَّىٰ بِٱلْأَنْتَىٰۚ فَتَنَّ عُفِى لَهُ مِنَ أَخِيهِ شَيْءٌ فَآيَيَّا عُزِّالْلْعُرُوفِ وَأَدَآهُ إِلَيْهِ بِإِحْسَنَٰنِۚ ذَٰلِكَ تَغْفِيفُ مِن رَّيِّكُمْ وَرَحْمَةٌ فَكَنَاعَتَدَىٰ بَعْدَذَلِكَ فَلَهُ مِنْدَابُ أَلِيدٌ ۞ وَلَكُمْ فِي ٱلْفِصَاصِ حَيَّوَةً اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لِمَا اللَّهُ اللّ حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمُونُ إِن تُرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيتَ ٱلْلُوَالِيْنِ وَٱلْأَوْيِنَ بِٱلْعُرُهِ فَيْ حَفًّا عَلَى ٱلْمُنْقِينَ ۞ فَنَ بَدَّلَهُ بَعَهَ دَمَا سَيعَهُ 

قبله لمن الضالين الله أي: اذكروا الله تعالى كما من عليكم بالهداية بعد الضلال؛ وكما علمكم ما لم تكونوا تعلمون، فهذه من أكبر النعم التي يجب شكرها ومقابلتها بذكر المنعم في القلب واللسان.

وثم أفيضوا من حيث أفاض الناس الله أي: ثم أفيضوا من مزدلفة من حيث أفاض الناس، من لدن إبراهيم عليه ألسلام إلى الآن، والمقصود من هذه الإفاضة كان معروفاً عندهم، وهو رمي الجمار، وذبح المدايا، والطواف، والسعى، والمبيت بـ «منى» ليالي التشريق، وتكميل باقي المناسك.

ولما كانت [هذه] الإفاضة يقصدنها ما ذكر، والمذكورات آخر المناسك، أمر تعالى عند الفراغ منها باستغفاره والإكثار من ذكره، فالاستغفار للخلل الواقع من العبد في أداء عبادته وتقصيره فيهاء وذكر الله شكر الله على إنعامه عليه بالتوفيق لهذه العبادة العظيمة والمنة الحسيمة.

وهكذا ينبغي للعبد كلما فرغ من عبادةٍ، أن يستغفر الله عن التقصير، ويشكره على التوفيق، لا كمن يرى أنه قد أكمل العبادة، ومنَّ بها على ربه، وجعلت له محلاً ومنزلة رفيعة، فهذا ﴿ واذكروه كما هداكم وإن كنتم س حقيق بالمقت ورد العمل، كما أن

فَنْ عَانَى مِن قُوسِ حَمَّنَا أَوْلَهَا الْمَسْلَمَ بَيْنَهُمُ الْآلِمْ عَلَيْهُ وَلَيْ الْمَسْلَمَ الْمَسْلَمُ الْمَلْكِينَهُمُ الْآلِمْ عَلَيْهُ وَالْمَلَكِينَهُمُ الْآلِمْ عَلَى الْمَلْكِينَ عَلَى الْمَيْكِينَ الْمَسْلَمُ وَمَنَى الْمَيْكِينَ عَلَى الْمَيْكِينَ عَلَى الْمَيْكِينَ مِن الْمَيْكِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمَيْكِينَ الْمَيْكِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمَيْكِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمَيْكِينَ الْمَيْكِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمَيْكِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمَيْكِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمَيْكِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمَيْكِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمَيْكِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمَيْكِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمَيْكِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمَالِمِينَ الْمَيْكِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلَى الْمُعْلِمِينَ الْمُلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِي

الأول حقيق بالقبول والتوفيق لأعمال أخر.

ARTERIA IN LEGICAL CONTRACTOR

شم أخبر تعالى عن أحوال الخلق، وأن الجميع يسألونه مطالبهم، ويستدفعونه ما يضرهم، ولكن مقاصدهم تختلف، فمنهم: ﴿مُن يقول ربنا آننا في الدنيا اي: يسأله من مطالب الدنيا ما هو من شهواته، وليس له في الاخرة من نصيب لرغبته عنها، وقصر همته على الدنيا، ومنهم من يدعو الله لمصلحة الدارين، ويفتقر إليه في مهمات دينه ودنياه، وكل من هؤلاء وهؤلاء لهم نصيب من كسبهم وعملهم، وسيجازيهم تعالى على حسب أعمالهم وهماتهم ونياتهم، جزاء دائراً بين العدل والفضل، يحمد عليه أكمل حمد وأتمه، وفي هذه الآية دليل على أن الله يجيب دعوة كل داع، مسلماً أو كافراً أو فاسقاً، ولكن ليست إجابته دعاء من دعاه دليلاً على محبته له وقربه منه، إلا في مطالب الآخرة ومهمات الدين .

والحسنة المطلوبة في الدنيا يدخل فيها كل ما يحسن وقعه عند العبد، من رزق هنيء واسع حلال، وزوجة صالحة، وولد تقر به العين، وراحة، وعلم نافع، وعمل صالح، ونحو ذلك من المطالب المحبوبة والمباحة.

وحسنة الآخرة هي السلامة من العقوبات في القبر والموقف، والنار،

وحصول رضا الله، والفوز بالنعيم المقيم، والقرب من الرب الرحيم، فصار هذا الدعاء أجمع دعاء وأكمله، وأولاه بالإيثار، ولهذا كان النبي ﷺ يكثر من الدعاء به، ويحث عليه.

والمحمودات فمن تعجل في يومين معدودات فمن تعجل في يومين فلا إثم عليه ومن تأخر فلا إثم عليه لمن اتقى واتقوا الله واعلموا أنكم إليه تحضرون يأمر تعلى بذكره في الأيام المعدودات، وهي أيام التشريق الثلاثة بعد العيد، لمزيتها وشرفها، وكون بقية أحكام المناسك تفعل بها، ولكون الناس أضيافاً لله فيها، ولهذا حرم صيامها، فللذكر فيها مزية ليست لغيرها، ولهذا قال النبي على: «أيام المنشريت، أيام أكل وشرب، وذكر الله»

ويدخل في ذكر الله فيها ذكره عند رمي الجمار، وعند الذبح، والذكر المقيد عقب الفرائض، بل قال بعض العلماء: إنه يستحب فيها التكبير المطلق كالعشر، وليس ببعيد.

وفمن تعجل في يومين أي: خرج من «مني» ونفر منها قبل غروب شمس اليوم الثاني وفلا إثم عليه، ومن تأخر بأن بات بها ليلة الثالث ورمى من الغد وفلا إثم عليه وهذا تغفيف من الله [تعالى] على عباده في إباحة كلا الأمرين، ولكن من المعلوم أنه إذا أبيح كلا الأمرين، فالتأخر أفضل لأنه أكثر عبادة.

ولما كان نفي الحرج قد يفهم منه نفي الحرج في ذلك المذكور وفي غيره الحراصل أن الحرج منفي عن المتقدم والمتاخر فقط قيده بقوله: ﴿ لَمْ اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ فَي كُلُ شَيء الله في كل شيء الحج ، فمن القى الله في كل شيء ، حصل له نفي الحرج في كل شيء ، ومن القاه في شيء دون شيء ، كان ومن القاه في شيء دون شيء ، كان الجزاء من جنس العمل .

﴿واتقوا الله باستشال أوامره واجتناب معاصيه، ﴿واعلموا أنكم إليه تحشرون ﴿ فمجازيكم بأعمالكم، فمن اتقاه وجد جزام التقوى عنده،

ومن لم يتقه عاقبه أشد العقوبة، فالعلم بالجزاء من أعظم الدواعي لتقوى الله، فلهذا حث تعالى على العلم بذلك.

﴿ ٢٠٢ - ٢٠٤﴾ ﴿ ومن الناس من يُعجبك قوله في الحياة المدنيا ويشهد الله على ما في قلبه وهو ألد الخصام \* وإذا تولى سعى في الأرض ليفسد فيها ويهلك الحرث والنسل والله لا يحب الفساد \* وإذا قيل له اتق الله أخذته العزة بالإثم فحسبه جهم ولبئس المهاد﴾

لا أمر تعالى بالإكثار من ذكره، وخصوصاً في الأوقات الفاضلة الذي هو خير ومصلحة وبر، أخبر تعالى بحال من يتكلم بلسانه ويخالف فعله قوله، فالكلام إذا أن يرفع الإنسان أو يخفضه، فقال: ﴿ومن الناس من يعجبك قوله في الحياة الذيا أي: إذا تعجبك قوله في الحياة الذيا أي: إذا تكلم راق كلامه السامع، وإذا نطق ظننته يتكلم بكلام نافع، ويؤكد ما يقول بأن هيشهد الله على ما في قلبه بأن يخبر أن الله يعلم أن ما في قلبه موافق لما نطق به، وهو كادب في موافق لما نطق به، وهو كادب في ذلك، لأنه يخالف قوله فعله

فلو كان صادقاً لتوافق القول والفعل، كحال المؤمن غير المنافق، فلهذا قال: ﴿وهو ألد الخصام﴾ أي: إذا خاصمته، وجدت فيه من اللدد والصعوبة والتعصب، وما يترتب على ذلك ما هو من مقابح الصفات، ليس كأخلاق المؤمنين الذين جعلوا السهولة مركبهم، والانقياد للحق وظيفتهم، والانقياد للحق وظيفتهم،

وإذا تولى هذا الذي يعجبك قوله إذا حضر عندك وسعى في الأرض ليفسد فيها أي: يجتهد على أعمال المعاصي التي هي إفساد في والحرث والنسل فالزروع والثمار والمواشي تتلف وتنقص وتقل بركتها، بسبب العمل في المعاضي، وإذا كان لا يحب الفساد فهو يبغض العبد المفسد في الأرض غاية البغض، وإن قال بلسانه قولاً حسناً.

ففي هذه الآية دليل على أن الأقوال التي تصدر من الأشخاص ليست دليلاً على صدق ولا كذب، ولا برولا فجور، حتى يوجد العمل المصدق لها المزكي لها، وأنه ينبغي اختبار أحوال الشهود، والمحق والمبطل من الناس بسبر أعمالهم، والنظر لقرائن أحوالهم، وأن لا يغتر بتمويههم وتزكيتهم أنفسهم.

ثم ذكر أن هذا المفسد في الأرض بمعاصي الله، إذا أمر بتقوى الله تكبر وأنف، و وأخذته العزة بالإثم فيجمع بين العمل بالمعاصي والكبر (١١) على الناصحين.

﴿فحسبه جهنم التي هي دار العاصين والمتكبرين ، ﴿وليئس المهاد ﴾ أي : المستقر والمسكن عذاب دائم ، وهم لا ينقطع ، ويأس مستمر ، لا يخفف عنهم العذاب ولا يرجون الشواب ، جزاء لجناياتهم ومقابلة لأعمالهم ، فعياذا بالله من أحوالهم .

﴿٢٠٧﴾ ﴿ومن الناس من يشرى نفسه ابتغاء مرضات الله والله رؤوف بالعباد، هؤلاء هم الموفقون الذين باعوا أنفسهم وأرخصوها وبذلوها طلبأ لمرضاة الله ورجاءً لثوابه، فهم بذلوا الثمن للمليء الوفي الرؤوف بالعباد، الذي من رأفته ورحمته أب وفقهم لذلك، وقد وعد الوفاء بذلك، فقال: ﴿إِنَّ اللهِ اسْتِرِي مِن المؤمنينِ أَنْفُسُهُم وأموالهم بأن لهم الحنة ﴾ إلى آخر الآية. وفي هذه الآية أُحبر أنهم إشتروا أنفسهم وبذلوها، وأخبر برأفته الموجبة لتحصيل ما طلبوا، وبذَّل ما به رغبوا، فلا تسأل بعد هذا عن ما يحصل لهم من الكريم، وما ينالهم من الفوز والتكريم(

﴿٢٠٨ ـ ٢٠٩﴾ ﴿يا أيها الله يسن آمنوا ادخلوا في السلم كافة ولا تتبعوا خطوات الشيطان إنه لكم عدو مين \*

فإن زللتم من بعد ما جاءتكم البينات فاعلموا أن الله عزيز حكيم هذا أمر من الله تعالى للمؤمنين أن يدخلوا ﴿ فَي السّلم كَافَة ﴾ أي: في جميع شرائع الدين، ولا يتركوا منها شيئا، وأن لا يكونوا عمن اتخذ إلهه هواه، إن وافق الأمر المشروع هواه فعله، وإن خالفه تركه، بل الواجب أن يكون الهوى تبعاً للدين، وأن يفعل كل ما يقدر عليه من أفعال الخير، وما يعجز عنه، يلتزمه وينويه، فيدركه بنيته.

ولما كان الدخول في السلم كافة لا يمكن ولا يتصور إلا بمخالفة طرق الشيطان، قال: ﴿ولا تتبعوا خطوات الشيطان، قال: ﴿ولا تتبعوا خطوات بمعاصي الله ﴿إنه لكم عدو مبين﴾ والعدو المبين لا ينأمر إلا بالسوء والفحشاء وما به الضرر عليكم. ولما كان العبد لا بدأن يقع منه خلل وزلل، قال تعالى: ﴿فإن زللتم

من بعد ما جاءتكم البينات أي: على علم علم ويقين ﴿فاعلموا أن الله عزيز حكيم ﴾. وفيه من الوعيد الشديد والتخويف ما يه حد، ترك الزلل، فإن العنب

وفيه من الوعيد الشديد والتخويف ما يوجب ترك الزلل، فإن العزيز القاهر (٢٠) الحكيم إذا عصاه العاصي قهره بقوته، وعذبه بمقتضى حكمته، فإن من حكمته تعذيب العصاة والجناة.

والم الله في ظلل من الغمام والملائكة يأتيهم الله في ظلل من الغمام والملائكة وقضي الأمر وإلى الله ترجع الأمور وهذا فيه من الوعد الشديد والتهديد ما ينتظر الساعون في الفساد في الأرض، ينتظر الساعون في الفساد في الأرض، المتبعون لخطوات الشيطان، النابذون لأمر الله، إلا يوم الجزاء بالأعمال، الذي قد حشي من الأهوال والشدائد والفظائع ما يقلقل قلوب الظالمين، ويكن به الجزاء السيء على المفسدين،

وذلك أن الله تعالى يطوي السموات والأرض، وتنثر الكواكب، وتكور الشمس والقمر، وتنزل الملائكة الكرام فتحيط بالخلائق، وينزل الباري [تبارك] تعالى: ﴿ فِي ظلل من الغمام ﴾ ليفصل بين عباده بالقضاء العدل

فتوضع الموازين، وتنشر الدواوين، وتبيض وجوه أهل السعادة، وتسود وجوه أهل الشقاوة، ويتميز أهل الخير من أهل الشر، وكلِّ يجازي بعمله، فهنالك يعض الظالم على يديه إذا علم حقيقة ما هو عليه.

وهذه الآية وما أشبهها دليل لمذهب أهل السنة والجماعة، المثبتين للصفات الاختيارية، كالاستواء والنزول والمجيء، ونحو ذلك من الصفات التي أخبر بها تعالى عن نفسه، أو أخبر بها عنه رسوله ﷺ، فيشتونها على وجه يليق بجلال الله وعظمته، من غير تشبيه ولا تحريف، خلافاً للمعطلة على اختلاف أنواعهم، من الجهمية والمعتزلة والأشعرية، ونحوهم، ممن ينفى هذه الصفات، ويتأول لأجلها الآيات بتأويلات ما أنزل الله عليها من سلطان، بل حقيقتها القدح في بيان الله وبيان رسوله، والزعم بأن كلامهم هو الذي تحصل به الهداية في هذا الباب، فهؤلاء ليس معهم دليل نقلي، بل ولا دليل عقلي، أما النقلي فقد اعترفوا أن النصوص الواردة في الكتاب والسنة، ظاهرها بل صريحها، دال على مذهب أهل السنة والجماعة، وأنها تحتاج لدلالتها على مذهبهم الباطل، أنَّ تخرج عن ظاهرها، ويزاد فيها وينقص، وهذا كما ترى لا يرتضيه من في قلبه مثقال ذرة من إيمان .

وأما العقل فليس في العقل ما يدل على نفي هذه الصفات، بل العقل دل على أن الفاعل أكمل سن الذي لا يقدر

<sup>(</sup>١) في ب: والتكبر.

<sup>(</sup>٢) من أول الآية إلى هنا ساقط من: ب، وقد قام النجار بتفسير الآية من عند نف انظر طبعة النجار (١/ ٢٥٢ ـ ٢٥٤) ولم يبين أن هذا ليس من كلام الشيخ ـ رحمه الله ـ.

<sup>(</sup>٣) في ب: العزيز المقام.

على الفعل، وأن فعله تعالى المتعلق بنفسه والمتعلق بخلقه هو كمال، فإن زعموا أن إثباتها يدل على التشبيه بخلقه، قيل لهم: الكلام على الصفات يتبع الكلام على الذات، فكما أن لله ذاتا لا تشبهها الذوات، فلله صفات لا تشبهها الصفات، فصفاته تبع لذاته، وصفات خلقه تبع لذواتهم، فليس في إثباتها ما يقتضي التشبيه بوجه.

ويقال أيضاً لن أثبت بعض الصفات ونفي بعضاً، أو أثبت الأسماء دون الصفات: إما أن تثبت الجميع كما أثبته الله لنفسه وأثبته رسوله، وإما أن تنفى الحميع وتكون منكرأ لرب العالمين، وأما إثباتك بعض ذلك ونفيك لبعضه، فهذا تناقض، ففرِّق بين ما أثبته وما نفيته، ولن تجد إلى الفرق سبيلاً، فإن قلت: ما أثبته لا يقتضي تشبيهاً، قال لك أهل السنة: والإثبات لما نفيته لا يقتضى تشبيها، فإن قلت: لا أعقل من الذي نفيته إلا التشبيه، قال لك النفاة: ونحن لا نعقل من الذي أثبته إلا التشبيه، فما أجبت به النفاة، أجابك به أهل السنة، لما نفيته.

والحاصل أن من نفى شيئاً وأثبت شيئاً مما دل الكتاب والسنة على إثباته، فهو متناقض، لا يثبت له دليل شرعي ولا عقلي، بل قد خالف المعقول والمنقول.

﴿ ٢١١﴾ ﴿ سل بني إسرائيل كم اتيناهم من آية بينة ومن يبدل نعمة الله من بعد ما جاءته فإن الله شديد المعقاب و يقول تعالى: ﴿ سل بني إسرائيل كم اتيناكم من آية بينة و تدل على الحق وعلى صدق الرسل، فتيقنوها وعرفوها، فلم يقوموا بشكر هذه النعمة التي تقتضي القيام بها.

بل كفروا بها وبدلوا نعمة الله كفراً، فلهذا استحقوا أن ينزل الله عليهم عقابه ويحرمهم من ثوابه، وسمى الله

تعالى كفر النعمة تبديلاً لها، لأن من أنعم الله عليه بنعمة دينية أو دنيوية فلم يشكرها ولم يقم بواجبها، اضمحلت عنه وذهبت، وتبدلت بالكفر والمعاصي، فصار الكفر بدل النعمة، وأما من شكر الله تعالى وقام بحقها، فإنها تثبت وتستمر، ويزيده الله منها.

﴿ الله ﴿ وَالله وَاله وَالله وَاله وَالله وَا

وهذا من ضعف عقولهم ونظرهم القاصر، فإن الدنيا دار استلاء وامتحان، وسيحصل الشقاء فيها لأهل الإيمان والكفران، بل المؤمن في الدنيا وإن ناله مكروه، فإنه يصبر ويحتسب، فيخفف الله عنه بإيمانه وصبره ما لا يكون لغيره.

وإنما الشأن كل الشأن والتفضيل الحقيقي في الدار الباقية، فلهذا قال تعالى: ﴿وَالْمُنِينُ القوا فوقهم يوم القيامة﴾ فيكون المتقون في أعلى اللرجات، متمتعين بأنواع النعيم والسرور والبهجة والحبور.

والكفار تحتهم في أسفل الدركات، معذبين بأنواع العداب والإهانة والشقاء السرمدي الذي لا منتهى له، ففي هذه الآية تسلية للمؤمنين، ونعي على الكافرين؛ ولما كانت الأرزاق الدنيوية والأخروية لا تحصل إلا بتقدير الله، ولن تنال إلا بمشيئة الله، قال تعالى: ﴿وَاللهُ يَرِدُقُ مِنْ يَشَاءً بغيرًا

حساب فالرزق الدنيوي يحصل للمؤمن والكافر، وأما رزق القلوب من العلم والإيمان، ومحبة الله وخشيته ورجائه، ونحو ذلك، فلا يعطيها إلا من يجب.

﴿ ٢١٣﴾ ﴿ كَانَ النَّاسِ أَمَّةً وَاحَدَةً فبعث الله النبيين مبشرين ومنذرين وأنزل معهم الكتاب بالحق ليحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه وما اختلف فيه إلا الذين أوتوه من بعد ما جاءتهم البينات بغيا بينهم فهدى الله الذين آمنوا لما اختلفوا فيه من الحق بإذنه والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم (أي: كان الناس) [أي: كانوا مجتمعين على الهدى، وذلك عشرة قرون بعد نوح عليه السلام، فلما احتلفوا في الدين فكفر فريق منهم ويقي الفريق الآخر على الدين، وحصل النزاع وبعث الله الرسل ليفصلوا بين الخلائق ويقيموا الحجة عليهم، وقيل بل كانوا]<sup>(١)</sup> مجتمعين على الكفر والضلال والشقاء، ليس لهم نور ولا إيمان، فرحمهم الله تعالى بإرسال الرسل إليهم م مبشوین من أطاع الله بشمرات الطاعات، من الرزق والقوة في البدن والقلب والحياة الطيبة، وأعلى ذلك الفوز برضوان الله والجنة

﴿ ومنذرين ﴾ من عصى الله بثمرات المعصية، من حرمان الرزق، والضعف والإهانة، والحياة الضيقة، وأشد ذلك سخط الله والنار

ووأنزل معهم الكتاب بالحق وهو الإخبارات الصادقة والأوامر العادلة، فكل ما اشتملت عليه الكتب، فهو حق يفصل بين المختلفين في الأصول والمفروع، وهذا هو الواجب عند الاختلاف والتنازع، أن يرد الاختلاف إلى الله وإلى رسوله، ولولا أن في كتابه وسنة رسوله فصل النزاع لما أمر بالرد الهما.

ولما ذكر نعمته العظيمة بإنزال الكتب على أهل الكتاب، وكان هذا

<sup>(</sup>۱) زيادة في هامش ب، لم يحدد محلها، وبالنظر إلى السياق يظهر أن الأقرب أن هذا مخلها، ولهذا وليتسق الكلام يكون آخره هكذا (وقيل بل كانوا مجتمعين على الكفر) ويكون قوله: (أي كان الناس) مكرراً.

يقتضي اتفاقهم عليها واجتماعهم، فأخبر تعالى أنهم بغي بعضهم على بعض، وحصل النزاع والخصام وكثرة الاختلاف.

فاختلفوا في الكتاب الذي ينبغي أن يكونوا أولى الناس بالاجتماع عليه، وذلك من بعد ما علموه وتيقسوه بالآيات البينات والأدلة القاطعات، فضلوا بذلك ضلالاً بعيداً.

﴿فَهَدَى الله الذين آمنوا ﴾ من هذه الأمة ﴿لما اختلفوا فيه من الحق ﴾ فكل ما اختلف فيه أهل الكتاب، وأخطأوا فيه الحق والصواب، هدى الله للحق فيه هذه الأمة ﴿بإذنه ﴾ تعالى وتيسيره لهم ورحمه.

والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم . فعم الحلق تعالى بالدعوة إلى الصراط الستقيم، عدلاً منه تعالى، وإقامة حجة على الخلق، لثلا يقولوا: وما جاءنا من بشير ولا نذير وهدى \_ بفضلة ورحمته، وإعانته ولطفه \_ من شاء من عباده، فهذا فضله وإحسانه، وذاك علله وحكمته.

(١١٤) ﴿ أم حسبتم أن تدخلوا المبنة ولما يأتكم مثل اللين خلوا من قبلكم مستهم البأساء والضراء وزلزلوا حتى يقول الرسول واللين آمنوا معه متى نصر الله ألا إن نصر الله قريب عباده بالسراء والضراء والمشقة كما فعل بمن قبلهم، فهي سنته الجارية التي وشرعه لا يتذان يبتليه، فإن صبر على أمر الله ولم يبال بالمكاره الواقفة في أمر الله ولم يبال بالمكاره الواقفة في سبيله، فهو الصادق الذي قد نال من السعادة كمالها، ومن السيادة آلتها.

ومن جعل فتنة الناس كعداب الله، بأن صدّته المكاره عما هو بصدده، وثنته المحن عن مقصده، فهو الكاذب في دعوى الإيمان، فإنه ليس الإيمان بالتحلي والتمني ومجرد الدعاوى، حتى تصدقه الأعمال أو تكذبه

فقد جرى على الأمم الأقدمين ما ذكر الله عنهم ﴿مستهم البأساء﴾ أي: الأمراض في

أبدانهم ﴿ورلزلوا﴾ بأنواع المخاوف من التهديد بالقتل، والنفي، وأخذ الأموال، وقتل الأحبة، وأنواع المضار حتى وصلت بهم الحال وآل بهم الزلزال، إلى أن استبطأوا نصر الله مع يقينهم به.

ولكن لشدة الأمر وضيقه قال الرسول والذين آمنوا معه متى نصر الله

فلما كان الفرج عند الشدة، وكلما ضاق الأمر اتسع، قال تعالى: ﴿ أَلَا إِنْ نصر الله قريب ﴾ فهكذا كل من قام بالحق فإنه يمتحن.

فكلما اشتدت عليه وصعبت، إذا صبر وثابر على ما هو عليه انقلبت المحنة في حقه منحة، والمشقات راحات، وأعقبه ذلك الانتصار على الأعداء، وشفاء ما في قلبه من الداء، وهذه الآية نظير قوله تعالى: ﴿أَمُ حسبتم أَنْ تَدْخُلُوا الْجِنَةُ وَلَمَا يَعْلَمُ اللّهِ اللهُ ا

وقوله [تعالى:] ﴿ الم \* أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا آمنا وهم لا يفتون \* ولقد فتنا الذين من قبلهم فليعلمن الله الذين صدقوا وليعلمن الكاذبين فعند الامتحان، يكرم المراويهان.

﴿ ٢١٥﴾ ﴿ يسألونك ماذا ينفقون قل ما أنفقتم من خير فللوالدين والأقربين واليتامي والساكين وابن السبيل وما تفعلوا من خير فإنَّ الله به عليم، أي: يسألونك عن النفقة، وهذا يعم السؤال عن النفق والنفق عليه، فأجابهم عنهما، فقال: ﴿قل ما أنفقتم من خير﴾ أي: مال قليل أو كثير، فأولى الناس به وأحقهم بالتقديم، أعظمهم حقاً عليك، وهم الوالدان الواجب برهما والمحرم عقوقهما، ومن أعظم برهما، النفقة عليهما، ومن أعظم العقوق ترك الإنفاق عليهما، ولهذا كانت النفقة عليهما واجبة، على الولد الموسر، ومن بعد الوالدين الأقربون على اختلاف طبقاتهم؛ الأقرب فالأقرب؛ على حسب القرب

أَنْ النّهُ النّهُ النّهِ النّهُ النّهُ النّهُ النّهُ النّهُ النّهُ النّهُ النّهُ النّهُ اللّهُ النّهُ الل

والحاجة، فالإنفاق عليهم صدقة وصلة، ﴿واليتامي﴾ وهم الصغار الذين لا كاسب لهم، فهم في مظنة الحاجة لعدم قيامهم بمصالح أنفسهم، وفقد الكاسب، فوصى الله بهم العباد رحمة منه بهم ولطفاً، ﴿والمساكين﴾ وهم أهل الحاجات وأرباب الضرورات الذين أسكنتهم الحاجة، فينفق عليهم للفع حاجاتهم وإغنائهم.

AND THE PROPERTY OF THE PARTY O

﴿ وابن السبيل ﴾ أي: الغريب المنقطع به في غير بلده، فيعان على مفره بالنفقة التي توصله إلى مقصده.

ولما خصص الله تعالى هولاء الأصناف لشدة الحاجة، عمم تعالى، فقال: ﴿ وما تفعلوا من خير﴾: من صدقة على هؤلاء وغيرهم، بل ومن جيع أنواع الطاعات والقربات، لأنها تدخل في اسم الخير، ﴿ فَإِنَّ الله به عليم ﴾ فيجازيكم عليه ويحفظه لكم، كل على حسب نيته وإخلاصه، وكثرة نفقته وقلتها، وشدة الحاجة إليها، وعظم وقعها ونفعها.

﴿٢١٦﴾ ﴿كتب عليكم القتال وهو كره لكم وحسى أن تكرهوا شيئاً وهو خير لكم وحسى أن تحبوا شيئاً وهو شر لكم والله يعلم وأنتم لا تعلمون ﴾ هذه الآية فيها فرض القثال في سبيل الله بعدما كان المؤمنون مأمورين بتركه الضعفهم وعدم احتمالهم لذلك ، فلما هاجر النبئ ﷺ إلى المدينة وكشر

وَاتَنْكُومُ مِنْ تَعَنَّدُومُ وَالْحَرْهُ مُرَاحِتُ الْحَرُورُ وَالْمِنْدُهُ الْمُدَّمِنَ الْمَنْكُورُ وَالْمُنْدُهُ الْمُدَمِنَ الْمَنْكُورُ وَالْمُنْدُهُ الْمُدَمِنَ الْمَنْكُورُ وَالْمُنْدُورُ الْمُنْكُورُ وَالْمُنْكُورُ وَالْمُنْكُورُ وَالْمُنْكُورُ وَالْمُنْكُورُ وَالْمُنْكُورُ وَالْمُنْكُورُ وَالْمُورُ الْمُنْكُورُ وَالْمُورُ الْمُنْكُورُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

TONE DE LA COMPANSION D

المسلمون وقووا، أمرهم الله تعالى بالقتال، وأخبر أنه مكروه للنفوس لما فيه من التعب والمشقة، وحصول أنواع المخاوف والتعرض للمتالف، ومع هذا فيهو خير محض، لما فيه من الثواب العظيم، والتعرز من العقاب الأليم، والنصر على الأعداء والظفر بالغنائم، وأخير ذلك مما هو مرب، على ما فيه من الكراهة ﴿وصبى أن تحبوا شيئاً وهو شر لكم ﴾ وذلك مثل القعود عن الجهاد لطلب الراحة، فإنه شر، لأنه يعقب الخدلان وتسلط الأعداء على الإسلام وأهله، وحصول الذل والهوان وفوات الأجر العظيم وحصول العقاب.

وهذه الآيات عامة مطردة في أن أفعال الخير التي تكرهها النفوس لما فيها من المشقة أنها خير بلا شك، وأن أفعال الشر التي تحب النفوس لما تتوهمه فيها من الراحة واللذة فهي شر بلا شك

وأما أحوال الدنيا فليس الأمر مطرداً، ولكن الغالب على العبد المؤمن أنه إذا أحب أمراً من الأمرو، فقيض الله [له] من الأسباب ما يصرفه عنه أنه خير له، فالأوفق له في ذلك أن يشكر الله، ويجعل الخير في الواقع، لأنه يعلم أن الله تعالى أرجم بالعبد من نفسه، وأقدر على مصلحة عبده منه، وأعلم بمصلحته منه، كما قال [تعسال:] ﴿والله يسعلهم وأنتم

مع أقداره، سواء سرتكم أو ساءتكم. ولما كان الأمر بالقتال لو لم يقيد لشمل الأشهر الحرم وغيرها، استثنى تعالى القتال في الأشهر الحرم، فقال:

\* ٢١٧ ﴾ ﴿ يسألونك عن الشهر الحرام قتال فيه قال قتال فيه كبير وصد عن سبيل الله وكفر به والمسجد الحرام أكبر مند الله والفتنة أكبر من القتل ولا يزالون يقاتلونكم حتى يردوكم عن دينكم إن استطاعوا ومن يرتدد منكم عن دينه فيمت وهو والأخرة وأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون ﴾

الجمهور على أن تحريم القتال في الأشهر الحرم منسوخ بالأمر بقتال المشركين حيثما وجدوا، وقال بعض المفسرين: إنه لم ينسخ، لأن المطلق عمول على المقيد، وهذه الآية مقيدة، لعموم الأمر بالقتال مطلقاً؛ ولأن من مزاياها تحريم القتال فيها، وهذا إنما هو في قتال الابتداء، وأما قتال الدفع، فإنه يجوز في الأشهر الحرم، كما يجوز في الأشهر الحرم، كما يجوز في الله الحرام.

ولما كانت هذه الآية نازلة بسبب ما حصل لسرية عبد الله بن جحش، وقتلهم عمرو بن الحضرمي، وأخذهم أموالهم، وكان ذلك .. على ما قيل . في شهر رجب، عيرهم الشركون بالقتال بالأشهر الحرم، وكانوا في تعييرهم ظالمين، إذ فيهم من القبائح ما بعضه أعظم مما عيروا به السلمين، قال تعالى في بيان ما فيهم: ﴿وصدُّ عن سبيل الله أي: صد المشركين من يريد الإيمان بالله وبرسوله، وفتنتهم من أمن به ، وسعيهم في ردهم عن دينهم، وكفرهم الحاصل في الشهر الحرام والبلد الحرام، الذي هو بمجرده كاف في الشر، فكيف وقد كان في شهر حرام وبلد حرام؟! ﴿وإخراج أهله ﴾ أي: أهل السجد الحرام، وهم النبي ﷺ وأصحابه، لأنهم أحق به من المشركين، وهم عماره على الحقيقة،

فأخرجوهم همنه ولم يمكنوهم من الوصول إليه، مع أن هذا البيت سواء العاكف فيه والباد، فهذه الأمور كل واحد منها فراكبر من القتل في الشهر الحرام، فكيف وقد اجتمعت فيهم؟! فعلم أنهم فسقة ظلمة في تعييرهم المؤمنين.

ثم أخبر تعالى أنهم لن يزالوا يقاتلون المؤمنين، وليس غرضهم في أموالهم وقتلهم، إنما غرضهم أن يرجعوهم عن دينهم، ويكونوا كفاراً بعد إيمانهم، حتى يكونوا من أصحاب السعير، فهم بإذلون قدرتهم في ذلك ساعون بما أمكنهم، ﴿ويأبي الله إلا أن يتم نوره ولو كره الكافرون﴾

وهذا الوصف عام لكل الكفار، لا يزالون يقاتلون غيرهم حتى يردوهم عن دينهم، وخصوصاً أهل الكتاب من اليه ود والتنصارى، المذين بدلوا الجمعيات، وبشروا الدعاة، وبثوا الأطباء، وبنوا المدارس لجذب الأمم إلى دينهم، وتدخيلهم عليهم كل ما يمكنهم من الشبه التي تشككهم في دينهم،

ولكن المرجومين الله تعالى الذي من على المؤمنين بالإسلام، واختار لهم دينه القيم، وأكمل لهم دينه، أن يتم عليهم نحمته بالقيام به أتم القيام، وأن يخذل كل من أراد أن يطفىء نوره، وينصر دينه، ويعلى كلمته،

وتكون هذه الآية صادقة على هؤلاء الموجودين من الكفار، كما صدقت على من قبلهم: ﴿إِنَّ الدِّينَ كَفَرُوا يستفقون أمسوالهم ليصدوا عن سبيل الله، فسينفقونها ثم تكون عليهم حسرة ثم يغلبون والذين كفروا إلى جهنم يحشرون .

ثم أخبر تعالى أن من ارتبد عن الإسلام، بأن اختار عليه الكفر واستمر على ذلك حتى مات كافراً، ﴿فأولئك حبطت أصمالهم في الدنيا والآخرة﴾ لعدم وجود شرطها وهو الإسلام، ﴿وأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون﴾

ودلت الآية بمفهومها أن من ارتد ثم عاد إلى الإسلام، أنه يرجع إليه عمله الذي قبل ردته، وكذلك من تاب من المعاصي، فإنها تعود إليه أعماله

﴿ ٢١٨ ﴾ ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمِنُوا والَّذِينَ هاجروا وجاهدوا في سبيل الله أولئك يرجون رحمة الله والله غفور رحيم، هذه الأعمال الثلاثة هي عنوان السعادة وقطب رحى العبودية، وبها يعرف ما مع الإنسان من الربح والخسران، فأما الإيمان فلا تسأل عن فضيلته، وكيف تسأل عن شيء هو الفاصل بين أهل السعادة وأهل الشقاوة، وأهل الجنة من أهل النار؟ وهو الذي إذا كان مع العبد قبلت أعمال الخير منه، وإذا عدم منه لم يقبل له صرف ولا عدل، ولا فرض ولا نفل.

وأما الهجرة ففهي مفارقة المحبوب المألوف لرضا الله تعالى، فيترك المهاجر وطنه وأمواله وأهله وخلانه، تقرُّباً إلى الله، ونصرة لدينه.

وأما الجهاد: فهو بذل الجهد في مقارعة الأعداء، والسعى التام في نصرة دين الله وقمع دين الشيطان، وهو دروة الأعمال الصالحة، وجزاؤه أفضل الجزاء، وهو السبب الأكبر لتوسيع دائرة الإسلام وخذلان عباد الأصنام، وأمن المسلمين على أنفسهم وأموالهم وأولادهم .

فمن قام هذه الأعمال الثلاثة على لأواتها ومشقتها كإن لغيرها أشد قياماً به وتكميلاً.

فحقيق بهؤلاء أن يكونوا هم الراجون رحمة الله، لأنهم أتوا بالسب الموجب للرحمة، وفي هذا دليل على أن الرجاء لا يكون إلا بعد القيام بأسباب السعادة، وأما الرجاء المقارن للكسل، وعدم القيام بالأسباب، فهذا عجز وتمنُّ وغرور، وهو دال على ضعف همة صاحبه ونقص عقله، بمنزلة من يرجو وجود ولدبلا نكاح، ووجود الغلة بلا بذر وسقى، ونحو ذلك.

وفى قوله: ﴿أُولِسُكُ يُرْجُونُ رحمة الله ﴾ إشارة إلى أن العبد ولو أتى من الأعمال بما أتى به لا ينبغي له أن يعتمد عليها ويعول عليها، بل يرجو رحمة ربه، ويرجو قبول أعماله ومغفرة دنوبه، وستر عيوبه.

ولهذا قال: ﴿والله غفورِ ﴾ أي لن تاب توبة نصوحاً ﴿رحيم﴾ وسعت رحمته كل شيء، وعمّ جوده وإحسانه

وفي هذا دليل على أن من قام مهذه الأعمال المذكورة حصل له معفرة الله، إذ الحسنات يذهبن السيئات، وحصلت له رحمة الله.

وإذا حصلت له المغفرة، اندفعت عنه عقوبات الدنيا والآخرة، التي هي آثار الذنوب، التي قد غفرت واضمحلت آثارها، وإذا حصلت له الرحمة حصل على كل خير في الدنيا والاحرة؛ بل أعمالهم المذكورة من رحمة الله جم، فلولا توفيقه إياهم لم يريدوها، ولولا إقدارهم عليها لم يقدروا عليها، ولولا إحسانه لم يتمها ويقبلها منهم، فله الفضل أولاً وآخراً، وهو الذي من بالسبب والمسبب

﴿ ﴿٢١٩﴾ ثم قال تعالى: ﴿يسألونك عن الخمر والمسر قل فيهما إثم كبير ومنافع للناس وإثمهما أكبر من نفعهما اي: يسألك \_ياأبها الرسول \_ المؤمنون عن أحكام الجمر والمسر، وقدكانا مستعملين في الجاهلية وأول الإسلام، فيكأنه وقع فيهما إشكال، فلهذا سألواعن حكمهما؛ فأمر الله تعالى نبيه أن يبين لهم منافعهما ومضارهما، ليكون ذلك مقدمة لتحريمهما وتحتيم تركهما.

فأخبر أن إثمهما ومضارهما، وما يصدر منهما من ذهاب العقل والمال، والصدعن ذكر الله وعن البصلاة والعداوة والبغضاء \_أكبر مما يظنونه من نفعهما، من كسب المال بالتجارة بالخمر وتحصيله بالقمار، والطرب للنفوس عند تعاطيهما، وكان هذا حاجتهم وضرورتهم، وهذا يرجع إلى

ٱلْحَجُّ أَشْهُ رُّمُعُ لُومَنَّ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَّ ٱلْحَجَّ فَلْأَرَفَثَ كُمَّا فَنُوفِّ وَلَاحِدَالَ فِي ٱلْحَجَّ وَمَاتَفَعَ الْوَامِنْ خُيْرٍ يَعْ لَمَنْهُ ٱللَّهُ ۗ وَكَ زُوَّهُ وَا فَإِنَ حَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلتَّـ قُويَٰ وَٱنَّـ قُونِ إِ يَتَأْوَلِ ٱلْأَلْفَ ﴿ لَهِ لَهُ مَا عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَغُوّا فَضَلًا مِن زَّيَكُمْ فَكَإِنَّا أَفَضَتُ مُرْمَنَ عَكَوْفَكَ فَأَذْكُرُوا اللَّهُ عِنْدَالْمُشْعَكِ إِلَّهُ حَكَرَامٍ وَاذْكُرُوهُ كَمَاهَدَنكُمْ وَإِن كُنتُومِن قُلِهِ مِلْنَ ٱلصَّكَ ٱلِّينَ ﴿ ثُمَّ أَفِيضُواْ مِنْ حَيْثُ أَفَ اضَ ٱلنَّاشُ وَأَسَـــتَغْفِرُواْ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهُ عَكُورٌ زَّحِيبٌ ﴿ ۞ فَإِذَا فَصَيْتُ مُ مَّكِ كَكَمُ مُ فَأَذَ كُرُواْ الْفَةَكَٰذِكُ رِكُرُ ا مَاكِمَةَ كُمْ أَوْأَشَكَ ذِكُرَا فَعِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ يُّهُ رَبَّنَكَ آءَاتِنكافِ ٱلدُّنْيَكَ أَوَمَالَهُ وفِ ٱلْآخِدَ وَيُمِنَّ خَلَقٍ ۞ وَمِنْهُمْ مِّن يَـ هُولُ رَبِّنَآ عَالِنَا فِ ٱلدُّنْيَاحَسَنَةً ﴿ وَفِي ٱلْآخِرَةِ حَسَىنَةً وَفِيَ اعْذَابَ ٱلنَّادِ ۞ أُولَتِهِكَ اللهُ وَنَصِيبٌ مِنَاكَسَبُواْ وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحَسَابِ ا THE THE THE PARTY OF THE PARTY

َّالْبِيَانُ رَاجِراً لَلْنَفُوسِ عِنْهِما، لأَنْ العاقل يرجح ما ترجحت مصلحته، ويجتنب ما ترجحت مضرته، ولكن لما كانوا قد ألفوهما، وصعب التحتيم بتركهما أول وهلة، قدم هذه الآية مقدمة للتحريم، الذي ذكره في قوله: ﴿يا أيها الذين آمنوا إنما الخمر والميسر والأنصاب والأزلام رجسٌ من عمل الشيطان، إلى قوله: ﴿منتهونُ وهذا من لطفه ورحمته وحكمته، ولهذا لما نزلت قال عمر رضي الله عنه: إنتهينا

فأما الخمر: فهو كل مسكر خامر العقل وغظاه، من أي نوع كان، وأما الميسر: فهو كل المغالبات التي يكون فيها عوض من الطرفين، من النرد والشطرنج، وكل مغالبة قولية أو فعلية بعوض 🗥 سوى مسابقة الخيل والإبل والسهام، فإنها مياحة لكونها معينة على الجهاد، فلهذا رخص فيها الشارع.

﴿ ٢١٩ - ٢١٩ ﴿ ويسألونك ماذا ينفقون قل العفو كذلك ببين الله لكم الآيات لعلكم تتفكرون \* في الدنيا والأخرة﴾ وهذا سؤال عن مقدار ما ينفقونه مِن أموالهم، فيسَّر الله لهم الأمر، وأمرهم أن ينفقوا العفو، وهو التيسر من أموالهم، الذي لا تتعلق به

\* وَأَذْكُرُواْ اللَّهُ إِنَّ أَنْكَ الرِّمَعَ وَدُلَّ فَنَ نَعَجَّلُ فِ يَوْمَيْنِ فَلَآ إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَأْخَ لَ فَكَاۤ إِثْ مَ عَلَيْهِ فِلِمَنِ آتَ فَيْ وَاتَّ غُوا اللَّهُ وَاعْدَ مُوا أَنْكُمْ إِلَيْدِ مُحْسَرُونَ ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ فَوْلُدُفِ ٱلْحَيَوْءِ ٱللَّهُ مُلَاثُمُ وَيُشْهِدُ ٱللَّهَ عَلَىٰ مَافِ قَلِمُ هِـ ءَوَهُوَ أَلَدُّ ٱلْحِصَامِ ۞ وَإِذَا قَوْلُ ستغلف ألأرض ليفنينه فيها وتهاك ألحترث والنسل وَالْعَنَّالَايُحِبُّ ٱلْفَسَادَ ۞ وَإِذَا فِيلَالُهُ أَقِيَ اللَّهَ أَخَذَنَّهُ ٱلْمِيزَةُ بِٱلْإِنْرِ فَهَ حَسَبُهُ جَهَنَّةً وَلَيْنُسَ ٱلْهَادُ ۞ وَعِنَ ٱلنَّاسِمَن يَعَنَّسُوِى تَفْسَهُ ٱلنَّيْعَكَآءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ رَءُوفُ بِٱلْعِبَ إِنَّا فِي يَتَأْبَهَا ٱلَّذِينَ ءَامَـنُواْ أَدْخُ لُوا فِ السِّلْمِ كَافَّةً وَلَا تَنَّيْعُواْخُلُونِ ٱلشَّيْطَنِّ إِنَّهُ الصَّمْ عَدُوَّ مُبِيتِ ۞ فَإِن زَلَلْتُ مِينَ بَعَـدِ مَاجَكَةَ تَكُمُ ٱلْبَيِنَتَ فَأَعْلَمُواْ أَنَّ أَهَّهُ عَزِيزُ عَكِيمٌ ۞ هَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا أَنْ يَأْتِيَهُمُ اللَّهُ فِي ظُلُلَ مِنَ ٱلْفَكَمَامِ وَلَلْأَنَّةِكَ مُ وَقُضِي ٓ الْأَمْرُ وَإِلَى اللَّهِ مُرْجَعُ ٱلْأَمُورُ ۞ ARRENT LARGE

THE PARTY OF THE P

كل أحد بحسبه، من غني وفقير ومتوسط، كل له قدرة على إنفاق ما عفا من ماله، ولو شق تمرة.

ولهذا أمر الله رسوله ﷺ أن يأخذ العفو من أخلاق الناس وصدقاتهم، ولا يكلفهم ما يشق عليهم. ذلك بأن الله تعالى لم يأمرنا بما أمرنا به حاجة منه لنا أو تكليفاً لنا [بما يشق](''، بل أمرنا بما فيه سعادتنا، وما يسهل علينا، وما به النفع لنا ولإخواننا، فيستحق على ذلك أتم الحمد.

ولما بيَّن تعالى هذا البيان الشافي، وأطلع العبادعلي أسرار شرعه، قال: ﴿ كَذَلْكَ بِبِينَ اللهِ لَكُمِ الآياتِ ﴾ أي: الدالات على الحق، المحصلات للعلم النافع والفرقان، ﴿لعلكم تتفكرون في الدنيا والآخرة﴾ أي: لكي تستعملوا أفكاركم في أسرار شرعه، وتعرفوا أن أوامره فيها مصالح الدنيا والآخرة، وأيضاً لكي تتفكروا في الدنيا وسرعة انقضائها، فترفضوها، وفي الآخرة وبقائها، وأنها دار الجزاء فتعمروها.

﴿ ٢٢﴾ ﴿ويسألونك عن اليتامي قل إصلاح لهم خير وإن تخالطوهم فإخوانكم والله يعلم المفسد من المصلح ولوشاء الله لأعنتكم إن الله عزيز حكيم﴾ لما نزل قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يأكلون أموال اليتامي ظلمأ إنما يأكلون

في بطونهم ناراً، وسيصلون سعيراً ﴾ شقّ ذلك على المسلمين، وعزلوا طعامهم عن طعام اليتامي خوفاً على أنفسهم من تناولها، ولو في هذه الحالة التي جرت العادة بالمشاركة فيها، وسألوا النبي ﷺعن ذلك، فأخبرهم تعالى أن المقصود إصلاح أموال اليتالمي بحفظها وصيانتها والاتجار فيها، وأن خلطتهم إياهم في طعام أو غيره جائز على وجه لا يضر باليتامي، لأنهم إخوانكم، ومن شأن الأخ مخالطة أخيه، والمرجع في ذلك إلى البنية والعمل، فمن علم الله من نيته أنه مصلح لليتيم، وليس له طمع في ماله، فلو دخل عليه شيء من غير قصد لم يكن عليه بأس، ومن علم الله من نيته أن قصده بالمحالطة التوصل إلى أِكلِها و «الوسائل لها أحكام المقاصد».

وفئ هذه الآية دليل على جواز أبواع المخالطات في المآكل والمسارب، والعقود وغيرها، وهذه الرخصة لطف من الله [تعالى] وإحسان، وتوسعةٌ على لأعنتكم ﴾ أي: شق عليكم بعدم الرخصة بذلك فحرجتم، وشق عليكم وأثمتم، ﴿إِنَّ اللهِ عزيزِ ﴾ أي: له القوة الكاملة والقهر لكل شيء، ولكنه مع ذلك ﴿حكيم﴾ لا يفعل إلا ما هو مقتضى حكمته الكاملة وعنايته التامة، فعزته لا تنافي حكمته، فلا يقال: إنه ماشاء فعل، وافق الحكمة أو خالفها، بل يقال: إن أفعاله وكذلك أحكامه تابعة لحكمته، فلا يخلق شيئاً عبثاً، بل نعرفها، وكذلك لم يشرع لعباده شيئاً مجرداً عن الجكمة، فلا يأمر إلا بما فيه مصلحة خالصة أو راجحة، ولا ينهي إلا عما فيه مفسدة خالصة أو راجحة ، لتمام حكمته ورحمته.

ولو أعجبتكم ولا تنكحوا المشركين وعلم ما جهلوه، والامتثال لما ضيعوه.

حتى يؤمنوا ولعبد مؤمن حير من مشرك ولو أعجبكم أولئك يدعون إلى النار والله يدعو إلى الجنة والمغفرة بإذنه ويبين آياته للناس لعلهم يتذكرون﴾ أى: ﴿ولا تنكحوا﴾ النساء ﴿ الشركات ﴾ ما دمن على شركهن ﴿ حتى يؤمنٌ ﴾؛ لأن المؤمنة ولو بلغت من الدُّمامة ما بلغت خير من المشركة ولو بلغت من الحسن ما بلغت، وهذه عامة في جميع النساء الشركات، وخصص من أية المائدة في إباحة نساء أهِل الكُتباب؛ كيميا قال تعالى: ﴿والمحصناتِ مِن اللَّذِينِ أُوتُـوا الكتاب﴾ .

ولا تُنكحوا المشركين حتى يؤمنوا، وهذا عام لا تخصيص فيه.

ثم ذكر تعالى الحكمة في تحريم نكاح وتناولها، فذلك الذي حَرِجَ وأثِم، المسلم أو السلمة لن خالفهما في الدين، فقال: ﴿أُولِمُكُ يِدْعُونَ إِلَى النار، أي: في أقوالهم أو أفعالهم وأحوالهم، فمخالطتهم على خطر منهم، والخطرليس من الأخطار الدنيوية، إنما هو الشقاء الأبدي.

ويستفاد من تعليل الآية؛ النهي عن محالظة كل مشرك ومبتدع، لأنه إذا لم يجز التروج مع (١٦) أن فيه مصالح كثيرة فالخلطة المجردة من بناب أولى، وخصوصا الخلطة التني فيها ارتفاع المشرك ونحوه على المسلم، كالخدمة ونجوها.

وفى قوله ﴿ ولا تنكحوا المشركين دليل على اعتبار الولي [في النكاح].

﴿ والله يدعو إلى الجنة والمففرة ﴾ لا بدله من حكمة عرفناها أم لم أي: يندعو عباده لتخصيل الجنة والمغفرة التي مِن آثارها دفع العقوبات، وذلك بالدعوة إلى أسبابهما من الأعمال الصالحة، والتوبة النصوح، والعلم النافع، والعمل الصالح.

﴿ وَيُسِينَ آياتُه ﴾ أي: أحكامه ﴿ ٢٢١﴾ ﴿ ولا تنكحوا الشركات وحكمها ﴿ للناس لعلهم يتذكرون ﴾ حتى يؤمن والأمة مؤمنة خير من مشركة فيوجب لهم ذلك التذكر لما نسوه،

﴿ ٢٢٢ - ٢٢٣﴾ ثم قال تعالى:
﴿ ويسألونك عن المحيض قل هو أدى
فاعتزلوا النساء في المحيض
ولا تقربوهن حتى يطهرن فإذا تطهرن
فأتوهن من حيث أمركم الله إن الله
يحب التوابين ويحب المتطهرين 
نساؤكم حرث لكم فأتوا حرثكم أنى
شئتم وقدموا لأنفسكم واتقوا الله
واعلموا أنكم ملاقوة وبشر المؤمنن﴾

يخبر تعالى عن سؤالهم عن المحيض، وهل تكون المرأة بحالها بعد الحيض كما كانت قبل ذلك، أم تجتب مطلقاً كما يفعله اليهود؟

فأخبر تعالى أن الحيض أذى وإذا كان أذى، فمن الحكمة أن يمنع الله تعالى عباده عن الأذى وحده، فلهذا ألى: ﴿فاعتزلوا النساء في المحيض أي: مكان الحيض، وهو الوطء في الفرج خاصة، فهذا المحرم إجماعاً، وتخصيص الاعتزال في المحيض يدل على أن مباشرة الحائض وملامستها في على الوطء في الفرج جائز.

لكن قوله: ﴿ولا تقربوهن حتى يطهرن﴾ يدل على أن المباشرة فيما قرب من القرج، وذلك فيما بين السرة والركبة ينبغني تركه، كما كان النبي ﷺ إذا أراد أن يباشر امرأته وهي حائض، أمرها أن تأثرر فياشرها:

وحد هذا الاعتزال وعدم القربان للحُينض حتى يطهرن أي: ينقطع دمهن، فإذا انقطع الدم زال المنع الموجود وقت جريانه، الذي كان لحله شرطان، انقطاع الدم والاغتسال منه. فلما انقطع الدم زال الشرط الأول، وبيقي الثاني، فلهذا قال: ﴿فَإِذَا تَطهرنَ ﴾ أي: اغتسلن ﴿فَأْتُوهنَ مَن حَيثُ أُمرِكُم الله أي: في القبل حيث أمركم الله أي: في القبل وفيه دليل على وجوب الاغتسال وفيه دليل على وجوب الاغتسال

ولما كان هذا المنع لطفاً منه تعالى بعباده وصيانة عن الأذى، قال تعالى:

للجائض، وأن انقطاع الدم شرط

﴿إِن الله يحب السواسين أي: من ذنوبهم على الدوام ﴿ وَيحب المتطهرين أي: المتنزهين عن الآثام، وهذا يشمل التطهر الحسي من الأنجاس والأحداث.

فقيه مشروعية الطهارة مطلقاً لأن الله يحب المتصف بها، ولهذا كانت الطهارة مطلقاً، شرطاً لصحة الصلاة والطواف، وجواز مس المصحف، ويشمل التطهر المعنوي عن الأخلاق الرذيلة، والصفات القبيحة، والأفعال

﴿نساؤكم حرث لكم فأتوا حرثكم أنى شئتم الله مقبلة ومدبرة الله عير أنه لا يكون إلا في القبل لكونه موضع الحرث اوهو الموضع الذي يكون منه الدالم

وفيه دليل على تحريم الوطء في الدبر، لأن الله لم يبح إتيان المرأة إلا في الموضع الذي منه الحرث، وقد تكاثرت الأحاديث عن النبي على في تحريم ذلك، ولعن فاعله.

﴿وقدموا لأنفسكم ﴾ أي: من التقرب إلى الله بفعل الخيرات، ومن ذلك أن يباشر الرجل امرأته ويجامعها على وجه القربة والاحتساب، وعلى رجاء تحصيل الذرية الذين ينفع الله

﴿والسقسوا الله ﴿ أي: في جميع أحوالكم كونوا ملازمين لتقوى الله ، مستعينين بذلك لعلمكم ، ﴿الْحَم ملاقوه ﴾ وعازيكم على أعمالكم الصالحة وغيرها .
ثم قال ﴿ وبشر المؤمنين ﴾ لم يذكر

البشر به ليدل على العموم، وأن لهم البشرى في الحياة الدنيا وفي الآخرة، البشرى في الحياة الدنيا وفي الآخرة، وكل خير واندفاع كل ضير رتب على الإيمان، فهو داخل في هذه البشارة. وفيها عجة الله للمؤمنين، وعجبة ما يسرهم، واستحباب تنشيطهم

ما يسرهم، واستخباب تنشيطهم وتشويقهم بما أعد الله لهم من الجزاء الدنيوي والأخروي.

﴿ ٢٢٤﴾ ﴿ ولا تجعلوا الله عرضة

سَلَ بَنِيَ إِسْرَةَهِ بِلَكُرْءَ انْفِنَهُم مِنْ ءَايَةٍ يَيْنَةً وَمَن يُبَدِّلْ فِعْسَمَةً اَنَّهِ مِنْ بَغَدِ مَاجَآةَتُهُ فَإِنَّ اللَّهُ مِثَدِيدُ الْعِقَابِ ۞ زُيِّنَ لِلَّذِينَ ﴾ [اللَّه كَفَرُوا لَلْخَيَوَةُ ٱلذُّنْهَا وَيَسْخَرُونَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواُ وَٱلَّذِينَ ٱتَّــ قَوْا فَوْفَهُمْ يُومَ ٱلْفِيلَمَةُ وَٱللَّهُ يُرْزُقُ مَن يَشَلَّهُ بِعَيْرِحِسَابِ ۞ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَلَجِدَةً فَبُعَثَ اللَّهُ ٱلنَّيْتِينَ مُبَشِّرِينَ وَمُندِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْكِئِبَ بِٱلْحَيِّىٰ لِيَعَكُّرِيْنَ ٱلنَّاسِ فِمَا ٱخْلَقُوا فِيهِ وَمَا اَخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا الَّذِينَ أُوقُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَنَّا تَهْمُ ٱلْبَيْنَاتُ بَغَيَالْيَنَهُم فَهَدَى النَّمَّالَّذِينَ وَامَنُواْلِاً ٱخْتَلَفُوْلِفِهِ مِنَ ٱلْحَيِّى بِإِذْنِهِ ۚ وَٱلْقَدُيَةِ لِي مَن يَنشَآءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيدٍ ٥ أَمْ حَسِيبَتُوْلَ مَّذَجُلُوا لَلِنَّهُ وَلَا يَأْتِكُمُ مِّشَلُ ٱلَّذِينَ خَكَوْايِن قَبْلِكُمْ مِّسَنَهُمُ الْتَأْسَلَةُ وَالْفَرِيَّةُ وَكُلْلِلْوَا حَتَىٰ يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِيرَ عَامَنُواْ مَعَهُ مُنَىٰ نَصْرُاللَّهِ ٱلْأَإِنَّ مَصَرَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ ۞ يَسْمَلُونَكَ مَانَا يُنفِقُونَ فَلْمَا أَنفَقْتُمُ رُ فَنْ خَيْرِ فَلِلْوَلِائِفِ وَٱلْأَقْرِينَ وَٱلْبَنَّىٰ وَٱلْمَسَكِينِ السَّيْدِ السَّيْدِ الْوَمَاتَقَعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِكَ الشَّيِمِ عَلِيمٌ ﴿ 

لأيمانكم أن تبروا وتتقوا وتصلحوا بين الناس والله سميع عليم ﴾ القصود من اليمين والقسم تعظيم القسم به، وتأكيد المقسم عليه، وكان الله تعالى قد أمر بحفظ الأيمان، وكان مقتضي ذلك حفظها في كل شيء، ولكن الله تعالى استثنى من ذلك إذا كان البر باليمين، يتضمن ترك ما هو أحب إليه، فنهي عباده أن يجعلوا أيمانهم عرضة، أي . مانعة وحائلة عن أن يبروا: أن(١١) يفعلوا خيراً، أو يتقوا شراً، أو يصلحوا بين الناس، فمن حلف على تركي واجب وجب حنثه، وحرم إقامته على يىمينه، ومن حلف على تىرك مستحب استحب له الحنث، ومن جلف على فعل محرم، وجب الحنث، أو على فعل مكروه استحب الحنث، وأما المباح فيسغى فيه حفظ اليمين عن

ويستدل بهذه الآية على القاعدة المشهورة، أنه «إذا تراهت المسالح، قدم أهمها» فهنا تتميم اليمين مصلحة، وامتثال أوامر الله في هذه الأشياء مصلحة أكبر من ذلك، فقدمت لذلك.

ثم ختم الآية بهذيين الاسمين الكريمين، فقال: ﴿والله سميع﴾ أي: لجميع الأصوات ﴿عليم﴾ بالمقاصد لصحته .

كُيتَ عَلَيْكُمُ ٱلْفِتَ الْ وَهُوَكُرَهُ لَكُرُ وَعَنَى ٓ أَنْكُرُومُ شَيْعًا رَهُوكَ فِيرُلِّكُمُ مُّوعَكِينَ أَن يُجِيُّوا شَيْعًا وَهُو سَرِّلُكُمُ وَالْفَكَ لِمَا لَوَالْمَنْدُ لَانَعْدَ لَمُورِيَ ۞ بِمَنْدُونِكَ عَنِ النَّهُرُ ٱلْحَرَارِ فِتَالِ فِيهِ فُلْ قِتَالُ فِيهِ كَيِيرٌ ۗ وَصَدُّعُنَ سَبِيلِ الله وَكُفُرُايِدٍ وَالْمُسْجِدِ الْحَرَايِرِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ وينْـهُ أَكْبُرُ عِندَاللَّهِ وَٱلْفِصْنَةُ أَكْبَرُمِنَ ٱلْفَتْلُ وَلَايَرَالُونَ يُقُنِّلُونَكُوْ حَنَّىٰ يُرَّدُّوكُمْ عَن دَينِكُرْإِنِ ٱسْتَطَاعُواًْ وَمَن يَرْمَدِهْ مِنكُرْعَنَ دِيدِهِ ءَفَعَتْ وَهُوكَافِدٌ فَأُولَكِكَ حَبِطَتْ أعَمَلُهُمْ فِ ٱلدُّنِي الْأَنْفِ وَٱلْأَخِرَةِ وَأُوْلَتَهِكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِّ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ۞ إِنَّالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالَّذِينَ هَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَإِيلِ اللَّهِ أَوْلَيْهَكَ يَرْجُونَ رَفْتَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَنَا فُرِزُّ لَكِيدً ﴿ ۞ \* يَنْسَالُونَكَ عَنِ ٱلْخَيْرُ وَٱلْفِيرُّ قُلْفِهِمَا ۚ إِثْمُ كَيِيرٌ وَمَنَفِعُ لِلنَّاسِ وَإِنَّهُمَا أَكْبَرُ مِن نَفْعِهِمَا وَكِسْنَا لُوبَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ ٱلْعَقُّرِ كُذَّاكِ الْبَيْنُ اللَّهُ لَكُمُ ٱلْآيَتِ لَعَلَّكُمْ لَتَفَكَّرُونَ ۞ 

1 200

والنيات، ومنه سماعه لأقوال الحالفين، وعلمه بمقاصدهم هل هي خير أم شر، وفي ضمن ذلك التحذير من مجازاته، وأن أعمالكم ونياتكم قد استقر علمها عنده.

﴿ ٢٢٥﴾ أسم قسال تسعسالى: ﴿لا يؤاخذكم الله باللغو في أيمانكم، ولكن يؤاخذكم بما كسبت قلوبكم، والله غفور حليم؟

أي: لا يؤاخذكم بما يجري على السنتكم من الأيمان اللاغية التي يتكلم بها العبد من غير قصد منه ولا كسب قلب، ولكنها جرت على لسانه، كقول الرجل في عرض كلامه: «لا والله»، و كحلفه على أمر ماض يظن ضدق نفسه، و إنما المؤاخذة على ما قصده القلب.

وفي هذا دليل على اعتبار القاصد في الأقوال، كما هي معتبرة في الأفعال.

﴿والله عَـ فـ ور﴾ لن تـاب إليه، ﴿حليم﴾ من عصاه، حيث لم يعاجله بالعقوبة، بل حلم عنه وستر، وصفح مع قدرته عليه وكونه بين يديه.

﴿ ٢٢٦ ـ ٢٢٧﴾ ﴿ لللذين يُولُونُ مَن نَسَاتُهُم تُرْبَض أُربعة أَشْهُر فَإِن فَاؤُوا فَإِن الله عَلَم الله فَإِن عَرْمُوا الطلاق فإن الله سميع عليم ﴾ وهذا من الأيمان الخاصة بالزوجة، في أمر خاص، وهو حلف الزوج على ترك

وطء زوجته مطلقاً، أو مقيداً، بأقل من أربعة أشهر أو أكثر.

فمن آلى من روجته خاصة، فإن كان لدون أربعة أشهر، فهذا مثل سائر الأيمان، إن حنث كفر، وإن أتم يمينه فلا شيء عليه، وليس لزوجته عليه سبيل، لأنه ملكه أربعة أشهر.

وإن كان أبداً أو مدة تزيد على أربعة أشهر من أشهر، ضربت له مدة أربعة أشهر من يمينه إذا طلبت زوجته ذلك، لأنه حق لها، فإذا تمت أمر بالفيئة وهو الوطء، فإن وطىء فلا شيء عليه إلا كفارة اليمين، وإن امتنع أجبر على الطلاق، فإن امتنع طلق عليه الحاكم.

ولكن الفيئة والرجوع إلى زوجته أحب إلى الله تعالى، ولهذا قال: ﴿فَإِنَ فَأُوا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَفُورِ﴾ أي: رجعوا إلى ما حلفوا على يغفر لهم ما حصل منهم من الحلف يعفر لهم ما حصل منهم من الحلف جعل لأيمانهم كفارة وتحلة، ولم يجعلها لازمة لهم غير قابلة للانفكاك، ورحيم بهم أيضاً، حيث فاؤوا إلى زوجاتهم وحنوا عليهن ورحوهن

﴿ وإن عزموا الطلاق ﴾ أي: امتنعوا من الفيئة ، فكان ذلك دليلاً على رغبتهم عنهن ، وعدم إرادتهم لأزواجهم ، وهذا لا يكون إلا عزماً على الطلاق ، فإن حصل هذا الحق الواجب منه مناشرة ، وإلا أجبره الحاكم عليه أو قام به

﴿ فَإِنْ الله سميع عليم ﴾ فيه وعيد وتهديد لمن يحلف هذا الحلف، ويقصد بذلك المضارة والمشاقة.

ويستدل بهذه الآية على أن الإيلاء خاص بالزوجة، لقوله: ﴿من نسائهم﴾ وعلى وجوب الوطء في كل أربعة أشهر مرة، لأنه بعد الأربعة، يجبر إما على الوطء، أو على الطلاق، ولا يكون ذلك إلا لتركه واجباً.

﴿٢٢٨﴾ ﴿والطلقات يتربصن بأَتفُسِهِنَّ للاللهُ قروء ولا يُحل لهن أن يكتمن ما خلق الله في أرحامهن إن كن يؤمن بالله واليوم الآخر وبعولتهن أحق بردهن في ذلك إن أرادوا إصلاحاً ولهن

مثل الذي عليهن بالمعروف وللرجال عليهن درجة والله عزيز حكيم) أي: النساء اللاتي طلقهن أزواجهن ﴿ يتربصن بأنفسهن ﴾ أي: ينتظرن ويعتددن مدة ﴿ثلاثة قروء﴾ أي: حيض، أو أطهار، على احتلاف العلماء في المراد بذلك ، مع أن الصحيح أن القرء الحيض، ولهذه العدة عدة حكم، منها: العلم ببراءة الرحم، إذا تكررت عليها ثلاثة الأقراء، علم أنه ليس في رحمها حمل، فلا يفضي إلى اختلاط الأنساب، ولهذا أوجب تعالى عليهن الإخبار عن ﴿ما خلقَ الله في أرحامهن، وحرم عليهن كتمان ذلك من حمل أو حيض، لأن كتمان ذلك يفضى إلى مفاسد كثيرة، فكتمان الحمل موحب أن تلحقه بغير من هو له، رغبة فيه واستغجالاً لانقضاء العدة، فإذا ألحقته بغير أبيه، حصل من قطع الرحم والإرث واحتجاب محارمه وأقاربه عنه، وربما تزوج ذوات محارمه، وحصل في مقابلة ذلك إلحاقه بغير أبيه، وتبوت توابع ذلك من الإرث منه وله، ومن جعل أقارب اللحق به أقارب له، وفي ذلك من الشر والفسادما لا يعلمه إلا رب العباد، ولو لم يكن في ذلك إلا إقامتها مع من نكاحها باطل في جقه، وفيه الإصرار على الكبيرة العظيمة وهي الزنا، لكفي بذلك شراً.

وأما كتمان الحيض، بأن استعجلت وأخبرت به وهي كاذبة، فهيه من انقطاع حق الزوج عنها وإباحتها لغيره، وما يتفرع عن ذلك من الشر كما ذكرنا، وإن كلبت وأخبرت بعدم وجود الحيض لتطول العدة فتأخذ منه نفقة غير واجبة عليه، بل هي سحت عليها محرمة من جهين:

من كونها لا تستحقه، ومن كونها في سبته إلى حكم الشرع وهي كاذبة، وريما راجعها بعد انقضاء العدة، فيكون ذلك سفاحاً لكونها أجنبية عنه، فلهذا قال تعالى: ﴿ولا يُحل لهن أن يكتمن ما خلق الله في أرحامهن إن كن يؤمن بالله واليوم الآخر﴾

فصدور الكتمان منهن دليل على عدم إيمانهن بالله واليوم الآخر، وإلا فلو آمن بالله واليوم الآخر، وعرفن أنهن مجزيات عن أعمالهن، لم يصدر منهن شيء من ذلك.

وفي ذلك دليل على قبول خبر المرأة عما تخبر به عن نفسها، من الأمر الذي لا يطلع عليه غيرها، كالحيض والحمل ونحوه (1)

ثم قال تعالى: ﴿وَبعولتهن أحق بردهن في ذلك﴾ أي: لازواجهن ما دامت متربصة في تلك العدة، أن يردوهن إلى نكاحهن ﴿إِن أرادوا إصلاحاً﴾ أي: رغبة وألفة ومودة.

ومفهوم الآية أنهم إن لم يريدوا الإصلاح فليسوا بأحق بردهن، فلا يحل لهم أن يراجعوهن لقصد المضارة لها، وتطويل العدة عليها، وهل يملك ذلك مع هذا القصد؟ فيه قولان

الجمهور على أنه يملك ذلك مع التحريم، والصحيح أنه إذا لم يرد الإصلاح لا يملك ذلك، كما هو ظاهر الآية الكريمة، وهذه حكمة أخرى في هذا التربص، وهي: أنه ربما أن زوجها ندم على فراقه لها، فجعلت له هذه المدة، ليتروى بها ويقطع نظره.

وهذا يدل على محبته تعالى للألفة بين الزوجين، وكراهته للفراق، كما قال النبي على: «أبغض الحلال إلى الله الطلاق»، وهذا خاص في الطلاق الرجعي، وأما الطلاق البائن فليس البعل بأحق برجعتها، بل إن تراضيا على التراجع فلا بد من عقد جديد عمم الشروط.

ثم قال تعالى: ﴿ولهن مثل الذي على عليهن بالمعروف﴾ أي: وللنساء على بعولتهن من الحقوق واللوازم مثل الذي عليهن لأزواجهن من الحقوق اللازمة والستحة.

ومرجع الحقوق بين الزوجين يرجع

إلى المعروف، وهو: العادة الجارية في ذلك البلد، وذلك الزمان من مثلها لمثله، ويختلف ذلك باختلاف الأزمنة والأمكنة، والأحوال، والأشخاص، والعوائد.

وفي هذا دليل على أن السفقة والكسوة والماشرة والمسكن وكذلك الوطء للكل يرجع إلى المعروف، فهذا موجب العقد المطلق

وأما مع الشرط، فعلى شرطهما، إلا شرطاً أحلّ حراماً أو حرَّم حلالاً.

﴿وللرجال عليهن درجة ﴾ أي: رفعة ورياسة ، وزيادة حق عليها ، كما قال تعالى: ﴿الرجالِ قوامون على النساء بما فضل الله بعضهم على بعض وبما أنفقوا من أموالهم ﴾ .

ومنصب النبوة والقضاء، والإمامة الصغرى والكبرى، وسائر الولايات مختص بالرجال، وله ضعفا ما لها في كثير من الأمور، كالميراث ونحوه

والله عزيز حكيم أي: له العزة القاهرة والسلطان العظيم، الذي دانت له جميع الأشياء، ولكنه مع عزته حكيم في تصرفه.

ويخرج من عصوم هذه الأية الحوامل، فعدتهن وضع الحمل، واللاي لم يدخل بهن فليس لهن عدة، والإماء فعدتهن حيضتان، كما هو قول الصحابة رضي الله عنهم، وسياق الآيات (٢) يدل على أن المرادبها الحرة.

﴿٢٢٩﴾ ﴿الطلاق مرتان فإمساك بمعروف أو تسريح بإحسان ولا يحل لكم أن تأخذوا عا آتيتموهن شيئاً إلا أن يخافا ألا يقيما حدود الله فإن خفتم ألا افتدت به تلك حدود الله فأولئك هم ومن يتعد حدود الله فأولئك هم الظالمون كان الطلاق في الجاهلية، واستمر أول الإسلام، يُطلق الرجل ورجته بلا نهاية، فكان إذا أراد مضارتها طلقها، فإذا شارفت انقضاء علتها راجعها، ثم طلقها، وصنع بها مثل

دلك أبدأ، فيحصل عليها من الضرر ما الله به عليم، فأخبر تعالى أن ﴿الطلاق﴾ أي: الذي تحصل به الرجعة ﴿مُوتَانَ﴾ ليتمكن الزوج إن لم يرد المصارة من ارتجاعها، ويراجع رأيه في هذه المدة، وأما ما فوقها فليس محلاً لذلك، لأن من زادعلي الثنتين فإما متجرىء على المحرم، أو ليس له رغبة في إمساكها، بل قصده المضارة، فلهذا أمر تعالى الزوج أن يمسك زوجته «بمعروف» آي، عشرة حسنة، ويجري محري أمثاله مع زوجاتهم، وهذا هو الأرجح، وإلّا يسرحها ويفارقها ﴿بِإِحسانَ﴾ ومن الإحسان أن لا يأخذ على فراقه لها شيئاً من مالها، لأنه ظلم، وأخذ للمال في غير مقابلة بشيء، فلهذا قال: ﴿ولا يحل لكم أن تأخذوا مما آتيتموهن شيئاً إلا أن يخافا أن لا يقيما حدود الله وهي المخالعة بالمعروف، بأن كرهت الزوجة زوجها لخلقه أو خُلقه أو نقص دينه، وخافت أن لا تطيع الله فيه، ﴿فإن خفتم أن لا يقيما حدود الله فلا جناح عليهما فيما افتدت به €؛ لأنه عوض لتحصيل مقصودها من الفرقة، وفي هذا مشروعية الخلع، إذا وجدت هذه

﴿تلك﴾ أي: ما تقدم من الأحكام السرعية ﴿حدود الله﴾ أي: أحكامه التي شرعها لكم، وأمر بالوقوف معها، ﴿ومن يتعد حدود الله فأولئك هم الظالمون﴾ وأي: ظلم أعظم نمن اقتحم الحلال، وتعدى منه إلى الحرام، فلم يسعه ما أحل الله؟

والظُّلم ثلاثة أقسام:

ظلم العبد فيما بينه وبين الله، وظلم العبد الأكبر الذي هو الشرك، وظلم العبد فيما بينه وبين الخلق، فالشرك لا يعفره الله إلا بالتوبة، وحقوق العباد لا يترك الله منها شيئاً، والظلم الذي بين العبد وربه فيما دون الشرك، تحت المشيئة والحكمة.

﴿ ٢٣٠ \_ ٢٣١﴾ ﴿ فإن طلقها فلا

<sup>(</sup>۱) في ب: ونحوهماً.

<sup>. (</sup>٢) في ب: الآية.

تحل له من بعد حتى تنكح زوجا غيره فإن طلقها فلا جناح عليهما أن يتراجعا إن ظنا أن يقيما حدود الله وتلك حدود إلله يبينها لقوم يعلمون \* وإذا طلقتم النساء فبلغن أجلهن فأمسكوهن بمعروف أو سرحوهن بمعروف ولا تمسكوهن ضرارا لتعتدوا ومن يفعل ذلك فقدظلم نفسه ولاتتخذوا أيات الله هزوا واذكروا نعممة الله عليكم وما أنزل عليكم من الكتاب والحكمة يعظكم به واتقوا الله واعلموا أن الله بكل شيء عليم، يقول تعالى: ﴿ فَإِنْ طَلْقُهَا ﴾ أي: الطلقة الثالثة ﴿ فَلَا تحل له من بعد حتى تنكح زوجاً غيره، أي: نكاحاً صحيحاً ويطؤها، لأن النكاح الشرعي لا يكون إلا صحيحاً، ويدخل فيه العقد والوطع، وهذا بالاتفاق.

ويشترط (١١) أن يكون نكاح الثاني نكاح رغبة، فإن قصد به تحليلها للأول فليس بنكاح، ولا يفيد التحليل، ولا يفيد وطء السيد لأنه ليس بزوج، فإذا تزوجها الثاني راغباً ووطئها ثم فارقها أي: على الزوج الأول والزوجة ﴿أَنَّ يَعِدا عَقَداً جَدَيداً بينهما، لإضافته التراجع إليهما، فدل بينهما، لإضافته التراجع إليهما، فدل على اعتبار التراضي.

ولكن يشترط في التراجع أن يظنا أن يقيما حدود الله بأن يقوم كل منهما بحق صاحبه، وذلك إذا ندما على عشرتهما السابقة الموجبة للفراق، وعزما أن يبدلاها بعشرة حسنة، فهنا لا جناح عليهما في التراجع.

ومفهوم الآية الكريمة أنهما إن لم يظنا أن يقيما حدود الله، بأن غلب على ظنهما أن الحال السابقة باقية، والعشرة السيئة غير زائلة أن عليهما في ذلك جناحاً، لأن جميع الأمور إن لم يقم فيها أمر الله، ويسلك بها طاعته، لم يحل الإقدام عليها

وفي هذا دلالة على أنه ينبغي للإنسان إذا أراد أن يدخل في أمر من

الأمور، خصوصاً الولايات الصغار والكبار، نظر في نفسه (۲۲)، فإن رأى من نفسه قوة على ذلك ووثق بها، أقدم وإلا أحجم:

ولما بين الله تعالى هذه الأحكام العظيمة؛ قال: ﴿وتلك حدود اللهُ أي: شرائعه التي حددها وبيّنها ووضحها.

﴿يبينها لقوم يعلمون﴾ لأنهم هم المنتفعون بها، النافعون لغيرهم.

وفي هذا من فضيلة أهل العلم ما لا يخفى، لأن الله تعالى جعل تبيينه لحدوده خاصاً بهم، وأشم المقصودون بذلك، وفيه أن الله تعالى يحب من عباده، معرفة حدود ما أنزل على رسوله والتفقه بها.

ثم قال تعالى: ﴿وَإِذَا طَلَقَتُمُ النساء﴾ أي: طلاقاً رجعياً بواحدة أو تتين.

﴿فبلغن أجلهن الله عنه أي قاربن

وفأمسكوهن بمعروف أو سرحوهن بمعروف أو سرحوهن بمعروف أي: إما أن تراجعوهن ونيتكم القيام بحقوقهن، أو قال: وولا تمسكوهن ضراراً أي: مضارة بهن (لتعتدوا) في فعلكم هذا الحلال إلى الحرام؛ فالحلال: الإمساك بمعروف (")، والحرام: المضارة وومن يفعل ذلك فقد ظلم نفسه ولو كان الحق يعود للمخلوق فالضرر عائد

ولا تتخذوا آيات الله هزوا له المن الله عنوا له المن تعالى حدوده غاية التبين، وكان معها وعدم مجاوزتها، لأنه تعالى لم ينزلها عبثاً، بل أنزلها بالحق والصدق والجد، نهى عن اتخاذها هزواً، أي: لعباً بها، وهو التجرؤ عليها، وعدم الامتثال لواجبها، مثل استعمال المضارة في الإمساك أو الفراق، أو كثرة الطلاق، أو جمع الشلاث، والله من رحته جعل له واحدة بعد واحدة، رفقاً

به وسعياً في مصلحته.

﴿واذكروا تعمة الله عليكم ﴾ عموماً ، باللسان ثناء وحداً ، وبالقلب اعترافاً وإقراراً ، وبالأركان بصرفها في طاعة الله ، ﴿وما أنزل عليكم من الكتاب والحكمة ﴾ أي : السنة ، اللذين بين لكم بهما طرق الخير ورغبكم فيها ، وطرق الشر وحذركم إياها ، وعرفكم نفسه ووقائعه في أوليائه وأعدائه ،

وقيل: المراد بالحكمة أسرار الشريعة، فالكتاب فيه الحكم، والحكمة والحكمة الله في أوامره ونواهيه، وكلا المعنين صحيح، ولهذا قال: ﴿يعظكم به أي بما أنزل عليكم، وهذا مما يقوي أن المراد بالحكمة أسرار الشريعة، لأن الموعظة بيان الحكم والحكمة، والترغيب أو الترهيب، فالحكم به يزول الجهل. والحكمة مع الترهيب يوجب الرغبة، والحكمة مع الترهيب يوجب الرهبة.

﴿واتقوا الله ﴾ في جميع أموركم ﴿واعلموا أن الله بكل شيء عليم ﴾ فلهذا بين لكم هذه الأحكام بغاية الإتقان والإحكام ، التي هي جارية مع الصالح في كل زمان ومكان [فله الحمد والمئة].

وإذا طلقتم النساء فبلغن أجلهن فلا تعضلوهن أن ينكحن أواجهن إذا تراضوا بينهم بالمعروف ذلك يوعظ به من كان منكم يؤمن بالله واليوم الآخر ذلكم أزكى لكم وأطهر والله يعلم وأنتم لا تعلمون هذا خطاب لأولياء المرأة المطلقة دون الثلاث، إذا خرجت من العدة، وأراد زوجها أن ينكحها ورضيت بذلك، فلا يجوز لوليها من أب وغيره أن يعضلها، وغضباً، واشمئزازاً لما فعل من الطلاق وغضباً، واشمئزازاً لما فعل من الطلاق الأول.

وذكر أن من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فإيمانه يمنعه من العضل؛ فإن ذلك أزكى لكم وأطهر وأطيب ما يظن

<sup>(</sup>١) في ب: ويتعين.

الولي أن عدم ترويجه هو الرأي: واللائق، وأنه يقابل بطلاقه الأول بعدم الترويج له (1)، كما هو عادة المترفعين المتكبرين.

فإن كان يظن أن المصلحة في عدم ترويجه، فالله ﴿يسعلم وأنستم وأنستم لا تعلمون ﴿ فامتثلوا أمر من هو عالم بمصالحكم، مريد لها، قادر عليها، ميسر لها من الوجه الذي تعرفون وغده.

وفي هذه الآية دليل على أنه لا بد من الولي في النكاح، لأنه نهى الأولياء عن العضل، ولا ينهاهم إلا عن أمر هو تحت تدبيرهم ولهم فيه حق.

﴿ ٢٣٣﴾ ثـم قال تعالى: ﴿ والوالدات برضعن أولادهن حولين كاملين لمن أراد أن يتم الرضاعة وعلى المولود له رزقهن وكسوتهن بالمعروف لا تكلف نفس إلا وسعها لا تضار والدة مثل ذلك فإن أرادا فصالاً عن تراض مثل ذلك فإن أرادا فصالاً عن تراض منهما وتشاور فلا جناح عليهما وإن أردتم أن تسترضعوا أولادكم فلا جناح عليهما وأن عليكم إذا سلمتم ما آتيتم بالمعروف واتقوا أله واعلموا أن الله بما تعملون بصير ﴾

هذا خبر بمعنى الأمر، تنزيلاً له منزلة المتور الذي لا يحتاج إلى أمر بأن ﴿ يرضعن أولادهن حولين ﴾

ولما كان الحول يطلق على الكامل وعلى معظم الحول، قال: ﴿كاملين لمن أراد أن يتم الرضاعة﴾ فإذا تم للرضيع حولان فقد تم رضاعه، وصار اللبن بعد ذلك يمنزلة سائر الأغذية، فلهذا كان الرضاع بعد الحولين غير معتبر لا عد م

ويؤخذ من هذا النص، ومن قوله تعالى: ﴿وَجِله وَفَصَالَه ثَلَاثُونَ شَهْراً﴾ أَن أقل مدة الحمل ستة أشهر، وأنه يمكن وجود الولد بها.

﴿ وعلى المولود له ﴾ أي: الأب ﴿ وَمَدَا

شامل لما إذا كانت في حباله أو مطلقة، فإن على الأب رزقها، أي: نفقتها وكسوتها، وهي الأجرة للرضاع.

ودل هذا على أنها إذا كانت في حباله، لا يجب لها أجرة غير النفقة والكسوة، وكل بحسب حاله، فلهذا فلا : ﴿لا تكلف نفس إلا وسعها فلا يكلف الفقير أن ينفق نفقة الغني، فلا يكلف الفقير أن ينفق نفقة الغني، ولا من لم يجد شيئاً بالنفقة حتى يجد، بولده ﴾ أي: لا يحل أن تضار الوالدة بسبب ولدها، إما أن تمنع من بسبب ولدها، إما أن تمنع من إرضاعه، أو لا تعطى ما يجب لها من مولود له بولده ﴾ بأن تمتع من إرضاعه مولود له بولده ﴾ بأن تمتع من إرضاعه على وجه المضارة له، أو تطلب زيادة عن الواجب، ونحو ذلك من أنواع

ودل قوله: ﴿مولود له﴾ أن الولد لأبيه، لأنه موهوب له، ولأنه من كسبه، فلذلك جاز له الأخذ من ماله رضى أو لم يرض، بخلاف الأم

وقوله: ﴿ وعلى الوارث مثل ذلك ﴾ أي: على وارث الطفل إذا عدم الأب وكان الطفل ليس له مال، مثل ما على الأب من النفقة للمرضع والكسوة ، فعدل على وجوب نفقة الأقارب المعسرين على القريب الوارث الموسن في الأبوان ﴿ فصالا أي: فطام الصبي قبل الحولين ، ﴿ عن تراض منهما ﴾ بأن يكونا راضيين تراض منهما ﴾ بأن يكونا راضيين مصلحة للصبي أم لا؟ فإن كان مصلحة ورضيا ﴿ فلا جناح عليهما ﴾ في فطامه ورضيا ﴿ فلا جناح عليهما ﴾ في فطامه على أنه إن رضي أحدهما دون الآخر ، على أنه إن رضي أحدهما دون الآخر ، أو لم يكن مصلحة للطفل ، أنه لا يجوز

وقوله: ﴿وإن أردتم أن تسترضعوا عليه بين العلماء أولادكم أي: تطلبوا لهم المراضع ﴿والله بما تعم غير أمهاتهم على غير وجه المضارة ، بأعمالكم ظاهر ﴿فلا جناح عليكم إذا سلمتم ما آتيتم وخفيها ، فمجازيه بالمعروف أي: للمرضعات ، ﴿والله وفي خطابه لـ

فِ ٱلدُّنْبَ وَٱلْآخِرَةُ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْسَنَعِيُّ فُلْ إِصْلَامُ لَكُمُّ مَنِرٌ وَإِن تَعَالِطُوهُمْ فَإِخْوَنُكُمْ وَاللَّهُ يَعَارُ الْمُفْسِدَمِنَ المُصْلِحُ وَلَوْسَاءَ اللَّهُ لَأَعْنَ مَكُوْإِنَّ اللَّهُ عَزِيزُ عَكِيمٌ ٥ وَلَاتَنَكِحُوا لَلْشَرِكَتِ جَنَّى يُؤْمِنَّ وَلَأَمَةٌ مُّؤُمِنَّةً خَيْرٌ مِن مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَغِبَّنكُرْ وَلَا تُنكِحُوا ٱلْشُيْرِكِينَ حَقَّ نُوْمِنُواْ وَلَعَبْدُمُّ وَمِنْ حَبْرِين مُشْرِكِ وَلَوْ أَعْبَسَكُمُ الْوَلَيْكَ يَدْعُونَ إِلَى ٱلنَّالِّرُ وَٱلْلَهُ بَدْعُوٓ إِلِىٓ ٱلْجِنَّتَ وَوَلَلْغَفِرَةِ بِإِذْنِيِّ وَيُبَيِّنُ ءَايْنِيهِ وِلِنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنَدَّكَّرُونَ ۞ وَيَسَلُونَكَعَنِ ٱلْجِيضِّ قُلْ هُوَأَنَى فَأَغَيَّرِلُواْ ٱلنِّسَآءَ فِيٱلْجِيضِ وَلِاَنْفَرَيُوهُنَّ حَنَّى يَطْهُ رَنَّ فَإِذَا بَطَهَرَنَ فَأَتْوُهُ مِنْ مِنْ حَيْثُ أَمْرَكُمُ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلنَّوْمِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَّطِّقِيرِينَ ۞ يْسَ آؤُكُمْ حَرْثُ لَكُرُ فَأَنْوَا حَرْثَكُمْ أَنَّوُا مَرْفَكُمْ أَنَّا شِيئَتُمْ وَفَايْمُوا إِ لِأَنْفُيكُمْ وَاتَّقُواْ اللَّهَ وَاعْلُمُواْ أَنَّكُمْ مَّلَكُوهُ وَكَثِّرِ اللَّهُ مِينَ ﴿ وَلَا تَجْعَلُواْ اللَّهِ عُرَضَكَ لِأَيْمَتَكُمْ أَلَ تَمْرُوا إِ وَتَـنَّقُوا وَتُصْلِحُوا بَيْنَ النَّاسُّ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ۞ ALEGE TO LEGISLA

بما تعملون بصير﴾ فمجازيكم على ذلك بالخير والشر.

ويذرون أزواجاً يتربصن بأنفسهن أربعة ويذرون أزواجاً يتربصن بأنفسهن أربعة أشهر وعشراً فإذا بلغن أجلهن فلا جناح عليكم فيما فعلن في أنفسهن بالمعروف والله بما تعملون خبير أي: أربعة أشهر وعشرة أيام وجوباً أو الحكمة في ذلك، لتبين الحمل في والحكمة و يتحرك في ابتدائه في مدة الأربعة، ويتحرك في ابتدائه في بالحوامل، فإن عدتهن بوضع الحمل، وهذا العام محصوص وكذلك الأمة عدتها على النصف من عدة الحرة، شهران وخسة أيام.

وقوله: ﴿فَإِذَا بِلَغَنِ أَجِلَهُنَ ﴾ أي: انقضت عدتهن ﴿فَلا جَنَاحِ عَلَيْكُمْ فَيْمَا فَعِلَى فَعِلْ أَيْ: من مراجعتها للزينة والطيب، ﴿بِالمعروف ﴾ أي: على وجه غير محرم ولا مكروه.

وفي هذا وجوب الإحداد مدة العدة على المتوفى عنها زوجها، دون غيرها من المطلقات والمفارقات، وهو مجمع عليه من العلماء

وفي خطابه للأولياء بقوله: ﴿فلا

لَا يُوَا عِنْدُكُمُ اللَّهُ وَاللَّغُوفِ آيَنَكِي كُو وَلَاكِن بُوَاعِثُكُمُ مِا كَسَبَتْ قُلُونِكُمْ وَأَقَلَهُ عَفُوزُ عَلِيدٌ ۞ لِلَّذِينَ يُؤَلُّونَ بِنِيْسَآيِمٍ مُرَّفِّمُ أَرْبَعَهَ أَشْهُرَ فَإِن فَآءُو فَإِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَّتِحِيثُ ۞ وَإِنْ عَرْبُواْ ٱلطَّلَقَ فِإِنَّ ٱللَّهَ سَمِيمُ عَلِيمٌ ۞ وَٱلْطَلَّقَاتُ يَثَّرَيْضَنَّ بِأَنْفُرِهِنَّ تَلَاثَةَ قُرُوعٌ وَلَا يَعَلُّ لَمَّنَّ أَن يَكُنِّينَ مَاخَلَقَ أَلَمَهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِن كُنَّ يُؤْمِنَ بِاللَّهِ وَٱلْهَوْمِ ٱلْآخِرْ وَيُعُولَنُّهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِهِنَّ فِذَلِكَ إِنَّ أَلَادُوٓا إِصْلَتَكَا ۚ وَكُنَّ مِنْلُ ٱلَّذِي عَلَيْهِنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ ۗ وَلِلرَجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ وَاللَّهُ عَزِيزُ عَكِيدُ ۞ الطَّلَقُ مَرَّتَأَنِّ فَإِمْسَاكًا عِعْرُوفٍ أَوْلَنْسِ يَحْيِبِا حْسَنِّ وَلَا يَجِلُ لَحَكُمْ أَنَ تَأْخُذُولْعَاً ءَانَيْنَتُوهُنَّ شَيْعًا إِلَّا أَن يَغَافَا أَلَّا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَإِنْ حِفْتُمَ ٱلْأَيْقِيكَ احْدُودَ اللَّهِ فَلَاجْنَاحَ عَلَيْهِمَافِيكَ الْفَتَدَتَ بِذِّهِ يَلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ فَلَاتَعَنَّدُوهَا ۚ وَمَن يَتَعَدَّحُدُودَ ٱللَّهِ فَأُولَتِيكَ هُمُّ ٱلظَّالِمُونَ ۞ فَإِن طَلَّقَهَا فَلَاعِجَلَّاهُمُونَ بَعْدُحَتَّى تَنكِمُ زَفْعًا غَيْرَةُ وَإِن طَلَّقَهَا فَلَاجُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يَثَّرُ جَعَآ إِن ظَنَّا أَن يَقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ وَقِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ يَبِينَهَا لِفَوْمِ يَعَلَمُونَ ۞

جناح عليكم فيما فعلن في أنفسهن، دليل على أن الولى ينظر على المرأة، ويمنعها مما لا يجوز فعله، ويجبرها على ما يجب، وأنه مخاطب بذلك، واجب

ACTUACE TERRES

﴿ ٢٣٥﴾ ﴿ ولا جناح عليكم فيما عرضتم به من خطبة النساء أو أكْنَنْتُم في أنف كم علم الله أنكم ستذكرونهن ولكن لا تواعدوهن سراً إلا أن تقولوا قولا ممروفأ ولا تمزموا عقدة النكاح حتى يبلغ الكتاب أجله واعلموا أن الله يعلم ما في أنفسكم فاحذروه واعلموا أن الله غفور حليم لله هذا حكم المعتدة من وفاة، أو المبانة في الحياة، فيحرم على غير مبينها أن يصرح لها في الخطبة، وهو المراد بقوله: ﴿ولكن لا تواعدوهن سراً الله وأما التعريض فقد أسقط تعالى فيه الجناج .

والفرق بينهما أن التصريح القتر ﴾ أي: المعسر ﴿قدره ﴾. لا يحتمل غير النكاح، فلهذا حرم خوفاً من استعجالها، وكذبها في انقضاء عدتها رغبة في النكاح، ففيه دلالة على منع وسائل المحرم، وقضاء لحق زوجها الأول بعدم مواعدتها لغيره

المسوأما التعريض، وهو الذي يحتمل

النكاح وغيره، فهو جائز للبائن، كأن يقول لها: إني أريد التزوج، وإني أحب أن تشاوريني عند انقضاء عدتك، ونحو ذلك، فهذا جائز لأنه ليس بمنزلة الصريح، وفي النفوس داع قوي

وكذلك إضمار الإنسان في نفسه أن يتزوج من هي في عدتها إذا انقضت، ولهذا قال: ﴿أُو أَكننتم في أَنفسكم، علم الله أنكم ستذكرونهن، هذا التفصيل كله في مقدمات العقد.

وأما عقد النكاح فلا يحل ﴿حتى يبلغ الكتاب أجله ﴾ أي: تنقضي

﴿واعلمواأن الله يعلم ما في أنفسكم أي: فانووا الخير ولا تنووا الشر ، خوفاً مِن عقابه ورجاء لثِوابه ... ﴿ وَاعْلَمُ مِوا أَنَّ اللَّهُ غُلِمُ وَرَكُ لَمْ

صدرت منه الذنوب فتاب منها، ورجع إلى ربه ﴿حليم﴾ حيث لم يعاجل العاصين على معاصيهم، مع قدرته عليهم.

﴿٢٣٦﴾ ﴿لا جناح عليكم إن طلقتم النساء ما لم تمسوهن أو تفرضوا لهن فريضة ومتعوهن على الموسع قدره وعلى القتر قدره مناعا بالمعروف حقا على المحسنين ﴿ أَي: لِيسَ عليكم يا معشر الأزواج جناح وإثم بتطليق النساء قبل المسيس وفرض المهر، وإن كان في ذلك كسر لها، فإنه ينجبر بالمتعة، فعليكم أن تمتعوهـن بـان تعطوهن شيئاً من المال، جبراً لخواطرهن ﴿على الموسع قدره وعلى

- وهذا يرجع إلى العرف، وأنه يحتلف باختلاف الأحوال، ولهذا قال: ﴿متاعاً بالمعروف﴾ فهذا حق واجب ﴿على المحسسين﴾ ليس لهم أن يبخسوهن.

فكما تسببوا لتشوفهن واشتياقهن وتعلق قلوبهن، ثم لم يعطوهن ما رعبن

فيه، فعليهم في مقابلة ذلك المتعة. فلله ما أحسن هذا الجكم الإلهي، وأدله على حكمة شارعه ورحمته!! ومن أحسن من الله حكماً لقوم يوقنون؟!!، فهذا حكم المطلقات قبل

تم ذكر حكم الفروض لنهن، فقال :

المسيس وقبل فرض المهر .

﴿٢٣٧﴾ ﴿وإن طلقتموهن من قبل أن تمسوهن وقد فرضتم لهن فريضة فنصف ما فرضتم إلا أن يعفون أو يعفو الذي بيده عقدة النكاح وأن تعفوا أقرب للتقوى ولا تنسوا الفضل بينكم إن الله بما تعملون بصير، أي: إذا طلقتم النساء قبل المسيس، وبعد فرض المهر، فللمطلقات من المهر الفروض نصفه، ولكم نصفه .

هذا هو الواجب ما لم يدخله عفو ومسامحة، بأن تعفو عن نصفها لزوجها، إذا كان يصح عفوها، ﴿أُو يعفو الذي بيده عقدة النكاح ﴾ وهو الزوج على الصحيح (١)، لأنه الذي بيده حل عقدته؛ ولأن الولي لا يصح أن يعفو عن ما وجب للمرأة، لكونه غير مالك ولا وكيل.

تم رغب في العفوء وأن مِن عفا كان أقرب لتقواه، لكونه إحساناً موجباً لشرح الصدر، ولكون الإنسان لا يتبغى أن يهمل نفسه من الإحسان والمعروف، وينسى الفضل الذي هو أعلى درجات المياملة، لأن معاملة الناس فيما بينهم على درجتين أواما عدل وإنصاف واجب، وهو أخذ الواجب وإعطاء الواجب، وإما قضل وإحسان، وهو إعطاء ما ليس بواجب والتسامح في الحقوق والغض مما في النفس، فلا ينبغي للإنسان أن ينسى هذه الدرجة ولو في بعض الأوقات وخصوصاً لمن بينك وبينه معاملة أو بخالطة، فإن الله مجاز المحسنين بالفضل

جاء في هامش أ ما نصه: (هذا بحسب ما ظهر لي وقت كتابتي لهذا الموضع، ثم بعد ذلك تبين لي أن القول بأن الذي بيده عقدة النكاح هو الولني الأقرب، وهو الأب، هو الأصح لمساعدة اللفظ له والمعنى كما هو ظاهر للمتدير). ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿

وفي هامش ب زيادة بخط المؤلف هي: (وقيل: إنه الأب، وهو الذي يدل عليه لفظ الآية الكريمة)."

والكرم، ولهذا قال ﴿إِنَّ اللهُ بِما تعالى: تعملون بصير ﴾ ثم قال تعالى :

> ﴿ ٢٣٨ \_ ٢٣٩ ﴾ ﴿ حافظ وا على الصلوات والصلاة الوسطى وقوموا لله قانتين \* فإن خفتم فرجالاً أو ركباناً فإذا أمنتم فاذكروا الله كما علمكم ما لم تكونوا تعلمون﴾ يأمر بالمحافظة على الصلوات عمومأ وعلى الصلاة الوسطى، وهي العصر خصوصاً، والمحافظة عليها أداؤها بوقتها وشروطها وأركانها وخشوعها وجميع ما لهامن واجب ومستحب، وبالمحافظة على الصلوات تحصل المحافظة على سائر العبادات، وتفيد النهى عن الفحشاء والمنكر خصوصاً إذا أكملها كما أمر بقوله: ﴿ وقوموا لله قانتين﴾أي: ذليلين خاشعين، ففيه الأمر بالقيام والقنوت والنهي عن الكلام، والأمر بالخشوع، هذا مع الأمن والطمانينة ﴿فإن خَفْتُم ﴾(١) لم يذكر ما يخاف منه ليشمل الخوف من كافر وظالم وسبع، وغير ذلك من أنواع الحاوف، أي: إن خفتم بصلاتكم على تلك الصفة فصلوها ﴿رجالاً ﴾أي: على أقدامكم، ﴿أُو ركياناً﴾على الخيل والإبل وغيرها، ويلزم على ذلك أن يكونوا مستقبلي القبلة وغير مستقبليها، وفي هذا زيادة التأكيد على المحافظة على وقتها حيث أمر بذلك ولو مع الإخلال بكثير من الأركان والشروط، وأنه لا يجوز تأخيرها عن وقتها ولو في هذه الحالة الشديدة، فصلاتها على تلك . الصورة أحسن وأفضل بل أوجب من صلاتها مطمئناً خارج الوقت ﴿فَإِذَا أسنته أي: زال الخيوف عنكم ﴿فَاذْكُرُوا اللهِ ﴿ وَهَذَا يَشْمُلُ جَمِيعًا أَنُواعً الذكر ومنه الصلاة على كمالها وتمامها ﴿كما علمكم ما لم تكونوا تعلمون﴾ فإنها نعمة عظيمة ومنة جسيمة، تقتضى مقابلتها بالذكر والشكر ليبقى نعمته عليكم ويزيدكم عليها، ثم قال

﴿ ٢٤٠﴾ ﴿والذين يتوفون منكم ويذرون أزواجأ وصية لأزواجهم متاعأ إلى الحول غير إخراج فإن خرجن فلا جناح عليكم فيما فعلن في أنفسهن من معروف والله عزيز حكيم أي: الأزواج الذين يتموتون ويتركون خلفهم أزواجأ فعليهم أن يوصوا ﴿وصية لأزواجهم مناعاً إلى الحول غير إحراج الله أي: يوصون أن يلزمن بيوتهم مدة سنة لا يحرجن منها ﴿فإن خرجن﴾ من أنفسهن ﴿فلا جناح عليكم﴾أيها الأولياء ﴿فيما فعلن في أنفسهن من معروف والله عزيز حكيم أي: من مراجعة الزينة والطيب ونحو ذلك وأكثر الفسرين أن هذه الآية منسوخة

وعشر واجبة، وما زاد على ذلك فهي مستحبة ينبغى فعلها تكميلا لحق الزوج، ومراعاة للزوجة، والدليل على أن ذلك مستحب أنه هنا نفي الجناح عن الأولياء إن خرجن قبل تكميل الحول، فلو كان لزوم المسكن واجباً لم ينف الحرج عنهم. ﴿ ٢٤١ \_ ٢٤٢ ﴾ ﴿ وللمطلقات

بما قبلها وهي قوله: ﴿والدِّينِ يتوفون

منكم ويذرون أزواجأ يتربصن بأنفسهن

أربعة أشهر وعشرأك وقيل لم تنسخها

بل الآية الأولى دلت على أن أربعة أشهر

متاع بالمروف حقاً على التقين \* كذلك يبين الله لكم آياته لملكم تعقلون ﴿أي: لكل مطلقة متاع بالعروف حقاً على كل متق، جبراً لخاطرها وأداء لبعض حقوقها، وهذه المتعة واجبة على من طلقت قبل السيس، والفرض سنة في حق غيرها كما تقدم، هذا أحسن ما قيل فيها، وقيل إن المتعة واجبة على كل مطلقة احتجاجاً بعموم هذه الآية، ولكن القاعدة أن المطلق محمول على المقيَّد، وتقدم أن الله فرض المتعة للمطلقة قبل الفرض والمسيس خاصةً ، ولما بين تعالى هذه الأحكام العظيمة المشتملة على

إِ ﴾ وَإِذَا طَلَقَتُمُ النِسَآءَ فَلَغَيْ أَجَلَهُنَّ فَأَمْبِكُوهُنَّ بِعَرُوبٍ أَوْسَرِجُوهُنَّ مُّ يَعَرُوفُ وَلَانتُنيكُوهُنَّ ضِرَالَالِنَعْتَدُواْ وَمَن يَفَعَلْ ذَٰلِكَ فَقَدْظَلَرَ إِنْفَسَهُ وَلَائَتَيْخِذُواْءَائِكِ الْقَدِهُ وَالْوَلْذُرُواْ فِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا و أَنَلَ عَلِيَكُم مِنَ ٱلْكِنْبِ وَالْمِكْمَةِ بَعِظُكُم بِهِ. وَأَنَّقُوا لَسَّهُ وَأَعْلَوُا أَ أَنْ اللَّهَ بِكُلِّى ثَنَى عَلِيمٌ ۞ وَإِذَا طَلَّقَتُمُ ٱللِّسَآءَ فَلَغَنَ أَجَلَهُنَّ رُ اللَّهُ يُوعَظُ بِهِ عِنَ كَانَ مِنكُرٌ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَٱلْمَوْمِ ٱلْآخِيرُ ذَلِكُرُ أَزَكَ لَكُرْ وَأَطْهَرُ وَأَلَّهُ بِعَلَمُ وَأَنتُهُ لِلْتَعَلَمُونَ ﴿ \* وَٱلْوَلِدَاتُ ؠُرْضِعٰنَ أَوْلَٰذَهُنَّ حَوَلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِئَ أَزَادَأَنْ يُنِيَّزَّالْ ضَاعَةً وَعَلَى ٱلْوَلُودِلَة رِرِدُقُهُنَّ وَكِشَوَتُهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفَ لَاتُكُلُّفُ نَفْشُ إِلَّا وُسْعَهَاْ لَانْضَآرَ وَلِدَةً بِوَلَيْهَا وَلَامُولُودُكُةُ بِولَدِهُ ءُوعَلَا لُوارِثِ مِثْلُ ذَٰلِكَ ۚ فَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِّنْهُمَا وَيَشَكَ أُورِ فَلَا ﴾ حُمَاحَ عَلَيْهِمَأُ وَإِنْ أَرَدَثُمْ أَنْ نَسَ تَرْضِعُواْ أَوْلَاكُمُ وللله عَلَيْكُمُ إِنَّا سَكَلَّمْتُم مَّا مَا اللَّهُ مُوافًّ اللَّهُ مُوافًّا وَ وَاتَّغُواْ اللَّهَ وَأَعْدَمُواْ أَنَّ اللَّهَ بِمَالَعَسْلُونَ بَصِيرٌ۞ TO DESCRIPTION OF THE SECOND

الحكمة والرحمة امتن بها على عباده فقال: ﴿كذلك يبين الله لكم آياته﴾ اي: حدوده، وحنلاليه وحيراميه والأحكام النافعة لكم، لعلكم تعقلونها فتعرفونها وتعرفون المقصود منها، فإن من عرف ذلك أوجب له العمل بها، ثم قال تعالى:

﴿ ٢٤٣ \_ ٢٤٥ ﴾ ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الدِّينَ خرجوا من ديارهم وهم ألوف حذر الموت فقال لهم الله موتوا ثم أحياهم إن الله لذو فضل على الناس ولكن أكثر الناس لا يشكرون \* وقاتلوا في سبيل الله واعلموا أن الله سميع عليم \* من ذا الذي يقرض الله قرضاً حسنا فيضاعفه له أضعافا كثيرة والله يقبض ويبسط وإليه ترجعون پيقص تعالى علينا قصة الذين خرجوا من ديارهم على كثرتهم واتفاق مقاصدهم، بأن الذي أخرجهم منها حذر الموت من وباء أو غيره، يقصدون بهذا الخروج السلامة من الموت، ولكن لا يغني حذر عن قدر، ﴿فقال الله لهم موتوا﴾ فماتوا ﴿ثُمُ ﴾إن الله تعالى ﴿أحياهم﴾ إما بدعوة نبي أو بغير ذلك، رحمة بهم ولطهأ وحلماً، وبياناً لآياته لخلقه بإحياء الموتى، ولهذا قال: ﴿إِنَّ اللَّهِ

من هنا بدأ الاختلاف بين النسختين، وقد أشوت إليه في المقدمة بشيء من التفصيل وقد أثبت التفسير المأخوذ من النسخة ب في

TA SECTION SEC لذو فضل ﴾ أي: عظيم ﴿على الناس ولكن أكثرهم لايشكرون، فلا تزيدهم النعمة شكراً، بل ربما استعانوا بنعم الله على معاصيه، وقليل منهم الشكور الذي يعرف النعمة ويقربها ويصرفها في طاعة المنعم، ثم أمر تعالى بالقتال في سبيله، وهو قتال الأعداء الكفار لإعلاء كلمة الله ونصر دينه، فقال: ﴿وقاتلوا في سبيل الله واعلموا أن الله سميع عليم﴾ أي: فأحسنوا نياتكم واقصدوا بذلك وجه الله، واعلموا أنه لا يفيدكم القعود عن القتال شيئًا، ولو ظننتم أن في القعود حياتكم وبقاءكم، فليس الأمر كذلك، ولهذا ذكر القصة السابقة توطئة لهذا الأمر، فكما لم ينفع الذين خرجوا من ديارهم حذر الموت خروجهم، بل أتاهم ما حذروا من غير أن يحتسبوا، فاعلموا أنكم كذلك، ولما كان القتال في سبيل الله لا يتم إلا بالنفقة وبذل الأموال في ذلك، أمر تعالى بالإنفاق في سبيله ورغب فيه، وسماه قرضاً فقال: ﴿من ذا الذي يقرض الله قرضاً حسناً ﴿ فينفق ما تيسر من أمواله في طرق الخيرات، خصوصاً في الجهاد، والحسن هو الحلال المقصود به وجه الله تعالى، ﴿فيضاعفه له أضعافاً كثيرة﴾ . الحسنة بعشرة أمثالها إلى سبع مئة ضعف إلى أضعاف كثيرة، بحسب حالة المنفق ونيته ونفع نفقته والخاجة

اليها، ولما كان الإنسان ربما توهم أنه إذا أنفق افتقر دفع تعالى هذه الوهم بقوله: ﴿والله يقبض ويبسط﴾ أي: يوسع الرزق على من يشاء ويقبضه عمن يشاء، فالتصرف كله بيديه ومدار الأمور راجع إليه، فالإمساك لا يبسط الرزق، والإنفاق لا يقبضه، ومع ذلك فالإنفاق غير ضائع على أهله، بل لهم يوم يجدون ما قدموه كاملاً موفراً مضاعفاً، فلهذا قال ﴿وإليه ترجعون﴾ فيجازيكم بأعمالكم.

ف في هذه الآيات دليل على أن الأسباب لا تنفع مع القضاء والقدر، وخصوصاً الأسباب التي تترك بها أوامر الله. وفيها: الآية العظيمة بإحياء الموتى أعياناً في هذه الدار، وفيها: الأمر بالقتال والنفقة في سبيل الله، وذكر الأسباب الداعية لذلك الحاثة عليه، من تسميته قرضاً، ومضاعفته، وأن الله يقبض ويسط وإليه ترجعون.

﴿٢٤٦ ـ ٢٤٦﴾ ﴿أَلَمْ تَسِرُ إِلَى اللَّهُ من بني إسرائيل من بعد موسى إذ قالوا لنبي لهم ابعث لنا ملكاً نقاتل في سبيل الله قال هل عسيتم إن كتب عليكم القتال ألا تقاتلوا قالوا وما لنا ألا نقاتل في سبيل الله وقد أخرجنا من ديارنا وأبنائنا فلما كتب عليهم القتال تولوا إلا قبليلا منهم والله عبليم بالظالمين \* وقال لهم نبيهم إن الله قد بعث لكم طالوت ملكا قالوا أني يكون له الملك علينا ونحن أحق بالملك منه ولم يؤت سعة من المال قال إن الله اصطفاء عليكم وزاده بسطة في العلم والجسم والله يؤق ملكه من يشاء والله واسع عليم \* وقال لهم نبيهم إن آية ملكه أن يأتيكم التابوت فيه سكينة من ربكم وبقية نما ترك آل موسى وآل هارون تحمله الملائكة إن في ذلك لآية لكم إن كنتم مؤمنين ، يقص تعالى على نبيه قصة الملأ من بني إسرائيل وهم الأشراف والرؤسياء، وخيص الملأ بالذكر، لأنهم في العادة هم الذين يبحثون عن مصالحهم ليتفقوا فيتبعهم غيرهم على ما يرونه، وذلك أنهم أتوا إلى نبي لهم بعد موسى عليه السلام

فقالوا له ﴿ ابعث لنا ملكاً ﴾ أي: عينَ لنا ملكاً ﴿نقاتل في سبيل الله ليجتمع متفرقنا ويقاوم بنا عدوناء ولعلهم في ذلك الوقت ليس لهم رئيس يجمعهم، كما جرت عادة القبائل أصحاب البيوت، كل بيت لا يرضى أن يكون من البيت الآخر رئيس، فالتمسوا من نبيهم تعيين ملك يرضي الطرفين ويكون تعيينه خاصأ لعوائدهم، وكانت أنبياء بني إسرائيل تسوسهم، كلما مات نبي خلفه نبي آخر، فلما قالوالنبيهم تلك القالة ﴿قال﴾ لهم نبيهم ﴿هل عسيتم إن كتب عليكم القتال ألا تقاتلوا، أي: لعلكم تطلبون شيئا وهو إذا كتب عليكم لا تقومون به، فعرض عليهم العافية فلم يقبلوها، واعتمدوا على عزمهم ونيتهم، فقالوا: ﴿وما لنا ألا نقاتل في سبيل الله وقد أخرجنا من ديارنا وأبنائنا أي: أي: شيء يمنعنا من القتال وقد ألجأنا إليه، بأن أخرجنا من أوطانسا وسبيت دراريسا، فهذا موجب لكوننا نقاتل ولولم يكتب علينا، فكيف مع أنه فرض علينا وقد حصل ما حصل، ولهذا لما لم تكن نياتهم حسنة ولم يقو توكلهم على ربهم ﴿ فَلَمَا كُتُبِ عَلَيْهِمِ الْقَتَالُ تُولُوا ﴾ فجبنوا عن قتال الأعداء وضعفوا عن المصادمة، وزال ما كانوا عزموا عليه، واستولى على أكثرهم الخور والحبن ﴿إلا قليلا منهم الله وثبتهم وقوى قلوبهم فالتزموا أمر الله ووطنوا أنفسهم على مقارعة أعدائه، فحازوا شرف الدنيا والاخرة، وأما أكثرهم فظلموا أنفسهم وتركوا أمر الله، فلهذا قال: ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْمُ بِالطَّالَمِينَ \* وَقَالَ لهم نبيهم، مجيباً لطلبتهم ﴿إن الله قد بعث لكم طالوت ملكاً ﴾ فكان هذا تعييناً من الله الواجب عليهم فيه القبول والانقياد وترك الاعتراض، ولكن أبوا إلا أن يعترضوا، فقالوا: ﴿أَنِّي يَكُونَ له اللك علينا ونحن أحق باللك منه ولم يؤت سعة من المال اي: كيف يكون ملكاً وهو دوننا في الشرف والنبب ونحن أحق بالملك منه. ومع هذا فهو

فقير ليس عنده ما يقوم به الملك من الأموال، وهذا بناء منهم على ظن فاسد، وهو أن الملك ونحوه من الولايات مستلزم لشرف النسب وكثرة المال، ولم يعلموا أن الصفات الحقيقية التي توجب التقديم مقدمة عليها، فلهذا قال لهم نبيهم: ﴿إِنَّ اللهُ اصطفاه عليكم النقياد لذلك ﴿وزاده الله بسطة في العلم والجسم﴾ أي: فضله عليكم بالعلم والجسم، أي: بقوة الرأي: والجبيم اللذين بهما تتم أمور الملك، لأنه إذا تم رأيه وقوي على تنفيذ ما يقتضيه الرأي: المصيب، حصل بذلك الكمال، ومتى فاته واحد من الأمرين اختل عليه الأمر، فلو كان قوي البدن مع ضعف الرأي، حصل فى الملك حرق وقمر ومخالفة للمشروع، قوة على غير حكمة، ولو كان عالماً بالأمور وليس له قوة على تنفيذها لم يفده الرأي: الذي لا ينفذه شيئاً ﴿والله واسع﴾ الفضل كثير الكرم، لا يخص برحمته وبره العام أحداً عن أحد، ولا شريفاً عن وضيع، ولكنه مع ذلك ﴿عليم﴾ بمن يستحق الفضل فيضعه فيه، فأرال بهذا الكلام ما في قلومهم من كل ريب وشك وشبهة لتبيينه أن أسباب الملك متوفرة فيه، وأن فضل الله يؤتيه من يشاء من غباده، ليس له راد، ولا لإحسانه صاد، ثم ذكر لهم نبيهم أيضاً أية حسية يشاهدونها وهي إتيان التابوت الذي قد فقدوه زمانا طويلا وفي ذلك التابوت سكينة تسكن بها قلوبهم، وتطمئن لها حواطرهم، وفيه بقية مما ترك آل موسى وآل هَارُونَ، فأتت به الملائكة حاملة له وهم يرونه عياناً.

﴿ ٢٤٩ \_ ٢٥٢ ﴾ ﴿ فلما فصل طالوت بالجنود قال إن الله مبتليكم بنهر فمن لم يطعمه فإنه مني إلا من اغترف غرفة بيده فشربوا منه إلا قليلاً منهم فلما جاوزه هو والذين آمنوا معه قالوا لا طاقة لنا اليوم بجالوت وجنوده قال الذين يظنون أنهم ملاقوا الله كم من فئة قليلة غلبت فئة كثيرة بإذن الله والله مع

الصابرين ﴿ وَلَمَّا بَرْزُوا لِجَالُوتُ وَجَنُودُهُ قالوا ربنا أفرغ علينا صبرا وثبت أقدامنا وانصرنا على القوم الكافرين \* فهزموهم بإذن الله وقتل داود جالوت وآتاه الله الملك والحكمة وعلمه مما يشاء ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لفسدت الأرض ولكن الله ذو فضل على العالمن \* تلك آيات الله نتلوها عليك بالحق وإنك لمن الرسلين، أي: لما تملُّك طالوت ببني إسرائيل واستقر له الملك تجهزوا لقتال عدوهم، فلما فصل طالوت بجنود بني إسرائيل وكانوا عدداً كثيراً وجماً غفيراً، امتحنهم بأمر الله ليتبين الثابت الطمئن عن ليس كذلك فقال: ﴿إِنَّ اللَّهُ مِبِتَلِيكُم بِنْهِرٍ فمن شرب منه فليس مني، فهو عاص ولا يتبعنا لعدم صبره وثباته ولمعصيته ﴿ومن لم يطعمه ﴾ أي: لم يشرب منه فإنه مني ﴿إلا من اغترف غرفة بيده﴾ فلا جناح عليه في ذلك، ولعل الله أن يجعل فيها بركة فتكفيه، وفي هذا الابسلاء ما يدل على أن الماء قد قل عليهم ليتحقق الامتحان، فعصى أكثرهم وشربوا من النهر الشرب المنهى عنه، ورجعوا على أعقابهم ونكصوا عن قتبال عدوهم وكان في عيدم صبرهم عن الماء ساعة واحدة أكبر دليل على عدم صبرهم على القتال الذي سيتطاول وتحصل فيه المشقة الكبيرة، وكان في رجوعهم عن باقي العسكر ما يزداد به الثابتون توكلا على الله، وتضرعا واستكانة وتبرؤا من حولهم وقوتهم، وزيادة صبر لقلتهم وكثرة عدوهم، فلهذا قال تعالى: ﴿فلما جاوزه ﴾ أي: النهر ﴿ هو ﴾ أي: طالوت ﴿واللَّهِن آمنوا مِعه ﴾ وهم الذين أطاعوا أمر الله ولم يشربوا من النهر الشرب المنهى عنه فرأوا . . . قلتهم وكثرة أعدائهم، قالوا أي: قال كثير منهم ﴿لا طاقة لنا اليوم بجالوت وجنوده، لكثرتهم وعددهم وعُددهم ﴿قَالَ الذِّينَ يَظْنُونَ أَنِّهِمُ مِلاقُوا اللَّهِ ﴿ أي: يستيقنون ذلك، وهم أهل الإيمان الثابت واليقين الراسخ، مثبتين

لباقيهم ومطمئنين لحواطرهم، وآمرين

حَدِيْظُواْ عَلَى ٱلصَّلَوَدتِ وَٱلصَّلَوْةِ ٱلْوُمْسَطَى وَقُومُواْلِيَّهِ قَالِيتِينَ ۞ فَإِنْ خِفْتُهُ وَيَحَالًا أَوْرُكَبَانًا فَإِذَا أَينتُهُ فَاذْكُرُواْ اللَّهُ كَمَاعِلُمَكُم مَّالَمْ تَحْكُونُواْ نَعْسَكُونَ ۞ وَالَّذِينَ بُنُوفَوِّنَ مِنكُمْ وَيَذُرُونَ أَزْوَكِ اوَصِيتَ لَازْوَاجِهِم مُتَنَعًا إِلَى ٱلْحُولِ عَيْرَاحُ رَاجً فَإِنْ خَرَعُنِ فَلَاجُنَاحَ عَلَيْكُمْ مِنْ مَافَعَلْنَ فِي أَنْفُسِهِ فَي مِن مَعْدُونِ وَاللهُ عَلَيْدِرُ حَكِيدٌ ۞ وَلِلْمُطَلِّقَانِ مَنَكُمْ إِلَمْ عُرُوفِي حَقَّا عَلَى ٱلْمُتَّقِينَ ۞ كَذَٰلِكَ يُبَيِّرُ ٱللَّهُ لَكُرِّءَ الْيَتِيهِ عَلَعَلَّكُمْ تَعَقِلُونَ ۞ \* أَلَوْسَرَ إِلَى ٱلَّذِيرَ خَرَجُوا مِن دِينَ رِهِرْ وَهُمْ ٱلْوُفُّ حَذَرَ ٱلْوَتِ فَقَالَ فَيُرَالَقَهُ مُونُوا ثُمَّ أَخِيَهُمَّ إِنَّ ٱللَّهَ لَذُو فَضْهِ إِعْلَ ٱلنَّاسِ وَلَلْكِنَّ أَكُ مُزَّ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ٥ وَمَنْ لِلْوَافِ سَبِيلِ اللَّهِ وَأَعْلَمُوا أَنَ اللَّهُ سَيعَ عَلِيمٌ ١ الله مَن ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهُ قَرْضًا حَكَنَا فَصَلَعِقَهُ لَهُ وَأَضْعَافًا كَيْبِرَةُ وَاللَّهُ يَقْبِضُ وَيَنْتُكُلُّ وَالِّيْهِ مُرَّفَعُونَ THE COLUMN TO THE SEASON

لهم بالصبر ﴿كم من فئة قليلة غلبت فئة كشيرة بإذن الله اي: بإرادته ومشيئته فالأمر لله تعالى، والعزيز من أعزه الله، والذليل من أذله الله، فلا تغنى الكثرة مع خذلانه، ولا تضر القلة مع نصره، ﴿والله مع الصابرين﴾ بالنصر والمعونة والتوفيق، فأعظم حالب لمعونة الله صبر العبد لله، فوقعت موعظته في قلوبهم وأثرت معهم، ولهذا لما برزوا لجالوت وجنوده ﴿قَالُوا﴾ جميعهم ﴿ربنا أَفْرغُ عَلَينا . صبرا﴾ أي: قو قلوبنا، وأوزعنا الصبر، وثبت أقدامنا عن التزلزل والفرار، وانصرنا على القوم الكافرين. من هاهنا نعلم أن جالوت وجنوده كانوا كفاراً، فاستجاب الله لهم ذلك الدعاء لإتيانهم بالأسباب الموجبة لذلك، ونصرهم عليهم ﴿فهزموهم بإذن الله، وقتل داود ﴿ عليه السلام، وكان مع جنود طالوت، ﴿جالوت﴾ أي : باشر قتل ملك الكفار بيده لشجاعته وقوته وصبره ﴿وآتاه اللهِ أي: آتى الله داود﴿الملك والحكمة﴾ أي: منَّ عليه بتملكه على بني إسرائيل مع الحكمة، وهي النبوة المشتملة على الشرع العظيم والصراط المستقيم، ولهذا قال﴿وعلمه تما يشاء﴾ من العلوم الشرعية والعلوم السياسية، فجمع الله له الملك والنبوة، وقد كان من قبله من الأنبياء يكون الملك

TORRESON FROM THE REAL OF THE

٢ يَيْنَافِالنَّفَاقِ

日本 一年 日本

لغيرهم، فلما تصرهم الله تعالى اطمأنوا في ديارهم وعبدوا الله آمنين مطمئنين لخذلان أعدائهم وتمكينهم من الأرض، وهذا كله من آثار الجهاد في سبيله، فلولم يكن لم يحصل ذلك فلهذا قال تعالى: ﴿ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لفسدت الأرض، أي: لولا أنه يدفع بمن يقاتل في سبيله كيد الفجار وتكالب الكفار لفسدت الأرض باستيلاء الكفار عليها وإقامتهم شعائر الكفر ومنعهم من عبادة الله تعالى، وإظهار دينه ﴿ولكن الله دُو فضل على المالين، حيث شرع لهم الجهاد الذي فيه سعادتهم والمدافعة عنهم ومكتهم من الأرض بأسباب يعلمونها، وأسباب لا يعلمونها، إثم قال تعالى ﴿تلك آيات الله نتلوها عليك بالحق، أي: بالصدق الذي لا ريب فيها التضمن للاعتبار والاستبصار وبيان حقائق الأمور ﴿ وإنك لن المرسلين، فهذه شهادة من الله لرسوله برسالته التي من جملة أدلتها ما قصه الله عليه من أخبار الأمم السالفين والأنبياء وأتباعهم وأعدائهم التي لولا خبر الله إياه لما كان عنده بذلك علم بل لم يكن في قومه من عنده شيء من هذه الأمور، فدل أنه رسول الله حقاً ونبيه صدقا الذي بعثه بالحق ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون.

وفي هذه القصة من الآيات والعبر ما يتذكر به أولو الألباب، فمنها: أن اجتماع أهل الكلمة والحل والعقد وبحثهم مي الطريق الذي تستقيم به أمورهم وقهمه، ثم العمليه؛ أكبر سبب لإرتقائهم وحصول مقصودهم، كما وقع لهؤلاء الملأ حين راجعوا نبيهم في تعيين ملك تجتمع به كلمتهم ويلم متفرقهم، وتحصل له الطاعة منهم؛ ومنها: أن الحق كلما عورض وأوردت عليه الشبه ازداد وضوحا وتميز وحصل به اليقين التام كما جرى لهؤلاء، لما اعترضوا على استحقاق طالوت للملك أجيبوا بأجوبة حصل بها الإقناع وروال الشبه والريب، ومنها: أن العلم والرأي: مع القوة النفذة بهما كمال الولايات، ويفقدهما أو فقد أحدهما نقصانها وضررها . ومنها: أن الاتكال على النفس سبب الفشل والخذلان، والاستعانة بالله والصبر والالتجاء إليه سبب النصر، فالأول كما في قولهم لنبيهم ﴿وما لنا ألا نقاتل في سبيل الله وقد أخرجنا من ديارنا وأبنائنا﴾ فكأنه نتيجة ذلك أنه لما كتب عليهم القتال تولوا، والثاني في قوله: ﴿وَلَمَّا بِرَرُوا لجالوت وجنوده قالوا ربنا أفرغ علينا صبرا وثبت أقدامنا وانصرنا على القوم الكافرين الله فهزموهم بإذن الله . ومنها: أن من حكمة الله تعالى تمييز الخِبيت من الطيب، والصادق من الكاذب، والصابر من الجبان، وأنه لم يكن ليدر العباد على ما هم عليه من الاختلاط وعدم التمييز . ومنها : أنَّ من رحمته وسننه الجارية أن يدفع ضرر الكفار والمنافقين بالمؤمنين المقاتلين، وأنبه لبولا ذلبك ليفسيدت الأرض باستيلاء الكفر وشعائره عليها، ثم قال

﴿٢٥٣﴾ ﴿تلك الرسل فضلنا بعضهم على بعض منهم من كلم الله ورفع بعضهم درجات وآتينا عيسى ابن مريم البينات وأيدناه بروح القدس ولو شاء الله ما اقتتل الذين من بعدهم من بعد ما جاءهم البينات ولكن اختلفوا فمنهم من آمن ومنهم من كفر ولو

شاء الله ما اقتتلوا ولكن الله يفعل ما يريد﴾ يخبر تعالى أنه فضل بعض الرسل على بعض بما خصهم من بين سائر الناس بإيحائه وإرسالهم إلى الناس، ودعائهم الخلق إلى الله، ثم فضل بعضهم على بعض بما أودع فيهم من الأوصاف الحميدة والأفعال السديدة والنفع العام، فمنهم من كلمه الله كموسى بن عمران خصه بالكلام، ومنهم من رفعه على سائرهم درجات كنبينا ﷺ الذي اجتمع فيه من الفضائل ما تفرق في غيره، وجمع الله له من المناقب ما فاق به الأولين والآخرين ﴿وَآتِينًا عيسي ابن مريم البينات﴾ الدالات على نبوته وأنه عبد الله ورسوله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه ﴿وأبدناه بروح القدس﴾ أي : بالإيمان واليقين الذي أيده به الله وقواه على ما أمر به ، وقيل أيده بجبريل عليه السلام يلازمه في أحواله ﴿ولو شاء الله ما اقتتل الذين من بعدهم من بعد ما جاءتهم البينات، الوجبة للاحتماع على الإيمان ﴿ولكن اختلفوا فمنهم من آمن ومنهم من كفر أله فكان موجب هذا الاختلاف التفرق والمعاداة والمقاتلة، ومع هذا فلو شاء الله بعد هذا الاحتلاف ما اقتتلوا، فدل ذلك على أن مشيئة الله نافذة غالبة للأسباب، وإنما تنفع الأستاب مع عدم معارضة الشيئة، فإذا وجدت اضمحل كل سبب، وزال كل موجب، فلهذا قال ﴿ولكن الله يفعل ما يريد﴾ فإرادته غالبة ومشيئته نافذة، وفي هذا ونحوه دلالة على أن الله تعالى لم يزل يفعل ما اقتضته مشيئته وحكمته، ومن حملة ما يفعله ما أخبر به عن نفسه وأحبر به عنه رسوله ﷺ من الاستواء والنزول والأقوال، والأفعال التي يعبرون عنها بالأفعال الاختيارية . فائدة: كما يجب على المكلف معرفته بربه، فيجب عليه معرفته برسله، ما يجب لهم ويمتنع عليهم وبجوز في حقهم، ويؤخذ جميع ذلك مما وصفهم الله به في آيات متعددة، منها. أنهم رجال لا نساء، من أهل

القرى لا من أهل البوادي، وأنهم مصطفون مختارون، جمع الله لهم من الصفات الحميدة ما به الاصطفاء والاختيار، وأنهم سالمون من كل ما يقدح في رسالتهم من كذب وخيانة وكتمان وعيوب مزرية، وأنهم والتكليف، وأن الله تعلق بالرسالة بوحيه، فلهذا وجب الإيمان بهم ومن قدح في واحد منهم أو سبه فهو كافر، كافر يتحتم قتله، ودلائل هذه الجمل كثيرة، من تدبر القرآن تبين له الحق، ثم قال تعلل:

﴿٢٥٤﴾ ﴿يِمَا أَيِّهَا الَّذِينِ آمِنُوا أنفقوا عا رزقناكم من قبل أن يأتي يوم لابيع فيه ولاخلة ولاشفاعة والكافرون هم الظالمون، وهذا من لطف الله بعباده أن أمرهم بتقديم شيء ما رزقهم الله، من صدقة واجبة ومستحبة، ليكون لهم ذخراً وأجراً موفراً في يوم يجتاج فيه العاملون إلى مثقال ذرة من الخير، فلا بيع فيه ولو افتدى الإنسان نفسه بملىء الأرض ذهبأ ليفتدي به من عذاب يوم القيامة ما. تقبل منه، ولم ينفعه خليل ولا صديق لا بوجاهة ولا بشفاعة، وهو اليوم الذي فيه يخسر المبطلون ويحصل الخزي على الظالمين، وهم الذين وضعوا الشيء في غير موضعه، فتركوا الواجب من جق الله وحق عباده وتعدوا الحلال إلى الحرام، وأعيظم أبواع الظلم الكفر بالله الذي هو وضع العبادة التي يتعين أن تكون لله فيصرفها الكافر إلى مجلوق مثله، فيلهذا قال تعالى: ﴿والكافرون هم الظالمون ﴾ وهذا من باب الحصر، أي: الذين ثبت لهم الظلم التام، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ الشرك لظلم عظيم . ثم قال تعالى:

(200% ﴿ الله لا إلى إلى هو الحي المقيوم لا تأخذه سنة ولا نوم له ما في السماوات وما في الأرض من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ولا يحيطون بشيء من علمه إلا بما شاء وسع كرسيه السماوات

والأرض ولا يؤوده حفظهما وهو العلى العظيم، هذه الآية الكريمة أعظم آيات القرآن وأفضلها وأجلها، وذلك لما اشتملت عليه من الأمور العظيمة والصفات الكريمة، فلهذا كثرت الأحاديث في الترغيب في قراءتها وجعلها وردأ للإنسان في أوقاته صباحاً ومساء وعندنومه وأدبار الصلوات الكتوبات، فأخبر تعالى عن نفسه الكريمة بأنه ﴿لا إِلٰهُ إِلاَّ هُو﴾ أي: لا معبود بحق سواه، فهو الإله الحق الذي تتعين أن تكون جميع أنواع العبادة والطاعة والتأله له تعالى، لكماله وكمال صفاته وعظيم نعمه، ولكون العبد مستحقاً أن يكون عبداً لزبِّه، ممتثلاً أوامره مجتنباً بواهيه، وكل ما سوى الله تعالى باطل، فعبادة ما سواه باطلة، لكون ما سوى الله مخلوقاً ناقصاً مدبَّراً فقيراً من جميع الوجوه، فلم يستحق شيئاً من أنواع العبادة، وقوله: ﴿ الحي القيوم ﴾ هذان الاسمان الكريمان يدلان على سائر الأسماء الحسنى دلالة مطابقة وتضمنا ولزوماً، فالحيّ من له الحياة الكاملة الستلزّمة لجميع صفات الذات، كالسمع والبصر واليعيلم والقدرة، ونيحو ذلك، والقيوم: هو الذي قام بنفسه وقام بغيره، ودلك مستلزم لجميع الأفعال التي اتصف ما رب العالمين من فعله ما يشاء من الاستواء والنزول والكلام والقول والخلق والرزق والإماتة والإحياء، وسائر أنواع التدبير، كل ذلك داخل في قيومية الباري، ولهذا قال بعض الحققين: إنهما الاسم الأعظم الذي إذا دعى الله به أجاب، وإذا سئل به أعطى، ومن تمام حياته وقيوميته أنه ﴿لا تأخذه سنة ولا نوم﴾ والسنة النعاس ﴿له ما في السماوات وما في الأرض﴾ أي: هو المالك وما سواه مملوك وهو الخالق الرازق المدبر وغيره مخلوق مرزوق مدبر لايملك لنفسه ولا لغيره مثقال ذرة في السماوات ولا في الأرض فلهذا قال: ﴿من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه أي: لا أحديشفع عنده بدون إذنه،

فالشفاعة كلها لله تعالى، ولكنه تعالى إذا أراد أن يرحم من يشاء من عباده أذِن لَن أراد أن يكرمه من عباده أن يشفع فيه، لا يبتدىء الشافع قبل الإذن، ثم قال ﴿يعلم ما بين أيديهم﴾ أي: ما مضي من جميع الأمور ﴿وما خلفهم، أي: ما يستقبل منها، فعلمه تعالى تحيط بتفاصيل الأمور، متقدمها ومتأخرها، بالظواهر والبواطن، بالغيب والشهادة، والعباد ليس لهم من الأمر شيء ولا من العلم مثقال ذرة إلا ما علمهم تعالى، ولهذا قال: ﴿ولا يحيطون بشيء من علمه إلا بما شاء وسع كرسيه السماوات والأرض﴾ وهذا يدل على كمال عظمته وسعة سلطانه، إذا كان هذه حالة الكرسي أنه يسع السماوات والأرض على عظمتهما وعظمة من فيهما، والكرسي ليس أكبر مخلوقات الله تعالى، بل هنا ما هو أعظم منه وهو العرش، وما لا يعلمه إلا هو، وفي عظمة هذه المخلوقات تحير الأفكار وتكل الأبصار، وتقلقل الجيال وتكع عنها فحول الرجال، فكيف بعظمة خالقها ومبدعها، والذي أودع فيها من الحكم والأسرار ما أودع، والذي قد أمسك السماوات والأرض أن تزولا من غير تعب ولا نصب، فلهذا قال: ﴿ولا يؤودُه ﴾ أي: يثقله ﴿حفظهما وهو العلي﴾ بذاته فوق عرشه، العلى بقهره لجميع المخلوقات، العلى بقدره لكمال صفاته ﴿العظيم﴾ الذي تتضائل عند عظمته جبروت الحبابرة، وتصغر في جانب جلاله أنوف الملوك القاهرة، فسبحان من له العظمة العظيمة والكبرياء الجسيمة والقهر والغلبة لكل شيء، فقد اشتملت هذه الآية على توحيد الإلهية وتوحيد الربوبية وتوحيد الأسماء والصفات، وعلى إحاطة ملكه وإحاطة علمه وسعة سلطانه وجلاله ومجده، وعظمته وكبريائه وعلوه على جميع مخلوقاته، فهذه الآية بمفردها عقيدة في أسماء الله وصفاته، متضمنة لجميع الأسماء الحسني والصفاتِ العُلاَ، تُم قال تعالى :

﴿٢٥٧ \_ ٢٥٦﴾ ﴿لا إكسراه فسي الدين قد تبين الرشد من الغي فمن يكفر بالطاغوت ويؤمن بالله فقد استمسك بالعروة الوثقي لا انفصام لها والله سميع عليم \* الله ولي الذين آمنوا يحرجهم من الظلمات إلى النور والذين كفروا أولياؤهم الطاغوت بخرجونهم من النور إلى الظلمات أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون، يخبر تعالى أنه لا إكراه في الدين لعدم الحاجة إلى الإكراه عليه، لأن الإكراه لا يكون إلا على أمر خفية أعلامه، عامضة أثاره، أو أمر في غاية الكراهة للنفوس، وأما هذا الدين القويم والصراط المستقيم فقد تبينت أعلامه للعقول، وظهرت طرقه، وتبينّ أمره، وعرف الرشد من الغي، فالوفق إذا نظر أدني نظر إليه آثره واختاره، وأما من كان سيىء القصد فاسد الإرادة، خبيث النفس يرى الحق فيحتار عليه الباطل، ويبصر الحسن فيميل إلى القبيح، فهذا ليس لله حاجة في إكراهه على الدين، لعدم النتيجة والفائدة فيه، والمكره ليس إيمانه صحيحاً، ولا تدل الآية الكريمة على ترك قتال الكفار المحاربين، وإنما فيها أن حقيقة الدين من حيث هو موجب لقبوله لكل منصف قصده اتباع الحق، وأما القتال وعدمه فلم تتعرض له، وإنما يؤخذ فرض القتال من نصوص أحر، ولكن يستدل في الآية الكريمة على قبول الجزية من غير أهل الكتاب، كما هو قول كثير من العلماء، فمن يكفر بالطاغوت فيترك عبادة ما سوى الله وطاعة الشيطان، ويؤمن بالله إيماناً تاماً أوجب له عبادة ربه وطاعته ﴿فَقَدُ استمسكُ بِالْعِرُوةُ الْوِثْقِي﴾ أي: بالدين القويم الذي تبتت قواعده ورسخت أركانه، وكان التمسك به على تقة من أمره، لكونه استمسك بالعروة الوثقي التي ﴿لا انفصام لها﴾ وأما من عكس القضية فكفر بالله وآمن بالطاغوت، فقد أطلق هذه العروة الوثقى التي بها العصمة والنجاة، واستمسك بكل باطل مآله إلى الجحيم ﴿ والله سميع عليم ﴾ فيجازي كلاً

منهما بحسب ما علمه منهم من الخير والشر، وهذا هو الغاية لن استمسك بالعروة الوثقي ولمن لم يستمسك بها، ثم ذكر السبب الذي أوصلهم إلى ذلك فقال: ﴿الله ولي الذين آمنوا﴾ وهذا يشمل ولايتهم لربهم، بأن تولوه فلا يبغون عنه بدلاً ولا يشركون به أحداً، قد اتخذوه حبيبا ووليا، ووالوا أولياءه وعادوا أعداءه، فتولاهم بلطفه ومنَّ عليهم بإحسانه، فأخرجهم من ظلمات الكفر والمعاصي والجهل إلى تور الإيمان والطاعة والعلم، وكان جزاؤهم على هذا أن سلمهم من ظلمات القبر والحشر والقيامة إلى النعيم المقيم والزاحة والفسحة والسرور ﴿والذين كفروا أولياؤهم الطاغوت﴾ فتولوا الشيطان وحزبه، واتخذوه من دون الله ولياً ووالوه وتركوا ولاية ربهم وسيدهم، فسلطهم عليهم عقوبة لهم فكانبوا يبؤزونهم إلى المعاصي أزًّا، ويـزعجـونهـم إلى الـشـر إزعـاجـأ، فيخرجونهم من نور الإيمان والعلم والطاعة إلى ظلمة الكفر والجهل والمعاصي، فكان جزاؤهم على ذلك أن حرموا الخيرات، وفاتهم النعيم والبهجة والمسرات، وكانوا من حزب النشيطان وأولياءه في دار الحسرة، فلهذا قال تعالى: ﴿أُولَٰتِكُ أَصِحابِ النار هم فيها خالدون،

﴿ ٢٥٨﴾ ﴿ أَلَمْ تَسر إِلَى الْسَذِي حَسَاحِ إبراهيم في ربه أن آتاه الله الملك إذ قال إبراهيم ربي الذي يحيي ويميت قال أنا أحيى وأميت قال إبراهيم فإن الله يأتي بالشمس من المشرق فأت بها من المغرب فبهت الذي كفر والله لا يهدى القوم الظالمين﴾ يقول تعالى: ﴿أَلَّمْ تُو إِلَى الذِّي حاج إبراهيم في ربه الله أي: إلى حرائته وتجاهله وعناده ومحاجته فيما لايقبل التشكيك، وما حمله على ذلك إلا ﴿أَن آتاه الله الملك فطعى وبعى ورأى نفسه مترئساً على رعيته، فحمله ذلك على أن حاج إبراهيم في ربوبية الله فزعم أنه يفعل كما يفعل الله فقال إبراهيم ﴿ربي الذي بحيى ويميت﴾ أي: هو المنفرد بأنواع التصرف،

وخص منه الإحياء والإماتة لكونهما أعظم أنواع التدابيزء ولأن الإحياء مبدأ الحياة الدنيا والإماتة ميدأ ما يكون في الآخرة، فقال ذلك المحاج: ﴿أَنَا أحيى وأميت ، ولم يقل أنا الذي أحيى وأميت، لأبه لم يدع الاستقلال بالتصرف وإتما زعم أنه يفعل كفعل الله ويصنع صنعه، فرعم أنه يقتل شخصاً فيكون قد أماته، ويستبقي شخصاً فيكون قد أحياه، فلما رآه إبراهيم يغالط في جادلته ويتكلم بشيء لا يصلح أن يكون شبهة فضلاً عن كونه حجة، اطرد معه في الدليل فقال إبراهيم ﴿فإن الله يأتي بالشمس من المشرق، أي: عياناً يقربه كل أحد حتى ذلك الكافر ﴿فَأْتِ مِهَا مِنْ المغرب﴾ وهذا إلزام له بطرد دليله إن كان صادقاً في دعواه، فلما قال له أمراً لا قوة له في شبهة تشوش دليله، ولا قادحاً يقدح في سبيله ﴿ بهت الذي كفر ﴾ أي: تحير فلم يرجع إليه جواباً وانقطعت حجته وسقطت شبهته، وهذه حالة المبطل المعاند الذي يريد أن يقاوم الحق ويغالبه، فإنه مغلوب مقهور، فلذلك قال تعالى: ﴿والله لا مدى القوم الظالمين بل يبقيهم على كفرهم وضلالهم، وهم الدين اختاروا لأنفسهم ذلك، وإلا فلو كان قصدهم الحق والهداية لهداهم إليه ويسر لهم أسباب الوصول إليه، ففي هذه الآية برهان قاطع على تفرد الرب بالخلق والتدبير، ويلزم من ذلك أن يفرد بالعبادة والإنابة والتوكل عليه في جميع الأحوال، قال إبن القيم رحمه الله: وفي هذه الناظرة نكتة لطيفة جداً، وهي أن شرك العالم إنِما هو مستند إلى عبادة الكواكب والقيور، ثم صورت الأصنام على صورها، فتضمن الدليلان اللذان استدل بهما إبراهيم إبطال إلهية تلك جَمَلةً بأن الله وحده هو الذي يحيي ويميت، ولا يصلح الحي الذي يموت للإلهية لاقبى حال حياته ولا بعد موته، فإن له رباً قادراً قاهراً متصرفاً فيه إحياءً وإماتةً ، ومن كان كذلك فكيف يكون إلها حتى يتخذ اليصنم على

صورته، ويعبد من دونه، وكذلك الكواكب أظهرها وأكبرها للحس هذه الشمس وهي مربوبة مدبرة مسخرة، لا تصرف لها بنفسها بوجه ما، بل مسرقها فتنقاد لأمرة ومشيئته، فهي مربوبة مسخرة مدبرة، لا إله يعبد من دون الله: «من مفتاح دار السعادة»، ثم قال تعالى:

﴿ ٢٥٩ ﴾ ﴿ أُو كَالَّذِي مَرَ عَلَى قَرِيةً وهي خاوية على عروشها قال أني يجيي هذه الله بعد موتها فأماته الله مئة عام ثم بعثه قال كم لبثت قال لبثت يوماً أو بعض يوم قال بل لبثت مئة عام فانظر إلى طمامك وشرابك لم يتسنه وانظر إلى حمارك ولنجعلك آية للناس وانظر إلى العطام كيف ننشزها ثم نكسوها لحمأ فلما تبين له قال أعلم أن الله على كل شيء قدير، وهذا أيضاً دليل آخر على توحد الله بالخلق والتدبير والإماتة والإحياء، فقال: ﴿أو كالذي مرعلى قرية وهي خاوية على عروشها ﴾ أي: قد باد أهلها وفني سكانها وسقطت حيطانها على عروشها، فلم يبق بها أنيس بل بقيت موحشة من أهلها مقفرة، فوقف عليها ذلك الرجل متعجباً و ﴿قَالَ أَنِّي يُحِيي هَذَّهُ اللَّهُ بَعَدُ موتها، استبعاداً لذلك وجهلا بقدرة الله تعالى، فلما أراد الله به خيراً أراه آية في نفسه وفي حماره، وكان معه طعام وشراب، ﴿فأماته الله مئة عام ثم بعثه قال كم لبثت قال لبثت يوماً أو بعض يوم، استقصاراً لتلك المدة التي مات فيها لكونه قد زالت معرفته وخواسه وكان عهد حاله قبل موته، فقيل له ﴿بل لبثت مئة عام فانظر إلى طعامك وشرابك لم ينتسته ، أي: لم يتغير بل بقى على حاله على تطاول السنين واختلاف الأوقات عليه، ففيه أكبر دليل على قدرته حيث أبقاه وحفظه عن التغير والفساد، مُع أن الطعام والشراب من أسرع الأشياء فسّاداً ﴿وانظر إلى حمارك﴾ وكان قدمات وتمزق لحمه وجلده وانتثرت عظامه، وتفرقت أوصاله ﴿ولنجعلك آية

للناس على قدرة الله وبعثه الأموات من قبورهم، لتكون أنموذجا محسوسا مشاهداً بالأبصار، فيعلموا بذلك صحة ما أخبرت به الرسل وانظر إلى العظام كيف ننشزها أي: ندخل بعض، ونركب بعضها ببعض أثم نكسوها لحما فنظر اليها عياناً كما وصفها الله تعالى، وفلما وعالم قدرة الله تعالى قدير والظاهر من سياق الآية أن هذا وأن يجعله آية ودليلاً للناس لثلاثة أوجه أحدها قوله (أني يجيي هذه الله بعل

رجل منكر للبعث أراد الله به خيراً، وأن يجعله آية ودليلاً للناس لثلاثة أوجه أحدها قوله ﴿أَنِي يحيى هذه الله بعد موتها، ولو كان نبياً أو عبداً صالحاً لم يقل ذلك، والثان: أن اللهأراه آية في طعامه وشرابه وحماره ونفسه ليراه بعينه فيقر بما أنكره، ولم يذكر في الآية أن القريبة المذكورة عمرت وعادت إلى حالتها، ولا في السياق ما يدل على ذلك، ولا في ذلك كثير فائدة، ما الفائدة الدالة على إحياء الله للموتى في قرية خربت ثم رجع إليها أهلها أو غيرهم فعمروها؟! وإنما الدليل الحقيقي في إحيائه وإحياء حماره وإبقاء طعامه وشرابه بحاله، والثالث في قوله: ﴿فلما تبين له﴾ أي: تبين له أمر كان يجهله ويخفى عليه، فعلم بذلك صحة ما ذكرناه، والله أعلم. ثم قال تعالى:

وراد قال إبراهيم رب أرني كيف تحيي الموتى قال أولم تؤمن قال بلى ولكن ليطمئن قلبي قال فخذ أربعة من الطير فصرهن إليك ثم اجعل على كل جَمِل منهن جزءاً ثم ادعهن يأتينك سعياً واعلم أن الله عزيز حسية على قدرة الله وإحيائه الموتى حسية على قدرة الله وإحيائه الموتى المباهيم أنه سأله أن يريه ببصره كيف يحيي الموتى، لأنه قد تيقن ذلك يحيي الموتى، لأنه قد تيقن ذلك يخبر الله تعالى، ولكنه أحب أن يشاهده عياناً ليحصل له مرتبة عين يشاهده عياناً ليحصل له مرتبة عين اليقين، فلهذا قال الله له ﴿أولم تؤمن قال بلى ولكن ليطمئن قلبي ﴾ وذلك أنه قال بلى ولكن ليطمئن قلبي ﴾ وذلك أنه

فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوتُ بِٱلْجُدُودِ قَالَ إِنَّ ٱللَّهُ مُسَلِيكُمُ بِنَهَ رِفَعَنَ شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِي وَمَن لَرْيَطُ عَلَمْهُ فَإِنَّهُ مِنْ إِلَّا مَن ٱغْتُرُفَ غُرْفَ أَبِيدِةً وَفَنْ رِيُواْمِنْهُ إِلَّا فَلِيلًا مِنْهُ ثَمَّ فَلَمَا جَسَا وَزَهُ هُوَ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَدُدُقَ الْوَاْ الاطاف قالت اليوم يتألون وجُنُودِيْ وَالْ الَّذِي يَظُنُونَ أَنَّهُمُ مُّلَقُوا أَلْلَهِ كَم مِّن فِثَ وَقَلِي لَهِ عَكَبَتْ فِتُ أَحَدِيثَ أَبِإِذَنِ أُللَّهِ وَكَاللَّهُ مَعَ الصَّايِرِينَ ٥ وَلَمَّا بُسَرَزُوا لِحَسَالُوتَ وَحُسنُودِهِ، فَسَالُوا رَبَّنَآ أَفْرِغْ عَلَيْنَ اصَهُرًا وَثَيِّتْ أَفَٰداَ مَنَا وَأَنصُرْبَ عَلَىٰ ٱلْفَوْرِ ٱلْكَيْفِرِينَ ۞ فَهُـُزُمُوهُمُ بِإِنْ إِ اللَّهِ وَقَدَ كَا وَدُجَالُونِ وَجَالُونِ وَءَالِكِهِ ٱللَّهُ ٱلْمُأْلِثِ وَٱلْحِحِكَمَةَ وَعَلَّــُهُ رَمِنَايِشَاءً وَلَوْلَا دَفِعُ أَنَّوَ النَّسَاسَ بَعْضَهُ عَرِيبَعْضِ لَّفَسَهِ يَدَتِ ٱلْأَرْضُ وَلَكِنَّ َ اللَّهَ ذُوفَضَلِ عَسَلَى ٱلْعَسَلَيَةِينَ ۞ يَلْكَ ءَايَنْتُ ٱللَّهِ AND THE PROPERTY OF THE PROPER

بتوارد الأدلية اليقينية مجا ينزداد ب الإيمان ويكمل به الإيقان ويسعى في نيله أولوا العرفان، فقال له ربه﴿فَحِدُ أربعة من الطير فصرهن إليك، أي: ضمهن ليكون ذلك بمرأى ميك ومشاهدة وعلى يديك. ﴿ثُمِ اجْعُلُ عَلَى كل جبل منهن جزءا الله أي: مزقهن، اخلط أجراءهن بعضها ببعض، واجعل على كل جبل، أي: من الجمال التي في القرب منه، جزء من تلك الأجزاء ﴿ثم ادعهن يأتينك سعياً ﴾ أي: تحصل لهن حياة كاملة، ويأتينك في هذه القوة وسرعة الطيران، ففعل إبراهيم عليه السلام ذلك وحصل له ما أراد وهذا من ملكوت السماوات والأرض الذي أراه الله إياه في قوله ﴿ وكذلك نرى إبراهيم ملكوت السماوات والأرض وليكون من الموقنين أنم قال: ﴿واعلم أن الله عزيز حكيم أي: ذو قوة عظيمة سخر بها المخلوقات، فلم يستعص عليه شيء منها، بل هي منقادة لعزته خَاضِعَةً لِجَلَالِهِ، وَمُعَ ذَلَكَ فَأَفَعَالُهُ تَعَالَى تابعة لحكمته، لا يفعل شيئاً عبثاً، ثم قال تعالى:

﴿٢٦١﴾ ﴿مثل الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله كمثل حبة أنبت سبع سنابل في كل سنبلة مئة حبة والله يضاعف لمن يشاء والله واسع عليم﴾ هذا بيان للمضاعفة التي ذكرها الله في

أجرهم عند ربهم ولاخوف عليهم ولا

قوله ﴿من ذا الذي يقرض الله قرضا حسناً فيضاعفه له أضعافاً كثيرة﴾ وهنا قال: ﴿مثل الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله أي: في طاعته ومرضاته، وأولاها إنفاقها في الجهاد في سبيله ﴿ كَمثل حبة أنبتت سبع سنابل في كل سنبلة مئة حبة ﴿ وهذا إحضار لصورة المضاعفة مهذا المثل، الذي كان العبد يشاهده ببصره فيشاهد هذه المضاعفة ببصيرته، فيقوى شاهد الإيمان مع شاهد العيان، فتنقاد النفس مذعنة للإنفاق سامحة بها مؤملة لهذه المضاعفة الجزيلة والمنة الجليلة، ﴿والله يضاعف﴾ هذه المضاعفة ﴿ لمن يسماء ﴾ أي: بحسب حال المنفق وإخلاصه وصدقه وبحسب حال النفقة وحلها ونفعها ووقوعها موقعها، ويحتمل أن يكون ﴿والله ينضاعف ﴾ أكثر من هذه المضاعفة ﴿ لمن يشاء ﴾ فيعطيهم أجرهم بغير حساب ﴿واللهِ واسعِ﴾ الفضّل، واسع العطاء، لا ينقصه نائل ولا يحفيه سائل، فلا يتوهم المنفق أن تلك المضاعفة فيها نوع مبالغة ، لأن الله تعالى لايتعاظمه شيء ولاينقصه العطاء على كثرته، ومع هذا فهو ﴿عليم﴾ بمن يستحق هذه المضاعفة ومن لا يستحقها، فيضع المضاعفة في موضعها لكمال علمه وحكمته. ﴿الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله ثم لا يتبعون ما أنفقوا مناً ولا أذي لهم

هم يحزنون \* قول معروف ومغفرة خير من صدقة بتبعها أذي والله غني حليم، أي: الذين ينفقون أموالهم في طاعة الله وسبيله، ولا يتبعونها بما ينقصها ويفسدها من المن بها على النفق عليه بالقلب أو باللسان، بأن يعدد عليه إحسانه ويطلب منه مقابلته، ولا أذية له قولية أو فعلية، فهؤلاء لهم أجرهم اللائق يهم ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون، فحصل لهم الخير واندفع عنهم الشر لأنهم عملوا عملا خالصاً لله سالاً من المفسدات ﴿قُولُ معروف، أي تعرفه القلوب ولا تنكره، ويدخل في ذلك كل قول كريم فيه. إدخال السرور على قلب السلم، ويدخل فيه رد السائل بالقول الجميل والدعاء له ﴿ومفقرة﴾ لمن أساء إليك بترك مؤاخذته والعفو عنه، ويدخل فيه العفو عما يصدر من السائل بما لا ينبغي، فالقول المعروف والمغفرة خير من الصدقة التي يتبعها أذى، لأن القول المعروف إحسان قولي، والمغفرة إحسان أيضاً بترك المؤاخذة، وكلاهما إحسان ما فيه مفسد، فهما أفضل من الإحسان بالصدقة التي يتبعها أذي بمن أو غيره، ومفهوم الآية أن الصدقة التي لا يتبعها أذى أفضل من القول المعروف والمغفرة، وإنما كان المن بالصدقة مفسداً لها محرماً، لأن المنة لله تعالى وحده، والإحسان كله لله، فالعبد لا يمن بنعمة الله وإحسانه وفضله وهو ليس منه، وأيضاً فإن المان مستعبد لمن يمن عليه، والذل والاستعباد لا ينبغي إلالله، والله غنى بذاته عن جميع مخلوقاته، وكلها مفتقرة إليه بالذات في حميع الحالات والأوقات، فصدقتكم وإنفاقكم وطاعاتكم يعود مصلحتها إليكم ونفعها إليكم، ﴿والله عني ﴾ عنها، ومع هذا فهو ﴿حليمَ﴾ على من عصاه لا يعاجله بعقوبة مع قدرته عليه، ولكن رحمته وإحسانه وحلمه يمنعه من معاجلته للعاصين، بل يمهلهم ويصرف لهم الآيات لعلهم يرجعون إليه وينيبون إليه، فإذا علم

تعالى أنه لا خير فيهم ولا تغني عنهم الآيات ولا تفيد بهم المثلات أنزل بهم عقابه وحرمهم جزيل ثوابه

﴿ ٢٦٤﴾ ﴿ بِا أَيُّهَا الَّذِينِ آمِنُوا لا تبطلوا صدقاتكم بالمن والأذى كالذي ينفق ماله رئاء الناس ولا يؤسن بالله واليوم الآخر فمثله كمثل صفوان عليه تراب فأصابه وابل فتركه صلدأ لا يقدرون على شيء نما كسبوا والله لا يهدي القوم الكافرين النهى عباده تعالى لطفا بهم ورحمة عن إبطال صدقاتهم بالن والأذى ففيه أن الن والأذى يبطل الصدقة، ويستدل مذا على أن الأعمال السيئة تبطل الأعمال الحسنة، كما قال تعالى: ﴿ولا تجهروا له بالقول كجهر بعضكم لبعض أن تحبط أعمالكم وأنتم لاتشعرون، فكما أن الحسنات يدهبن السيئات فالسيئات تبطل ما قابلها من الحسنات، وفي هذه الآية مع قوله تعالى ﴿ولا تبطلوا أعمالكم، حث على تكميل الأعمال وحفظها من كل ما يفسدها لئلا يضيع العمل سدى، وقوله: ﴿كالذي ينفق ماله رئاء التاس ولا يؤمن بالله واليوم الآخر﴾ أي: أنتم وان قصدتم بذلك وجه الله في ابتداء الأصر، فيإن المنية والأذي مسطلان لأعمالكم، فتصير أعمالكم بمنزلة الذي يعمل لمزاءاة الناس ولا يريد به الله والدار الآخرة، فهذا لا شك أن عمله من أصله مردود، لأن شرط العمل أن يكون لله وحده وهذا في الحقيقة عمل للناس لا لله ، فأعماله باطلة وسعيه غير مشكور، فمثله المطابق لحاله ﴿كمثل صفوان، وهو الحجر الأملس الشديد ﴿عليه تراب فأصابه وابل﴾ أي: مطر غزير ﴿فتركه صلداً﴾ أي. ليس عليه شيء من التراب، فكذلك حال هذا الرائي، قلبه عليظ قاس بمنزلة الصفوان، وصدقته ونحوها من أعماله بمنزلة التراب الذي على الصفوان، إذا رآه الجاهل بحاله ظن أنه أرض زكية قابلة للنبات، فإذا انكشفت حقيقة حاله زال ذلك التراب وتبين أن عمله بمنزلة السراب، وأن قلبه غير صالح

لنبات الزرع وزكائه عليه، بل الرياء الذي فيه والإرادات الخبيئة تمنع من انتفاعه بشيء من عمله، فلهذا ﴿لا يقدرون على شيء من أعمالهم التي اكتسبوها، لأنهم وضعوها في غير موضعها وجعلوها لمخلوق مثلهم، لا يملك لهم ضرراً ولا نفعاً وانصرفوا عن عبادة من تنفعهم عبادته، فصرف الله قلوبهم عن الهداية، فلهذا قال:

﴿ ٢٦٥﴾ ﴿ ومثل الذين ينفقون أموالهم ابتغاء مرضاة الله وتثبيتا من أنفسهم كمثل جنة بربوة أصابها وابل فأتت أكلها ضعفين فإن لم يصبها وابل فطلَ والله بما تعملون بصير ﴾ هذا مثل المنفقين أموالهم على وجه تزكو عليه نفقاتهم وتقبل به صدقاتهم فقال تعالى: ﴿وَمِثْلُ الَّذِينَ يَنْفَقُونَ أَمُوالُهُمُ ابْتَغَاءُ مرضاة الله ﴾ أي: قصدهم بذلك رضي رسم والفوز بقربه وتشبيتا من أنفسهم، أي: صدر الإنفاق على وجه منشرجة له النفس سبخية به، لا على وجه التردد وضعف الينفس في إخراجها وذلك أن النفقة يعرض لها آفتان إما أن يقصد الإنسان بها محمدة الناس ومدحهم وهو الرياء، أو يخرجها على خور وضعف عزيمة وتردد، فهؤلاء سلموا من هاتين الآفتين فأنفقوا ابتغاء مرضات الله لا لغير ذلك من المقاصد، وتثبيتاً من أنفسهم، فمثل نفقة هؤلاء ﴿كمثل جنة﴾أي: كثيرة الأشجار غزيرة الظلال، من الاجتنان وهو الستر، لستر أشجارها ما فيها، وهذه الجنة ﴿بربوة﴾أي: محل مرتفع ضاح للشمس في أول النهار ووسطه وآخرُه، فثماره أكثر الثمار وأحسنها، ليست يسحل تبازل عن البريباح والشمس، ف ﴿أصابها ﴾ أي: تلك الجبنة التي بربوة **﴿وابل﴾** وهو المطر الغزير ﴿فآتت أكلها ضعفين﴾أي: تضاعفت ثمراتها لطيب أرضها ووجود الأسباب الموجبة لذلك، وحصول الماء الكثير الذي ينميها ويكملُها ﴿فإن لم

يصبها وابل فطل اي: مطر قليل يكفيها لطيب منبتها، فهذه حالة المنفقين أهل النفقات الكثيرة والقليلة كل على حسب حاله، وكل يتمي له ما أنفق أتم تنمية وأكملها والْمُنَمِّي لها هو الذي أرحم بك من نفسك، الذي يريد مصلحتك حيث لا تريدها، فيالله لو قدر وجود بستان في هذه الدار بهذه الصفة لأسرعت إليه الهمم وتزاحم عليه كل أحد، ولحصل الاقتتال بجنده، مع انقضاء هذه الدار وفنائها وكثرة آفاتها وشدة نصبها وعنائها، وهذا الثواب الذي ذكره الله كأن المؤمن ينظر إليه بعين بصيرة الإيمان، دائم مستمر فيه أنواع المسرات والفرجات، ومع هذا تجد النفوس عنه راقدة، والعزائم عن طلبه خامدة، أترى ذلك زهداً في الأخرة ونعيمها، أم ضعف إيمان بوعد الله ورجاء توابه؟! وإلا فلو تيقن العبد ذلك حق اليقين وباشر الإيمان به بشاشة قلبه لانبعثت من قلبه مزعجات الشوق إليه، وتوجهت همم عزائمه إليه، وطوعت نفسه له بكثرة النفقات رجاء المتوبات، ولهذا قال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمِلُونَ بِصِيرٍ ﴾ فيعلم عمل كل عامل ومصدر ذلك العمل، فيجازيه عليه أتم الجزاء ثم قال تعالى:

﴿ ٢٦٦﴾ ﴿ أيود أحدكم أن تكون له جنة من نخيل وأعناب تجري من تحتها الأنهار له فيها من كل الثمرات وأصابه الكبر وله ذرية ضعفاء فأصابها إعصار فيه نار فاحترقت كذلك يبين الله لكم الآيات لعلكم تتفكرون ﴿ وهذا المثلَ مضروب لمن عمل عملاً لوجه الله تعالى من صدقة أو غيرها تم عمل أعمالاً تَفْسِدُه، فمثله كمثل صاحب هذا البستان الذي فيه من كل الثمرات، وخص منها النخل والعنب لفضلهما وكثرة منافعهما، لكونهما غذاءً وقوتِاً وفاكهة وحلوي، وتلك الجنة فيها<sup>(١)</sup> الأنهار الجارية التي تسقيها من غير مؤية، وكان صاحبها قد اغتبط بها وسرته، ثم إنه أصابه الكبر فضعف عن

**美國** التَهُ وَلِيُّ الَّذِينَ ءَامَنُوا يُعْرِجُهُم مِنَ الظُّلُكُ عَالَ النُّولِّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ التُور إِلَى الظُّلُمَنَةُ أُولَتَهِكَ أَصْحَبُ السَّارِ هُرْفِهَا خَلِيدُونِ ﴾ أَلَرْتُرَالَى الَّذِي حَمَاتَمُ إِرَاهِ عَدَفِ رَبِّية أَنْ ءَاتَـٰهُ ٱللَّهُ ٱلْكُلْكَ إِذْ قَالَ إِنْ هِيمُ رَبِّكَ ٱلَّذِي يُعْمِيء وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أَحْي مِوَأُمِيتُ قَالَ إِزَهِهِ مُرَافِكُ أَلَّهُ يَأْتِي بِٱلشَّمْسِ مِنَ ٱلْمُشْرِقِ فَأْتِ بِهَامِ ۖ ٱلْمُغْرِبِ فَبِهِيَّ ٱلَّذِي كَفَرَّ وَاَقَةً لَايَهَ دِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِيينَ ۞ ِ أَوْكَا لَّذِي مَرَّعَلَىٰ قَرْبَةٍ وَهِى خَاوِبَةً عِلَىٰعُرُوشِهَا قَالَ أَذَّ يُمْيِء اللهُ اللهُ عَالِمُ اللَّهُ مُعَدِّمَ وَمَا أَفَا مَاكَ أَلَقَهُ مِا أَنَةٌ عَالِمِ ثُمَّ بَعَثُ مُ قَالَ حَكَمْ لِيَمْتُ فَالَ لِيَمْتُ يَوْمًا أَوْيَعْضَ يَوْمً قَالَ سَلَ اللَّهُ اللَّهِ مُنْ وَاللَّهُ عَمَارٍ فَانْظُرْ إِلَىٰ طَعَامِكَ وَشَرَاطِكَ لَرَّ وَأَنظُرُ إِلَى ٱلْمِطَارِكَيْفَ مَنْ مُرْهَا أَثَرَنَّكُمُ وَهَا لَحَيمًا إِنَّهُمْ فَلَمَّا نَبَّتِنَ لَهُ وَقَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَايِيرٌ ﴿ 

العمل وزاد حرصه، وكان له ذرية ضعفاء ما فيهم معاونة له، بل هم كل عليه، ونفقته ونفقتهم من تلك الجنة، فبينما هو كذلك إذ أصاب تلك الجنة إعصار وهو الزيح القوية التي تستدير ثم ترتفع في الجو ، وفي ذلك الإعصار نار فاحترقت تلك الجنة، فلا تسأل عما لقى ذلك الذي أصايه الكبر من الهم والغم والحزنء فلوقدر أن الحزن يقتل صاحبه لقتله الجزن، كذلك من عمل عملاً لوجه الله فإن أعماله بمنزلة البذر للزروع والثمار، ولا يزال كذلك حتى يحصل له من عمله جنة موصوفة بغاية الحسن والبهاء، وتلك الفسدات التي تفسد الأعمال بمنزلة الإعصار الذي فيه نار، والعبد أحوج ما يكون لعمله إذا مات وكان بحالة لا يقدر معها على العمل، فيجد عمله الذي يؤمل نفعه هباع منثوراً، ووجد الله عنده فوفاه

والله سريع الحساب فلو علم الإنسان وتصور هذه الحال وكان له أدنى مسكة من عقل لم يقدم على ما فيه مضرته ولكن ضعف الإيمان والعقل وقلة البصيرة يصير صاحبه إلى هذه الحالة التي لو صدرت من مجنون لا يعقل لكان ذلك عظيماً وخطره حسيماً، فلهذا أمر تعالى وخطره حسيماً،

وَإِذْ قَالَ إِنْزَهِ عِدُرَتِ أَرِنِي كَيْفَ نَحْيَ الْمُؤْنِّ قَالَ أَوَلَرُ تُؤْمِنًّ فَالَ بَنَىٰ وَلَحْكِن لِيَطْمَ بِنَ قَلْمِي ۚ قَالَ فَضُدْ أَرْبَعَكُ مِنَ الطَّيْرِ فَصُرُهُنَّ إِلَيْكَ ثُمُّ آخِعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَّلَ مِنْهُنَّ جُسْزُءُ انْعَ ٱدْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعَيّاً وَأَعْلَرُ أَنَ ٱللَّهَ عَزِيزٌ عَبِّيهٌ ۞ مَّشَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُولَلَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثَلَ حَبَيْهِ أَنْبُنَتْ سَبَعَ سَنَايِلَ فِ كُلِ شُنْبُلُهَ فِأَنْهُ حَبَّا يَّ وَالنَّهُ يُصَالِّهِ وَالنَّهُ يُصَالِعَكُ لِنَ يَنَكَآءُ وَأَلَقَهُ وَسِيعٌ عَلِيدٌ ۞ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُّوكُكُمْ ۗ فِي سَبِيدِ إِللَّهِ ثُمَّ لَا يُثَبِعُونَ مَإَ أَنْفَقُواْ مَنَّا وَلَآ أَذَى ۚ لَمَّرَّ أَجْرُهُمْ عِندَرَتِهِمْ وَلَاخُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحُزَيُونَ ۞ • فَوْلُ مَعْدُوفٌ وَمَغِيفِرَةُ خَيْرٌ مِن صَدَقَةٍ يَشَعُهَا أَذَى وَٱللَّهُ عَنِيٌّ حَلِيةٌ ۞ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِيرَ عَامَنُواْ لَانْبَطِلُواْ صَدَقَلَيْكُرُ بِٱلْمَنِ وَٱلْأَذَىٰ حِكَالَّذِى بُنِفِقُ مَالَهُ رِبْكَآةٍ ٱلنَّاسِ وَلَا يُوْمِنُ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْكَيْرِ فَنَكُهُ يَكُمُّ لِحَفُوانِ عَلَيْهِ ا تُرَابُ فَأَصَابَهُ وَابِلُ فِتَرَكَ مُرْصَادًا لَا يَفَدِرُونَ عَلَى شَىءٍ مِنَّا كَسَبُواً وَٱللَّهُ لَا يَهْدِي ٱلْقَوْمَ ٱلْكَفِرِينَ AND SENT LEGISLA

بالتفكر وحثَّ عليه، فقال: ﴿كذلك يسبين الله لمكم الآيمات لعملكم تتفكرون﴾

﴿٢٦٧ ـ ٢٦٧﴾ ﴿يا أيها اللذيس آمنوا أنفقوا من طيبات ما كسبتم وعا أخرجنا لكم من الأرض ولا تيمموا الخبيث منه تنفقون ولستم بآخذيه إلا أن تغمضوا فيه واعلموا أن الله غني حميد ا الشيطان يعدكم الفقر ويأمركم بالفحشاء والله يعدكم مففرة منه وفضلاً والله واسع عليم، يأمر تعالى عباده المؤمنين بالنفقة من طيبات ما يسر لهم من الكاسب، ونما أخرج لهم من الأرض فكما منَّ عليكم بتسهيل تحصيله فانفقوا منه شكرا لله وأداء لبعض حقوق إخوانكم عليكم، وتطهيراً لأموالكم، واقصدوا في تلك النفقة الطيب الذي تحبونه لأنفسكم، ولا تيمموا الردىء الذي لا ترغبونه ولا تأخذونه إلا على وجه الإغماض والمسامحة ﴿واعلموا أن الله غني حميد﴾ فهوغني عنكم ونفع صدقاتكم وأعمالكم عائد إليكم، ومع هذا فهو حميد على ما يأمركم به من الأوامر الحميدة والخصال السديدة، فعليكم أن تمتثلوا أوامره لأنها قوت القلوب وحياة النفوس ونعيم الأرواح، وإياكم أن تتبعوا عدوكم الشيطان الذي يأمركم بالإمساك، ويخوفكم بالفقر والحاجة إذا أنفقتم، وليس هذا نصحا لكم، بل

هذا غاية الغش ﴿إنما يدعو حزبه ليكونوا من أصحاب السيعير، بل أطيعوا ربكم الذي يأمركم بالنفقة على وجه يسهل عليكم ولا يضركم، ومع هذا فهو ﴿يعدكم مغفرة﴾ لذنوبكم وتطهيراً لعيوبكم ﴿وفضلا﴾ وإحساناً إليكم في الدنيا والآخرة، من الخلف العاجل، وانشراح الصدر ونعيم القلب والروح والقبرء وحصول ثوابها وتوفيتها يوم القيامة، وليس هذا عظيماً عليه لأنه ﴿واسع﴾ الفضل عظيم الإحسان ﴿عليم ﴾ بما يصدر منكم من النفقات قليلها وكثيرها، سرها وعلنها، فيجازيكم عليها من سعته وفضله وإحسانه، فلينظر العبد نفسه إلى أي: الداعيين يميل، فقد تضمنت هاتان الآيتان أموراً عظيمة منها: الحبُّ على الإنفاق؛ ومنها: بيان الأسباب الموجبة لذلك، ومنها: وجوب الزكاة من النقدين وعروض التجارة كلها، لأنها داخلة في قوله: ﴿من طيباتِ ما كسبتم ومنها: وجوب الزكاة في الخارج من الأرض من الحبوب والشمار والمعادن، ومنها: أن الزكاة على من له الزرع والثمر لا على صاحب الأرض، لقوله﴿أخرجنا لكم﴾ فمن أخرجت له وجبت عليه ومنها: أن الأموال العدة للاقتناء من العقارات والأواني ونحوها ليس فيها زكاة، وكذلك الديون الألباب، والغصوب ونحوهما إذا كانت مجهولة، أو عند من لا يقدر ربها على استخراجها منه، ليس فيها زكاة، لأن الله أوجب النفقة من الأموال التي يحصل فيها النماء الخارج من الأرض، وأموال التجارة مواساة من نمائها، وأما الأموال التي غير معدة لذلك ولا مقدوراً عليها فليس فيها هذا العني،

﴿ ٢٦٩﴾ ﴿ يُوقِي الحكمة من يشاء ومن يؤت الحكمة فقد أوي خيراً كثيراً ومن يؤت الحكمة فقد أوي خيراً كثيراً بهذه إلا أمر تعالى بهذه الأوامر العظيمة المشتملة على الأسرار والحكم وكان ذلك لا يحصل لكل أحد، بل لن من عليه وآتاه الله

ومنها: أن الرديء ينهى عن إخراجه

و لا يجزىء في الزكاة ثم قال تعالى:

الحكمة، وهي العلم النافع والعمل الصالح ومعرفة أسرار الشرائع وحكمها، وإنَّ من آتاه الله الحكمة فقد آتاه خيراً كثيراً وأي: خير أعظم من خير فيه سعادة الدارين والنجاة من شقاوتهما! وفيه التخصيص بهذا الفضل وكونه من ورثة الأنبياء، فكمال العبد متوقف على الحكمة، إذ كماله بتكميل قوتيه العلمية والعملية فتكميل قوته العلمية بمعرفة الحق ومعرفة القصود به، وتكميل قوته العملية بالعمل بالخير وترك الشر، وبذلك يتمكن من الإصابة بالقول والعمل وتنزيل الأمور منازلها في نفسه وفي غيره، وبدون ذلك لا يمكنه ذلك، ولما كان الله تعالى قد فطر عباده على عبادته ومحبة الخير والقصد للحق، فبعث الله الرسل مذكرين لهم بما ركز في قطرهم وعقولهم، ومفصلين لهم مالم يعرفوه، انقسم الناس قسمين قسم أجابوا دعوتهم فتذكروا ما ينفعهم ففعلوه، وما يضرهم فتركوه، وهؤلاء هم أولو الألباب الكاملة، والعقول التامة، وقسم لم يستجيبوا لدعوتهم، بل أجابوا ما عرض لفطرهم من الفساد، وتركوا طاعة رب العباد، فهولاء ليسوا من أولي الألباب، فلهذا قال تعالى: ﴿ وَمَا يَدْكُرُ إِلَّا أُولُو

﴿٢٧٠﴾ ﴿وما أنفقتم من نفقة أو نذرتم من نذر فإن الله يعلمه وما للظالمين من أنصار، وهذا فيه الجازاة على النفقات، واجبها ومستحبها، قليلها وكثيرها، التي أمر الله بها، والنذور التي ألزمها المكلف نفسه، وإن الله تعالى يعلمها فلا يخفى عليه منها شيء، ويعلم ما صدرت عنه، هل هو الإخلاص أو غيره، فإن صدرت عن إخلاص وطلب لمرضاة الله جازي عليها بالفضل العظيم والثواب الجسيم، وإن لم ينفق العبد ما وجب عليه من النفقات ولم يوفِ ما أوجبه على نفسه من المنذورات، أو قصد بذلك رضي المخلوقات، فإنه ظالم قد وضع الشيء في غير موضعه، واستحقّ

العقوبة البليغة، ولم ينفعه أحد من الخلق ولم ينصره، فلهذا قال: ﴿وما للظالمين من أنصار﴾

﴿ ٢٧١﴾ ﴿إِن تبدوا الصدقات فنعما هي وإن تخفوها وتؤتوها الفقراء فهو خير لكم ويكفر عنكم من سيئاتكم والله بما تعملون خبير، أي: ﴿إِنَّ تبدوا الصدقات التظهروها وتكون علانية حيث كان القصد بها وجه الله ﴿ فنعما هي اي: فنعم الشيء ﴿ هي الحصول المقصود بها ﴿ وَإِن تخفوها، أي: تسروها ﴿وتؤتوها الفقراء فهو خير لكم، ففي هذا أن صدقة السر على الفقير أفضل من صدقة العلانية، وأما إذا لم تؤت الصدقات الفقراء فمفهوم الآية أن السر ليس خيراً من العلانية، فيرجع في ذلك إلى المصلحة، فإن كان في أطهارها إظهار شعائر الدين وحصول الاقتداء ونحوه، فهو أفضل من الإسرار، ودل قوله: ﴿وتوتوها الفقراء ﴾ على أنه ينبغى للمتصدق أن يتحرى بصدقته المحتاجين، ولا يعطى محتاجاً وغيره أحوج منه، ولما ذكر تعالى أن الصدقة خير للمتصدق ويتضمن ذلك حصول الثواب قال: ﴿ويكفر عنكم من سيئاتكم، ففيه دفع العقاب ﴿والله بِما تعملون خبير، من خير وشر، قليل وكثير والمقصود من ذلك المجازاة.

المحدوم ولكن الله يهدي من يشاء وما منفقوا من خير فلانفسكم وما تنفقون تنفقوا من خير فلانفسكم وما تنفقوا من خير الما المفقواء الذين أحصروا في سبيل الله يستطيعون ضربا في الأرض يحسبهم الجاهل أغنياء من التعفف تعرفهم بسيماهم لا يسألون الناس إلحافا وما تنفقوا من خير فإن الله به والنهار سراً وعلانية فلهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا هم ولا هم

يحزنون﴾ يقول تعالى لنبيه ﷺ ليس عليك هدي الخلق، وإنما عليك البلاغ المبين، والهداية بيد الله تعالى، ففيها دلالة على أن النفقة كما تكون على المسلم تكون على الكافر ولو لم يهتد، فلهذا قال: ﴿وما تنفقوا من خير﴾ أي: قليل أو كثير على أي: شخص كان من مسلم وكافر ﴿فلأنفسكم﴾ أي: نفعه راجع إليكم ﴿وما تنفقون إلا ابتغاء وجه الله ﴿ هذا إخبار عن نفقات المؤمنين الصادرة عن إيمانهم أنها لا تكون إلا لوجه الله تعالى، لأن إيمانهم يمنعهم عن القاصد الردية ويوجب لهم الإخلاص ﴿وما تنفقوا من خيرَ يوف إليكم، يوم القيامة تستوفون أجوركم ﴿وأنتم لا تظلمون اى: تنقصون من أعمالكم شيئاً ولا مثقال ذرة، كما لا يزاد في سيئاتكم، ثم ذكر مصرف النفقات الذين هم أولي الناس بها فوصفهم بست صفات أحدها الفقر، والثان قوله: ﴿أَحَصَرُوا فَي سبيل الله ﴾ أي: قصروها على طاعة الله من جهاد وغيره، فهم مستعدون لذلك محبوسون له، الثالث عجرهم عن الأسفار لطلب الرزق فقال: ﴿لا يستطيعون ضرباً في الأرض الأرض أي: سفراً للتكسب، الرابع قوله: ﴿ بحسبهم الجاهل أغنياء من التعفف ﴾ وهذا بيان لصدق صبرهم وحسن تعقفهم. الخامس: أنه قال: ﴿تعرفهم بسيماهم﴾ أي: بالعلامة التي ذكرها الله في وصفهم، وهذا لا ينافي قوله: ﴿ يُحسبهم الجاهل أغنياء ﴾ فإن الجاهل بحالهم ليس له فطنة يتفرس بها ما هم عليه، وأما الفطن المتفرس فمجرد ما يراهم(١) يعرفهم بعلامتهم، السادس قوله: ﴿لا يسألون الناس إلحافا﴾ أي: لا يسألونهم سؤال إلحاف، أي: إلحاح، بل إن صدر منهم سؤال إذا احتاجوا لذلك لم يلحوا على من سألوا، فهؤلاء أولى الناس وأحقهم بالصدقات. لما وصفهم به من جميل الصفات، وأما النفقة من حيث هي على أي: شخص

وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ يُسْفِقُونَ أَمْوَكُمُ البِّفَ آءَ مَرْضَاتِ اللَّهِ وَتَنْفِيمُنَا مِنْ أَنْفُسِهِ فَرَكُمَثُ لِ جَنَّ فِي يَرْفِومُ أَصَابُهَا وَالِلُّ فَثَانَتَ أَحَكُلُهَا ضِعَفَيْنِ فَإِن لَّرَّيْصِيبَهَا وَابِلُّ فَطَلُّ وَأَلَّهُ إِمَانَعْ عَلُونَ بَصِيدُ ۞ أَيُوَدُّ أَعَدُكُمْ أَنْ تَكُونَ لَهُ حَنَّنَّةً مِّن يَّغِيلِ وَأَعْسَابٍ بَخْرِي مِن تَغِيْهَا ٱلْأَنْهَا وَأَعْسَابٍ بَخْرِي مِن تَغِيْهَا ٱلْأَنْهَا وَلَهُ ال فِيهَا مِن كُلِ ٱلنَّمَرُاتِ وَأَصَابُهُ ٱلْكِبَرُ وَلَهُ دُرُيَةٌ ضُعَفَاءُ عَأْصَابَهَا إِعْصَارُ فِيهِ نَارُ فَأَحَدَرُفَتُ كَذَلِكَ يُسْتِفُ اللَّهُ الْكُمُ الْأَيْلَتِ لَمَا لَكُمُ مِنْفَكِّرُونَ ﴿ يَكَأَيُّهَا الذبت امتوا أنففوا من طبيئت ماكك بثروعا أخرجنا الكُوْمِنَ ٱلأَرْضِ وَلَاتَهَ مَنُوا ٱلْخَيَيْثَ وَمُدُهُ مُنْفِقُونَ وَلَسَتُم بِعَاجِدِيهِ إِلَّا أَن تُعْرِضُوا فِيدٌّ وَأَعْلَمُوا أَتَ اللَّهُ إُ عَنِيُّ مِنهُ ۞ الشَّيْطَأَنُ يَعِدُكُمُ الْفَقْرَوَيَأُمُ رُكُمُ بِالْفَحْشَاةِ ﴿ وَأَنَّهُ يَعِيدُكُم مَّغَفِرَةً مِّنَّهُ وَفَضَالًا وَأَنَّهُ وَكَيغُ عَلِيمٌ الله فَوْقَ لَلْهِ سِحْمَةً مَنْ يَثَكَآءً وَمَنْ يُؤْتَ لَلْهِ حِحْمَةً AND TO LEAD ENTRY

كان، فهي خير وإحسان وبريثاب عليها صاحبها ويؤجر، فلهذا قال: ﴿وما تنفقوا من خير فإن الله به عليم، ئم ذكر حالة المتصدقين في جميع الأوقات على حميع الأحوال فقال: ﴿الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله ﴾ أي: طاعته وطريق مرضاته، لا في المحرمات والمكروهات وشبهوات أنفسهم ﴿بالليل والنهار سراً وعلانية فلهم أجرهم عندربهم اي: أجر عظيم من خير عند الرب الرحيم ﴿ولا خوف عليهم إذا خاف المقصرون ﴿ولا هم يحزنون ﴾ إذا حزن المفرطون، ففازوا بحصول القصود المطلوب، ونجوا من الشرور والمرهوب، ولما كمل تعالى حالة المحسنين إلى عباده بأنواع النفقات ذكر حالة الظالمين المسيئين إليهم غاية الإساءة فقال:

(٢٧٥ ـ ٢٧١) ﴿ الذين يأكلون الربا لا يقومون إلا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس ذلك بأنهم قالوا إنما البيع مثل الربا وأحل الله البيع فاتتهى فله ما سلف وأمره إلى الله ومن عاد فأولئك أصحاب البارهم فيها خالدون \* يمحق الله الربا ويري الصدقات والله لا يحب كل كفار أثيم \* إن الذين آمنوا وعملوا

﴾ وَمَا آنفَقَتُ مِن نَفَقَ إِ أَوْنَ ذَرْتُومِن نَفَقَ إِنَّ ٱللَّهُ يَعْسَلُمُ أَدُ وَمَالِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَادِ ﴿ إِن شُدُوا ٱلصَّدَقَتِ فَيْعِتَاهِي ۗ وَإِن تُحَنَّقُوهِ كَا وَتُؤْتُوهِ كَا ٱلْفُقَ كَآيَعَهُ خَبْرُلَّكُمْ وَيُكَفِّ رَعَنكُم مِن سَيْعَانِكُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمُ مَلُونَ ﴿ خِيدٌ ۞ \* لَّبْسَ عَلَيْكَ هُدَنَهُمْ وَلَا كِنَّ اللَّهُ يَهْدِي مَن يَشَكَ أَدُّ وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ فَلِأَنفُسِ كُمَّ وَمَاتُنفِقُونَ إِلَّا أَبْيَعَكَ ٓ وَجَدِهِ اللَّهِ وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَنْرِيُوفِ إِلَيْكُمْ وَأَنْدُولًا تُطْلَمُونَ ﴿ لِلْفُعَرَّةِ ٱلَّذِينَ أَحْصِرُواْ فِي سَكِيلِ الله لابك تطبعوت ضربكاف الأرض يحسبهه الجاجل أغيبآة من التّعَفُّو نَعَرِفْهُمْ بِسِيمَهُمُّ لآيتشكُون ٱلتَّاسَ إِلْحَافًا وَمَاتُ نِهِمُواْ مِنْ خَسَيْرِ فَإِنَّ اللَّهَ بِهِ عَلِيدً ۞ ٱلَّذِينَ يُسْفِقُونَ أَمُولَكُمُ وَالَّشِيلِ وَالنَّهَارِسِ تَا وَعَلانِيكَ فَلَهُ مَرَّاحَ رُهُم عِندَ ا رَبِّهِمْ وَلَا خُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْمُ زَوْكَ ۞

AND TO THE PARTY OF THE PARTY O الصالحات وأقاموا الصلاة وأتوا الزكاة الهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون \* يا أيها الذين أمنوا اتقوا الله وذروا ما بقى من الربا إن كنتم مؤمنين \* فإن لم تفعلوا فأذنوا بحرب من الله ورسوله وإن تبتم فلكم رؤوس أموالكم لا تظلمون ولا تظلمون \* وإن كان ذو عسرة فنظرة إلى ميسرة وأن تصدقوا خير لكم إن كنتم تعلمون \* واتقوا يوماً ترجعون فيه إلى الله ثم توفى كل نفس ما كسبت وهم لا يظلمون﴾ يخبر تعالى عن أكلة الربا وسوء مآلهم وشدة منقلمهم، أنهم لا يقومون من قبورهم ليوم نشورهم ﴿إلا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من الس ﴾ أي : يصرعه الشيطان بالجنون، فيقومون من قبورهم حياري سكاري مضطربين، متوقعين لعظيم النكال وعسر الوبال، فكما تقلبت عقولهم و ﴿قالوا إنما البيع مثل الربائ وهذا لا يكون إلا من جاهل عظيم جهله، أو متجاهل عظيم عناده، جازاهم الله من جنس أحوالهم فصارت أحوالهم أحوال المجالين، ويحتمل أن يكون قوله: ﴿لا يَقُومُونَ إلا كما يقوم الذي يتخبُّطه الشيطان من المس﴾ أنه لما انسلبت عقولهم في طلب المكاسب الربوية خفت أحلامهم وضعفت أراؤهم، وصاروا في هيئتهم وحركاتهم يشبهون المجانين في عدم انتظامها وانسلاب العقل الأدبي عنهم،

قال الله تعالى راداً عليهم ومبيناً حكمته العظيمة ﴿وأحل الله البيع ﴾ أي: لما فيه من عموم المصلحة وشدة الحاجة وحصول الضرر بتحريمه، وهذا أصل في حل جميع أنواع التصرفات الكسبية حتى يرد ما يدل على المنع ﴿وحرم الربا، لما فيه من الظلم وسوء العاقبة، والربا نوعان: ربا نسيئة كبيع الربا بما يشاركه في العلة نسيئة، ومنَّه جعل ما في الذمة رأس مال، سلم، وربا فضل، وهو بيع ما يجري فيه الربا بجنسه متفاضلاً، وكلاهما محرم بالكتاب والسنة، والإجماع على ربا النسيئة، وشذ من أباح ربا الفضل وخالف النصوص المستفيضة، بل الربا من كبائر الذنوب وموبقاتها ﴿فمن جاءه متوعظة من ربه الله أي: وعظ وتذكير وترهيب عن تعاطى الرباعلي يد من قيضه الله لموعظته رحمة من الله بالموعنوظ، وإقامة للحجة عليه ﴿فَانْتُهِي﴾ عن فعله وانزجر عن تعاطيه ﴿ فِلْهُ مِا سِلْفٌ ﴾ أي: ما تقدم من المعاملات التي فعلها قبل أن تبلغه الموعظة جزاء لقبوله للنصيحة، دل مفهوم الآية أن من لم ينته جوزي بالأول والآخر ﴿وأمره إلى الله ﴾ في مجازاته وفيما يستقبل من أموره ﴿ومن عاد﴾ إلى تعاطى الربا ولم تنفعه الموعظة، بل أصر على ذلك ﴿فأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون) اختلف العلماء رحمهم الله في تصوص الوعيد التي طاهرها تخليد أهل الكبائر من الذنوب التي دون الشرك بالله، والأحسن فيها أن يقال هذه الأمور التي رتب الله عليها الخلود في النار موجبات ومقتضيات لذلك، ولكن الموجب إن لم يوجد ما يمنعه ترتب عليه مقتضاه، وقد علم بالكتاب والسنة وإجماع سلف الأمة أن التوحيد والإيمان مانع من الخلود في النار، فلؤلا ما مع الإنسان من التوحيد لصار عمله صالحاً للخلود فيها بقطع النظر عن كفره، ثم قال تعالى: ﴿ يمحق الله الرباك أي: يذهبه ويذهب بركته ذاتأ ووصفأ، فيكون سببأ لوقوع الآفات فيه ونزع البركة عنه، وإن أنفق

منه لم يؤجر عليه بل يكون زاداً له إلى النار ﴿ويربي الصدقات ﴾ أي: ينميها وينزل البركة في المال الذي أخرجت منه وينمى أجر صاحبها وهذا لأن الجزاء من جنس العمل، فإن المرابي قد ظلم الناس وأخذ أموالهم على وجه غير شرعي، فجوزي بذهاب ماله، والمحسن إليهم بأنواع الإحسان ربه أكرم منه، فيحسن عليه كما أحسن على عباده ﴿والله لا يحب كل كفار ﴾ لنعم الله، لا يـؤدي ما أوجب عليه من الصدقات، ولا يسلم منه ومن شره عبادالله ﴿أثيم ﴾ أي: قد فعل ما هو سبب لإثمه وعقوبته. لما ذكر أكلة الربا وكان من العلوم أنهم لو كانوا مؤمنين إيمانًا ينفعهم لم يصدر منهم ما صدر ذكر حالة المؤمنين وأجرهم، وخاطبهم بالإيمان، ونهاهم عن أكل الربا إن كانوا مؤمنين، وهؤلاء هم الذيس يقبلون موعظة ربهم وينقادون لأمره، وأمرهم أن يتقوه، ومن جملة تقواه أن يذروا ما بقي من الربا أي: العاملات الحاضرة الموجودة، وأما ما سلف، فمن اتعظ عفا الله عنه ما سلف، وأما من لم ينزجر بموعظة الله ولم يقبل نصيحته فإنه مشاق لربه محارب له، وهو عاجز ضعيف ليس له يدان في محاربة العزيز الحكيم الذي يمهل للظالم ولا يهمله حتى إذا أخذه، أخذه أخذ عزيز مقتدر ﴿وإن تبتم﴾ عن الربا ﴿فَلَكُمْ رَؤُوسَ أَمُوالَكُمْ ﴾ أي: أنزلوا عليها ﴿لا تظلمون﴾ من عاملتموه بأخذ الزيادة التي هي الربا ﴿ولا تظلمون، بنقص رؤوس أموالكم ﴿وَإِنْ كَانَ﴾ المدين ﴿ذُو عَسْرَةَ﴾ لا يجد وَفَاءَ ﴿فَنظِرةَ إِلَى مِيسِرةٍ ﴾ وهذا واجب عليه أن ينظره حتى يجد ما يوفي به ﴿وأن تصدقوا خير لكم إن كنتم تعلمون ﴾ إما بإسقاطها أو بعضها.

﴿واتقوا يوماً ترجعون فيه إلى الله ثم توفى كل نفس ما كسست وهم لا يظلمون وهذه الآية من آخر ما نزل من القرآن، وجعلت خاتمة لهذه الأحكام والأوامر والنواهي، لأن فيها الوعد على الخير، والوعيد على فعل

اعتبار كتابته، لأن الفاسق لا يعتبر قوله

الجزء الثالث

البشر، وأن من علم أنه راجع إلى الله فمجازيه على الصغير والكبير والجلي والخفي، وأن الله لا يظلمه مثقال ذرة، أوجب له الرغبة والرهبة، وبدون حلول العلم في ذلك في القلب لا سبيل إلى ذلك.

﴿٢٨٢﴾ ﴿ إِنَّا أَيُّهَا الَّذِينِ آمِنُوا إِذَا تداينتم بدين إلى أجل مسمى فاكتبوه وليكتب بينكم كاتب بالعدل ولا يأب كاتب أن يكتب كما علمه الله فليكتب وليملل الذي عليه الحق وليتق الله ربه ولا يبخس منه شيئاً فإن كان الذي عليه الحق سفيها أو ضعيفاً أو لا يستطيع أن يمل هو فليملل وليه بالعدل واستشهدوا شهيدين من رجالكم فإن لم يكونا رجلين فرجل وامرأتان ممن ترضون من الشهداء أن تضل إحداهما فتذكر إحداهما الأخرى ولايأب الشهداء إذا ما دعوا ولا تسأموا أن تكتبوه صغيراً أو كبيراً إلى أجله ذلكم أقسط عندالله وأقوم للشهادة وأدني ألا ترتابوا إلا أن تكون تجارة حاضرة تديرونها بينكم فليس عليكم جناح ألا تكتبوها وأشهدوا إذا تبايعتم ولا يضار كاتب ولا شهيد وإن تفعلوا فإنه فسوق بكم واتقوا الله ويعلمكم الله والله بكل شيء عليم، هذه آية الدين، وهي أطول آيات القرآن، وقد اشتملت على أحكام عظيمة جليلة المنفعة والمقدار، أحدها: أنه تجوز جميع أنواع المداينات من سلم وغيره، لأن الله أخبر عن المداينة التي عليها المؤمنون إخبار مقرر لها ذاكراً أحكامها، وذلك يدل على الجواز، الثان والثالث أنه لابد للسلم من أجل وأنه لا بد أن يكون معيناً معلوماً فلا يصح حالاً ولا إلى أجل مجهول، الرابع: الأمر بكتابة جميع عقود المداينات إما وجوبأ وإما استحبابأ لشدة الحاجة إلى كتابتها، لأنها بدون الكتابة يدخلها من الغلط والنسيان والمنازعة والمشاجرة شرعظيم، الخامس: أمر الكاتب أن يكتب، السادس أن يكون عدلاً في نفسه لأجل

經過 الَّذِينَ يَأْكُلُونَ ٱلرِّيَوَا لَا يَقُومُونَ إِلَّاكَمَايَهُمُ ٱلَّذِي يتتخفَّفُهُ الشَّيْطَنُ مِنَ الْمَيِّنُ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ فَالْوَا إِفْسًا ٱلْمِسْبِعُ مِتْلُ الرِيواُ وَأَحَلَ اللهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِيُواْ فَنَ جَآدَهُ مُوَعِظَةً مِن زَيِهِ وَأَنهُ لَهُ مَاسَكُفَ وَأَمْرُهُ إِلَى ٱللَّهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولَٰتِكَ أَصْحَابُ أَلنَّا رِّهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ يَمْحَقُ أَلَقُهُ ٱلرِّيوَا وَرُبِي ٱلصَّدَفَتُ وَٱلْقَهُ لَا يُحِبُّ كُلِّ كَفَّادٍ أَشِيمٍ ۞ إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِمُوا الصَّالِحَاتِ وَأَقَامُوا الصَّاوَ وَوَالْوَا ٱلزَّكَوْةَ لَمُمُ أَخْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِ وَلَاَخُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَقُونَ ۞ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَتُوا إِنَّـ قُوا اللَّهَ وَذَرُواْ مَا بَقِيَ مِنَ ٱلْرِيَوْلَ إِن كُنتُ رَكُوْمِيدِتَ ۞ فَإِن لَوْلَفَعَلُواْ فَأَذَنُواْ بِحَرْبِ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِيَّةً وَإِن بُنَّكُمْ فَلَكُمْ رُوُوسُ أَمَوَالِكُمْ لَانْظَامُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةِ فَظَرَةً إِلَى مَيْسَرَةً وَأَن تَصَدَّقُوا خَيْر لَكِمُ مَا إِن كُسُوْرَةُ مُكُونَ ﴿ وَالْقَقُواْ وَمَا رَبُّكُ مُونَ فِيهِ إِلَّ اللَّهِ ثُمَّا تُوَفَّ كُلُّ نَفْسٍ مَّا حَكَسَبَتْ وَهُمُ لَايْظُلُمُونَ ﴿ PUBLICA IN MUNICIPAL OF

يلزم الولي من العدل ما يلزم من عليه الحق من العدل، وعدم البخس لقوله ﴿ بالعدل ﴾ التاسع عشر: أنه يشترط عدالة الولى، لأن الإملاء بالعدل المذكور لا يكون من فاسق، العشرون: ثبوت الولاية في الأموال، الحادي والعشرون: أن الحق يكون على الصغير والسفيه والمجنون والضعيف، لا على وليهم، الثاني والعشرون: أن إقرار الصغير والسفيه والمجنون والمعتوه ولحوهم وتصرفهم غير صحيح، الأن الله جعل الإملاء لوليهم، ولم يجعل لهم منه شيئاً لطفاً بهم ورحمةً ، حوفاً من تلاف أموالهم، الثالث والعشرون: صبحة تصرف الولي في مال من ذكر ، الرابع والعشرون: فيه مشروعية كون الإنسان يتعلم الأمور التي يتوثق بها المتداينون كل واحد من صاحبه، الأن المقصود من ذلك التوثق والعدل، وما لايتم المشروع إلا به فلهو مشروع، الخامس والعشرون أن تعلم الكتابة مشروع، بل هو فرض كفاية، لأن الله أمر بكتابة الديون وغيرها، ولا يحصل دلك إلا بالتعلم، السادس والعشرون: أنه مأمور بالإشهاد على العقود، وذلك على وجه الندب، لأن القصود من دلك الإرشاد إلى ما يحفظ الحقوق، فهو عائد لصلحة المكلفين، نعم إن كان

ولا كتابته، السابع أنه يجب عليه العدل بينهما، فلا يميل لأحدهما لقرابة أو صداقة أو غير ذلك، الثامن: أن يكون الكاتب عارفأ بكتابة الوثائق وما يلزم فیها کل واحد منهما، وما یحصل به التوثق، لأنه لا سبيل إلى العدل إلا بذلك، وهذا مأخود من قوله: ﴿وليكتب بينكم كاتب بالعدل﴾ التاسع: أنه إذا وجدت وتيقة بخط المعروف بالعدالة المذكورة يعمل بها، ولو كان هو والشهود قد ماتوا، العاشر قوله : ﴿ولا يأبّ كاتب أن يكتب﴾ أي: لا يمتنع من منَّ الله عليه بتعليمه الكتابة أن يكتب بين المتداينين، فكما أحسن الله إليه بتعليمه، فليحسن إلى عباد الله المحتاجين إلى كتابته، ولا يمتنع من الكتابة لهم، الحادي عشر: أمر الكاتب أن لا يكتب إلا ما أملاه من عليه الحق، الثاني عشر: أن الذي يملي من المتعاقدين مِن عليه الدين، الثالث عشر: أمره أن يبين جميع الحق الذي عليه ولا يبخس منه شيئاً، الرابع عشر أن إقرار الإنسان على نفسه مقبول، لأن الله أمر من عليه الحق أن يـمـل عـلى الكاتب، فإذا كتب إقراره بذلك ثبت موجبه ومضمونه، وهو ما أقر به على نفسه، ولو ادعى بعد ذلك غلطاً أو سهواً، الخامس عشر أن من عليه حقاً من الجقوق التي البينة (١) على مقدارها وصفتها من كشرة وقلية وتعجيل وتأجيل، أن قوله هو القبول دون قول

من له الحق، الأنه تعالى لم ينهه عن

بخس الحق الذي علية، إلا أن قوله

مقبول على ما يقوله من مقدار الحق

وصفته، السادس عشر أنه يحرم على من

عليه حق من الجقوق أن يبخس وينقص.

شيئًا من مقداره، أو طيبه وحسنه، أو

أجله أو غير ذلك من توابعه ولواحقه،

السابع عشر أن من لا يقدر على إملاء

الحق لصغره أو سقهه أو خرسه، أو

نحو ذلك، فإنه ينوب وليه منايه في

الإملاء والإقرار، الشامن عشر: أنه

S S LEVET يَنَايُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا مَّدَايَنَتُ رِيدَيْنِ إِلَّهُ أَجَلِ مُسَتَّى فَأَحْتُمُونُ وَلَيْكُبُ بَيْنَكُمُ لَيْنَكُمُ كَايِبٌ بِالْعَدْلِّ وَلَا يَأْبَ كَايِثُ أَن يَكْتُبُكُمَا عَلْمَهُ ٱللَّهُ فَلْيَكِتُ ثُبُ وَلْتُمْلِ ٱلَّذِي عَلَيْهِ ٱلْحَقُّ وَلِي مَنْ اللّهَ رَبُّهُ وَلَا يَبْحَسْ مِنْهُ شِيَّعًا فَإِن كَانَ ٱلْذِي عَلَيْدِوْٱلْحَقُّ سَفِيهًا أَوْضَعِيفًا أَوْلَايَسْنَطِيعُأَن يُمَلُّ هُوَ فَلْمُ مُلِلُ وَلِيدُهُ وَالْمُسَدِّلِ وَأَسْسَنَشْهِ دُواْ شَهِدَ مِنْ مِن رِجَالِكُمُّ فَإِن لِّرِيكُونَا رَجُكَيْنِ فَرَّحُـ لُ وَإَمْرُأَتَانِ مِينَ تَرْضُونَ مِنَ ٱلشُّهُ كَانَّهِ أَنْ نَصِلَّ إِحْدَنَهُ مَا فَكُنَّكُ كِنَ إِحْدَنَهُمُ الْأُخْرَىٰ وَلَا يَأْبَ الشُّهَ كَاءُ إِذَا مَادُعُواْ وَلَا مَتَعَمُّواْ أَنْ تَكْنُبُوهُ صَغِيرًا أُوكَى بِيرًا إِنَّ أَجَكِلِهُ مَذَٰلِكُمْ ٱفَّسَطُ عِندَاللَّهِ وَأَفَوْمُ لِلشُّهَادَةِ وَأَدْفَ أَلَّا تَرْتَا الْوَأَ إِلَّا أَنْ سَكُونَ عِحَارَةً حَمَاضِرَةً مُذِيرُونَهَا يَنْتَكُمْ فَلَيْسَ عَلَيْتِكُمْ جُنَاحُ أَلَانَكُنُوهُ وَأَنْهِ هِ دُوَا إِنَا تِسَايَعَتُ رُولَا يُصَارَ كَايَبُ وَلَاشَهِيدٌ وَإِن هَنْعَكُواْ فَإِنَّهُ وَنُمُونُ بِكُرُّ وَانَّعُوا اللَّهُ وَيُعَلِّمُ كُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَيُعَلِّمُ كُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ مَا لَهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَاللّلَّةُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللّلَّ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ

ARMED A MERCEN المتصرف ولي يتيم أو وقف ونحو ذلك مما يجب حفظه تعين أن يكون الإشهاد الذي به يحفظ الحق واجباً ، السابع والعشرون: أن نصاب الشهادة في الأموال ونحوها رجلان أو رجل وامرأتان، ودلت السنة أيضاً أنه يقبل الشاهد مع يمين المدعي، الشامن والعشرون: أن شهادة الصبيان غير مقبولة لفهوم لفظ الرجل، التاسع والعشرون أن شهادة النساء منفردات في الأموال ونحوها لا تقبل، لأن الله لم يقبلهن إلا مع الرجل، وقد يقال إن الله أقام المرأتين مقام رجل للحكمة التي ذكرها وهي موجودة سواء كن مع رجل أو منفرداتٍ والله أعلم. الثلاثون: أن شهادة العبد البالغ مقبولة كشهادة الحرلعموم قوله. ﴿فاستشهدوا شهيدين من رجالكم والعبد السالغ من رجالنا، الحادي والثلاثون: أن شهادة الكفار ذكوراً كانوا أو نساء غير مقبولة، لأنهم ليسوا منا، ولأن مبنى الشهادة على العدالة وهو غير عدل، الثاني والثلاثون: فيه فضيلة الرجل على المرأة، وأن الواحد في مقابلة المرأتين لقوة حفظه ونقص حفظها، الثالث والثلاثون: أن من نسى شهادته ثم ذكرها فذكر فشهادته مقبولة لقوله: ﴿فتذكر إحداهما الأخرى﴾ الرابع والثلاثون. يؤخذ من المعنى أن الشاهد إذا خاف نسيان

شهادته في الحقوق الواجبة وجب عليه كتابتها، لأن ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب، والخامس والثلاثون: أنه يجب على الشاهد إذا دعى للشهادة وهو غير معذور، لا يجوزك أن يأبي لقوله: ﴿ولاياب الشهداء إذا ما دعوا﴾ السادس والثلاثون: أن من لم يتصف بصفة الشهداء القبولة شهادتهم، لم يجب عليه الإجابة لعدم الفائدة بها ولأنه ليس من الشهداء، السابع والثلاثون: النهي عن السامة والضجر من كتابة الديون كلها من صغير وكبير وصفة الأجل وجميع ما احتثوي عليه العقد من الشروط والقيود، الثامن والثلاثون بيان الحكمة في مشروعية الكتابة والإشهاد في العقود، وأنه ﴿أقسط عند الله وأقوم اللشهادة وأدنى ألا ترتابوا، فإنها متضمنة للعدل الذي به قوام العياد والبلاد، والشهادة المقترنة بالكتابة تكون أقوم وأكمل وأبعد من الشك والريب والتنازع والتشاجر، التاسع والثلاثون: يؤخذ من ذلك أن من اشتبه وشك في شهادته لم يجز له الإقدام عليها بل لابد من اليقين، الأربعون: قوله: ﴿إِلَّا أَنْ تُكُونَ تَجَارُهُ حَاضَرَةً تديرونها بينكم فليس عليكم جناح ألا تكتبوها الرحصة في ترك الكتابة إذا كانت التجارة حاضراً بحاضر، لعدم شدة الحاجة إلى الكتابة، الحادي والأربعون: أنه وإن رخص في ترك الكتابة في التجارة الحاضرة، فإنه يشرع الإشهاد لقوله: ﴿وأشهدوا إذا تبايعتم﴾ الثاني والأربعون: النهي عن مضارة الكاتب بأن يدعى وقت اشتغال وحصول مشقة عليه، الشالث والأربعون: النهي عن مضارة الشهيد أيضاً بأن يدعى إلى تحمل الشهادة أو أدائها في مرض أو شغل يشق عليه، أو غير ذلك هذا على جعل قوله: ﴿ولا يضار كاتب ولاشهيد) مبنيا للمجهول، وأما على جعلها مبنياً للفاعل ففيه نهي الشاهد والكاتب أن

يضارا صاحب الحِق بالامتناع أو طلب

أجرة شاقة ونحو ذلك، وهذان هما

الخرابع والأربعون والخياميس والأربعون. السادس والأربعون أن ارتكاب هذه المحرمات من خصال الفسق لقوله: ﴿وإن تفعلوا فإنه فسوق بكم﴾ السابع والأربعون أن الأوصاف كالفسق والإيمان والنفاق والعداوة والولاية ونحو ذلك تتجزأ في الإنسان، فتكون فيه مادة فستَّ وغيرها، وكذلك مادة إيمان وكفر لقوله: ﴿فإنه فسوق بكم ﴾ ولم يقل فأنتم فاسقون أو فُسَّاق. الشامن والأربعون: ـ وحقه أن يتقدم على ما هنا لتقدم موضعه ـ اشتراط العدالة في الشاهد لقوله: ﴿ مُن تُرضُونَ مِن الشهداء ﴾. التاسع والأربعون أن العدالة يشترط فيها العرف في كل مكان وزمان، فكل من كان مرضياً معتبراً عند الناس قبلت شهادته، الخمسون: يؤخذ منها عدم قبول شهادة المجهول حتى يزكي، فهذه الأحكام ما يستنبط من هذه الآية الكريمة على حسب الحال الحاصرة والفهم القاصر، ولله في كلامه حِكَم وأسرار يخص بها من يشاء من عباده . وقوله تعالى:

﴿۲۸۳﴾ ﴿وإن كنتم على سفر ولم تجدوا كاتبا فرهان مقبوضة فإن أمن بعضكم بعضاً فليؤد الذي اؤغُن أمانته وليتق الله ربه ولا تكتموا الشهادة ومن يكتمها فإنه آثم قلبه والله بما تعملون عليم﴾ أي: إن كنتم مسافرين ﴿ولم تحدوا كاتباً ﴾ يكتب بينكم ويحصل به التوثق ﴿فرهان مقبوضة﴾ أي: يقبضها صاحب الحق وتكون وثيقة عنده حتى يأتيه حقه، وذل هذا على أن الرهن غير المقبوضة لا يحصل منها التوثق، ودل أيضاً على أن الراهن والمرتبن لو اختلفا في قدر ما رهنت به، كان القول قول المرتهن، ووجه ذلك أن الله جعل الرهن عوضاً عن الكتابة في توثق صاحب الحق، فلولا أن قول الرتهن مقبول في قدن الذي رهنت به لم يحصل العني القصود، ولما كان القصود بالرهن التوتق جاز حضرا وسفراء وإنما نص الله على السفر، لأنه في مظنة الحاجة

إليه لعدم الكاتب فيه، هذا كله إذا كان صاحب الحق يحب أن يتوثق لحقه، فما كان صاحب الحق آمناً من غريمه وأحب أن يعامله من دون رهن فعلى من عليه الحق أن يؤدي إليه كاملاً غير ظالم له ولا باخس حقه ﴿وليتق الله ربه ﴾ في أداء الحق ويجازي من أحسن به الظن بالإحسان ﴿ولا تكتموا الشهادة ﴾ لأن الحق مبنى عليها لا يشت بدونها، فكتمها من أعظم الذنوب، لأنه يترك ما وَجَبَ عليه من الخبر الصدق ويخبر بضده وهو الكذب، ويترتب على ذلك فوات حق من له الحق، ولهذا قال تعالى: ﴿وَمَنْ يَكْتُمُهُا فإنه آثم قلبه والله بما تعملون عليم، وقد اشتملت هذه الأحكام الحسنة التي أرشد الله عباده إليها على حِكَم عظيمة ومصالح عميمة دلت على أن الخلق لو اهتدوا بإرشاد الله لصلحت دنياهم مع صلاح دينهم، لاشتمالها على العدل والصلحة، وحفظ الحقوق وقطع المشاجرات والمنازعات، وانتظام أمر المعاش، فلله الحمد كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه لا نحصي ثناء

﴿٢٨٤﴾ ﴿لله ما في السماوات وما في الأرض وإن تبدوا ما في أنفسكم أو تحفوه يحاسبكم به الله فيغفر لن يشاء ويمذب من يشاء والله على كل شيء قدير الله أنه له ما في السماوات وما في الأرض، الجميع خلقهم ورزقهم ودبرهم لصالحهم الدينية والدنيوية، فكانوا ملكاً له وعبيداً، لا يملكون لأنفسهم ضراً ولا نفعاً ولا موتاً ولا حياةً ولا نشوراً، وهو ربهم ومالكهم الذي يتصرف فيهم بحكمتة وعدله وإحسانه، وقد أمرهم ونهاهم وسيحاسبهم على ما أسروه وأعلنوه، ﴿فيغفر لمن يشاء﴾ وهو لمن أتى بأسباب، الغفرة، ويعذب من يشاء بذنبه الذي لم يحصل له ما يكفره ﴿والله على كل شيء قلير﴾ لا يعجزه شيء، بل كل الخلق طوع قهره ومشيئته وتقديره وجزائه.

.. ﴿٢٨٥﴾ ﴿آمن الرسول بِما أَمْرُل إليه من ربه والمؤمنون كـل آمن بـالله وملائكته وكتبه ورسله لانفرق بين أحدمن رسله وقالوا سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا وإليك المصير، يخبر تعالى عن إيمان الرسول والمؤمنين معه، وانقيادهم وطاعتهم وسؤالهم مع ذلك المغفرة، فأخبر أنهم آمنوا بالله وملائكته وكتبه ورسله، وهذا يتضمن الإيمان بجميع ما أخبر الله به عن نفسه، وأخبرت به عنه رسله من صفات كماله ونعبوت جالاله على وجه الإجمال والتفصيل، وتنزيهه عن التجثيل والتعطيل وعن جميع صفات النقص، ويتضمن الإيمان بالملائكة الذين نصت عليهم الشرائع جملة وتفصيلا، وعلى الإيمان بجميع الرسل والكتب، أي: بكل ما أخبرت به الرسل وتضمنته الكتب من الأخبار والأوامر والنواهي، وأنهم لا يفرقون بين أحد من رسله، بل يؤمنون بجميعهم، لأنهم وسائط بين الله وبين عباده، فالكفر ببعضهم كفر بجميعهم بل كفر بالله ﴿وقالوا سمعنا، ما أمرتنا به ونهيتنا ﴿وأطمنا﴾ لك في ذلك، ولم يكونوا بمن قالوا سمعنا وعصينا، ولما كان العبد لا بدأن يحصل منه تقصير في حقوق الله تعالى وهي محتاج إلى مغفرته على الدوام، قالوا ﴿ غَفُر انك ﴾ أي: نسألك مغفرة لما صدر منا من التقصير والذنوب، ومحو ما اتصفنا به من العيوب ﴿وإليك المصير، أي: المرجع لجميع الخلائق فتجزيهم بما عملوا من خير وشر.

وسعها لها ما كسبت وعليها ما كسبت وعليها ما كسبت وعليها ما اكتسبت ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا ربنا ولا تحمل علينا إصراً كما ما لا طاقة لنا به واعف عنا واغفر لنا وارحنا أنت مولانا فانصرنا على القوم الكافرين لما لا تنفوه تعالى فوإن تبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به الله شق شق ذلك على المسلمين لا توهوا أن ما يقع في القلب من الأمور اللازمة والعارضة المستقرة وغيرها

وَإِن كُنْمُ عَلَى الْمَدِينَةُ الْمِينَ الْفَيْدَةُ وَالْكَيْمَ وَالْكَيْمَ وَالْكَيْمَ وَالْمَيْمَةُ وَمَنَّهُمُ وَالْمَيْمَةُ وَمَنَّ الْمَسْتَمُو وَالْمَيْدَةُ وَمِن الْمَسْتَمُو وَالْمَيْدَةُ وَمِن الْمَسْتَمُو وَالْمَيْدَةُ وَمِن الْمَسْتَمُو وَالْمَيْدَةُ وَمِن اللّهِ الْمَيْدِينَ الْمَسْتَمُونِ وَمَلِي الْمَنْمِينَ وَان شَهْدُوا مَا فِي الْفَيْدِينَ الْمَسْتَمُونِ وَمَلِي الْمَيْدِينَ وَان شَهْدُوا مَا فِي الْفَيْدِينَ الْمَسْتَمُونِ وَمَلِينَ الْمَسْتَمُونِ وَمَلِينَ الْمَسْتَمُونِ وَمَلِينَ الْمَيْدِينَ وَان شَهْدُوا مَا فِي الْفَيْدِينَ الْمُعْتَلِقِينَ وَمَنْ اللّهُ وَمِنْ اللْمُونُ الللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ

BURNEY CERTAIN

مؤاخذون به، فأخبرهم بهذه الآية أنه لا يكلف نفساً إلا وسعها أي: أمراً تسعه طاقتها، ولا يكلفها ويشق عليها، كما قال تعالى ﴿ما جعل عليكم في الدين من حرج، فأصل الأوامر والنواهي ليست من الأمور التي تشق على النفوس، بل هي عذاء للأرواح ودواء للأبدان، وحمية عن الضرر، فالله تعالى أمر العباديما أمرهم به رحمة وإحساناً، ومع هذا إذا حصل بعض الأعذار التي هي مظنة المشقة حصل التخفيف والتسهيل، إما بإسقاطه عن المكلف، أو إسقاط بعضه كما في التخفيف عن المريض والمسافر وغيرهم، تم أخبر تعالى أن لكل نفس ما كسبت من الخير، وعليها ما اكتسبت من الشر، فلا تزر وازرة وزر أخرى ولا تذهب حسنات العبد لغيره، وفي الإتيان بـ «كسب» في الخير الدال على أن عمل الخير يحصل للإنسان بأدنى سعى منه بل بمجرد نية القلب وأتي بـ «اكتسب» في عمل الشر للدلالة على أن عمل الشر لا يكتب على الإسان حتى يعمله ويجصل سعيه، ولما أخبر تعالى عن إيمان الرسول والمؤمنين، معه وأن كل عامل سيجازي بعمله، وكان الإنسان عرضة للتقصير والخطأ والنسيان، وأخبر أنه لا يكلفنا إلا ما نطيق وتسعه قوتنا، أخبر عن دعاء المؤمنين بذلك، وقد أخبر النبي ﷺ

ربنا ومليكنا وإلهنا الذي لم تزل ولايتُك إيانا منذ أوجدتنا وأنشأتنا فنعمك دارة علينا متصلة عدد الأوقات، ثم أنعمت علينا بالنغمة العظيمة والمنحة الجسيمة ، وهي نعمة الإسلام التي جميع النعم تبع لها، فنسألك يا ربنا ومولايًا تمام نعمتك بأن تنصرنا على القوم الكافرين، الذين كِفروا بك وبرسلك، وقاوموا أهل دينك ونبدوا أمرك، فانصرنا عليهم بالحجة والبيان والسيف والسنان، بأن تمكن لنا في الأرض وتخذلهم وترزقنا الإيمان والأعمال التي يحصل بها النصر، والحمد شرب العالمين. تم تفسير سورة البقرة بعون الله وتوفيقه وصلى الله على مجمد وسلم. تفسير سورة آل عمران

وهي مدنية

نزل صدرها إلى بضع وثمانين آية في مخاصمة النصاري وإبطال مذهبهم ودعوتهم إلى الدخول في الدين الحق دين الإسلام كما نزل صدر البقرة في محاجة اليهود كما تقلام أستنسب

﴿١ - ٦﴾ ﴿ بسم الله الرحم الرحيم الم الله لا إله إلا هو الحي القيوم الله نزل عليك الكتاب بالحق مصدقاً لما بين يديه وأنزل التوراة والإنجيل \* من قبل هدى للناس وأنزل الفرقان إن الذين كفروا بآيات الله لهم عذاب شديد والله عزيز ذو انتقام \* إن الله لا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في السنماء ۞ هو الذي يصوركم في الأرحام كيف يشاء لا إله إلا هو العزيز الحكيم، افتنحها تبازك وتعالى بالإخبار بألوهيته، وأنه الإله الذي لا إله إلا هو الذي لا ينبغي التأله والتعبد إلا لوجهه، فكل معبود سواه فهو باطل، والله هو الإله الحق المتصف بصفات الألوهية التي مرجعها إلى الحياة والقيومية، فالحين من له الحياة العظيمة الكاملة الشتلزمة لجميع الصفات التي لا تتم ولا تكمل الحيآة إلابها كالسمع والبصر والقدرة والقوة والعظمة والبقاء والدوام والتعز الذي لا يرام ﴿القيوم﴾ الذي قام بنفسه فاستغنى عن جميع مخلوقاته، وقام بغيره

\_عِلْغَوَالْزَّغَيَّالِيَّعَ الَّةِ ۞ التَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَّ ٱلْعَقُّ الْقَيْقُ ۞ زَّلَ عَلَيْكَ الْكِتْبَ بِٱلْمِينَ مُصَدِقًا لِمُا بَيْنَ يَدَيَّهِ وَأَرْلَ النَّوْرَيْنَةَ وَٱلْإِنْجِيلَ ۞ مِن فَبْلُ هُدَّى لِلنَّاسِ وَأَرْلُ ٱلْفُرُقَانَ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِعَابِنَتِ اللَّهِ لَمُمَّ عَذَابٌ مُنْدِيدٌ وَٱلنَّهُ عَزِيزٌ ذُو ٱنْيقَامِ ۞ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَعْنَى عَلَيْهِ شَىَّةً فِٱلْأَرْضِ وَلَافِي السَّمَّآءِ ۞ هُوَٱلَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي ٱلْأَرْسَاءِكُنْفَ يَشَآءُ لَآ إِلَنَّهَ إِلَّاهُوَ ٱلْعَرِيزُ ٱلْعَكِيدُ ۞ هُوَ ٱلَّذِيَ أَنَّلَ عَلَيْكَ ٱلْكِئْبَ مِنْهُ ءَايَنْتُ تَعْتَكَنْتُ هُنَّاأُهُ ٱلْكِئْبِ وَأُخُرُ مُسَكِيهِ لَنَّ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي فُلُولِهِ مِرْزَيٌّ فَيَنَّبِعُونَ مَانَسَابَهَ مِنْهُ ٱبْيَغَآءَ ٱلْفِشَنَةِ وَٱبْيَغَآءَ تَأُوبِلِيثُهُ وَمَايَعَلَمُ تُأُوبِيَهُ وَإِلَّاللَّهُ وَٱلْزَيْحِوُنَ فِي ٱلْمِدلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِدِيكُلُّ مِنْ عِنْدِ رَيِنَكُ أَوْمَا يَدُّكُرُ إِلَّا أُولُواْ ٱلْأَلْمَ ۞ رَبَّهَا لَا تُرْغَ فُلُوبَتَ الْعَسْدَ إِذْ هَدَيْنَنَا وَهَبَ لَنَامِن لَذُنكَ رَحَمُ إِنَّكَ أَنْتَ ٱلْوَهَّابُ ۞ رَبَّناً إِلَّا إِنَّكَ جَامِعُ ٱلنَّاسِ لِيَوْمِ لَّارْتِبَ فِيهِ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يَخْلِفُ ٱلْمِعَادَ ۞ 

أن الله قال: قد فعلت. إجابة لهذا الدعاء، فقال ﴿ ربُّ لا تؤاخذُنا إن نسينا أو أخطأنا والفرق بينهما: أن النسيان: ذهول القلب عن ما أمر به فيتركه نسياناً، والخطأ: أن يقصد شيئاً يجوز له قصده ثم يقع فعله على ما لا يجوز له فعله: فهذان قد عفا الله عن هذه الأمة ما يقع بهما رحمة بهم وإحساناً، فعلى هذا من صلى في ثوب مغصوب، أو نجس، أو قد نسى نجاسة على بدنه، أو تكلم في الصلاة ناسياً، أو فعل مفطراً ناسياً، أو فعل محظورا من محظورات الإحرام التي ليس فيها إتلاف ناسياً، فإنه معفو عنه، وكذلك لا يحنث من فعل المحلوف عليه ناسياً، وكذلك لو أخطأ فأتلف نفساً أو مالاً فليس عليه إثم، وإنما الضمان مرتب على مجرد الإتلاف، وكذلك المواضع التي تجب فيها التسمية إذا تركها الإنسان ناسياً لم يضر. ﴿ ربنا ولا خُمل علينا إصرافُ أي: تكاليف مشقة ﴿كما حملته على الذين من قبلنا﴾ وقد فعل تعالى فإن الله خفف عن هذه الأمة في الأوامر من الطهارات وأجوال العبادات ما لم يخففه على غيرها ﴿ ربنا ولا تحملنا ما لا طاقة لنا به﴾ وقد فعل وله الحمد ﴿واعف عنا وأغفر لنا وارحمنا، فالعفو والمغفرة يحضل بهما دفع المكاره والشرور، والرحمة يحصل بها صلاح الأمور ﴿أنت مولانا ﴾ أي:

فافتقرت إليه جميع محلوقاته في الإيجاد والإعداد والإمنداد، فيهو البذي قيام بتدبير الخلائق وتصريفهم، تدبير للأجسام وللقلوب والأرواح، ومن قيامه تعالى بعباده ورحمته بهم أن نزل على رسوله محمد ﷺ الكتاب، الذي هو أَجَلُ الكتب وأعظمها المشتمل على الحق في إخباره وأوامره ونواهيه، فما أخبر به صدق، وما حكم به فهو العدل، وأنزله بالحق ليقوم الخلق بعبادة ربهم ويتعلموا كتابه ﴿مصدقا لما بين يديه الكتب السابقة، فهو المركي لها، فما شهدله فهو القبول، وما رده فهو الردود، وهو المطابق لها في جميع المطالب التي اتفق عليها المرسلون، وهي شاهدة له بالصدق، فأهل الكتاب لا يمكنهم التصديق بكتبهم إن لم يؤمنوا به، فإن كفرهم به ينقض إيمانهم بكتبهم، ثم قال تعالى ﴿وأنزل الثوراة﴾ أي: على موسى ﴿والإنجيل﴾ على عيسى ﴿من قبل﴾ إنزال القرآن ﴿هدى للناس الظاهر ان هذا راجع لكل ما تقدم، أي: أنزل الله القرآن والتوراة والإنجيل هدى للناس من الضلال، قمن قبل هدي الله فهو المهتدي، ومن لم يقبل ذلك بقى على ضلاله ﴿وَأَنْزُلُ الفرقان، أي: الحجج والبينات والبراهين القاطعات الدآلة على جميع القاصد والمطالب، وكذلك فصل وفشراما يحتاج إليه الخلق حتى بقيت الأحكام جلية ظاهرة، فلم يبق لأحد عذر ولا حجة لن لم يؤمن به وبآياته، فلهذا قال ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفُرُوا بِآيَاتِ اللَّهِ ﴾ أى: بعدما بينها ووضحها وأزاح العلل ﴿لهم عداب شديد ﴾ لا يُقْدَرُ قدره ولا يدرك وصفه ﴿واللهِ عزيز﴾ أي: قوي لا يعجزه شيء ﴿ ذُو انتقام﴾ بمن عصاه ﴿إِنَّ اللهُ لَا يَعْفَى عَلَيْهُ شَيَّءُ في الأرض ولا في السماء ﴾ وهذا فيه تقرير إحاطة علمه بالمعلومات كلها، جليها وخفيها، ظاهرها وباطنها، ومن جملة ذلك الأجنة في البطون التي لا يدركها بضر المحلوقين، ولا ينالها علمهم، وهو تعالى يدبرها بألطف تدبير، ويقدرها بكل تقدير، فلهذا قال

وهو الذي يصوركم في الأرحام كيف يشاء من كامل الخلق وناقصه، وحسن وقبيح، وذكر وأنثى ولا إله إلا الآيات تقرير إلهية الله وتعينها، وإبطال الآيات تقرير إلهية الله وتعينها، وإبطال النصارى الذين يزعمون إلهية عيسى النصارى الذين يزعمون إلهية عيسى ابن مريم عليه السلام، وتضمنت التضمنتين جميع الصفات المقدسة كما المتضمنتين جميع الصفات المقدسة كما تقدم، وإثبات الشرائع الكبار، وأنها مهند وغيره، وعقوبة من لم يهند بها، وتقرير سعة علم الباري ونفوذ مشيئته وحكمته.

﴿٧ ـ ٩ ﴾ ﴿ هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب وأخر متشابهات فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم يقولون آمنا به كل من عند ربنا وما يذكر إلا أولوا الألباب \* ربنا لا تزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا وهب لنا من لدنك رحمة إنك أنت الوهاب \* ربنا إنك جامع الناس ليوم لا ريسب فسيسه إن الله لا يخسلسف الميعاد، القرآن العظيم كله محكم كما قال تعالى ﴿كتاب أحكمت آياته ثم فصلت من لدن حكيم خبير، فهو مشتمل على غاية الإتقان والإحكام والغدل والإحسان ﴿ومن أحسن منْ الله حكيماً لقوم يوقنون﴾ وكله متشابه في الحسن والبلاغة وتصديق بعضه لبعضه ومطابقته لفظاً ومعنى، وأما الإحكام والتشابه المذكور في هذه الآية فإن القرآن كما ذكره الله ﴿منه آيات محكمات، أي: واضحات الدلالة، ليس فيها شبهة ولا إشكال ﴿ هِن أَم الكتاب الكاب أي: أصله الذي يرجع إليه کل متشابه، وهی معظمه وأکثره، ﴿وَ﴾ منه آيات ﴿أَخُر مَتَشَابِهَاتُ﴾ أي :

يلتبس معناها على كثير من الأذهان: لكون دلالتها مجملة، أو يتبادر إلى بعض الأفهام غير المراد منها، فالحاصل أن منها آيات بينة واضحة لكل أحد، وهني الأكثر التي يرجع إليها، ومنه آيات تشكل على بعض الناس، فالواجب في هذا أن يرد المتشابه إلى المحكم والخفى إلى الجلى، فسهده الطريق يصدق بعضه بعضأ ولا يحصل فيه مناقضة ولا معارضة، ولكن الناس انقسموا إلى فرقتين ﴿فأما الذين في قلوبهم زيغ اي: ميل عن الاستقامة بأن فسدت مقاصدهم، وصار قصدهم الغي والضلال وانحرفت قلوبهم عن طريق الهندي والرشاد ﴿فيتبعون ما تشابه منه الى: يتركون المحكم الواصح ويذهبون إلى التشابه، ويعكسون الأمر فيحملون المحكم على التشابه ﴿ابتغاء الفتنة﴾ لمن يدعونهم لقولهم، فإن التشابه تحصل به الفتنة بسبب الاشتباه الواقع فيه، وإلا فالمحكم الصريح ليس محلاً للفتنة، لوضوح الحق فيه لن قصده اتباعه، وقوله ﴿وابتغاء تأويله وما يعلم تأويله إلا الله ﴾ للمفسرين في الوقوف على «الله» من قوله ﴿وما يعلم تأويله إلا الله ﴾ قولان، جمهورهم يقفون عندها، وبعضهم يعطف عليها ﴿والراسخون في العلم﴾ وذلك كله محتمل، فإن التأويل إن أريد به علم حقيقة الشيء وكنهه كان الصواب الوقوف على ﴿إلا الله ﴾ لأن المتشابه الذي استأثر الله بعلم كنهه وحقيقته، نحو حقائق صفات الله وكيفيتها، وحقائق أوصاف ما يكون في اليوم الآخر ونحو ذلك، فهذه لا يعلمها إلا الله، ولا يجوز التعرض للوقوف عليها، لأنه تعرض لما لا يمكن معرفته، كما سئل الإمام مالك رحمه الله عن قوله ﴿الرحمن على العوش [استوى](١) فقال السائل: كيف استوى؟ فقال مالك: الاستواء معلوم،

والكيف مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة، فهكذا يقال في سائر الصفات لن سأل عِن كيفيتها أن يقال كما قال الإمام مالك، تلك الصفة معلومة، وكيفيتها مجهولة، والإيمان بها واجب، والسؤال عنها بدعة، وقد أخبرنا الله بها ولم يخبرنا بكيفيتها، فيجب علينا الوقوف على ما حدلنا، فأهل الزيغ يتبعون هذه الأمور المشتبهات تعرضاً لما لا يعني، وتكلفاً لما لا سبيل لهم إلى علمه، لأنه لا يعلمها إلا الله، وأما الراسخون في العلم فيؤمنون بها ويكلون المعنى إلى الله فيُسلِّمون وَيسلمون، وإن أريد بالتأويلُ التفسير والكشف والإيضاح، كان الصواب عطف ﴿الراسخون﴾ على «الله» فيكون الله قد أخبر أن تفسير المتشابه ورده إلى المحكم وإزالة ما فيه من الشبهة لا يعلمها إلا هو تعالى والراسخون في العلم يعلمون أيضاً، فيؤمنون بها ويردونها للمحكم ويقولون ﴿كُلُ﴾ من المحكم والمتشابه ﴿من عِند ربنا﴾ وما كان من عنده فليس فيه تعارض ولا تناقض بل هو متفق يصدق بعضه بعصاً ويشهد بعضه لبعض (٢): وفيه تنبيه على الأصل الكبير، وهو اللهم إذا علموا أنَّ جميعه من عند الله، وأشكل عليهم مجمل المتشابه، علموا يـقـيناً أنه مـردودٌ إلى المحـكــم، وإن لم يفهموا وجه ذلك . ولما رغب تعالى في التسليم والإيمان بأحكامه وزجر عن اتباع المتشابه قال ﴿وما يذكر﴾ أي: يتعظ بمواعظ الله ويقبل نصحه وتعليمه إلا ﴿ أُولُوا الألبابِ أِي: أَمِل العقول الرزينة لب العالم وخلاصة بني أدم يصل التذكير إلى عقولهم، فيتذكرون ما ينفعهم فيفعلونه، وما يضرهم فيتركونه، وأما من عداهم فهم القشور الذي لا حاصل له ولا نتيجة تحته، لا ينفعهم الزجر والتذكير لخلوهم من العقول النافعة

<sup>(</sup>١) - سقطت كلمة استوى من الأصل وأضفتها؛ لأنها موضع الشاهد.

<sup>(</sup>٢) في هامش الأصل زيادة نصها: (وفيه تنبيه على الأصل الكبير وهو أنهم إذا علموا أن جميعة من عند ألله، وأشكل عليهام مجمل المتشابه علموا يقيناً أنه مردود إلى المحكم وإن لم يفهموا وجه ذلك). ولم يتبين لى مخلها إلا أن الأقرب أنها هنا.

ثم أخبر تعالى عن الراسخين في العلم أنهم يدعون ويقولون ﴿ ربنا لا تزع قلوبنا بعد إذ هديتنا ﴾ أي: لا تملها عن الحق جهلاً وعناداً منا، بل اجعلنا مستقيمين هادين مهتدين، فثبتنا على هدايتك وعافنا عا(١) إبتليت به الزائغين وهب لنا من للذنك رحة ﴾ أي: عظيمة توفقنا بها للخيرات وتعصمنا بها من المنكرات ﴿ إنك أنت الوهاب أي: واسع العطايا والهبات، كثير الإحسان الذي عم جودك حميع البريات.

﴿ ربنا إنك جامع الناس ليوم لا ريب فيه إنك لا تخلف المدادي فمجازيهم بأعمالهم حسنها وسيئها، وقد أثني الله تعالى على الراسخين في العلم بسبع صفات هي عنوان سعادة العبد: إحداها: العلم الذي هو الطريق الموصل إلى الله، المبـين لأحــكــامــه وشرائعه، الثانية: الرسوخ في العلم وهذا قدر زائد على مجرد العلم، فإن الراسخ في العلم يقتضي أن يكون عالماً محققاً، وعارفاً مدققاً، قد علمه الله ظاهر العلم وباطنه، فرسخ قدمه في أسرار الشريعة علماً وحالاً وعملاً، الثالثة: أنه وصفهم بالإيمان بجميع كتابه ورد لتشابه إلى حكمه، بقوله ﴿يقولون آمنا به كل من عند ربنا﴾ الرابعة: أنهم سألوا الله العفو والعافية مما ابتلى به الزائغون المنحرفون، الخامسة: اعترافهم بمنة الله عليهم بالهداية وذلك قوله ﴿ ربنا لا تزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا السادسة: أنهم مع هذا سألوه رحمته المتضمنة حصول كل خير والدفاع كل شر، وتوسلوا إليه باسمه الوهاب، السابعة: أنه أخبر عن إيمانهم وإيقانهم بيوم القيامة وخوفهم منه، وهذا هو الموجب للعمل الرادع عن الزلل، ثم قال تعالى:

﴿ ١٠ ــ ١٣﴾ ﴿إن الذين كفروا لن تغنى عنهم أموالهم ولا أولادهم من الله شيئاً وأولئك هم وقود النار \* كدأب آل فرعون والذين من قبلهم كذبوا

بآياتنا فأخذهم الله بذنوبهم والله شديد العقاب \* قل للذين كفروا ستغلبون وتحشرون إلى جهنم وبئس المهاد \* قد كان لكم آية في فئتين التقتا فئة تقاتل في سبيل الله وأخرى كافرة يرونهم مثليهم رأي العين والله يؤيد بنصره من يشاء إن فى ذلك لعبرة لأولى الأبصار﴾ يخبر تعالى أن الكفار به وبرسله، الجاحدين بدينه وكتابه، قد استحقوا العقاب وشدة العذاب بكفرهم وذنوبهم وأنه لا يغني عنهم مالهم ولا أولادهم شيئاً، وإن كانوا في الدنيا يستدفعون بذلك النكبات التي ترد عليهم، ويقولون ﴿ نحن أكثر أموالاً وأولاداً وما نحن بمعذبين، فيوم القيامة يبدو لهم من الله مالم يكونوا يحتسبون ﴿وبِدالهِم سيئات ما كسبوا وحاق بهم ما كانوا به يستهزؤن، وليس للأولاد والأموال قدر عند الله، إنما ينفع العبد إيمانه بالله وأعماله الصالحة، كما قال تعالى ﴿وما أموالكم ولا أولادكم بالتي تقربكم عندنا زلفي إلا من آمن وعمل صالحاً فأولئك لهم جزاء الضعف بما عملوا وهم في الغرفات آمنون، وأحبر هنا أن الكفار هم وقود النار، أي: حطبها، الملازمون لها دائماً أبداً، وهذه الحال التي ذكر الله تعالى أنها لا تغنى الأموال وأولاد عن الكفار شيئاً، سنته الجارية في الأمم السابقة، كما جرى لفرعون ومن قبله ومن بعدهم من الفراعنة العتاة الطغاة أرباب الأموال والجنود لما كذبوا بآيات الله وجحدوا ما جاءت به الرسل وعاندوا، أخذهم الله بذنوبهم عدلاً منه لا ظلماً والله شديد العقاب على من أتى بأسباب العقاب وهو الكفر والذنوب على اختلاف أنواعها وتعدد مراتبها، ثم قال تعالى ﴿قُلُّ يَا مُحَمَّدُ ﴿لَلَّذِينَ كَفُرُوا ستغلبون وتحشرون إلى جهنم وبئس الهاد، وفي هذا إشارة للمؤمنين بالنصر والغلبة وتحذير للكفار، وقد وقع كما أخبر تعالى، فنصر الله المؤمنين على أعداتهم من كفار المشركين واليهود

والنصاري، وسيفعل هذا تعالى بعباده وجنده المؤمنين إلى يوم القيامة، ففي هذا عبرة وآية من آيات القرآن المشاهدة بالحسِّ والعيان، وأخبر تعالى أن الكفار مع أنهم مغلوبون في الدار أنهم محشورون ومجموعون يوم القيامة لدار البوار، وهذا هو الذي مهدوه لأنفسهم فبئس المهاد مهادهم، وبئس الجزاء جزاؤهم، ﴿ قد كان لكم آية ﴾ أي: عبرة عظيمة ﴿في فئتين التقتا﴾ وهذا يوم بدر ﴿فئة تقاتلَ في سبيل اللهِ وهم الرسول ﷺ وأصحابه ﴿وأخرى كافرة ﴾ أي: كفار قريش الذين خرجوا من ديارهم بطراً وفخراً ورئاء الناس، ويصدون عن سبيل الله، فجمع الله بين الطائفتين في بدر، وكان المشركون أضعاف المؤمنين، فلهذا قال ﴿يرونهم مسليهم رأي: العين ﴾ أي: يرى المؤمنون الكافرين يزيدون عليها زيادة كثيرة، تبلغ المضاعفة وتريد عليها، وأكد هذا بقوله ﴿رأى العينُ فنصر الله المؤمنين وأيدهم بنصره فهزموهم، وقتلوا صناديدهم، وأسروا كثيراً منهم، وما ذاك إلا لأن الله ناصر من نصره، وخاذل من كفر به، فقي هذا عبرة لأولي الأبصار، أي: أصحاب البصائر النافذة والعقول الكاملة، على أن الطائفة المنصورة معها الحق، والأخرى مبطلة، وإلا فلو نظر الناظر إلى مجرد الأسباب الطاهرة والعدد والعُدد لجزم بأن غلبة هذه الفئة القليلة لتلك الفئة الكثيرة من أنواع المحالات، ولكن وراء هذا السبب المشاهد بالأبصار سبب أعظم منه لا يدركه إلا أهل البصائر والإيمان بالله والتوكل على الله والثقة بكفايته، وهو نصره وإعزازه لعباده المؤمنين على أعدائه الكافرين.

﴿ ١٤ - ١٧﴾ ﴿ زين للناس حب الشهوات من النساء والبنين والقناطير المقنطرة من الذهب والفضة والخيل المسومة والأنعام والحرث ذلك متاع الحياة الدنيا والله عنده حسن المآب \* قل أؤنبتكم بخير من ذلكم للذين اتقوا

<sup>(</sup>١) في الأصل: ممن، ولعل الثواب ما أثبت.

الثمار، والأنهار الحارية على حسب مرادهم والأزواج المطهرة من كل قذر ودنس وعيب ظاهر وباطن، مع الخلود الدائم الذي به تمام الشعيم، مع الرضوان من الله الذي هو أكبر نعيم، فقس هذه الدار الجليلة بتلك الدار الحقيرة، ثم اختر لنفسك أحسنهما واعرض على قلبك المفاضلة بينهما ﴿والله بصير بالعباد﴾ أي: عالم بما فيهم من الأوصاف الحسنة والأوصاف القبيحة، وما هو اللائق بأحوالهم، يوفق من شاء منهم ويخدل من شاء. فالجنة التي ذكر الله وصفها ونعتها بأكمل نعت وصف أيضاً المستحقين لها وهم الذين اتقوه بفعل ما أمر به وترك ما نهي عنه، وكان من دعائهم أن

﴿ ١٦ ـ ١٧ ﴾ ﴿ ربنا إننا آمنا فاغفر لنا ذنوينا وقنا عذاب النار﴾ توسلوا بمنة الله عليهم بتوفيقهم للإيمان أن يغفر لهم ذنوبهم ويقيهم شر آثارها وهو عذاب النار، ثم فصل أوصاف التقوى. فقال ﴿الصابرينِ﴾ أنفسهم على ما يحبه الله من طاعته، وعن محصيته، وعلى أقداره المؤلمة، ﴿والصادقين﴾ في إيمانهم وأقوالهم وأحوالهم ﴿والمنفقين﴾ مما رزقهم الله بأنواع النفقات على المحاويج من الأفارب وغيرهم ﴿والمستغفرين بالأسحار﴾ لما بين صفاتهم الحميدة ذكر احتقارهم لأنفسهم وأنهم لايرون لأنفسهم، حالاً ولا مقاماً، بل يرون أنفسهم مذنبين مقصرين فيستغفرون ربهم، ويتوقعون أوقات الإجابة وهي السحر، قال الحسن: مدوا الصلاة إلى السحر، ثم جلسوا يستغفرون ربهم. فتضمنت هذه الآيات حالة الناس في الدُّنيا وأنها متاع ينقّضي، ثم وصفّ الجنة وما فيها من النعيم وفاضل بينهما، وفضل الآخرة على الدنيا تنبيهاً على أنه يجب إيشارها والعمل لها، ووصف أهل الحنة وهم المتقون، ثم فصل خصال التقوى، فبهذه الخصال يزن العبد نفسه، هل هو من أهل الجنة

色回灣 الإِنَّ الَّذِيبَ كُفَّرُوا لَن تُغَيِّعَنَّهُمْ أَمْوَلُهُمْ وَلَا أَوْلَاهُمْ مِنَ ٱللَّهِ مَنْ يَكَّا وَأُولَتِهِ لَكَ هُمْ وَقُودُ ٱلنَّادِ ۞ كَمَّالِ عَالِ وَعُونَ وَٱلَّذِينَ مِن هَالِهِمُّ كُذَّبُواْ يِنَايِنَنِنَا فَٱخْذُهُمُ ٱللَّهُ اً بِذُنُوبِهِمٍّ وَافْهُ شَدِيدُ الْمِقَابِ ۞ قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ فَذُكَاتَ لَكُوْءَ آيَدُ فِي فِئَنَيْنِ ٱلْفَتَثَأَيْفَةُ تُقُلِلُ فِي سَيِيلِ اللَّهِ وَأَخْرَىٰ كَالِوَهُ مِّرُونَهُم مِّنْلَيْهِمْ رَأَى ٱلْعَيْنُّ وَلَلَّهُ يُؤَيِّدُ بِنَصْرِهِ مِن يَشَكَآءُ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَمِسْبُرَةً لِأَفْلِ ٱلْأَبْصَلُو۞ زُيْنَ لِلنَّكَاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَٰتِ مِنَ ٱلمِنْسَاءَ وَٱلْمِيَينِ وَٱلْقَنَاطِيرِالْقَنَطَرِوثِينَ الذَّهَبِ وَٱلْفِضَةِ وَٱلْخَسِّلِ ٱلْمُسَوَّمَةِ وَٱلْأَنْفُ مِرْوَالْحَدَرِثِّ ذَٰلِكَ مَنَعُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَاللَّهُ عِندَهُ حُسُنُ ٱلْمُعَابِ ۞ • قُل أَوْنَيَ الْكُمُ عِخَيْرِيْن ذَلِكُمْ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوَاْعِندَ لَيْهِمْ جَنَّنَتُ بَهَرِي مِن تَحِيِّهَا ٱلْأَنْهَا رُخَلِيدِن فِهَا وَأَزْوَحُ مُعُلَّهَ رَقًّ وَيضُوَاتُ ثِن اللَّهِ وَأَلَّهُ بَصِ يُزَّا إِلَّهِ اللَّهِ وَأَلَّهُ بَصِ يُزَّا إِلَّهِ اللَّهِ ا CARREL OF LOCKER

﴿ ١٨ ـ ٢٠﴾ ﴿ شبهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولو العلم قائماً بالقسط لا إله إلا هو المزيز الحكيم \* إن الدين عند الله الإسلام وما اختلف الذين أوتوا الكتاب إلا من بعد ما جاءهم العلم بغياً بينهم، ومن يكفر بآيات الله فإن الله سريع الحساب \* فإن حاجوك فقل أسلمت وجهى لله ومن اتبعن وقل للذين أوتوا الكتاب والأميين أأسلمتم فإن أسلموا فقد اهتدوا وإن تولوا فإنما عليك البلاغ والله بصير بالعبادي مذا تقرير من الله تعالى للتوحيد بأعظم الطرق الموجبة له، وهيي شهادته تعالى وشهادة خواص الخلق وهم الملائكة وأهل العلم، أما شهادته تعالى فيما أقامه من الحجج والبراهين القاطعة على توحيده، وأنه لا إله إلا هو، فنوع الأدلة في الآفاق والأنفس على هذا آلأصل العظيم، ولو لم يكن في ذلك إلا أنه ما قام أحد بتوحيده إلا ونصره على المشرك الجاحد المنكر للتوحيد، وكذلك إنعامه العظيم الذي ما بالعباد من نعمة إلا منه، ولا يدفع النقم إلا هو، والخلق كلهم عاجزون عن المنافع والمضار لأنفسهم ولغيرهم، ففي هذا برهان قاطع على وجوب التوحيد وبطلان الشرك، وأما شهادة الملائكة بذلك فنستفيدها بإخبار الله لنا بذلك وإخبار رسله، وأما شهادة أهل العلم فلأنهم هم

عند ربهم جنات تجرى من تحتها الأنهار خالدين فيها وأزواج مطهرة ورضوان من الله والله بصير بالعباد \* الدين يقولون ربنا إننا آمنا فاغفر لنا ذنوبنا وقنا عذاب النار \* الصابرين والصادقين والقانتين والمنفقين والمستغفرين بالأسحار﴾ يخبر تعالى أنه زين للناس حت الشهوات الدنيوية، وخص هذه الأمور المدكورة لأنها أعظم شهوات الدنيا وغيرها تبع لها، قال تعالى ﴿إِنَّا جعلنا ما على الأرض زينة لها، فلما زينت لهم هذه المذكورات بما فيها من الدواعي الثيرات، تعلقت بها نفوسهم ومالت إليها قلوبهم، وانقسموا بحسب الواقع إلى قسمين. قسم: جعلوها هي المقصود، فصارت أفكارهم وخواطرهم وأعمالهم الظاهرة والباطنة لها، فشغلتهم عما خلقوا لأجله، وصحبوها صحبة البهائم السائمة، يتمتعون بلذاتها ويتناولون شهواتها، ولا يبالون على أي . وجه حصلوها، ولأفيما أنفقوها وصرفوها، فهؤلاء كانت زاداً لهم إلى دار الشقاء والعناء والعذاب، والقسم الثاني: عرفوا القصود منها وأن الله جعلها ابتلاء وامتحاناً لعباده، ليعلم من يقدم طاعته ومرضاته على لذاته وشهواته، فجعلوها وسيلة لهم وطريقا يتزودن منهاً لاحرتهم ويتمتعون بما يتمتعون به على وجه الاستعانة به على مرضاته، قد صحبوها بأبدانهم وفارقوها بقلوبهم، وعلموا أنها كما قال الله فيها ﴿ ذلك متاع الحياة الدنيا﴾ فجعلوها معبراً إلى الدار الأخرة ومتجرأ يرجون بها الفوائد الفاخرة، فهؤلاء صارت لهم زاداً إلى ربهم. وفي هذه الآية تسلية للفقراء الذين لا قدرة لهم على هذه الشهوات التي يقدر عليها الأعنياء، وتحذير للمغترين بها وتزهيد لأهل العقول النيرة بها، وتمام ذلك أن الله تعالى أخبر بعدها عن دار القرار ومصير المتقين

الأبرار، وأخبر أنها خير من ذلكم

المذكور، ألا وهني الجنات العاليات

ذات المنازل الأنيقة والغرف العالية،

والأشجار المتنوعة المثمرة بأنواع

OJENIO T ٱلَّذِينَ مَثُّولُونَ رَبُّناً إِنِّنآ ءَامَنَّا فَأَغْفِرْ لَنَا دُنُوبَنَا وَقِنكا عَدَابَالنَّادِ ۞ اَلصَّابِرِينَ وَالصَّادِفِينَ وَٱلْقَائِذِينِ وَٱلْنَيْفِينَ وَٱلْتُمْتَغَفِينَ بِٱلْأَسْحَادِ ﴿ شَهِدَ ٱللَّهُ أَنَّكُلَّا إِلَهَ إِلَّاهُو وَٱلْكَيْبَكَ أَوْلُواْ ٱلْعِلْمِ قَايَمًا بِٱلْقِسْطِ لَآإِلَنَهَ إِلَّاهُوَ ٱلْعَرْبِزُٱلْمُرَكِدُ ۞ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَاتَهَوَالْإِسْلَادُ وَمَا اَخْلَفَ ٱلَّذِينَ أُوقُواْ ٱلۡكِئْلِ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَاجَكَاءَهُمُ ٱلْعِلْرُبَعْيَا يَنْهُمُّ وَمَن يَكُفُرُ إِعَايَتِ ٱللَّهِ فَإِنَّ ٱللَّهُ سَرِيعُ ٱلْلِحَسَابِ ۞ فَإِنْ حَاكَبُحُوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجْهِيَ مِقِوْوَمِنِ أَتَبَعَنِّ وَقُل لِلَّذِيكَ أُوثُواْ الْكِئْبَ وَٱلأَمْيَتِينَ ءَآمَهُ لَمَنْهُمُ فَإِنَّ آمَهُ كُوافِقَة وآهُ مَدَّوًّا وَإِن وَكُواً فَإِفَّا عَلَيْكَ ٱلْبَلَغُ وَٱللَّهُ بَصِيعَ وَإِلَّهُ عَلَيْكِ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِعَايَتِ اللَّهِ وَيَقْلُلُونِ ٱلنَّبِيِّينَ بِعَايِحَقٍّ وَيَعْنُلُونَ الَّذِينَ يَأْمُرُونَ بِالْقِسْطِ مِنَ ٱلنَّاسِ فَبَشِرْهُم بِعَدَابِ أَلِيدٍ ۞ أَوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ حَيِطَتْ أَعْنَالُهُمْ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَمَالْمُمِينَ نَصِينَ ٥

AND THE OF LEASE AND THE PARTY OF THE PARTY المرجع في جميع الأمور الدينية خصوصاً في أعظم الأمور وأجلها وأشرفها وهو التوحيد، فكلهم من أولهم إلى آخرهم قد اتفقوا على ذلك ودعوا إليه وبينوا للناس الطرق الموصلة إليه، فوجب على الخلق التزام هذا الأمر المشهود عليه والعمل به، وفي هذا دليل على أن أشرف الأمور علم التوحيد لأن الله شهدبه بنفسه وأشهدعليه خواص خلقه، والشهادة لا تكون إلا عن علم ويقين، بمنزلة الشاهدة للبصر، ففيه دليل على أن من لم ينضل في علم التوحيد إلى هذه الحالة فليس من أولي العلم. وفي هذه الآية دليل على شرف العلم من وجوه كثيرة، منها: أن الله خصهم بالشهادة على أعظم مشهود عليه دون النَّاسُ؛ ومنها: أن الله قرن شهادتهم بشهادته وشهادة ملائكته، وكفي بذلك فضلاً، ومنها: أنه جعلهم أولي العلم، فأضافهم إلى العلم، إذ هم القائمون به المتصفون بصفته، ومنها: أنه تعالى جعلهم شهداء وحجة على الناس، وألزم الناس العمل بالأمر المشهود به، فيكونون هم السبب في ذلك، فيكون كل من عمل بذلك نالهم من أجره، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء، ومنها: أن إشهاده تعالى أهل العلم يتضمن ذلك تزكيتهم وتعديلهم , وأنهم أمناء على ما استرعاهم عليه، ولما قرر توحيده قرر عدله، فقال:﴿قَائُما

بالقسط الله أي: لم يزل متصفاً بالقسط في أفعاله وتدبيره بين عباده، فهو على صراط مستقيم في ما أمر به ونهي عنه، وفيما خلقه وقدره، ثم أعاد تقرير توحيده فقال ﴿لا إِلَّهُ إِلَّا هُو الْعَزِيرُ الحكيم؟ . واعلم أن هذا الأصل الذي هو توحيد الله وإفراده بالعبودية قد دلت عليه الأدلة النقلية والأذلة العقلية ، حتى صار لذوى البصائر أجل من الشمس، فأما الأدلة النقلية فكل ما في كتاب الله وسنة رسوله، من الأمر به وتقريره، ومحبة أهله وبغض من لم يقم به وعقوباتهم، وذم الشرك وأهله، فهو من الأدلة النقلية على ذلك ، حتى كاد القرآن أن يكون كله أدلة عليه، وأما الأدلة العقلية التي تدرك بمجرد فكر العقل وتصوره للأمور فقد أرشد القرآن إليها ونبه على كثير منها، فمن أعظمها: الاعتراف بربوبية الله، فإن من عرف أنه هو الخالق الرازق المدبر لجميع الأمور أنتج له ذلك أنه هو المعبود الذي لا تنبغي العبادة إلا له، ولما كان هذا من أوضح الأشياء وأعظمها أكثر الله تعالى من الاستدلال به في كتابه. ومن الأدلة العقلية على أن الله هو الذي يؤله دون غيره انفراده بالنعم ودفع النقم، فإنَّ من عرف أنَّ النعم الظاهرة والباطنة القليلة والكثيرة كلها من الله، وأنه ما من نقمة ولا شدة ولاكربة إلا وهو الذي ينفرد بدفعها وإن أحداً من الخلق لا يملك لنفسه \_ فضلاً عن غيره \_ جلب نعمة ولا دفع نقمة ، تيقن أن عبودية ما سوى الله من أبطل الباطل وأن العبودية لا تنبغي إلا لمن انفرد بجلب المصالح ودفع المضار، فلهذا أكثر الله في كتابه من التنبيه على هذا الدليل جداً، ومن الأدلة العقلية أيضاً على ذلك مما أخبر به تعالى عن المعبودات التي عبدت من دونه، بأنها لاتملك نفعاً ولاضراً؛ ولا تنصر غيرها ولاتنصر نفسها، وسلبها الأسماع والأيصار، وأنها على فرض سماعها لا تغني شيئاً، وغير ذلك من

الصفات الدالة على نقصها عاية

النقص، وما أخبر به عن نفسه العظيمة

من الصفات الحليلة والأفعال الجميلة، والقدرة والقهر، وغير ذلك من الصفات التي تعرف بالأدلة السمعية والعقلية، فمن عرف ذلك حق المعرفة عرف أن العبادة لا تليق ولا تحسن إلا بالرب العظيم الذي له الكمال كله، والمجدكله، والجمدكله، والقدرة كلها، والكبرياء كلها، لا بالمخلوقات المذبرات الناقصات الصم البكم الذين لا يعقلون، ومن الأدلة العقلية على ذلك ما شاهده العباد بأبصارهم من قديم الزمان وحديثه، من الإكرام لأهل التوحيد، والإهانة والعقوبة لأهل الشرك، وما ذاك إلا لأن التوحيد جعله الله موصلاً إلى كل خير دافعاً لكل شر ديني ودنيوي، وجعل الشرك به والكفر سببأ للعقوبات الدينية والدنيوية، ولهذا إذا ذكر تعالى قصص الرسل مع أمم المطيعين والعاضين، وأحبر عن عقوبات العاصين ونجاة الرسل ومن تبعهم، قال عقب كل قصة: ﴿إِن فِي ذَلِكِ الآية ﴾ أي: لعبرة يعتس بها المعتبرون فيعلمون أن توحيده هو الموجب للنجاة، وتركه هو الموجب للهلاك، فهذه من الأدلة الكبار العقلية النقلية الدالة على هذا الأصل العظيم، وقد أكثر الله منها في كتابه وصرفها ولوعها ليحيي من حي عن بينة، ويهلك من هلك عن بينة فله الحمد والشكر والثناء

ولما قرر أنه الإله الحق المعبود، بين العبادة والدين الذي يتعين أن يعبد به ويبدان له، وهو الإسلام الذي هو الاستسلام لله بتوحيده وطاعته التي وهو الذي لا يقبل من أحد دين سواه، وهو متضمن للإخلاص له في الحب والخوف والرجاء والإنابة والدعاء ومتابعة رسوله في ذلك، وهذا هو دين الرسل كلهم، وكل من تابعهم فهو على طريقهم، وإنما اختلف أهل الكتاب بعدما جاءهم وإنما اختلف أهل الكتاب الاجتماع على دين الله، بغياً بينهم، وظلماً وعدواناً من أنفسهم، وإلا فقد وظلماً وعدواناً من أنفسهم، وإلا فقد حاءهم الشبب الأكبر الموجب أن يتبعوا حاءهم الشبب الأكبر الموجب أن يتبعوا حاءهم الشبب الأكبر الموجب أن يتبعوا

اَلْزَنْرَ إِلَى اللَّذِينَ أُوقُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِنْبِ يُدْعَوْنَ إِلْنَ كِنْبِ الله لِيَحْكُمُ يَهْ لَهُ مُرْثُمَّ بَتُولُّ فَرِينٌ مِنْهُمْ وَهُمْ مُعْرِضُونَ ٥ ذَلِكَ بِأَنْهُمُ مَا لُوا لَن تَمَسَّنَا النَّالُ إِلَّا أَيْتُامًا مَعْدُودَاتٍ وَعَزَّهُمْ فِيدِينِهِم مَّاكَافُواْ يَفْتَرُونِ ۞ فَكُيْفَ إِذَا جَمَعَنَهُمْ لِيُومِلَّارَيْبَ فِيهِ وَوُفِيْتُ كُلُّ نَفْسٍ مَّاكَسُتُ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ۞ قُلِ اللَّهُمْ مَلِكَ ٱلْكَاكِ تُوْفِي لَلْنَكَ مَن تَشَآهُ وَتَنزِعُ ٱلْمُلْكَ مِنَ تَشَآهُ وَقُونُونَ ثَنَآهُ وَيُولُمَن تَنَاَّةً بِيدِكَ أَلْفُرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَلِيرٌ ۞ قُولِحُ ٱلَّـٰلَ فِي ٱلنَّهَارِ وَتُولِحُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلْبَيِّلِ وَتُخْرِجُ ٱلْحَيِّمِ ۖ ٱلْمَيْتِ وَتُعْرِجُ ٱلْمِيتَ مِنَ ٱلْحَقِّ وَتَرْزُقُ مَن لَشَاءُ بِعَبْرِجِسَابٍ ٣ لَاسَّغَخِذِ ٱلمَوْمِنُونِ ٱلْكَهْرِينَ أَوْلِيَّاءَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۗ وَمَنَ يَفْعَلُ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللَّهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا أَنْ تَلْقُولِينَهُمْ ﴾ تَعَنَّةً وَيُحَذِّرُكُمُ اللهُ تَفْسَهُ أُوَالِيَ اللهِ الْفَصِيرُ ۞ قُلُ إِن تَحْفُواْ مَا فِي صُدُورِكُمْ أَوْتُبُدُوهُ يَعْلَمُ اللَّهُ وَيَعْلَمُ إِنَّهُمْ مَافِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَافِي ٱلْأَرْضِ وَٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَلِيرٌ ٥ PARTO OF LONG

من الذم والعقاب ما أصابهم، بل الواجب على كل أحد إذا دعى إلى كتاب الله أن يسمع ويطيع وينقاد، كما قال تعالى ﴿إنما كان قول المؤمنين إذا دعوا إلى الله ورسوله ليحكم بينهم أن يقولوا سمعنا وأطعنا، والسبب الذي غر أهل الكتاب بتجرئهم على معاصي الله هو قولهم ﴿لن تحسنا النار إلا أياما معدودات وغرهم في دينهم ما كانوا يفترون، افتروا هذا القول فظنوه حقيقة فعملواعلى ذلك ولمينزجرواعن المحارم، لأن أنفسهم منتهم وغرتهم أن مآلهم إلى الجنة، وكذبوا في ذلك، فإن هذا مجرد كذب وافتراء، وإنما مآلهم شر مآل، وعاقبتهم عاقبة وخيمة، فلهذا قال تعالى ﴿فكيف إذا جمعناهم ليوم لا ريب فيه اي: كيف يكون حالهم ووخيم ما يقدمون عليه ، حالة لا يمكن وصفها ولايتصور قبجها لأن ذلك اليوم يوم توفية النفوس ما كسبت ومجازاتها بالعدل لا بالظلم، وقد علم أن ذلك على قدر الأعمال، وقد تقدم من أعمالهم مايبين أنهم من أشد الناس

﴿٢٦ ـ ٢٧﴾ ﴿قبل اللهم مالك الملك تؤتي الملك من تشاء وتنزع الملك ممن تشاء وتعز من تشاء وتذل من تشاء بيدك الخير إنك على كل شيء قدير \* تولج الليل في النهار وتولج النهار في الليل وتخرج الحي من الميت وتخرج

ويقتلون الذين يأمرون بالقسط من الناس فبشرهم بعذاب أليم \* أولئك الذين حبطت أعمالهم في الدنيا والآخرة وما لهم من ناصرين﴾ هؤلاء الذين أخبر الله عنهم في هذه الآية، أشِد الناس جرماً وأي: جرم أعظم من الكفر بآيات الله التي تدل دلالة قاطعة على الحق الذي من كفر بها فهو في غاية الكفر والعناد ويقتلون أنبياء الله الذين حقهم أوجب الحقوق على العباد بعد حق الله ، الذين أوجب الله طاعتهم والإيمان بهم، وتعزيرهم، وتوقيرهم، ونصرهم وهؤلاء قابلوهم بضد ذلك، ويقتلون أيضا الذين يأمرون الناس بالقسط الذي هو العدل، وهو الأمر بالمعروف والنهمي عن المنكر الذي حقيقته إجسان إلى المأمور ونصح له، فقابلوهم شر مقابلة، فاستحقوا بهذه الجنايات المنكرات أشد العقوبات، وهو العذاب المؤلم البالغ في الشدة إلى غاية لا يمكن وصفها، ولا يقدر قدرها المؤلم للأبدان والقلوب والأرواح، وبطلت أعمالهم بما كسبت أيديهم، وما لهم أحد ينصرهم من عذاب الله ولا يدفع عنهم من نقمته مثقال ذرة، بل قد أيسوا من كل خير، وحصل لهم كل شر وضير، وهذه الحالة صفة اليهود ونحوهم، قبحهم الله ما أجرأهم على الله وعلى أنبيائه وعباده الصالحين.

﴿ ٢٣ \_ ٢٥﴾ ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الذِّينَ أُوتُوا نصيبا من الكتاب يدحون إلى كتاب الله ليحكم بينهم ثم يتولى فريق منهم وهم معرضون \* ذلك بانهم قالوالن تمسنا النار إلا أياما معدودات وغرهم في دينهم ما كانوا يفترون \* فكيف إذا جمعناهم ليوم لا ربب فيه ووفيت كل نفس ما كسبت وهم لا يظلمون، يخبر تعالى عن حال أهل الكتاب اللين أنعم الله عليهم بكتابه ، فكان يجب أن يكونوا أقوم الناس به وأسرعهم انقياداً لأحكامه، فأخبر الله عنهم أنهم إذا دعوا إلى حكم الكتاب تولي فريق منهم وهم يعرضون، تولوا بأبدانهم، وأعرضوا بقلوبهم، وهذا عاية الذم، وفي ضمنها التحذير لنا أن نفعل كفعلهم، فيصيبنا

كفرهم، فلهذا قال تعالى ﴿وما اختلف الذين أوتوا الكتاب إلامن بعدما جاءهم العلم بغيأ بينهم ومن يكفر بآيات الله فإن الله سريع الحساب فيجازي كل عامل بعمله، وخصوصاً من ترك الحق بعد معرفته ، فهذا مستحق للوعيد الشديد والعقاب الأليم، ثم أمر تعالى رسوله على عند محاجة النصاري وغيرهم ممن يفضل غير دين الإسلام، عليه أن يقول لهم: قد ﴿أسلمت وجهى لله ومن اتبعن ﴾ أي: أنا ومن اتبعنى قد أقررنا وشهدنا وأسلمنا وجوهنا لربنا، وتركنا ما سوى دين الإسلام، وجزمنا ببطلانه، ففي هذا تأييس لمن طمع فيكم، وتجديد لدينكم عندورود الشّبهات، وحجة على من اشتبه عليه الأمر، لأنه قد تقدم أن الله اسشهد على توحيده بأهل العلم من عباده ليكونوا حجة على غيرهم، وسيد أهل العلم وأفضلهم وأعلمهم هو نبينا محمد ﷺ، ثم من بعده أتباعه على اختلاف مراتبهم وتفاوت درجاتهم، فلهم من العلم الصحيح والعقل الرجيح ماليس لأحد من الخلق ما يساويهم أو يقاربهم، فإذا ثبت وتقرر توحيدالله ودينه بأدلته الظاهرة، وقام به أكمل الخلق وأعلمهم، حصل بذلك اليقين وانتفى كل شك وريب وقادح، وعرف أن ما سواه من الأديان باطلة ، فلهذا قال ﴿وقل للذين أوتوا الكتاب﴾ من النصاري واليهود ﴿والأميينُ ﴾ مشركي العرب وغيرهم ﴿ أأسلمتم فإن أسلموا اي: بمثل ما أمنتم به ﴿فقد اهتدوا كما اهتديتم وصاروا إخوانكم، لهم مالكم، وعليهم ما عليكم ﴿وإن تمولوا ﴾عن الإسلام ورضوا بالأديان التي تخالفه **﴿فإنما** عليك البلاغ﴾ فقد وجب أجرك على ربك، وقامت عليهم الحجة، ولم يبق بعدهذا إلا محازاتهم بالعقاب على جرمهم، فلهذا قال ﴿والله بصير بالعبادي

﴿ ٢١ \_ ٢٢﴾ ﴿إن الذين يكفرون بأيات الله ويقتلون النبيين بغير حق

الحق ويتركوا الاحتلاف، وهذا من

واتفاقهم، وإعدادهم الالات التي

مِنْ مَعِدُ فَكُ نَفْسِ مَا عَلَى مَنْ مَعْ فِضْ وَمَا عَلَى مَنْ مِنْ مَعْ فَصْ وَمَا عَلَى مَنْ فَلَا اللّهِ مَنْ مَعْ فَعَلَمُ وَمَا عَلَى مَنْ فَعَ مَنْ وَمَا عَلَى مَنْ وَمَا عَلَى مَنْ وَمَا عَلَى مَنْ وَمَنْ وَالْمَا اللّهِ مَا اللّهِ مَنْ وَمَا اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ عَلَى اللّهِ مَنْ اللّهِ عَلَى اللّهِ مَنْ اللّهُ عَلَى وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ فَعَ مَنْ وَاللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ مَنْ وَاللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ مَنْ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ الل

SUPPLIED SECOND

TOURSE OF SOURCE اليت من الحي وتررق من تشاء بغير حساب، يقول الله لنبيه ﷺ وقل اللهم مالك الملك ﴾ أي: أنت الملك المالك لجميع المالك، فصفة الملك المطلق لك، والملكة كلها علويها وسفليها لك والتصريف والتدبير كله لك، ثم فصل بعض التصاريف التي انفرد البارى تعالى بها، فقال: ﴿تُوْتِي الملك من تشاء وتنزع الملك بمن تشاء﴾ وفيه الإشارة إلى أن الله تعالى سينزع الملك من الأكاسرة والقياصرة ومن تبعهم ويؤتيه أمة محمد، وقد فعل ولله الحمد، فحصول الملك ونزعه تمع لمشيئة الله تعالى، ولا ينافي ذلك ما أجرى الله به سنته من الأسباب الكونية والدينية التي هي سبب بقاء الملك وحصوله وسبب زواله، فإنها كلها بمشيئة الله لا يوجد سبب يستقل بشيء، بل الأسباب كلها تابعة للقضاء والقدر، ومن الأسباب التي جعلها الله سببا لحصول الملك الإيمان والعمل الصالح، التي منها اجتماع المسلمين

يقدروا عليها والصبر وعدم التنازع، قال الله تعالى: ﴿وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفتهم في الأرض كما استخلف الدين من قبلهم﴾ الآية فأخبر أن الإيمان والعمل الصالح سبب للاستخلاف المذكور، وقال تعالى: ﴿ هو الذي أيدك بنصره وبالمؤمنين وألف بين قلوبهم الآية وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينِ آمَنُوا إِذَا لقيتم فئة فاثبتوا واذكروا الله كثيرا لعلكم تفلحون وأطيعوا الله ورسوله ولاتنازعوا فتفشلوا وتذهب ريحكم واصبروا إن الله مع الصابرين، فأخبر أن ائتلاف قلوب المؤمنين وثباتهم وعدم تنازعهم سبب للنصر على الأعداء، وأنت إدا استقرأت الدول الإسلامية وجدت السبب الأعظم في زوال ملكها ترك الدين والتفرق الذي أطمع فيهم الأعداء وجعل بأسهم بينهم، ثم قال تعالى: ﴿وتعز من تشاء﴾ بطاعتك ﴿وتذل من تشاء ﴾ بمعصيتك ﴿إنك على كل شيء قدير، لا يمتنع عليك أمر من الأمور بل الأشياء كلها طوع مشيئتك وقدرتك ﴿تولج الليل في النهار وتولج النهار في الليل، أي: تدخل هذا على هذا، وهذا على هذا، فينشأ عن ذلك من الفصول والضياء والنور والشمس والظل والسكون والانتشار، ما هو من أكبر الأدلة على قدرة الله وعظمته وحكمته ورحمته ﴿وتخرج الحي من الميتَ، كالفرخ من البيضة، وكالشجر من النوي، وكالزرع من بذره، وكالمؤمن من الكافر ﴿وتخرج الميت من الحي﴾ كالبيضة من الطائر وكالنوي من الشجر، وكالحب من الزرع، وكالكافر من المؤمن، وهذا

أعظم دليل على قدرة الله، وأن جميع الأشياء مسخرة مدبرة لا تملك من التدبير شيئاً، فخلقه تعالى الأضداد، والضد من ضده بيان أنها مقهورة وترزق من تشاء بغير حساب أي: ترزق من تشاء رزقاً واسعاً من حيث لا يحسب ولا يكسب، ثم قال تعالى:

· ﴿٣٠ ـ ٢٨﴾ ﴿لا يتخذ المؤمنون الكافرين أولياء من دون المؤمنين ومن يفعل ذلك فليس من الله في شيء إلا أن تتقوا منهم تقاة ويحذركم الله نفسه وإلى الله المصير #قل إن تخفوا ما في صدوركم أو تبدوه يعلمه الله ويعلم ما في ألسمأوات وما في الأرض والله على كل شيء قدير ﴿ يوم تجد كل نفس ما عملت من خير محضراً وما عملت من سوء تود لو أن بينها وبينه أمداً بعيداً ويحسذركسم الله نسفسسسه والله رؤوف **بالعباد؛** وهذا نهى مين الله تعالى للمؤمنين عن موالاة الكافرين بالمحبة والنصرة والاستعانة بهم على أمر من أمور المسلمين؛ وتوعد على ذلك فقال: ﴿ ومن يفعل ذلك فليس من الله في شيء﴾ أي: فقد انقطع عن الله، وليس له في دين الله نصيب، لأن موالاة الكافرين لا تجتمع مع الإيمان، لأن الإيمان يأمر بموالآة الله وموالاة أوليائه المؤمنين المتعاونين على إقامة دين الله وجهاد أعدائه، قال تعالى: ﴿والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض، فمن والى ـ الكافرين من دون المؤمنين الذين يريدون أن يطفؤا نور الله ويفتنوا أولياءه خرج من حزب المؤمنين، وصار من حزب الكافرين، قال تعالى: ﴿ومن يتولهم منكم فإنه منهم، وفي هذه الاية دليل على الابتعاد عن الكفار وعن معاشرتهم وصداقتهم، واليل إليهم

<sup>(1)</sup> جاء في هامش النسخة ما يلي: (قال شيخ الإسلام ابن تيمية في "المنهاج»: وأما قوله: ﴿إلا أن تتقوا منهم تقاة﴾ قال مجاهد: لا مصانعة، والتقاة ليست بأن أكذب وأقول بلساني ما ليس في قلبي، فإن هذا نفاق، ولكن أفعل ما أقدر عليه كما في "الصحيح» عن النبي على: "من رأى منكم منكراً "الخ، فالمومن إذا كان بين الكفار والفجار لم يكن عليه أن يجاهدهم بيده مع عجزه، ولكن إن أمكنه بلسانه وإلا فيقلبه، مع أنه لا يكذب ويقول بلسانه ما ليس في قلبه، إما أن يظهر دينه وإما أن يكتمه، وهو مع هذا لا يوافقهم على دينهم كله بل غايته أن يكون مع من أنه لا يكذب ويقول بلسانه ما ليس في قلبه، بل كان كمؤمن آل قرعون وامرأة فرعون، وهو لم يكن موافقاً لهم على جميع دينهم، ولا كان يكذب، ولا يقول بلسانه ما ليس في قلبه، بل كان يكتم إيمانه، وكتمان الدين شيء وإظهار الدين الباطل شيء آخر، فهذا لم يبحه الله إلا لمن أكره الخ.

والركون إليهم، وأنه لا يجوز أن يولى كافر ولاية من ولايات المسلمين، ولا يستعان به على الأمور التي هي مصالح لعموم المسلمين. قال الله تعالى: ﴿إِلَّا أن تتقوا منهم تقاة ﴾ (١) أي: تخافوهم على أنفسكم فيحل لكم أن تفعلوا ما تعصمون به دماءكم من التقية باللسان وإظهار ما به تحصل التقية . ثم قال تعالى: ﴿وَيُحِدُرُكُمُ اللهُ نَفْسُهُ ﴾ أي: فلا تتعرضوا لسخطه بارتكاب معاصيه فيعاقبكم على ذلك ﴿وإلى الله المصير﴾ أي: مرجع العباد ليوم التناد، فيحصى أعمالهم ويحاسبهم عليها ويجازيهم، فإياكم أن تفعلوا من الأعمال القباح ما تستحقون به العقوبة، واعملوا مَّا به يحصل الأجر والمثوبة، ثم أخبر عن سعة علمه لما في النفوس خصوصاً، ولما في السماء والأرض عموماً، وعن كمال قدرته، ففيه إرشاد إلى تطهير القلوب واستحضار علم الله كل وقت فيستحي العبد من ربه أن يرى قلبه محلاً لكل فكر رديء ، بل يشغل أفكاره فيما يقرب إلى الله من تدبر آية من كتاب، أو سنة من أحاديث رسول الله، أو تصور وبحث في علم ينفعه، أو تفكر في خلوقات الله ونعمه، أو نصح العباد الله، وفي ضمن أخبار الله عن علمه وقدرته الإخبار بما هو لازم ذلك من المجازاة على الأعمال، ومحل ذلك يوم القيامة، فهو الذي توفى به النفوس بأعمالها فلهذا قال ﴿يوم تجد كل نفس ما عملت من خير محضراً﴾ أي: كاملا موفراً لم ينقص مثقال درة، كما قال تعالى: ﴿فمن يعمل مثقال ذرة خيراً يره، والخير: اسم جامع لكل ما يقرب إلى الله من الأعمال الصالحة صغيرها وكبيرها، كما أن السوء اسم جامع لكُل ما يسخط الله من الأعمال السيئة صغيرها وكبيرها ﴿وما عملت من سوء تود لو أن بينها وبينه أمداً بعيداً ﴾ أي : مسافة بعيدة ، لعظم أسفها وشدة حزنها، فليحذر العبد من أعمال السوء التي لا بدأن يحزن عليها أشد الحزن، وليتركها وقت الإمكان قبل أن يقول ﴿ يا حسرتا على ما فرطت في جنب

الله ﴿ هُيُومَنْذُ يُودُ الَّذِينَ كَفُرُوا وَعَصُوا الرسول ليو تسوى بهم الأرض، ﴿ويوم يعض الظالم على يديه يقول يا ليتني أتخذت مع الرسول سبيلاً \* يا ويلتاً ليتني لم أتحَذُّ فلاناً خليلاً﴾ ﴿حتى إذا جاءنا قال يا ليت بيني وبينك بعد المشرقين فبئس القرين، فوالله لترك كِل شهوة ولذة وإن عسر تركها على النفس في هذه الدار أيسر من معاناة تلك الشدائد واحتمال تلك الفضائح، ولكن العبد من ظلمه وجهله لا ينظر إلا الأمر الحاضر، فليس له عقل كامل يلحظ به عواقب الأمور فيقدم على ما ينفعه عاجلاً وآجلاً، ويحجم عُن ما يضره عاجلاً وآجلاً، ثم أعاد تعالى تحذيرنا نفسه رأفة بنا ورحمة لئلا يطول علينا الأمد فتقسو قلوبنا، وليجمع لنا بين الترغيب الموجب للرجاء والعمل الصالح، والترهيب الموجب للخوف وترك الذنوب، فقال ﴿ ويحذركم الله نفسه والله رؤوف بالعباد العنسأله أن يمن علينا بالحذر منه على الدوام، حتى

لا نفعل ما يسخطه ويغضبه.

﴿٣١﴾ ﴿قال إن كنتم تحبون الله فاتبموني يحببكم الله ويغفر لكم ذنوبكم والله غفور رحيم﴾ وهذه الآية فيها وجوب محبة الله، وعلاماتها، ونتيجتها، وثمراتها، فقال ﴿قُلُّ إِنَّ كنتم تحبون الله أي: ادعيتم هذه المرتبة العالية، والرتبة التي ليس فوقها رتبة فلا يكفي فيها مجرد الدعوي، بل لابد من الصدق فيها، وعلامة الصدق اتباع رسوله ﷺ في جميع أحواله، في أقواله وأفعاله، في أصول الدين وفروعه، في الظاهر والباطن، فمن اتبع الرسول دل على صدق دعواه محبة الله تعالى، وأحبه الله وغفر له ذنبه، ورحمه وسدده في حميع حركاته وسكناته، ومن لم يتبع الرسول فليس عباً لله تعالى، لأن عبته لله توجب له اتباع رسوله، فما لم يوجد دلك دل على عدمها وأنه كاذب إن ادعاها، معَ أنها على تقدير وجودها غير نافعة بدون شرطها، وجذه الآية يورن حيع الخلق، فعلى حسب حظهم من اتباع الرسول

يكون إيمانهم وحبهم لله، وما نقص من ذلك نقص

﴿٣٢﴾ ﴿قُلْ أَطِيعُوا اللهِ وَالرِّسُولِ فإن تولوا فإن الله لا يحب الكافرين، وهذا أمر من الله تعالى لعباده بأعم الأوامرء وهو طاعته وطاعة رسوله التي يدخل ما الإيمان والتوحيد، وما هـ و مـن فـروع ذلـك مـن الأعـمـال والأقوال الظاهرة والباطنة، بل يدخل في طاعته وطاعة رسوله اجتناب ما نهي عنه، لأن اجتنابه امتئالًا لأمر الله هو من طاعته، قمن أطاع الله ورسوله، فأولئك هنم الفلحون ﴿فإن تولوا﴾ أي: أعرضوا عن طاعة الله ورسوله فليس ثم أمر يرجعون إليه إلا الكفر وطاعة كل شيطان مريد ﴿كتب عليه أنه من تولاه فأنه يضله ويهديه إلى عذاب السعير، فلهذا قال: ﴿فإن تولوا فإن الله لا يحب الكافرين، بل يبغضهم ويمقتهم ويعاقبهم أشد العقوبة، وكأنَّ في هذه الآية الكريمة بيانا وتفسيراً لاتباع رسوله، وأن ذلك بطاعة الله وطاعة رسوله، هذا هو الاتباع الحقيقي، ثم قال تعالى:

﴿ ٣٣ \_ ٣٣﴾ ﴿إن الله اصطفى آدم ونوحا وآل إبراهيم وآل عمران على العالمين \* درية بعضها من بعض والله سميع عليم \* إذ قالت امرأة عمران رب إني نذرت لك ما في بطني محرراً فتقبل منى إنك أنت السميع العليم # فلما وضعتها قالت رب إن وضعتها أنثى والله أعلم بما وضعت وليس الذكر كالأنثى وإن سميتها مريم وإن أعيذها بك وذريتها من الشيطان الرجيم \* فتقبلها ربها بقبول حسن وأنبتها نباتأ حسنأ وكفلها زكريا كلما دخل عليها زكريا المحراب وجد عندها رزقاً قال يا مريم أني لك هذا قالت هو من عند الله إن الله يرزق من يشاء بغير حساب، يخبر تعالى باختيار من اختاره من أوليائه وأصفيائه وأحبابه، فأخبر أنه اصطفى آدم، أي: اختاره على سائر المخلوقات، فخلقه بيده ونفخ فيه من روحه، وأمر الملائكة بالسجود له، وأسكنه جنته، وأعطاه من العلم

والحلم والفضل ما فاق به سائر المخلوقات، ولهذا فضل بنيه، فقال تعالى: ﴿ولقد كرمنا بني آدم وحملناهم في البر والبحر ورزقناهم من الطيبات وفضلناهم على كثير ممن خلقنا تفضيلاً

واصطفى نوحاً فجعله أول رسول إلى أهل الأرض حين عبدت الأوثان، ووفقه من الصبر والاحتمال والشكر والدعوة إلى الله في جميع الأوقات ما أوجب اصطفاءه واجتباءه، وأغرق الله أهل الأرض بدعوته، ونجاه ومن (١٠) معه في الفلك المشحون، وجعل ذريته هم الباقين، وترك عليه ثناء يذكر في جميع الأحيان والأزمان.

واصطفى آل إبراهيم وهو إبراهيم خليل الرحمن الذي اختصه الله بخلته، وبذل نفسه للنيران وولده للقربان وماله للضيفان، ودعا إلى ربه ليلاً ونهاراً وسراً وجهاراً، وجعله الله أسوة يقتدي به من بعده، وجعل في ذريته النبوة والكتاب، ويدخل في آل إبراهيم جميع ذريته، وقد خصهم بأنواع الفضائل ما كانوا به صفوة على العالمين، ومنهم سيد ولد آدم نبينا محمد على العالمين، ومنهم تعالى جمع فيه من الكمال ما تفرق في غيره، وفاق على الكمال ما تفرق في غيره، وفاق على الأولين والآخرين، فكان سيد المرسلين المصطفى من ولد أبراهيم

واصطفى الله آل عمران وهو والد مريم بنت عمران، أو والد موسى بن عمران عليه السلام، فهذه البيوت التي ذكرها الله هي صفوته من العالمين، وتسلسل الصلاح والتوفيق بذرياتهم، فلهذا قال تعالى ﴿ ذرية بعضها من بعض﴾ أي: حصل التناسب والتشابه بينهم في الخلق والأخلاق الجميلة، كما قال تعالى لما ذكر جملة من الأنبياء كما قال تعالى لما ذكر جملة من الأنبياء الداخلين في ضمن هذه البيوت الكبار ﴿ ومن آبائهم وإخوانهم وذريناتهم واجتبيناهم وهديناهم إلى صراط

مستقيم﴾ ﴿والله سميع عليم﴾ يعلم من يستحق الاصطفاء فيصطفيه ومن لا يستحق ذلك فيخذله ويرديه، ودل هذا على أن هؤلاء اختارهم لما علم من أحوالهم الموجبة لذلك فضلا منه وكرما، ومن الفائدة والحكمة في قصه علينا أخبار هؤلاء الأصفياء أن نحبهم ونقتدي بهم، ونسأل الله أن يوفقنا لما وفقهم، وأن لا نزال نزري(٢) أنقسنا بتأخرنا عنهم وعدم اتصافنا بأوصافهم ومزاياهم الحميلة، وهذا أيضاً من لطفه بهم، وإظهاره الثناء عليهم في الأولين والآخرين، والتنويه بشرفهم، فلله ما أعظم جوده وكرمه وأكثر فوائد معاملته، لو لم يكن لهم من الشرف إلا أن أذكارهم نحلدة ومناقبهم مؤبدة لكفي بذلك فضلا، ولما ذكر فضائل هذه البيوت الكريمة ذكر ما جري لمريم والدة عيسي وكيف لطف الله سها في تربيتها ونشأتها، فقال:﴿إِذْ قَالَتَ آمرأَةٌ عمران اي: والدة مريم لم حملت ﴿رب إن نـذرت لـك مـا فني بـطـنـي محرراً ﴾ أي: جعلت ما في بطني خالصاً لوجهك، محرراً لخدمتك وحدمة بيتك ﴿فتقبل مني﴾ هذا العمل المارك ﴿إنك أنت السميع العليم﴾ تسمع دعائي وتعلم نيتي وقصدي، هذا وهي في البطن قبل وضعها ﴿فلما وضعتها قالت رب إني وضعتها أنثي﴾ كأنها تشوفت أن يكون ذكراً ليكون أقدر على الخدمة وأعظم موقعاً، ففي كلامها [نوع] (٣) عذر من ربها، فقال الله: ﴿ وَاللهُ أَعِلْمُ بِمَا وَضَعْتُ ﴾ أي: لا يحتاج إلى إعلامها، بل علمه متعلق بها قبل أن تعلم أمها ما هي ﴿وليس الذكر كالأنثى وإني سميتها مريم ﴾ فيه دلالة على تفضيل الذكر على الأنتي، وعلى التسمية وقت الولادة، وعلى أن للأم تسمية الولد إذا لم يكره الأب ﴿وإني أعيذها بك وذريتها من الشيطان الرجيم، دعت لها ولذريتها أن يعيناهم الله من الشيطان الرجيم

﴿فتقبلها ربها بقبول حسن﴾ أي: جعلها نذيرة مقبولة، وأجارها وذريتها من الشيطان ﴿وأنبتها نباتاً حسناً ﴾ أي : نبتت نباتا حسنا في بدنها وخلقها وأخلاقها، لأن الله تعالى قيض لها زكريا عليه السلام ﴿وكفلها﴾ إياه، وهذا من رفقه ساليربيها على أكمل الأحوال، فنشأت في عبادة ربها وفاقت النساء، وانقطعت لعبادة ربها، ولزمت محرابها أي: مصلاها فكان ﴿كلما دخل عليها زكريا المحراب وجد عندها رزقا، أي: من غير كسب ولا تعب، بل رزق ساقه الله إليها، وكرامة أكرمها الله بها، فيقول لها زكريا ﴿ أَنْنَيْ لك هذا قالت هو من عند الله ﴾ فضلاً وإحساناً ﴿إِنَّ اللَّهُ يَرِزُقُ مِنْ يَشَاءُ مِغْيِرُ حساب أي: من غير خسبان من العبد ولا كسب، قال تعالى: ﴿وَمَّنَّ يتق الله يجعل له مخرجاً ويرزقه من حيث لا يحتسب﴾ وفي هذه الآية دليل على إثبات كرامات الأولياء الخارقة للعادة كما قد تواترت الأخبار بذلك، خلافاً لن نفي ذلك، فلما رأى زكريا عليه السلام ما منَّ الله به على مريم، وما أكرمها به من رزقه الهنيء الذي أتاها بغير سعى منها ولاكسب، طمعت نفسه بالولد، فلهذا قال تعالى:

ربه قال رب هب أي همنالك دعا زكريا ربه قال رب هب أي من لدنك ذرية طيبة وهو قائم يصلي في المحراب أن الله يبشرك بيحيى مصدقاً بكلمة من الله وسيداً وحصوراً ونبياً من الصالحين الكبر وامرأي عاقر قال كذلك الله يفعل ما يشاء \*قال رب اجعل لي آية قال ما يشاء \*قال رب اجعل لي آية قال واذكر ربك كشيراً وسبح بالعشي واذكر ربك كشيراً وسبح بالعشي والأكرا أي : دعا زكريا عليه السلام ربه أن يرزقه ذرية طيبة ، أي : طاهرة الأخلاق ، طيبة الآداب، لتكمل النعمة الدينية والدنيوية بهم ، فاستجاب له الدينية والدنيوية بهم ، فاستجاب له

<sup>(</sup>١) في الأصل: وممن.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: نزدي.

 <sup>(</sup>٣) الكلمة غير واضحة في الأصل ويبدو
 د والله أعلم \_ أنها كما أثبت.

دعاءه، وبينما هو قائم في محرابه يتعبد لربه ويتضرع نادته الملائكة ﴿أَنَّ اللَّهُ يبشرك بيحيى مصدقاً بكلمة من الله ﴾ أي: بعيسى عليه السلام، لأنه كان بكلمة الله ﴿وسيداً الله من الصفات الجميلة ما يكون به سيداً يرجع إليه في الأمور ﴿وحصورا﴾ أي: تمنوعاً من إتيان النساء، فليس في قلبه لهنّ شهوة، اشتغالا بخدمة ربه وطاعته ﴿ونبيا من الصالحين﴾ فأي : بشارة أعظم من هذا الولد الذي حصلت البشارة بوجوده، وبكمال صفاته، ويكونه نبياً من الصالحين، فقال زكريا من شدة فرحه ﴿ربِ أني يكِونِ لي غلام وقد بلغني الكبر وامرأتي عاقر﴾ وكل واحد من الأمرين مانع من وجود الولد، فكيف وقد اجتمعا، فأحبره الله تعالى أن هذا خارق للعادة، فقال: ﴿ كذلك الله يفعل ما يشاء ﴾ فكما أنه تعالى قدر وجود الأولاد بالأسباب التي منها التناسل، فإذا أراد أن يوجدهم من غير ما سبب فعل، لأنه لا يستعصى عليه شيء، فقال ركريا عليه السلام استعجالاً لهذا الأمر، وليحصل له كمال الطمأنينة ﴿ربِّ اجعل لي آية ﴾أي: علامة على وجود الولد قال ﴿آيتك ألا تكلم الناس ثلاثة أيام إلا رمزاً ﴿أَي: ينحبس لسانك عن كلامهم من غير آفة ولا سوء، فلا تقدر إلا على الإشارة والرمز، وهذا آية عظيمة أن لا تقدر على الكلام، وفيه مناسبة عجيبة، وهي أنه كما يمنع نفوذ الأسباب مع وجودها، فإنه يوجدها بدون أسبابها ليدل ذلك أن الأسباب كلها مندرجة في قضائه وقدره، فامتنع من الكلام ثلاثة أيام، وأمره الله أن يشكره ويكثر من ذكره بالعشى والإبكار، حتى إذا خرج على قومه من المحراب ﴿فأوحى إليهم أن سبحوا بكرة وعشياً﴾ أي: أول النهار وآخره.

مريم إن الله اصطفاك وطهرك واصطفاك أوامرك، كما قال تعالى: ﴿وما كنت على نسآء العالمين \* يا مريم اقنتي بجانب الغربي إذ قضينا إلى موسى لربك واستجدي واركتعني منع الأمر ﴾ الآيات.

الراكعين \* ذلك من أنباء الغيب نوحيه إليك وما كنت لديهم إذ يلقون أقلامهم أيهم يكفل مريم وما كنت لديهم إذ يختصمون﴾ ينوه تعالى بفضيلة مريم وعلو قدرها، وأن الملائكة خاطبتها بذلك فقالت ﴿ يا مريم إن الله اصطفاك أي: اختارك ﴿وطهرك﴾ من الآفات النقصة ﴿واصطفاكُ على نساء العالمين الاصطفاء الأول يرجع إلى البصفات الحميدة والأفعال السديدة، والاصطفاء الثاني يرجع إلى تفضيلها على سائر نساء العالمين، إما على عالمي زمانها، أو مطلقاً، وإن شاركها أفراد من النساء في ذلك كخديجة وعائشة وفاطمة، لم يناف الاصطفاء الذكور ، فلما أخبرتها الملائكة باصطفاء الله إياها وتطهيرها، كان في هذا من النعمة العظيمة والمنحة الجسيمة ما يوجب لها القيام بشكرها، فلهذا قالت لها الملائكة: ﴿ يِا مِرِيمٍ اقتتي لربك القنوت دوام الطاعة في خضوع وخشوع؛ ﴿واسجدي واركعي مع الراكعين، حص السجود والركوع لفضلهما ودلالتهما على غاية الخضوع لله، ففعلت مريم، ما أمرت به شكراً لله تعالى وطاعة، ولما أخبر الله نبيه بما أخبر به عن مريم، وكيف تنقلت بها الأحوال التي قيضها الله لها، وكان هذا من الأمور الغيبية التي لا تعلم إلا بالوحى، قال ﴿ ذَلْكِ مِن أَنِياء الغيب نوحيه إليك وما كنت لديهم، أي: عندهم ﴿إذ يلقون أقلامهم أيهم يكفل مريم الله المها إلى من لهم الأمر على بيت المقدس، فتشاحوا وتخاصموا أيهم يكفل مريم، واقترعوا عليها بأن ألقوا أقلامهم في النهر، فأيهم لم يجر قلمه مع الماء فله كفالتها، فوقع ذلك لزكريا نبيهم وأفضلهم، فلما أخبرتهم يا محمد بهذه الأخبار التي لا علم لك ولا لقومك بها دل على أنك صادق وأنك رسول الله حقاً، ﴿٤٤ ـ ٤٤﴾ ﴿وإذ قالت الملائكة يا فوجب عليهم الانقياد لك وامتثال

هُنَالِكَ نَعَازَمَكَ مِنَارَيَّهُ أَقَالَ رَبَ هَبْ لِي مِنْ لَكُمْكَ ذُرِيَّةُ طَيْبَةٌ إِنَّكَ سِّمِيعُ الدُّعَآءِ ۞ فَنَادَتُهُ لَلْكَنْبِحَـكَ فُوَهُوفًا إِيمٌ يُصَلِّي فِي ٱلْمِحْرَابِ أَنَّ ٱللَّهَ يُبَيِّرُكَ بِيحَى مُصَدِّدً قَابِكَامَ وَمِنَّ اللَّهِ وَسَيْدًا وَحَصُورًا وَبَيْنًا مِنَ ٱلصَّالِمِينَ ۞ قَالَ رَبِّ النَّنَ يَكُونُ لِي غُلَامٌ وَقَدْ بَلَغَنِيَ ٱلْكِبَرُ وَٱمْزُلِقِ عَافِرٌ قَالَ كَذَٰلِكَ ٱللَّهُ يَفْعَلُمَا يَشَكُ ۗ ۞ فَالَّرَبِ ٱجْعَيْلِ لِيَ ءَايَةُ قَالَ عَايَتُكَ أَلَّا ثُكُلُمُ النَّاسَ ثُلَائَةَ أَيَّامٍ إِلَّارَمُزَّا وَأَنْكُرُ رَيَكَ كَيْدِيرًا وَسَيِحْ بِٱلْعَشِيِّ وَٱلْإِبْتَكَيْرِ ۞ ِ وَإِذْ فَالَتِ ٱلْكَنَيْحِكَةُ بِنَسْرَيْمُ إِنَّ اللَّهَ ٱصْطَفَىٰكِ وَطَهْرُكِ وَأَصْطَفَىٰكِ عَلَىٰ نِسَآ اَ أَلْعَنَا لَمِينَ ۞ يَكَنَرُثُمُ ٱلْفُنْتِي رُبِّيكِ وَٱسْعِبُوى وَّلَاكَعِى مَعَ الرَّكِيمِينَ ۞ ذَلِكَ مِنْ أَنْبَآهِ ٱلْمَيْبِ نُوجِيهِ إِلِّيَكَ ۚ وَمَاكَنُتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ أَقَلْمَهُ ۚ أَيُّهُمْ يَكُفُلُ مَرْيَمَ وَمَاكَنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يَخْتَصِمُونَ ۞ إِذْ فَالْتِ ٱلْلَيْزَكَةُ ﴿ يَكُمَّزُهُ إِنَّا أَلَقَا يُبَيِّرُكِ بِكَيْلِمَ قِينَهُ أَسْمُهُ لِلْسِيمُ عِيسَى و الله عَنْ مَنْ مَ وَجِمَهُ إِلَّهِ اللَّهُ فَيَا وَالْكِيْرَةِ وَمِنَ ٱلْمُعَرِّسِينَ ﴿ QUEARN ... EARLES'S

﴿ ٤٥ ـ ٨٥﴾ ﴿إِذْ قَالْتَ الْمُلائكَةُ يَا مريم إن الله يبشرك بكلمة منه اسمه المسيح عيسي ابن مريم وجيها في الدنيا والاخرة ومن القربين \* ويكلم الناس في المهد وكهلا ومن الصالحين \* قالت رب أني يكون لي ولد ولم يمسسني بشر قال كذلك الله يخلق ما يشاء إذا قضى أمراً فإنما يقول له كن فيكون \* ويعلمه الكتاب والحكمة والتوراة والإنجيل \* ورسولا إلى بني إسرائيل أن قد جئتكم بآية من ربكم أني أخلق لكم من الطين كهيئة الطير فأنفخ فيه فيكون طيرا بإذن الله وأبرىء الأكمه والأبرص وأحيبي الموتني ببإذن الله وأنبئكم بما تأكلون وما تدخرون في بيوتكم إن في ذلك لآبة لكم إن كنتم مؤمنين \* ومصدقا لما بين يدى من التوراة والأحل لكم بعض الذي حرم عليكم وجئتكم بآية من ربكم فاتقوا الله وأطيعون ﴿ إِن الله ربي وربكم فاعبدوه هذا صراط مستقيم \* فلما أحس عيسى منهم الكفر قال من أنصاري إلى الله قال الحواريون نحن أنصار الله آمنا بالله واشهد بأنا مسلمون \* ربنا آمنا بما أنزلت واتبعنا الرسول فاكتبنا مع الشاهدين \* ومكروا ومكر الله والله خير الماكرين \* إذ قال الله يا عيسى إن متوفيك ورافعك إلى ومطهرك من الذين كفروا وجاعل الذين اتبعوك فوق الذين كفروا إلى يوم القيامة ثم إلى مرجعكم

والمراد بالحكمة معرفة أسرار الشرع، ووضع الأشياء مواضعها، فيكون ذلك امتنانا على عيسى عليه السلام بتعليمه الكتابة والعلم والحكمة، وهذا هو الكمال للإنسان في نفسه، ثم ذكر له كمالاً آخر وفضلاً زائداً على ما أعطاه الله من الفضائل، فقال ﴿ورسولا إلى بنى إسرائيل، فأرسله الله إلى هذا الشعب الفاضل الذين هم أفضل العالمين في زمانهم يدعوهم إلى الله، وأقام له من الايات ما دلهم أنه رسول الله حقاً ونبيه صدقاً ولهذا قال ﴿ أَنِّي قَد جئتكم بآيةً من ربكم أني أخلق لكم من الطين الطين طيراً، أي: أصوره على شكل الطير ﴿ فَأَنفخ فيه فيكون طيراً بإذن الله أي: طيراً له روح تطير بإدن الله ﴿وأبرىء الأكمه﴾ وهو الذي يولد أعمى ﴿والأبرص﴾ بإذن الله ﴿وأحيى الموتى بإذن الله وأنبتكم بما تأكلون وما تدخرون في بيوتكم إن في ذلك لآية لكم إن كنتم مؤمنين الله وأي: آية أعظم من جعل الحماد حيواناً، وإبراء دوي العاهات التي لا قدرة للأطباء في معالجتها، وإحياء الموتى، والإحبار بالأمور الغيبية، فكل واحدة من هذه الأمور أية عظيمة بمفردها، فكيف ما إذا اجتمعت وصدق بعضها بعضها؟ فإنها موجبة للإيقان وداعية للإيمان ﴿ ومصدقاً لما بين يدى من التوراة ﴾ أي: أتيت بجنس ما جاءت به التوراة وما جاء به موسى عليه السلام، وعلامة الصادق أن يكون خبره من جنس خبر الصادقين، يخبر بالصدق، ويأمر بالعدل من غير تخالف ولا تشاقض، بخلاف من ادعى دعوى كاذبة، خصوصاً أعظم الدعاوي وهي دعوى النبوة، فالكاذب فيها لابد أن يظهر لكل أحد كذب صاحبها وتناقضه ومخالفته لأخبار الصادقين وموافقته لأخبار الكاذبين، هذا موجب السنن الماضية والخكمة الإلهية والرحمة الربانية بعباده، إذ لا يشتبه الصادق بالكاذب في دعوى النبوة أبدأ، بحلاف بعض الأمور الجزئية، فإنه قد يشتبه فيها الصادق بالكاذب، وأما النبوة فإنه

التكليم المعتاد، بل المراد يكلم الناس بما فيه صلاحهم وفلاحهم، وهو تكليم المرسلين، ففي هذا إرساله ودعوته الخلق إلى ربهم، وفي تكليمهم في المهد اية عظيمة من أيات الله ينتفع بها المؤمنون، وتكون حجة على المعاندين، أنه رسول رب العالمين، وأنه عبد الله، وليكون نعمة وبراءة لوالدته مما رميت به ﴿ومن الصالحينِ أي: يمن عليه بالصلاح، من منَّ عليهم، ويدخله في جملتهم، وفي هذا عدة بشارات لمريم مع ما تضمن من التنويه بذكر المسيح عليه النملام ﴿قالت رب أنى يكون لي ولد ولم يمسسني بشر﴾ والولد في العادة لا يكون إلا من سَّس البشر، وهذا استغراب منها، لا شك فى قدرة الله تعالى: ﴿قال كذلك الله يخلق ما يشاء إذا قضى أمرا فإنما يقول له كن فيكون، فأخبر ها أن هذا أمر خارق للعادة، خلقه من يقول لكل أمر أراده: كن فيكون، فمن تيقن ذلك زال عنه الاستغراب والتعجب، ومن حكمة الباري تعالى أن تدرج بأخبار العباد من الغريب إلى ما هو أغَرب منه، فذكر وجود يحيى بن زكريا بين أبوين أحدهما كبير والآخر عاقر، ثم ذكر أعرب من ذلك وأعجب، وهو وجود عيسى عليه السلام من أم بلا أب ليدل عباده أنه الفعال لما يريد وأنه ما شاء كان وما لم يشاء لم يكن، ثم أخبر تعالى عن منته العظيمة على عبده ورسوله عيسي عليه الملام، فقال ﴿ويعلمه الكتاب﴾ يحتمل أن يكون المراد جنس الكتاب، فيكون ذكر التوراة والإنجيل تخصيصا لهما، لشرفهما وفضلهما واحتوائهما على الأحكام والشرائع التي يحكم بها أنبياء بني إسرائيل والتعليم، لذلك يدخل فيه تعليم ألفاظه ومعانيه، ويحتمل أن يكون المراد بقوله ﴿ويعلمه الكتاب﴾ أي: الكتابة، لأن الكتابة من أعظم نعم الله على عباده ولهذا امتن تعالى على عباده بتعليمهم بالقلم في أول سورة أنزلها فقال ﴿اقرأ باسم ربك الذي خلق خَلَق الإنسان من علق اقرأ وربك الأكرم الذي علم بالقلم،

وَيُكُولُوانَاسَ فِي الْمُهْدِ وَكَهُلًا وَمِنَ الْمُسْلِمِينَ ۞ قَالَتْ رَبِ أَنَّ يَكُونُ إِلَى وَلَدُّ وَلَرْيُسَسْفِ بَشُرٌّ قَالَ كَذَالِي ٱللَّهُ يَعَنُّقُ مَا يَشَكَآءُ ۚ إِنَّا فَضَيَّ أَمْرًا فَإِنَّا يَقُولُ لَهُ يَكُنُ فَيَكُونُ ٥ وَيُعَلِّمُهُ ٱلْكِئْبَ وَٱلْمِكُنَّةِ وَٱلْمَوْرَئِهَ وَٱلْرَيْنَةَ وَٱلْإِغِيلَ ۞ وَدَسُولًا إِلَىٰ بَنِيَ إِسْرَةِ بِلَ أَنِي فَدْجِمْتُكُمْ بِنَايَةِ مِنْ زَيِّكُمْ ۗ أَنِيَ الْنَكُونُ لَكُم مِنَ الطِّينِ كُهَيَّ وَالطَّيْرِ فَأَنْفُخُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْزًا بِإِذْنِ اللَّهِ وَأَبْرِئُ ٱلْأَحْمَى مَوَالْأَرْضَ وَأْخِي ٱلْمُوْقَلَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ۚ وَأَنْتِنْكُمْ بِمَا تَأْحَكُ لُونَ وَمَالَفَةَ خِرُونَ فِي يُوتِكُرُّ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآتِ ةَ لَكُوْ إِن كُنتُومُّ فَمِينِ ۞ وَمُصَدِّقًا لِمُنَابَيْكَ بَدَىَّ مِنَ التَّوْرَياةِ وَلِأُحِلَّ لَكُمُ بَعْضَ ٱلَّذِي حُرِّمَ عَلَيْكُمْ وَجِفْتُكُمْ بِثَايَةٍ مِن رَّيْكُوْ فَأَتَّقُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ۞ إِنَّ أَللَّهَ رَقِيبٍ وَرَبُّكُوْفَآعُبُدُوهُۗ هَ خَلَمًا أَحَسَ عِيسَ فَي اللَّهُ أَخَسَ عِيسَى مِنْهُمُ الْكُفْرَقَالَ مَنْ أَنصَارِي إِلَى اللَّهِ قَالَ الْحَوَارِيُّونَ نَحَنُ أَنصَكَ أَزَالَهُ وَامَنَكَ إِلَّهُ وَأَنْسَهَذَ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ۞

TO THE STATE OF TH

فأحكم بينكم فيما كنتم فيه تختلفون \* فأما الذين كفروا فأعذبهم عذابا شديدا في الدنسيا والآخرة وما لسهم من ناصرين \* وأما الذين آمنوا وعملوا الصالحات فيوفيهم أجورهم والله لا يحب الظالمين \* ذلك نتلوه عليك من الآيات والذكر الحكيم ، يخبر تعالى أن الملائكة بشرت مريم عليها السلام بأعظم بشارة، وهو كلمة الله عبده ورسوله عيسي ابن مريم، سمي كلمة الله لأنه كان بالكلمة من الله، لأن حالته خارجة عن الأسباب، وجعله الله من آياته وعجائب مخلوقاته، فأرسل الله جبريل عليه السلام إلى مريم، فنفخ في جيب درعها فولجت فيها تلك النفخة الذكية من ذلك الملك الزكى ، فأنشأ الله منها تلك الروح الزكية، فكان روحانياً نشأ من مادة روحانية، فلهذا سمى روح الله ﴿وجيهاً في الدنيا والآخرة﴾ أي: له الوجاهة العظيمة في الدنيا، جعله الله أحد أولى العزم من المرسلين أصحاب الشرائع الكبار والأتباع، ونشر الله له من الذكر ما ملأ ما بين المشرق والمغرب، وفي الآخرة وجيهاً عند الله يشفع أسوة إخوانه من النبيين والرسلين، ويظهر فضله على أكثر العالمين، فلهذا كان من القربين إلى الله، أقرب الخلق إلى ربهم، بل هو عليه السلام من سادات المقربين ﴿ويكلم الناس في المهد وكهلا وهذا غير

عيسى من اليهود، حتى بعث الله نبينا حمداً ﷺ فكان السلمون هم التبعين لعيسى حقيقة، فأيدهم الله ونصرهم على اليهود والنصاري وسائر الكفار، وإنما يحصل في بعض الأزمان إدالة الكفار من النصاري وغيرهم على السلمين، حكمة من الله وعقوبة على تركهم لاتباع الرسول ﷺ ﴿ثم إلى مرجعكم﴾ أي: مصير الخلائق كلها ﴿ فَأَحِكُم بِينِكُم فِيمًا كُنتُم فِيه تختلفون﴾ كل يدعى أن الحق معه وأنه الصيب وغيره مخطىء، وهذا مجرد دعاوي تحتاج إلى برهان، ثم أخبر عن حكمة بينهم بالقسط والعدل، فقال ﴿ فَأَمَا الَّذِينَ كَفُرُوا ﴾ أي: بالله وآياته ورسله ﴿فَأَعِذْبُهُمُ عِذَابِاً شَدِيداً فَيَ الدنيا والأخرة﴾ أما عذاب الدنيا، فهو ما أصابه الله به من القوارع والعقوبات المشاهدة والقتل والذل، وغير ذلك مما هو نموذج من عذاب الآخرة، وأما عذاب الأخرة فهو الطامة الكبري والمضيبة العظمي، ألا وهو عذاب النار وغضب الجبار وحرمانهم ثواب الأبرار ﴿وما لهم من ناصرين﴾ يتصرونهم من عنداب الله، لا من زعموا أنهم شفعاء لهم عند الله، ولا ما أصدقائهم وأقربائهم، ولا أنفسهم ينصرون، ﴿وأما الذين آمنوا﴾ بالله وملائكته وكتبه ورسله والبعث بعد الموت وغير ذلك مما أمر الله بالإيمان به **وعملوا الصالحات، ا**لقلبية والقولية والبدنية التي جاءت بشرعها المرسلون، وقبصدوا بها رضا رب البعالمين ﴿فِيوفِيهِم أَجُورِهِم﴾ دل ذلك على أنه يحصل لهم في الدنيا ثواب لأعمالهم من الإكرام والإعزاز والنصر والحياة الطيبة، وإنما توفية الأجور ينوم القيامة، يجدون ما قدموه من الجيرات محضراً موفراً، فيعطى منهم كل عامل أجر عمله ويزيدهم من فضله وكرمه ﴿والله لا يحب الظالمين بل يبغضهم ويحل عليهم سيخطه وعذابه ﴿ذَلَكُ نشلوه عليك مين الآييات والتذكر الحكيم، وهذا منة عظيمة على رسوله

الأنصار ﴿نحن أنصار اللهِ أي: انتدبوا معه وقاموا بذلك، وقالوا: ﴿آمنا بالله ﴿ فَاكْتِبنَا مِعِ الشَّاهِدِينِ ﴾ أي: الشهادة النافعة، وهي الشهادة بتوحيد الله وتصديق رسوله مع القيام بذلك، فلما قاموا مع عيسي بنصر دين الله وإقامة شرعه آمنت طائفة من بني إسرائيل وكفرت طائفة؛ فاقتتلت الطائفتان فأيد الله الذين آمنوا بنصره على عدوهم فأصبحوا ظاهرين، فلهذا قال تعالى هنا ﴿ومكروا﴾ أي: الكفار بإرادة قتل نبى الله وإطفاء نبوره ﴿وسكر الله بهم جزاء لهم على مكرهم ﴿والله خير الماكرين﴾ رد الله كيدهم في تحورهم، فانقلبوا خاسرين ﴿إِذْ قَالَ اللَّهُ بِا حَيْسِي إِنِّ مِتُوفِيكُ ورافعتك إلى ومنطبهرك من الذين كفروا) فرفع الله عبده ورسوله عيسي إليه؛ وألقى شبهه على غيره، فأخذوا من ألقى شيهه عليه فقتلوه وصلبوه، وباؤوا بالإتم العظيم بنيتهم أنه رسول الله، قال الله ﴿وما قبِّلُوه وما صِلْبُوهِ ولكن شبه لهم، وفي هذه الآية دليل على علو الله تعالى واستوائه على عرشه حقيقة ، كما دلت على ذلك النصوص القرآنية والأحاديث النبوية التي تلقاها أهل السنة بالقبول والإيمان والتسليم، وكان الله عزيزاً قوياً قاهراً، ومن عزته أن كف بني إسرائيل بعد عرمهم الجارم وعدم المانع لهم عن قتل عيسي عليه السلام؛ كيما قال تعالى ﴿وَإِذْ كُفَفِّتِ بنى إسرائيل عنك إذ جئتهم بالبينات فقال الذين كفروا منهم إن هذا إلا سحر مبين حكيم يضع الأشياء مواضعها، وله أعظم حكمة في إلقاء الشبه على بني إسرائيل، فوقعوا في الشبه كما قال تجالي ﴿وإن الذين اختلفوا فيه لفي شك منه مالهم به من علم إلا اتباع الظن وما قتلوه يقيناً ﴾ ثم قال تعالى: ﴿وجاعل الذين اتبعوك فوق الذين كفروا إلى يوم القيامة ﴾ وتقدم أن الله أيد المؤمنين منهم على الكافرين، ثم إن النصاري المنتسبين لعيسي عليه السلام لم يزالوا قاهرين لليهود لكون النصاري أقرب إلى اتباع

يترتب عليها هداية الخلق أو ضلالهم وسعادتهم وشيقاؤهم، ومعلوم أن الصيادق فيها من أكمل الخلق، والكاذب فيها من أخس الخلق وأكذبهم وأظلمهم، فحكمة الله ورحمته بعباده أن يكون بينهما من الفروق ما يتبين لكل من له عقل، ثم أخبر عيسى عليه السلام أن شريعة الإنجيل شريعة فيها سهولة ويسرة فقال ﴿ولأحل لكم بعض الذي حرم عليكم، فدلٌ ذلك على أن أكثر أحكام التوراة لم ينسخها الإنجيل بل كان متمماً لها ومقرراً ﴿وجئتكم بآية من ربكم﴾ تدل على صدقي ووجوب اتباعي، وهي ما تقدم من الأيات، والمقصود من ذلك كِله قوله ﴿فَاتِقُوا اللهِ ﴾ بفعل ما أمر به وترك ما نهى عنه وأطيعون فإن طاعة الرسول طاعة لله ﴿إِنَّ اللهُ رَبِّ وَرَبِّكُم فِاعْبِدُوهُ ﴾ استدل بتوحيد الربوبية الذي يقر به كل أحدعلي توحيد الإلهية الذي ينكره الشركون، فكما أن الله هو الذي خلقنا ورزقنا وأنعم علينا نعمأ ظاهرة وباطنة، فليكن هو معبودنا الذي نألهه بالحب والخوف والرجاء والدعاء والاستعانة وجميع أنواع العبادة، وفي هذا رد على النصاري القائلين بأن عيسى إله أو ابن الله، وهذا إقراره عليه السلام بأنه عبد مدبَّر مخلوق، كما قال ﴿إِنْ عَبِدُ اللهِ آتَانِ الكِتَابِ وَجَعَلْنِي نبياً ﴾ وقال تعالى: ﴿وإذ قال الله يا عيسى ابن مريم أأنت قلت للناس اتخذون وأمى إلهين من دون الله قال سبحانك ما يكون لي أن أقول ما ليس لى بحق إن كنت قلته فقد علمته ﴿ إلى قوله ﴿مَا قِلْتَ لِهِمَ إِلَّا مِا أُمِرِتْنِي بِهِ أَنَّ اعبدوا الله ربي وربكم ﴾ وقوله ﴿ هِذَا ﴾ أي: عبادة الله وتقواه وطاعة رسوله ﴿ صراط مستقيم ﴾ موصل إلى الله وإلى جنته، وما عدا ذلك فهي طرق موصلة إلى الححيم، ﴿فَلَمَّا أُحِسَ عِيسَى مِنْهُمَ الكفر﴾ أي: رأى منهم عدم الانقياد له، وقالوا هذا سِحر مبين، وهموا بقتله وسعوا في ذلك ﴿قال مِن أنصاري إلى الله الله من يعاونني ويقوم معي بنصرة دين الله ﴿قال الحواريون، وهم

عمد وقد وعلى أمته، حيث أنزل عليهم هذا الذكر الحكيم، المحكم المتقن، المفصل للأحكام والحلال والحرام وإخبار الأنبياء الأقدمين، وما أجرى الله على أيديهم من الآيات البينات والمعجزات الباهرات، فهذا المقرآن يقص علينا كل ما ينفعنا من الأخبار والأحكام، فيحصل فيها العلم والعبرة وتثبيت الفؤاد ما هو من أعظم رحة رب العباد، ثم قال تعالى:

﴿٥٩ ـ ٢٠﴾ ﴿إن مثل عيسى عند الله كمثل أدم خلقه من تراب ثم قال له كن فيكون \* الحق من ربك فلا تكن من المترين، يحبر تعالى محتجاً على النصاري الزاعمين بعيسي عليه السلام ماليس له بحق، بغير برهان ولا شبهة، بل بزعمهم أنه ليس له والد استحق بذلك أن يكون ابن الله أو شريكا لله في الربوبية، وهذا ليس بشبهة فضلاً أن يكون حجة، لأن خلقه كذلك من آيات الله الدالة على تفرد الله بالخلق والتدبير وأنجيع الأسباب طوع مشيئته وتبع لإرادته، فهو على نقيض قولهم أدل، وعلى أن أحداً لا يستحق المشاركة لله بوجه من الوجؤه أولى، ومع هذا فأدم عليه السلام خلقه الله من تراب لا من أب ولا أم، فإدا كان ذلك لا يوجب لأدم ما زعمه النصاري في المسيح، فالمسيح المخلوق من أم بلا أب من باب أولى وأحرى، فإن صح ادعاء البنوة والإلهية في المسيح، فادعاؤها في آدم من باب أولى وأحرى، فلهذا قال تعالى ﴿إِنْ مَثْلُ عيسى عند الله كمثل آدم خلقه من تراب ئم قال له كن فيكون \* الحق من ربك﴾ أي: هذا الذي أخبرناك به من شأن المسيح عليه السلام هو الحق الذي في أعلى رتب الصدق، لكونه من ربك الذي من جملة تربيته الخاصة لك ولأمتك أن قصَّ عليكم ما قصَّ من أخبار الأنبياء عليهم السلام ﴿فلا تكن من الممترين، أي: الشاكين في شيء مما أخبرك به ربك، وفي هذه الآية وما

بعدها دليل على قاعدة شريفة وهو آن ما قامت الأدلة على أنه حق وجزم به العبد من مسائل العقائد وغيرها، فإنه يجب أن يجزم بأن كل ما عارضه فهو باطل، وكل شبهة تورد عليه فهي فاسدة، سواء قدر العبد على حلّها أم لا، فلا يوجب له عجزه عن حلّها ألقدح فيما علمه، لأن ما خالف الحق فهو باطل، قال تعالى ﴿فماذا بعد الحق فهو باطل، قال تعالى ﴿فماذا بعد الحق ينحلُ عن الإنسان إشكالات كثيرة يوردها المتكلمون ويرتبها المنطقيون، فوظيفته أن يبين الحق بأدلته ويدعو إله.

﴿٦١ ـ ٦٣﴾ ﴿فمن حاَّجك فيه من بعد ما جاءك من العلم فقل تعالوا ندع أبنآءنا وأبنآءكم ونسآءنا ونساءكم ﴿ ٦٤﴾ ﴿قل يا أهل الكتاب تعالوا إلى كلمة سوآء بيننا وبينكم ألا نعبد إلا وأنفسنا وأنفسكم ثم نبتهل فنجعل لعنة الله عملي الكاذبين \* إن هـ ذا لـ هـ و الله ولا نشرك به شيئاً ولا يتحذ بعضنا القصص الحق وما من إله إلا الله وإن الله بعضا أرباباً من دون الله فإن تولوا لهو العزيز الحكيم \* فإن تولوا فإن الله فقولوا اشهدوا بأنا مسلمون، أي: قل لأهل الكتاب من اليهود والنصاري عليم بالفسدين ﴾ أي: ﴿فمن ﴾ جادلك ﴿وحاجك﴾ في عيسى عليه ﴿تعالوا إلى كلمة سواء بيننا وبينكم﴾ أي: هلموا نجتمع عليها وهي الكلمة السلام وزعم أنه فوق منزلة العبودية، التي اتفق عليها الأنبياء والمرسلون، ولم بل رفعه فوق منزلته ﴿من بعد ما جاءك من العلم، بأنه عبد الله ورسوله وبينت يخالفها إلا المعاندون والضالون، ليست لمن جادلك ما عندك من الأدلة الدالة مختصة بأحدنا دون الآخر، بل مشتركة على أنه عبد أنعم الله عليه، دل على بيننا وبينكم، وهذا من العدل في المقال عناد من لم يتبعك في هذا العلم والإنصاف في الجدال، ثم فسرها بقوله اليقيني، فلم يبق في تجادلته فائدة ﴿ أَلَا نَعِبِدُ إِلَّا أَنَّهُ وَلَا نَشُرِكُ بِهِ شَيِئاً ﴾ تستفيدها ولا يستفيدها هو، لأن الحق فنفرد الله بالعبادة ونخصه بالحب والخوف والرجاء ولا نشرك به نبيا ولا قد تبين، فجداله فيه جدال معاند مشاق ملكأ ولا وليأ ولا صنمأ ولا وثنأ ولا لله ورسوله، قصده اتباع هواه، لا اتباع حيوانا ولاجادا فوولا يتخذ يعضنا ما أنزل الله، فهذا ليس فيه حيلة، فأمر الله نبيه أن ينتقل إلى مباهلته وملاعنته، بعضا أرباباً من دون الله بل تكون الطاعة كلها لله ولرسله، فلا نطيع فيدعون الله ويبتهلون إليه أن يجعل لعنته وعقوبته على الكاذب من الفريقين، هو المحلوقين في معصية الخالق، لأن ذلك وأحب الناس إليه من الأولاد والأبناء جعل للمخلوقين في منزلة الربوبية، فإذا دعى أهل الكتاب أو غيرهم إلى والنساء، فدعاهم النبي عَلَيْهُ إلى ذلك فتولوا وأعرضوا ونكلوا، وعلموا أنهم ذلك، فإن أجابوا كانوا مثلكم، لهم ما لكم وعليهم ما عليكم، وإن تولوا فهم إن لاعنوه رجعوا إلى أهليهم وأولادهم فلم يجدوا أهلا ولامالا وعوجلوا معاندون متبعون أهواءهم فاشهدوهم

بالعقوبة، فرضوا بدينهم مع جرمهم ببطلانه، وهذا غاية الفساد والعناد، فلهذا قال تعالى ﴿فإن تولوا فإن الله عليم بالمفسدين، فيعاقبهم على ذلك أشد العقوبة، وأخبر تعالى ﴿إن هذا﴾ اللذي قصه الله على عباده هو ﴿القصص الحق﴾ وكل قصص يقص عليهم مما يخالفه ويناقضه فهو باطل ﴿ وما من إله إلا الله ﴾ فهو المألوه المعبود حقاً الذي لا تنبغي العبادة إلا له، ولا يستحق غيره مثقال ذرة من العبادة ﴿وإن الله لهو العزيز﴾ الذي قهر كل شيء وخضع له كل شيء ﴿الحكيم﴾ الذِّي يضع الأشياء مواضعها، وله الحكمة التامة في ابتلاء المؤمنين بالكافرين، يقاتلونهم ويجادلونهم ويجاهدونهم بالقول والفعل(١١).

(١) في تفسير هذه الآيات تقديم وتأخير يسير فقد أخر تفسير قوله: ﴿وَمَا مِنْ إِلَّهِ إِلَّا اللَّهِ ۗ وقد أبقيتها على ما هي عليه.

أنكم مسلمون، ولعل الفائدة في ذلك أنكم إذا قلتم لهم ذلك وأنتم أهل العلم على الحقيقة، كان ذلك زيادة على إقامة الحجة عليهم كما استشهد تعالى بأهل العلم حجة على المعاندين، وأيضا فإنكم إذا أسلمتم أنتم وآمنتم فلا يعبأ ولبث طويتهم، كما قال تعالى وقل آمنوا به أو لا تؤمنوا إن الذين أوتوا للحلم من قبله إذا يتلى عليهم يخرون الحلم من قبله إذا يتلى عليهم يخرون ورود الشبهات على العقيدة الإيمانية مما يوجب للمؤمن أن يجدد إيمانه ويعلن بإسلامه، إخباراً بيقينه وشكراً لنعمة

﴿٦٥ ـ ٦٨﴾ ﴿يا أهل الكتاب لم تحاجون في إبراهيم وما أنزلت التوراة والإنجيل إلا من بعده أفلا تعقلون \* ها أنتم هؤلاء حاججتم فيما لكم به علم فلمَ تحاَجون فيما ليس لكم به علم والله يعلم وأنتم لا تعلمون \* ما كان إبراهيم يهوديا ولا نصرانيا ولكن كان حنيفاً مسلماً وما كان من الشركين \* إن أولى الناس بإبراهيم للذين اتبعوه وهذا النبي والذين آمنوا والله ولي المؤمنين لل أدعى اليهود أن إبراهيم کان یهودیا، والنصاری آنه نصرانی، وجادلوا على ذلك، رد تعالى محاجتهم ومجادلتهم من ثلاثة أوجه، أحدها: أن حدالهم في إبراهيم جدال في أمر ليس لهم به علم، فلا يمكن لهم ولا يسمح لهم أن يحتجوا ويجادلوا في أمر هم أجانب عنه وهم جادلوا في أحكام التوراة والإنجيل سواء أخطأوا أم أصابوا فليس معهم المحاجة في شأن إبراهيم، الوجه الثاني: أن اليهود ينتسبون إلى أحكام التوراة، والنصاري ينتسبون إلى أحكام الإنجيل، والتوراة والإنجيل ما أنزلا إلا من بعد إبراهيم، فكيف ينسبون إبراهيم إليهم وهو قبلهم متقدم عليهم، فهل هذا يعقل؟! فلهذا قال ﴿أَفَلا تَعَقَّلُونَ ﴾ أي: فلو عقلتم ما تقولون لم تقولوا ذلك، الوجه الثالث: أن الله تعالى برأ خليله من اليهود والنصاري والمشركين، وجعله

حنيفاً مسلماً، وجعل أولى الناس به من أمن به من أمته؛ وهذا النبي وهو محمد ﷺ ومن آمن معه، فهم الذين اتبعوه وهم أولى به من غيرهم، والله تعالى وليهم وناصرهم ومؤيدهم، وأما من نبذ ملته وراء ظهره كاليهود والنصاري والمشركين، فليسوا من إبراهيم وليس منهم، ولا ينفعهم بجرد الانتساب الخالي من الصواب. وقد اشتملت هذه الآيات على النهي عن المحاجة والمجادلة بغير علم، وأن من تكلم بذلك فهو متكلم في أمر لا يمكن منه ولا يسمح له فيه، وفيها أيضاً حتُّ على علم التاريخ، وأنه طريق لرد كثير من الأقوال الباطلة والدعاوي التي تخالف ما علم من التاريخ، ثم قال ىعالى:

﴿٦٩ ـ ٧٤ ﴾ ﴿ودَّت طائفة من أهل الكتاب لو يضلونكم وما يضلون إلا أنفسهم ومايشعرون \* يا أهل الكتاب لم تكفرون بآيات إلله وأنتم تشهدون ﴾ يا أهل الكتاب لم تلبسون الحق بالباطل وتكتمون الحق وأنتم تعلمون \* وقالت طآئفة من أهل الكتاب آمنوا بالذي أنزل على الذين آمنوا وجه النهار واكفروا آخره لعلهم يرجعون \* ولاتؤمنوا إلا لن تبع دينكم قل إن الهدى هدى الله أن يؤتى أحد مثل ما أوتيتم أو يحاجوكم عند ربكم قل إن الفضل بيد الله يؤتيه من يشآء والله واسع عليم \* يختص برحمته من يشآء والله ذو الفضل العظيم، يُحذُر تعالى عباده المؤمنين عن مكر هذه الطائفة الخبيثة من أهل الكتاب، وأنهم يودون أن يضلوكم، كما قال تعالى ﴿وَدِ كَثِيرِ مِنْ أَهِلِ الْكِتَابِ لُو يُرِدُونَكُم من بعد إيمانكم كفاراً﴾ ومن المعلوم أن من ودشيئاً سعى بجهده على تحصيل مراده، فهذه الطائفة تسعى وتبذل جهدها في رد المؤمنين وإدخال الشبه عليهم بكل طريق يقدرون عليه، ولكن من لطف الله أنه لا يحيق المكر السيىء إلا بأهله فلهذا قال تعالى ﴿وما يضلون إلا أنفسهم السعيهم في إضلال المؤمنين زيادة في ضلال أنفسهم وزيادة

تَرَّتَ آسَتَ إِمَّا أَمْلِ وَالَّهْ الْمُولُ فَأَ صَعْبَدَا مَنَّ الْسُولُ فَأَ صَعْبَدَا مَنَّ الْسُولُ فَأَ صَعْبَدَ الشَّهِ وِينَ هِ وَمَكُوا وَمَحَكَرَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَ

CARRENCY KONGKOY

عذاب لهم، قال تعالي ﴿الذين كفروا وصدوا عن سبيل الله زدناهم عذابا فوق العذاب بما كانوا يفسدون، ﴿وما يشمرون، بذلك أنهم يسعون في ضرر أنفسهم وأنهم لايضرونكم شيئأ وإيا أهل الكتاب لم تكفرون بآيات الله وأنتم تشهدون، أي: ما الذي دعاكم إلىٰ الكفر بآيات الله مع علمكم بأن ما أنتم عليه باطل، وأن ما جاءكم به محمد ﷺ هو الحق الذي لا تشكون فیه، بل تشهدون به ویسر به بعضکم إلى بعض في بعض الأوقات، فهذا نهيهم عن ضلالهم، ثم وبخهم على إضلالهم الخلق، فقال ﴿ يِما أهل الكتاب لم تلبسون الحق بالباطل وتكتمون الحق وأنتم تعلمون، فوبخهم على لبس الحق بالباطل وعلى كتمان الحق، لأنهم بهذين الأمرين يضلون من انتسب إليهم، فإن العلماء إذا لبسوا إلحق بالباطل فلم يميزوا بينهما، بل أبقوا الأمر مبهما وكتموا الحق الذي يجب عليهم إظهاره، ترتب على ذلك من خفاء الحق وظهور الباطل ما ترتب، ولم يهتد العوام الذين يريدون الحق لمعرفته حتى يؤثروه، والقصود من أهل العلم أن يظهروا للناس الحق ويعلنوا به، ويميزوا الحق من الباطل، ويظهروا الخبيث من الطيب، والحلال والحرام، والعقائد الصحيحة من العقائد الفاسدة، ليهتدى المهتدون

إِنْ هَذَا لَهُ وَالْتَصَمُّ الْمُنْ وَمَا مِنْ الْدِ إِلَّا اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلَا أَوْلُ اللّهُ وَلا أَنْ اللّهُ اللّهُ وَلا أَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلا أَنْ اللّهُ اللّهُ وَلا أَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلا أَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلا أَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلا أَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلا أَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلا أَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلا أَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ACCEPTED ON EDITION

ويرجع الضالون وتقوم الحجة على المعاندين قال تعالى ﴿وإِذَ أَحَدُ اللَّهُ ميثاق الذين أوتوا الكتاب لتبيننه للناس ولا تكتمونه فنبذوه وراء ظهورهم). ثم أخبر تعالى عن ما همت به هذه الطائفة الخبيثة، وإرادة المكر بالمؤمنين، فقال ﴿وقالت طائفة من أهل الكتاب أمنوا بالذي أنزل على الذين آمنوا وجه النهار واكفروا آخره اي أي: ادخلوا في دينهم على وجه المكر والكيد أول النهار، فإذا كان آخر النهار فاخرجوا منه ﴿لعلهم يرجعون﴾ عن دينهم، فيقولون لو كان صحيحاً لما خرج منه أهل العلم والكتاب، هذا الذي أرادوه عجبأ بأنفهسم وظنأ أن الناس سيحسنون ظنهم بهم ويتابعونهم على ما يقولونه ويفعلونه، ولكن يأبي الله إلا أن يتم نوره ولو كره الكافرون ﴿و﴾ قال بعضهم لبعض ﴿ لا تؤمنوا إلا لمن تبع دينكم اي: لا تثقوا ولا تطمئنوا ولا تصدقوا إلا من تبع دينكم، واكتموا(١) أمركم، فإنكم إذا أخبرتم غيركم وغير من هو على دينكم حصل لهم من العلم ما حصل لكم فصاروا متلكم، أو حاجوكم عند ربكم وشهدوا عليكم أنها قامت عليكم الحجة وتبين لكم الهدى فلم تتبعوه، فالحاصل أنهم جعلوا عدم إخبار

المؤمنين بما معهم من العلم قاطعا عنهم العلم، لأن العلم بزعمهم لا يكون إلا عندهم وموجباً للحجة عليهم، فرد الله عليهم بأن ﴿الهدى هدى الله﴾ فمادة الهدى من الله تعالى لكل من اهتدي، فإن الهدي إما علم الحق، أو إيثارة، ولا علم إلا ما جاءت به رسل الله، ولا موفق إلا من وفقه الله، وأهل الكتاب لم يؤتوا من العلم إلا قليلا، وأما التوفيق فقد انقطع حظهم منه لحبت نياتهم وسوء مقاصدهم، وأما هذه الأمة فقد حصل لهم ولله الحمد من هداية الله من العلوم والمعارف مع العمل بذلك ما فاقوا به وبرزوا على كل احد، فكانوا هم الهداة الذين يهدون بأمر الله، وهذا من فضل الله عليها وإحسانه العظيم، فلهذا قال تعالى ﴿قُلُّ إن الفضل بيد الله الله مو الذي يحسن على عباده بأنواع الإحسان ﴿ يولنه من يشاء ﴾ من أتى بأسبابه ﴿والله واسع الفضل كثير الإحسان «عليم» بمن يصلح للإحسان فيعطيه، ومن لا يستحقه فيحرمه إياه ﴿ يَحْتُصُ بِرَحْتُهُ مِنْ يَشَاءُ ﴾ أي: برحمته المطلقة التي تكون في الدنيا متصلة بالاخرة وهي نعمة الدين ومتمماته ﴿والله ذو الفّضل العظيم ﴾ الذي لا يصفه الواصفون ولا يخطر بقلب بشر، بل وصل فضله وإحسانه إلى ما وضل إليه علمه، ربنًا وسعت كل شيء رحمة وعلماً.

﴿٧٧ ـ ٧٧﴾ ﴿ومن أهل الكتاب من إن تأمنه بقنطار يؤده إليك ومنهم من إن تأمنه بدينار لا يؤده إليك إلا ما دمت عليه قآئماً ذلك بأنهم قالوا ليس علينا في الأميين سبيل ويقولون على الله الكذب وهم يعلمون \* بلى من أوفى بعهده واتقى فإن الله يحب المتقين \* إن الذين يشترون بعهد الله وأيمانهم ثمناً قليلاً أولئك لا خلاق لهم في الاخرة ولا يكلمهم الله ولا ينظر إليهم يوم القيامة ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم يحبر تعالى عن حال أهل الكتاب في

الوفاء والخيانة في الأموال، لما ذكر خيانتهم في الدين ومكرهم وكتمهم الحق، فأخبّر أنَّ منهم الخائن والأمين، ا وأن منهم ﴿من إن تأمنه بقنطار﴾ وهو المال الكثير ﴿**يؤد**ه﴾ وهو على أداء ما دونه من باب أولى، ومنهم ﴿من إن تأمنه بدينار لا يؤده إليك، وهو على عمدم أداء ما فوقه من باب أولى وأحرى، والذي أوجب لهم الخيانة وعدم الوفاء إليكم بأتهم رعموا أنه ﴿ليس عليهم ﴿في الأميين سبيل ﴾ أي ليس عليهم إثم في عدم أداء أموالهم إليهم، لأنهم بزعمهم الفاسد ورأيهم الكاسد قد احتقروهم غاية الإحتقار، ورأوا أنفسهم في غاية العظمة، وهم الأذلاء الأحقرون، فلم يجعلوا للأميين حرمة، وأجازوا ذلك، فجمعوا بين أكل الحرام واعتقاد حله وكان هيذا كذباً على الله، لأن العالم الذي يحلل الأشياء المحرمة قد كان عند الناس معلوم أنه يخبر عن حكم الله ليس يخبر عن نفسه، وذلك هو الكذب، فلهذا قال ﴿ويقولون على الله الكذب وهم يعلمون، وهذا أعظم إثماً من القول على الله بلا علم، ثم رد عليهم زعمهم الفاسد، فقال ﴿ بِلَي ﴾ أي: ليس الأمر كما تزعمون أنه ليس عليكم في الأميين حرج، بل عليكم في ذلك أعظم الحرج وأشد الإثم:

﴿من أوفي بعهده واتقى ﴾ والعهد

يشمل العهد الذي بين العبد وبين ربه، وهو جميع ما أوجبه الله على العبد من حقه، ويشمل العهد الذي بينه وبين العباد، والتقوى تكون في هذا الموضع، ترجع إلى اتقاء المباصي التي بين العبد وبين ربه، وبينه وبين الخلق، فمن كان كذلك فإنه من المتقين الذين يحبهم الله تعالى، سواء كانوا من في الأميين أو غيرهم، فمن قال ليس علينا في الأميين سبيل، فلم يوف بعهده ولم يتق الله، فلم يكن ممن يحبه الله، بل ممن عرفوا بوقاء العهود وبتقوى الله وعدم عرفوا بوقاء العهود وبتقوى الله وعدم عرفوا بوقاء العهود وبتقوى الله وعدم

التجريء على الأموال المحترمة، كانوا هم المحبوبين لله، المتقين الذين أعدت لهم الجنة، وكانوا أفضل خلق الله وأجلهم، بخلاف الذين يقولون ليس علينا في الأميين سبيل، فإنهم داخلون في قوله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَشْتُرُونَ بِعَهِدُ اللهُ وأيمانهم ثمناً قليلاً ويدخل في ذلك كل من أخذ شيئاً من الدنيا في مقابلة ما تركه من حق الله أو حق عباده، وكذلك من حلف على يمين يقتطع بها مال معصوم فهو داخل في هذه الآية، فهؤلاء ﴿لا خلاق لهم في الآخرة﴾ أي: لا نصيب لهم من الخير ﴿ولا يكلمهم الله ﴾ يوم القيامة غضباً عليهم وسخطاً، لتقديمهم هوي أنفسهم على رضا ربهم ﴿ولا يركيهم﴾ أي: يطهرهم من ذنوبهم، ولا يزيل عيوبهم ﴿ وله عداب أليم ﴾ أي: صوجع للقلوب والأبدان، وهو عذاب السخط والحجاب، وعداب جهنم، نسأل الله

﴿٧٨﴾ ﴿وإن منهم لفريقا يلوون ألسنتهم بالكتاب لتحسبوه من الكتاب وما هو من الكتاب ويقولون هو من عند الله وما هو من عند الله ويقولون على الله الكذب وهم يعلمون كيخبر تعالى أن من أهل الكتاب فريقا يلوون ألسنتهم بالكتاب، أي: يميلونه ويحرفونه عن المقصود به، وهذا يشمل اللي والتحريف لألفاظه ومعانيه، وذلك أن القصود من الكتاب حفظ ألفاظه وعدم تعييرها، وفهم المراد منها وإفهامه، وهؤلاء عكسوا القضية وأفهموا غير المراد من الكتاب، إما تعريضاً وإما تصريحاً، فالتعريض في قوله ﴿لتحسبوه من الكتابِ اي يلوون السنتهم ويوهمونكم أنه هو المراد من كتباب الله، وليس هو المراد، والتصريح في قولهم: ﴿ويقولون هو من عند الله وما هو من عند الله ويقولون على الله الكذب وهم يعلمون، وهذا أعظم حرما بمن يقول على الله بلا علم، ه ولاء يـ قــولنون عــلي الله الـ كــذب فيجمعون بين نفي المعنى الحق، . وإثبات المعنى الباطل، وتنزيل اللفظ

الدال على الحق على المعنى الفاسد، مع علمهم بذلك.

﴿۷۹ ـ ۸۰﴾ ﴿ما كان لِبِسْر آن

يؤتيه الله الكتاب والحكم والنبوة ثم يقول للناس كونوا عباداً لي من دون الله ولكن كونوا ربانيين بما كنتم تعلمون الكتاب وبما كنتم تدرسون \* ولا يأمركم أن تتخذوا الملآئكة والنبيين أرباباً أيأمركم بالكفر بعد إذ أنتم مسلمون، وهذه الأية نزلت ردا لمن قال من أهل الكتاب للنبي على الم أمرهم بالإيمان به ودعاهم إلى طاعته : أتريد يا محمد أن نعبدك مع الله، فقوله ﴿ مَا كَانَ لَبِشُرِ ﴾ أي: يمتنع ويستحيل على بشر من الله عليه بإنزال الكتاب وتعليمه ما لم يكن يعلم وإرساله للخلق ﴿أَن يقول للناس كونوا عبادا لي من دون الله ﴾ فهذا من أمحل المحال صدوره من أحد من الأنبياء عليهم أفضل الصلاة والسلام، لأن هذا أقبح الأوامر على الإطلاق، والأنبياء أكمل الخلق على الإطلاق، فأوامرهم تكون مناسبة لأحوالهم، فلا يأمرون إلا بمعالي الأمور وهم أعظم الناس نهيأ عن الأمور القبيحة، فلهذا قال ﴿ولكن كونوا ربانيين بما كنتم تعلمون الكتاب وبما كنتم تدرسون اي: ولكن يأمرهم بأن يكونوا ربانيين، أي: علماء حكماء حلماء معلمين للناس ومربيهم، بصغار العلم قبل كباره، عاملين بذلك، فهم يأمرون بالعلم والعمل والتعليم التي هي مدار السعادة، وبفوات شيء منها يحصل النقص والخلل، والباء في قوله ﴿بِما كنتم تعلمون الخ، باء السبية، أي: بسبب تعليمكم لغيركم التضمن لعلمكم ودرسكم لكتاب الله وسنة نبيه، التي بدرسها يرسخ العلم ويبقي، تكونون ربانيين ﴿ولا يأمركم أن تتخذوا الملائكة والنبيين أربابا أوهذا تعميم بعد تخصيص، أي: لا يأمركم بعبادة نفسه ولا بعبادة أحد من الخلق من الملائكة والنبيين وغيرهم ﴿أَيَأُمُوكُمُ بالكفر بعد إذ أنتم مسلمون، هذا ما لا يكون ولا يتصور أن يصدر من أحد

اللَّهُ إِلَّهُ مَنَّا الْكِئْبِ لِمَنْابِسُونَ ٱلْمَعَنَّ بِالْلَطِلِ وَتَكْتُمُونَ ٱلْمَعَنَّ وَأَنْتُدْتَعْلَمُونَ ﴿ وَقَالَت طَلَّإِهَةً يُمِّنْ أَهْلِ ٱلْكِئْكِ ءَامِنُواْ إِلَّهِ بِالَّذِي أَنزِلَ عَلَى الَّذِيرَ ءَامَنُواْ وَجَهَ النَّهَارِ وَٱلْفُولَاءَ الزَّهُ اللهُ اللَّهُمْ يَرْجِعُونَ ۞ وَلَاتُؤُمِنُواۤ إِلَّا لِمَن بِّعَ دِينَكُمْ قُلْ إِنَّ ٱلْهُدَىٰ هُدَى اللَّهِ أَن يُؤُذِّنَ أَحَدُّ مِثْلُ مَاۤ أُوبِيشُمْ أَوْبِيكُمْ أَوْبِيكُ ٓ الْحُركُمْ عِندَ رَبِيكُرُ فُلْ إِنَّ الْفَصْلَ بِيكِ اللَّهِ يُؤْمِنِهِ مَنْ لِشَاءُ وَالْفَهُ وَلِيعٌ عَلِيمٌ ۞ يَخْصُ بِرَحْ مَنِهِ مِنَ يَشَأَةُ وَأَلَقَهُ ذُو الْفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ الله ورَين أَهُلِ الصِّكانِ مَنْ إِن تَأْمَنُهُ بِقِنظَارِ يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ وَمِنْهُ رَمَّنْ إِن تَأْمَنْ أَيدِينَ الرِّلَّا يُوَدِّو ۚ إِلَيْكَ إِلَّا مَادُمْتَ عَلَيْهِ قَابِماً فَلِكَ بِأَنْهَمُ قَالُواْ لَيْسَ عَلَيْنَا فِي ٱلْمُرْتِينَ سَكِيلٌ وَيَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ بَلَىٰ مَنْ أَوْفَىٰ بِعَهْدِهِ - وَأَتَّقَىٰ فَإِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُنَّقِينَ ۞إِنَّ ٱلَّذِينَ يَشَنَّرُونَ بِعَهْدِ ٱلَّهِ وَأَيْمُ يَهِدُ ثُمَّنَّا قَلِيلًا إِ أَوْلَتِهِكَ لَاخَلَقَ لَهُمْ فِ ٱلْآخِرَةِ وَلَا يُكَ لِمُهُمُ اللَّهُ وَلَا يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ ٱلْفِينَمَةِ وَلَا يُزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَنَابٌ أَلِمٌ ۞ 

منَّ الله عليه بالنبوة، فمن قدح في أحد منهم بشيء من ذلك فقد ارتكب إثماً عظيماً وكفراً وخيماً.

﴿ ٨١ بـ ٨٢﴾ ﴿ وإذ أخذ الله ميثاق النبيين لما أتيتكم من كتاب وحكمة ثم جَآءكم رسول مصدق لما معكم لتؤمنن به ولتنصرنه قال أأقررتم وأخذتم على ذلكم إصرى قالوا أقررنا قال فاشهدوا وأنا معكم من الشاهدين \* فمن تولي بعد ذلك فأولئك هم الفاسقون، يخبر تعالى أنه أخذ ميثاق النبيين وعهدهم المؤكد بسبب ما أعطاهم من كتاب الله النزل، والحكمة الفاصلة بين الحق والباطل والهدى والضلال، إنه إن بعث الله رسولاً مصدقاً لما معهم أن يؤمنوا به ويصدقوه ويأخذوا ذلك على أممهم، فالأنبياء عليهم الصلاة والسلام قد أوجب الله عليهم أن يؤمن بعضهم ببعض، ويصدق بعضهم بعضاً لأن جميع ما عندهم هو من عند الله، وكلُّ ما من عند الله يجب التصديق به والإيمان، فهم كالشيء الواحد، فعلى هذا قد علم أن محمداً على هو خاتمهم، فكل الأنبياء عليهم الصلاة والسلام لو أدركوه لوجب عليهم الإيمإن به واتباعه ونصرته، وكان هو إمامهم ومقدمهم ومتبوعهم، فهذه الأية الكريمة من أعظم الدلائل على علو مرتبته وجلالة قدره، وأنه أفضل الأنبياء وسيدهم على لما قررهم تعالى

وَالنَّ مِنْهُمْ لِمَنْ فَا يَلُونَ أَلَيْنَهُمْ وَالْكِتَبِ اِلْتَحْسُوهُ مِنَا لَكِتَبِ اِلْتَحْسُوهُ مِنَا لَكِتَبِ وَمَعُولُونَ هُوَيَنَ الْمَحْسُوهُ مِنَا لَكِتَبِ وَمَعُولُونَ هُوَيَنَ الْمَحْسُونُ وَمَا هُوَيَنَ الْكِتَبِ وَمَعُولُونَ عَلَى الْقَوْلُونَ عَلَى الْمَعْلِقُولُونَ عَلَى الْقَوْلُونِ عَلَى الْمَعْلِقُونَ الْمَعْلِقُولُونَ عَلَى الْفَوْلُونَ عَلَى الْمَعْلِقُونَ الْمَعْلِقُونَ الْمَعْلِقُونَ الْمَعْلِقُونَ الْمَعْلِقُونَ الْمُعْلِقُونَ الْمُعْلِقُونَ الْمُعْلِقُونَ الْمَعْلِقُونَ الْمُعْلِقُونَ الْمَعْلِقُونَ الْمُعْلِقُونَ الْمُعِلِقُونَ الْمُعْلِقُونَا الْمُعْلِقُونَ الْمُعْلِقُونَ الْمُعْلِقُونَ الْمُعْلِقُونَ الْمُعْلِقُونَا الْمُعْلِقُونَ الْمُعْلِقُونَا الْمُعْلِقُونَا الْمُعْلِقُونَا الْمُعِلَى الْمُعْلِقُونَا ا

A DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

وقالوا أقررنا أي: قبلنا ما أمرتنا به على الراس والعين (قال) الله لهم: وفاشهدوا على أنفسكم وعلى أمكم بنالث أنفا في أمكم من الشاهدين المفتى الشهادة من الله الشهادة من الله ومن رسله (فأولئك هم الفاسقون) فعلى هذا كل من ادعى أنه من أتباع الأسياء كاليهود والنصارى ومن تبعهم، فقد تولوا عن هذا الميثاق المخليظ، واستحقوا الفسق الموجب للخليط، واستحقوا الفسق الموجب بمحمد على المنار إن لم يؤمنوا بمحمد

﴿٨٣﴾ ﴿أففير دين الله يبغون وله أسلم من في السماوات والأرض طوعاً وكرها وإليه يرجعون الى أي أيطلب الطالبون ويرغب الراغبون في غير دين الله؟ لا يحسن هذا ولا يليق، لأنه لا أحسن ديناً من دين الله ﴿وله أسلم من في السماوات والأرض طوعا وكرها الله أي: الخلق كلهم منقادون بتسخيره مستسلمون له طوعاً واختياراً، وهم المؤمنون السلمون المنقادون لعبادة ربهم، وكرهاً وهم سائر الخلق، حتى الكافرون مستسلمون لقضائه وقدره لاخروج لهم عنه، ولا امتناع لهم منه، وإليه مرجع الخلائق كلها، فيحكم بينهم ويجازيهم بحكمه الدائر بين الفضل والعدل.

﴿ ٨٤﴾ ﴿ قبل آمنا بالله وما أنزل على إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط وما أوتى موسى وعيسى والنبيون من ربهم لا نفرق بين أحد منهم ونحن له مسلمون ﴾ تقدم نظير هذه الآية في سورة البقرة ، ثم قال تعالى ...

مرم ومن يبتغ غير الإسلام ديناً فلن يقبل منه وهو في الآخرة من الخاسرين أي: من يدين لله بغير دين الإسلام الذي ارتضاه الله لعباده، فعمله مردود غير مقبول، لأن دين الإسلام هو المتضمن للاستسلام لله، إخلاصا وانقياداً لرسله فما لم يأت به العبد لم يأت بسبب النجاة من عذاب الله والفوز بشوابه، وكل دين سواه فاطل، ثم قال تعالى:

﴿٨٦ ـ ٨٨﴾ ﴿كنيف يهندي الله قوماً كفروا بعد إيمانهم وشهدوا أن الرسول حق وجآءهم البينات والله لا يهدي القوم الظالمين \* أولئك جزآؤهم أن عليهم لعنة الله والملاِّئكة والناس أجمعين ﴿ خالدين فيها لا يخفف عنهم العذاب ولا هم ينظرون المذامن باب الاستبعاد، أي: من الأمر البعيد أن يهدي الله قوماً اختاروا الكفر والضلال بعدما آمنوا وشهدوا أن الرسول حق بما جاءهم به من الآيات البينات والبراهين القاطعات ﴿والله لا يهدى القوم الظالمين، فهؤلاء ظلموا وتركوا الحق بعدما عزفوه، واتبعوا الباطل مع علمهم ببطلانه ظلمأ وبغيأ واتباعأ لأهوائهم، فهؤلاء لا يوفقون للهداية، لأن الذي يرجى أن يهتدي هو الذي لم يعرف الحق وهو حريص على التماشه، فهذا بالحري أن ييسر الله له أسباب الهداية ويصونه من أسباب الغواية، ثم أخبرعن عقوبة هؤلاء المعاندين الظالمين الدنيوية والأخروية، فقال ﴿أُولِتُك جزاؤهم أن عليهم لعنة الله والملائكة والناس أجمعين \* خالدين فيها لا يخفف عنهم العذاب ولاهم

ينظرون أي: لا يفتر عنهم العذاب ساعة ولا لحظة، لا بإزالته أو إزالة بعض شدته، ﴿ولا هم ينظرون ﴾ أي: يمهلون، لأن زمن الإمهال قد مضى، وقد أعذر الله منهم وعمرهم ما يتذكر فيه من تذكر، فلو كان فيهم خير لوجد، ولو ردوا لعادوا لما نهوا عنه.

﴿ ٩٠ – ٩١﴾ ﴿إن الـذيس كفروا بعد إيمانهم ثم ازدادوا كفراً لن تقبل توبتهم وأولئك هم الضالون \* إن الذين كفروا وماتوا وهم كفار فلن يقبل من أخدهم ملء الأرض ذهب أولو افتدى به أولئك لهم عداب أليم وما لهم من ناصرين، يخبر تعالى أن من كفر بعد إيمانه، ثم ازداد كفراً إلى كفره بتماديه في الغي والضلال، واستمراره على ترك الرشد والهدى، أنه لا تقبل توبتهم، أي: لا يوفقون لتوبة تقبل بل يمدهم الله في طغيانهم يعمهون، قال تعالى ﴿ونقلب أفئدتهم وأبصارهم كما لم يؤمنوا به أول مرة﴾ ﴿فلما زغوا أزاع الله قلوبهم، فالسيئات ينتج بعضها بعضا، وخصوصا لمن أقدم على الكفر العظيم وترك الصراط المستقيم، وقد قامت عليه الحجة ووضح الله له الآيات والبراهين، فهذا هو الذي سعيٰ في قطع أسباب رحمة ربه عنه، وهو الذي سدعلي نفسه باب التوبة، ولهذا حصر البضلال في هذا البصنف، فقال ﴿وأولئك هم الضالون﴾ وأي: ضلال إعظم من ضلال من ترك الطريق عن بصيرة، وهؤلاء الكفرة إذا استمروا على كفرهم إلى الممات تعين هلاكهم وشقاؤهم الأبدي، ولم ينفعهم شيء، فلو أنفق أحدهم ملء الأرض ذهباً ليفتدي به من عذاب الله ما نفعه ذلك ، بل لا يزالون في العذاب الأليم، لا شافع لهم ولا ناصر ولا مغيث ولا مجير ينقذهم من عذاب الله فأيسوا من كل خير، وجزموا على الخلود الدائم في العقاب والسخط، فعياداً بالله من

﴿٩٢﴾ ﴿لَنْ تَنَالُوا البُّرَّ حَتَّى تُنْفِقُواْ مِمَا تَحِبُّونَ وما تنفقوا من شيء فإن الله به عليم﴾ هذا حث من الله لعباده على الإنفاق في طرق الخيرات، فقال ﴿لن تنالوا ﴾ أي: تدركوا وتبلغوا البر الذي هو كل خير من أنواع الطاعات وأنواع المثوبات الموصل لصاحبه إلى الجنة، ﴿حتى تنفقوا مما تحبون ان من أموالكم النفيسة التي تحبها نفوسكم، فإنكم إذا قدمتم محبة الله على محبة الأموال فبذلتموها في مرضاته، دل ذلك على إيمانكم الصادق وبر قلوبكم ويقين تقواكم، فيدخل في ذلك إنفاق نفائس الأموال، والإنفاق في حال حاجة المنفق إلى ما أنفقه، والإنفاق في حال الصحة، ودلت الآية أن العبد بحسب إنفاقه للمحبوبات يكون بره، وأنه ينقص من بره بحسب ما نقص من ذلك، ولما كانُ الإنفاق على أي: وجه كان مثاباً عليه العبد، سواء كان قليلاً أو كثيراً، محبوباً للنفس أم لا، وكان قوله ﴿لن تنالوا البر حتى تنفقوا مما تحبون، مما يوهم أن إنفاق غير هذا المقيد غير نافع، احترز تعالى عن هذا الوهم بقوله ﴿وما تنفقوا من شيء فإن الله به عليم فلا يضيق عليكم، بل يثيبكم عليه على حسب نياتكم ونفعه

﴿٩٣ \_ ٩٥﴾ ﴿كل الطعام كان حلاً لبنى إسرآئيل إلا ما حرم إسرآئيل على نفسه من قبل أن تنزل التوراة قل فأتوا بالتوراة فاتلوها إن كنتم صادقين \* فمن افترى على الله الكذب من بعد ذلك فأولئك هم الظالمون \* قل صدق الله فاتبعوا ملة إبراهيم حنيفاً وما كان من المشركين ﴾ وهذا رد على اليهود بزعمهم الباطل أن النسخ غير جائز، فكفروا بعيسي ومجمد صلى الله عليهما وسلم، لأنهما قد أتيا بما يخالف بعض أحكام التوراة بالتحليل والتحريم فمن تمام الإنصاف في المجادلة إلزامهم بما في كتابهم التوراة من أن جميع أنواع الأطعمة محلَّلة لبني

إسرائيل ﴿إلا ما حرم إسرائيل﴾ وهو يعقوب عليه السلام ﴿على نفسه﴾ أي: من غير تحريم من الله تعالى، بل حرمه على نفسه لما أصابه عرق النَّمَا نذر لئن شفاه الله تعالى ليحرمن أحب الأطعمة عليه، فحرم فيما يذكرون لحوم الإبل وألبانها وتبعه بنوه على ذلك وكان ذلك قبل نزول التوراة، ثم نزل في التوراة أشياء من المحرمات غير ما حرم إسرائيل مما كان حلالاً لهم طيباً ، كما قال تعالى ﴿فبطلم من الدّين هادوا حرمنا عليهم طيبات أحلت لهم، وأمر الله رسوله إن أنكروا ذلك أن يأمرهم بإحضار التوراة، فاستمروا بعد هذا على الظلم والعناد، فلهذا قال تعالى ﴿ فمن افترى على الله الكذب من بعد ذلك فأولئك هم الظالمون ﴿ وأي: ظلم أعظم من ظلم من يدعى إلى تحكيم كتابه فيمتنع من ذلك عناداً وتكبراً وتجبراً، وهذا من أعظم الأدلة على صحة نبوة نبينا محمد ﷺ وقيام الآيات البينات المتنوعات على صدقه وصدق من نبأه وأخبره بما أخبره به من الأمور التي لا يعلمها إلا بإخبار ربه له بها، فلهذا قال تعالى ﴿قل صدق الله ﴾ أي: فيما أخبر به وحكم، وهذا أمر من الله لرسوله ولمن يتبعه أن يقولوا بالسنتهم: صدق الله، معتقدين بذلك في قلومهم عن أدلة يقينية، مقيمين هذه الشهادة على من أنكرها، ومن هنا تعلم أن أعظم الناس تصديقاً لله أعظمهم علماً ويقينا بالأدلة التفصيلية السمعية والعقلية، ثم أمرهم باتباع ملة أبيهم إبراهيم عليه السلام بالتوحيد وترك الشرك الذي هو مدار السعادة، وبتركه حصول الشقاوة، وفي هذا دليل على أن اليهود وغيرهم ممن ليس على ملة إبراهيم مشركون غير موحدين، ولما أمرهم باتباع ملة إبراهيم في التوحيد وترك الشرك أمرهم باتباعه بتعظيم بيته

الحرام بالحج وغيره، فقال:

قُلْ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَمَا أَنْوَلَ عَلَيْنَا وَمَاۤ أَنْزِلَ عَلَىۤ إِبْرَهِيمَ وَالْسَمَعِيلَ وَ إِمْ يَحْفَ وَيَعْ فُوبِ وَٱلْأَمْ بَاطِ وَمَاۤ أُوفُ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَٱلنَّيْدُونَ مِن زَّيْهِ مُلَافُسَرَقُ بَيْنَ أَحَكِمِنْهُمُ وَخَنَّ لَهُمُسْلِمُونَ ۞ وَتَمَن يَبْمَتِعَ غَيْرَ ٱلْإِسْلَيْمِ دِينًا فَلَنَ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَفِ ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَلِيرِينَ ۞ كَيْفَ يَهْدِى ٱللَّهُ قَوْمًاكَ فَرُواْ يَعْدَ إِينَنِهِمْ وَشَهِدُواْ أَنَّ ٱلرَّسُولَ حَقُّ وَجَاءَهُمُ ٱلْبِيَنَتُ وَٱللَّهُ لاَيَهْدِي ٱلْفَوْمَ ٱلظَّالِينِ ۞ أَوْلَتِكَ حَزَّآؤُهُمُ أَنَّعَلَيْهِمْ لَعَنَهُ أَلَهُ وَٱلْكَتَبِكَةِ وَٱلنَّـاسِ أَجْمَعِينَ ۞ خَلِيتِ فِيهَا لَا يُحْتَفُ عَنْهُمُ ٱلْعَنْدَابُ وَلَاهُمْ يُنظَرُونَ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَسَابُولُونَ بَمْدِذَلِكَ وَأَصْلَحُواْفَإِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ تَحِيمُ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْبِعَدَ إِيمَنَهِمْ ثُرُّ آزِدَادُواْكُ فَرَالِّنَ تُقْبِلَ فَوْبَتُهُمْ وَأُوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلضَّا آلُونَ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَمَا تُوَاوَهُمْ كُفَّارُ فَلَن يُقْبَلُ مِنْ أَحَدِهِم مِلْ اللَّهِ وَلَيْ الْأَرْضِ دَهَبَا وَلَوِ أَفْسَدَىٰ اللهِ عَمَّا اللهُ اللهُ عَمَاكُ أَلِيدُ وَكَالَهُم مِن تَصِرِيك ﴿

AND THE PROPERTY OF THE PARTY O

للناس للذي ببكة مباركاً وهدي للعالمين \* فيه آيات بينات مقام إبراهيم ومن دخله كان آمناً ولله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلاً ومن كفر فإن الله غنى عن العالمين ﴾ يخبر تعالى عن شرف هذا البيت الحرام، وأنه أول بيت وضعه الله للناس، يتعبدون فيه لرجم فتغفر أوزارهم، وتقال عثارهم، ويحصل لهم به من الطاعات والقربات ما ينالون به رضي ربهم والفوز بثوابه والنجاة من عقابه، ولهذا قال: ﴿مباركاً ﴾ أي: فيه البركة الكثيرة في المنافع الدينية والدنيوية كما قال تعالى ﴿لِيشهدوا منافع لهم ويذكروا اسم الله على ما رزقهم من بهيمة الأنعام، **(وهدى للمالمين)** والهدى نوعان: هدى في المعرفة، وهدى في العمل، فالهدي في العمل ظاهر، وهو ما جعل الله فيه من أنواع التعبدات المختصة به، وأما هدى العلم فبما يحصل لهم بسببه من العلم بالحق بسبب الآيات البينات التي ذكر الله تعالى في قوله ﴿فيه آيات بينات﴾ أي: أدلة واضحات، وبراهين قاطعات على أنواع من العلوم الإلهية والمطالب العالية، كالأدلة على توحيده ورحمته وحكمته وعظمته وجلاله وكمال علمه وسعة جوده، وما منَّ به ﴿٩٦ - ٩٦﴾ ﴿إِن أول بيت وضع على أوليائه وأنبيائه، فمن الآيات

لَنْ مَنَالُوْاللِي رَحَقَ الْمُعْلَوْمِنَا يُعِبُونَ وَمَالْعُفُرُونِ مَنْ وَ الْمُعَلَّمُ وَلَمَ الْمُعْلَوِينَ وَمِالْعُفُرُونِ مَنْ وَ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ ال

AREA TO LEAD TO A STATE OF THE ﴿مقام إبراهيم > يحتمل أن المرادبه المقام المعروف وهو الحجر الذي كان يقوم عليه الخليل لبنيان الكعبة لما ارتفع البنيان، وكان ملصقاً في جدار الكعبة، فلما كان عمر رضي الله عنه وضعه في مكانه الموجود فيه الآن، والآية فيه قيل أثر قدمي إبراهيم، قد أثرت في الصخرة وبقى ذلك الأثر إلى أوائل هذه الأمة، وهذا من خوارق العادات، وقيل إن الآية فيه ما أودعه الله في القلوب من تعظيمه وتكريمه وتشريفه واحترامه، ويحتمل أن المراد بمقام إبراهيم أنه مفرد مضاف يراد به مقاماته في مواضع المناسك كلها، فيكون على هذا جميع أجزاء الحج ومفرداته آيات بينات، كالطواف والسعى ومواضعها، والوقوف بعرفة ومزدلفة، والرمي، وسائر الشعائر، والآية في ذلك ما جعله الله في القلوب من تعظيمها واحتزامها وبذل نفائس النفوس والأموال في الوصول إليها وتحمل كل مشقة لأجلها، وما في ضمنها من الأسرار البديعة والمعاني الرفيعة، وما في أفعالها من الحكم والصالح التي يعجز الخلق عن إحصاء بعضها، ومن الآيات البينات فيها أن من دخله كان آمناً شرعاً وقدراً، فالشرع قد أمر الله ورسوله إبراهيم ثم رسوله محمد

باحترامه وتأمين من دخله، وأن لا يهاج، حتى إن التحريم في ذلك شمل صيودها وأشجارها ونباتها، وقد استدل بهذه الآية من ذهب من العلماء أن من جني جناية خارج الحرم ثم لجأ إليه أنه يأمن ولايقام عليه الحدحتي يخرج منه، وأما تأمينها قدراً فلأن الله تعالى بقضائه وقدره وضع في النفوس حتى نفوس المشركين به الكافرين بربهم احترامه، حتى إن الواحد منهم مع شدة حميتهم ونعرتهم وعدم احتمالهم للضيم يجد أحدهم قاتل أبيه في الحرم فلا يهيجه، ومن جعله حرماً أن كل من أراده بسوء فلابدأن يعاقبه عقوبة عاجلة، كما فعل بأصحاب الفيل وغيرهم، وقَدْ رأيت لابن القيم هاهنا كلامأ حسنأ أحببت إيراده لشدة الحاجة إليه قال فائدة: ﴿ولله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلاً «حج البيت، مبتدأ وخبره في أحد المجرورين قبله، والذي يقتضيه المعنى أن يكون في قوله: «على الناس» لأنه وجوب، والوجوب يقتضي «على»، ويجوز أن يكون في قوله: «ولله» لأنه متضمن الوجوب والاستحقاق، ويرجح هذا التقدير أن الخبر محط الفائدة وموضعها، وتقديمه في هذا الباب في نية التأخير، فكان الأحسن أن يكون «ولله على الناس»، ويرجح الوجه الأول بأن يقال قوله: «حج البيت على الناس» أكثر استعمالًا في باب الوجوب من أن يقال: «حج البيت لله» أي: حق واجب لله، فتأمله. وعلى هذا ففي تقديم المجرور الأول وليس بحبر فائدتان: إحداهما: أنه اسم للموجب للحج، فكان أحق بالتقديم من ذكر الوجوب، فتضمنت الآية ثلاثة أمور مرتبة بحسب الوقائع: أحدها: الموجب لهذا الفرض فبدأ بذكره، والثاني: مؤدي الواجب وهو المفترض عليه وهم الناس، والثالث: النسبة، والحق المتعلق به إيجاباً وبهم وجوباً وأداءً، وهو الحج.

والفائدة الثانية: أن الاسم المجرور من حيث كان اسماً لله سبحانه، وجب الاهتمام بتقديمه تعظيماً لحرمة هذا الواجب الذي أوجبه، وتخويفاً من تضييعه، إذ ليس ما أوجبه الله سبحانه بمثابة ما يوجه غيره.

وأما قوله: "مَنْ " فهي بدل، وقد استهوى طائفة من الناس القول بأنها فاعل بالصدر، كأنه قال: أن يحج البيت من استطاع إليه سبيلاً، وهذا القول يضعف من وجوه، منها: أن الحج فرض عين، ولو كان معنى الآية ما ذكره لأفهم فرض الكفاية، لأنه إذا حج المستطيعون برئت ذمم غيرهم، لأنَّ المعنى يؤل إلى: ولله على النَّاس حج البيت مستطيعهم، فإذا أدى المستطيعون الواجب لم يبق واجبأ على غير المستطيعين، وليس الأمر كذلك، بل الحج فرض عين على كل أحد، حج المستطيعون أو قعدوا، ولكن الله سبحانه عذر غير المنتطيع بعجزه عن أداء الواجب، فلا يؤاخذه به ولا يطالبه بأدائه، فإذا حج سقط الفرض عن نفسه، وليس حج المستطيعين بمسقط الفرض عن العاجزين، وإذا أردت زيادة إيضاح، فإذا قلت: واحب على أهل هذه الناحية أن يجاهد منهم الطائفة المستطيعون للجهاد، فإذا جاهدت تلك الطائفة انقطع تعلق الوجوب في غيرهم، وإذا قلت واجب على الناس كلهم أن يجاهد منهم المستطيع، كان الوجوب متعلقأ بالجميع وعذر العاجز بعجره، ففي نظم الآية على هذا الوجه دون أن يقال: ولله حج البيت على الستطيعين، هذه النكتة البديعة فتأملها

الوجه الثاني: أن إضافة المصدر إلى الفاعل إذا وجد أولى من إضافته إلى المفعول ولا يعدل عن هذا الأصل إلا بدليل منقول، فلو كان مَنْ هو الفاعل لأضيف المصدر إليه فكان يقال: "ولله على الناس حج من استطاع» وحله على

باب «يعجبني ضربُ زيدٍ عمراً» وفيما يفصل فيه بين المصدر وفاعله المضاف إليه بالمفعول والظرف حمل على المكتوب المرجوح، وهي قراءة ابن عامر (قتل أولادهم شركاتهم)، فلا يصار إليه. وإذا ثبت أن «من» بدل بعض من كل وجب أن يكون في الكلام ضمير يعود إلى «الناس» كأنه قيل: من استطاع منهم، وحذف هذا الضمير في أكثر الكلام لا يحسن، وحسنه هاهنا أمور منها: أن «من» واقعة على من لا يعقل، كالاسم المدل منه فارتبطت به، ومنها: أنها موصولة بما هو أخص من الاسم الأول، ولو كانت الصلة أعم لقبح حذف الضمير العائد، ومثالٍ ذلك إذا قلت: رأيت إخوتك من دهب إلى السوق منهم، كان قبيحاً، لأن الذاهب إلى السوق أعم من الإخوة، وكذلك لو قلت: البس الثياب ما حسن وجمل، يريد منها، ولم يذكر الضمير كان أبعد في الجواز، لأن لفظ ما حسن أعم من الثياب.

وباب البعض من الكل أن يكون أخص من المدل منه، فإذا كان أعم وأضفته إلى ضمير أو قيدته بضمير يعود إلى الأول ارتفع العصوم وبقي الخصوص، ونما حسن حذف المضاف في هذه أيضاً مع ما تقدم طول الكلام بالصلة والموصول.

وأما المجرور من قوله «لله» فيحتمل وجهين: أحدهما: أن يكون في موضع من سبيل، كأنه نعت نكرة قدم عليها، لأنه لو تأخر لكان في موضع النعت لسبيل، والثاني: أن يكون متعلقاً بسبيل، فإن قلت: كيف يتعلق به وليس فيه معنى الفعل؟ قيل: السبيل لما من قوت وزاد ونحوهما، كان فيه من قوت وزاد ونحوهما، كان فيه الذي هو الظريق، فصلح تعلق المجرور النخم وإعجاز المغط تقديم المجرور وإن كان موضعه التأخير، لأنه ضمير يعود على البيت، والبيت هو المقصود به الاعتناء، وهم والبيت هو المقصود به الاعتناء، وهم والبيت هو المقصود به الاعتناء، وهم

يقدمون في كلامهم ما هم به أهم وبيانه أعني هذا تقرير السهيلي، وهذا بعيد جداً بل الصواب في متعلق الجار والمجرور وجه آخر أحسن من هذين، ولا يليق بالآية سواه، وهو الوجوب المفهوم من قوله «على الناس»، أي: عب لله على الناس الحج، فهو حق واجب لله، وأما تعليقه بالسبيل وجعله حالاً منها، ففي غاية البعد فتأمله، ولا يكاد يخطر بالبال من الآية، وهذا كما تقول: لله عليك الصلاة والزكاة والصيام.

ومن فوائد الاية وأسرارها أنه سبحانه إذا ذكر ما يوجبه ويحرمه يذكره بلفظ الأمر والنهى، وهو الأكثر، وبلفظ الإيجاب والكتابة والتحريم نحو ﴿كتب عليكم الصيام﴾ ﴿حرمت عليكم الميتة﴾ ﴿قل تعالوا أتل ما جرم ربكم عليكم﴾ وفي الحج أتي بهذا اللفظ الدال على تأكد الوجوب من عشرة أوجه، أحدها أنه قدم اسمه تعالى وأدخل عليه لام الاستحقاق والاختصاص ثم ذكر من أوجبه عليهم بصيغة العموم الذاخلة عليها حرف على أبدل منه أهل الاستطاعة، ثم نكر السبيل في سياق الشرط إيذاناً بأنه يجب الحج على أي: سبيل تيسرت، من قوتٍ أو مال، فعلق الوجوب بحصول ما يسمى سبيلاً، ثم أتبع ذلك بأعظم التهديد بالكفر فقال ﴿وَمَن كَفُر ﴾ أي: لعدم التزامه هذا الواجب وتركه ثم عظم الشأن وأكد الوعيد بإخباره ما يستغنى به عنه، والله تعالى هو الغنى الحميد، ولا حاجة به إلى حج أحد، وإنما في ذكر استغنائه عنه هنا من الإعلام بمقته له وسحطه عليه وإعراضه بوجهه عنه ما هو أعظم التهديد وأبلغه، ثم أكد ذلك بذكر اسم «العالمي» عموماً، ولم يقل: فإن الله غنى عنه، لأنه إذا كان غنياً عن العالمين كلهم فله الغنى الكامل التام من كل وجه بكل اعتبار، فكان أدل لعظم مقته لتارك حقه الذي أوجبه عليه، ثم أكد هـذا المعـنـي بـأداة «إن» الـدالـة عـلى التأكيد، فهذه عشرة أوجه تقتضي تأكد

هذا الفرض العظيم .

وتأمل سر البدل في الآية المقتضي لذكر الإسناد مرتين، مرة بإسناده إلى عسوم الناس، ومرة بإسناده إلى خصوص المستطيعين، وهذا من فوائد البدل تقوية المعنى وتأكيده بتكرر الإسناد ولهذا كان في نية تكرار العامل وإعادته.

ثم تأمل ما في الآية من الإيضاح بعد الإبهام والتفصيل بعد الإجمال، وكيف تضمن ذلك إيراد الكلام في صورتين وخلتين، اعتناء به وتأكيد لشأنه، ثم تأمل كيف افتتح هذا الإبجاب بذكر محاسن البيت وعظم شأنه بما تدعوا النفوس إلى قصده وحجه وإن لم يطلب ذلك منها، فقال: ﴿إِنْ أُولَ بِيتَ﴾ الخ، فوصفه بحمس صفات: أحدها كونه أسبق بيوت العالم وضع في الأرض، الثاني: أنه مبارك، وآلبركة كشرة الخير ودوامه، وليس في بيوت العالم أبرك منه ولا أكثر خيراً ولا أدوم ولا أنفع للخلائق، الثالث: أنه هدى، ووصفه بالصدر نفسه مبالغة، حتى كأنه نفس الهدي، الرابع ما تضمن من الآيات البينات التي تزيد على أربعين آية، الخامس: الأمن الحاصل لداخله، وفي وصفه جذه الصفات دون إيجاب قصده ما يبعث النفوس على حجه وإن شطت بالزائرين الديار وتناءت سم الأقطار، ثم أتبع ذلك بصريح الوجوب المؤكد بتلك التأكيدات، وهذا يدل على الإعتناء منه سبحانه لهذا البيت العظيم، والتنويه بذكره، والتعظيم لشأنه، والرفعة من قدره، ولولم يكن له شرف إلا إضافته إياه إلى نفسه بقوله ﴿وطهر بيتي﴾ لكفي بهذه الإضافة فضلاً وشرفاً، وهذه الإضافة هي التي أقبلت بقلوب العالمين إليه، وسلبت نفوسهم حباله وشوقأ إلى رؤيته، فهذه الثابة للمحبين يثوبون إليه ولا يقضون منه وطراً أبداً، كلما ازدادوا له زيارة ازدادوا له حباً وإليه اشتياقاً، فلا الوصال يشفيهم ولا البعاد يسليهم، كما قيل:

أطوف به والنفس بعد مسوقة

وألثم منه الركن أطلب بردما

فسوالله مسااز داد إلا مستبسابية

فيباجنة المأوى ويباغياية المنبي

أبت علبات الشوق إلاتقربا

وماكان صدى عنك صدملالة

دعوت اصطباري عنك بعدك والبكا

وقدرعم واأدالحب إذانأي

ولوكان هذاالزعم حقألكانذا

بىلى إنسه يسبلى والسهسوى عسلى

وهذامحب قاده الشوق والهوى

أتاك على بعدالمزار ولوونت

انتهى كلامه رحمه الله تعالى.

﴿٩٨ ـ ١٠١﴾ ﴿قسل يسا أهسل

الكتاب لم تكفرون بآيات الله والله شهيد

على ما تعملون \* قل يا أهل الكتاب لم

تصدون عن سبيل الله من آمن تبغونها

عوجا وأنتم شهدآء وما الله بفافل عما

تعملون \* يا أيها الذين آمنوا إن تطيعوا

فريقا من الذين أوتوا الكتاب يردوكم

بعد إيمانكم كافرين \* وكيف تكفرون

وأنتم تتلى عليكم آيات الله وفيكم

إليه وهل بعد الطواف تداني

بقلبي من شوق ومن هيمان

ولا القلب إلا كشرة الخفقان

ويا منيتي من دون كل أمان

إليك فيميا لي ببالبيعياد يبدان

ولي شاهد من مقلتي ولسان

فلبي البكا والصير عنك عصان

سيبلى هواه بعد طول زمان

دواء الهوى في الناس كل زمان

حاله (۱) لم ينبله الملتوان (۲)

بغير زمام قائد وعنان

مطيته جاءت به القدمان

صراط مستقيم اليوبخ تعالى أهل الكتاب من اليهود والنصاري على كفرهم بآيات الله التي أنزلها الله على رسله، التي جعلها رحمة لعباده يهتدون بها إليه، ويستدلون بها على جميع المطالب المهمة والعلوم النافعة، فهؤلاء الكفرة جمعوا بين الكفر بها وصد من أمن بالله عنها وتحزيفها وتعويجها عما جعلت له، وهم شاهدون بذلك عالمون بأن ما فعلوه أعظم الكفر الموجب لأعظم العقوبة والدين كفروا وصدوا عن سبيل الله زدناهم عذاباً فوق العذاب بما كانوا يفسدون، فلهذا توعدهم هنا بقوله: ﴿وَمِا اللهُ بِعَاقِلِ توعدهم هنا بقوله: ﴿ عما تعملون، بل محيط بأعمالكم " ونياتكم ومكركم السيء، فمجازيكم عليه أشر الجزاء لما توعدهم ووبخهم عطف برحمته وجوده وإجسانه وحذر عباده المؤمنين منهم لئلا يمكروا بهم من حيث لا يشعرون، فقال: ﴿يا أيها الذين آمنوا إن تطيعوا فريقاً من الذين أوتوا الكتاب يردوكم بعد إيمانكم كافرين، وذلك لحسدهم وبغيهم عليكم، وشدة حرصهم على ردكم عن دينكم، كما قال تعالى: ﴿وود كثير من أهل الكتاب لو يردونكم من بعد إيمانكم كفاراً حسداً من عند أنفسهم من بعد ما تبين لهم الحق، ثم ذكر تعالى السبب الأعظم والموجب الأكبر لتبات المؤمنين على إيمانهم، وعدم تزلزلهم عن إيقانهم، وأن ذلك من أبعد الأشياء، فقال: ﴿وكيف تكفرون وأنتم تتلى عليكم آيات الله وفيكم رسوله أي: الرسول بين أظهركم يتلو عليكم ايات ربكم كل وقت، وهي الأيات البينات التي توجب القطع بموجبها والجزم بمقتضاها وعدم الشك

رسوله ومن يعتصم بالله فقد هدي إلى

فيما دلت عليه بوجه من الوجوه، خصوصا والمبين لها أفضل الخلق وأعلمهم وأفصحهم وأنصحهم وأرأفهم بالمؤمنين، الحريص على هداية الخلق وإرشادهم بكل طريق يقدر عليه، فصلوات الله وسلامه عليه، فلقد نصح وبلغ البلاغ المبين، فلم يبق في نفوس القائلين مقالاً ولم يترك لجائل في طلب الخير مجالاً، ثم أخبر أن من اعتصم به فتوكل عليه وامتنع بقوته ورحمته عن كل شر، واستعان به على كل خير ﴿فقد هدى إلى صراط مستقيم، موصل له إلى غاية المرغوب، لأنه جمع بين اتباع الرسول في أقواله

وأفعاله وأحواله وبين الاعتصام بالله ﴿١٠٢ - ١٠٣﴾ ﴿يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله حق تقاته ولا تموتن إلا وأنتم مسلمون % واعتصموا بحبل الله جميعا ولاتفرقوا واذكروا تعمة الله عليكم إذكنتم أعدآء فألف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته إخوانا وكنتم على شفا حفرة من النار فأنقذكم منها كذلك ببين الله لكم آياته لعلكم متدون، هذا أمر من الله لعباده المؤمنين أن يتقوه حق تقواه، وأن يستمروا على ذلك ويثبتوا عليه ويستقيموا إلى المات، فإن من عاش على شيء مات عليه، فمن كان في حال صحته ونشاطه وإمكانه مداوماً لتقوى ربه وطاعته، منيباً إليه على الدوام، تبته الله عند موته ورزقه حسن الخاتمة، وتقوى الله حق تقواه كما قال ابن مسعود: وهو أن يطاع فلا يعصى، ويذكر فلا ينسى، ويشكر فلا يكفر، وهذه الاية بيان لما يستحقه تعالى من التقوى، وأما ما يجب على العبد منها، فكما قال تعالى: ﴿ فَاتَّتَّوْا اللهُ مَا استطعتم، وتفاصيل التقوي المتعلقة بالقلب والجوارح كثيرة جدأ، يجمعها

فأعلها متربعة ضماية بلأبلي للماني بروادات والإراب

في الهامش كتب: أي الهوى.

بالى إنه يُسبُسلي المحبُّ وإنه وبمراجعة بدائع الفوائد (٢/ ٤٦) تبين أن البيت كما يلي:

بيلي إنه يبيلي التنصير والمهوي

(٣) - في الأصل: بأعمالهم ولعل الصواب ما أثبت.

على حاله لم يَجُلُه الْلُوالُ) (

و على حالم له يسله الملوان

في الهامش: (لعل صواب هذا البيت قوله:

فعل ما أمر الله به وترك كل ما نهى الله عنه، ثم أمرهم تعالى بما يعينهم على التقوى وهو الاجتماع والاعتصام بدين الله، وكون دعوى المؤمنين واحدة مؤتلِفين غير مختلفين، فإن في اجتماع المسلمين على دينهم، وائتلاف قلوبهم يصلح دينهم وتصلح دنياهم وبالاجتماع يتمكنون من كل أمر من الأمور، ويحصل لهم من المصالح التي تتوقف على الائتلاف ما لا يمكن عدها، من التعاون على البر والتقوى، كما أن بالافتراق والتعادي يختل نظامهم وتنقطع روابطهم ويصير كل واحد يعمل ويسعى في شهوة نفسه، ولو أدى إلى الضرر العام، ثم ذكرهم تعالى نعمته وأمرهم بذكرها فقال: أ ﴿ وأدكروا نصمة الله عليكم إذ كنتم أعداء﴾ يقتل بعضكم بعضاً، ويأخذ بعضكم مال بعض، حتى إن القبيلة يعادي بعضهم بعضاً ، وأهل البلد الواحد يقع بينهم التعادي والاقتتال، وكانوا في شر عظيم، وهذه حالة العرب قبل بعثة النبي ﷺ فلما بعثه الله وآمنوابه واجتمعواعلي الإسلام وتآلفت قلوبهم على الإيمان كانوا كالشخص الواحد، من تآلف قلوبهم وموالاة بعضهم لبعض، ولهذا قال: أ ﴿فألف بين قلوبكم فأصحتم بنعمته إحواناً وكنتم على شفا حفرة من النار، أي: قد استحقيتم النار ولم يبق بينكم وبينها إلاأن تموتوا فتدخلوها ﴿ فَأَنْقُذُكُم مِنْهَا ﴾ بِما مِنْ عِلْيكُم مِن الإيمان بمحمد ﷺ ﴿كذلك ببين الله لكم أياته ﴿ أَي . يوضحها ويفسرها ، ويبين لكم الحق من الباطل، والهدي من الضلال ﴿لعلكم تهتذون﴾ بمعرفة الحق والعمل به، وفي هذه الآية ما يدل أن الله يحب من عباده أن يذكروا نعمته يقلوبهم وألسنتهم ليزدادوا شكراكه ومحبة، وليزيدهم من فضلة وإحسانه، وإنا من أعظم ما يذكر من نعمه نعمة الهداية إلى الإسلام، واتباع الرسول ﷺ واجتماع كلمة المسلمين وعدم تفرقها .

﴿ ١٠٤ \_ ١٠٥﴾ ﴿ ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمروف

ويسنبهون عن المنكر وأولئك هم المفلحون \* ولا تكونوا كالذين تفرقوا واختلفوا من بعد ما جاءهم البينات وأولئك لهم عذاب عظيم اي: وليكن منكم أيها المؤمنون الذين منَّ الله عليهم بالإيمان والاعتصام بحبله ﴿ أُمَّةً ﴾ أي: جماعة ﴿ يدعون إلى الخير ﴾ وهو اسم جامع لكل ما يقرب إلى الله ويسعد من سخطه ﴿وياصرون بالمعروف، وهو ما عرف بالعقل والشرع حسنه ﴿وينهون عن المنكر﴾ وهواما عرف بالشرع والعقل قبحه، وهذا إرشاد من الله للمؤمنين أن يكون منهم جماعة متصدية للدعوة إلى سبيله وإرشاد الخلق إلى دينه، ويدخل في ذلك العلماء المعلمون للدين، والوعاظ الذين يدعون أهل الأديان إلى الدخول في دين الإسلام، ويدعون المنحرفين إلىَّ الاستـقـامــُة، والمجـاهــدون فــى سبيل الله، والمتصدون لتفقد أحوال الناس والزامهم بالشرع كالصلوات الخمس والزكاة والصوم والحج وغير ذلك من شرائع الإسلام، وكتفقد المكاييل والموازين وتفقد أهل الأسواق ومنعهم من الغش والمعاملات الباطلة، وكل هذه الأمور من فروض الكفايات كما تدل عليه الآية الكريمة في قوله ﴿ولتكن منكم أمة﴾ الح أي: لتكن منكم حماعة يحصل القصود بهم في هذه الأشياء المذكورة، ومن العلوم التقرر أن الأمر بالشيء أمر به وبما لا يتم إلاً به فكل ما تتوقف هذه الأشياء عليه فهو مأمور به، كالاستعداد للجهاد بأنواع العدد التي يحصل بها نكاية الأعداء وعز الإسلام، وتعلم العلم الذي يحصل به الدعوة إلى الخير وسائلها ومقاصدها، وبناء المدارس للإرشاد والعلم، ومساعدة النواب ومعاونتهم على تنفيذ الشرع في الناس بالقول والفعل والمال، وغير ذلك مما تتوقف هذه الأمور عليه، وهذه الطائفة المستعدة للدعوة إلى الخير والأمر بالعروف والنهى عن المنكر هم خواص المؤمنين، ولهذا قال تعالى عنهم : ﴿وَأُولُتُكُ هُمُ المفلحون، الفائزون بالمطلوب،

و كَيْفَ تَكَفُرُونَ وَأَنْدُ تَنْلَى عَلَيْكُمْ ءَايَتُ اللَّهِ وَفِيكُمْ رَسُولُهُ وَ وَمَن يَعْتَصِم بِاللَّهِ فَقَدْهُدِى إِلَّى صِرَاطِ مُسْتَقِيم ۞ يَّأَيُّهُا ﴾ الَّذِينَ عَامَنُوا النَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَالِقِهِ وَلَانَمُونُكَ إِلَّا وَأَنتُم اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ وَأَعْتَصِهُ وَأَيْجَالِ اللَّهِ جَيِعَا وَلَاتَفَارَقُولًا اً وَأَذَكُرُواْ يَعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُرُ إِذَكُتُ مُ أَعَدَاءَ فَأَلَّفَ بَيْنَ فُلُوكِكُرُ فأضبحم بيغميني إخوافا وكلندع كأشفاحفرة من الشار وَ فَانْفَذَكُمْ مِنْهُا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ مَالِيَتِهِ وَلَعَلَّكُونَ فَهَنَّدُونَ ﴿ وَأَنْتَكُن يَنكُوا أَمَّةُ يَنعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْقَرُونِ وَيِّنْهَوْنَ عَنِ ٱلْنُكُرُّ وَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْقَلِحُونَ ۞ ِ وَلِأَتَّكُونُوا الله كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَأَخْتَلَقُواْ مِنْ بَعْدِ مَاجَآءَهُمُ ٱلْبَيِّنَتُ وَأُولَيَهِكَ اللُّهُ عَذَابُ عَظِيدٌ ﴿ يَوْمَ تَبْيَضُ وَجُوهُ وَتَسْوَدُ وَيُحُوهُ فَأَمَّا الَّهِ اللَّذِيكَ المَّوَدَّتْ وَجُوهُهُمْ أَكَفَرْتُ رَعَّ دَابِكَيْكُرُ فَلَا وَقُولُا ﴿ الْعَذَابَ بِمَاكُنْتُونَ هُ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ ابْيَضَّتْ الله وَجُوهُهُمْ فَنِي رَحْمَةِ ٱللَّهِ هُمْ فِيهَا خَلِيدُونَ ۞ يَلْكَ ءَايَتُ يُّ اللَّهِ مَتَلُوهَا عَلَيْكَ بِٱلْحَقِّ وَمَا اللَّهُ رُبِيدُ ظُلُمَا لِلْعَلَمِينَ ۞ 100500 TO 2008 EQ.

الناجون من المرهوب، ثم بهاهم عن التشبه بأهل الكتاب في تفرقهم واختلافهم، فقال: ﴿ولا تكونوا كالنين تفرقوا واختلفوا ﴾ ومن بعد ما العجائب أن اختلافهم ﴿من بعد ما جاءهم البينات ﴾ الموجبة لعدم التفرق والاختلاف، فهم أولى من غيرهم بالاعتصام بالدين، فعكسوا القضية مع علمهم بمخالفتهم أمر الله، فاستحقوا العقاب البليغ، ولهذا قال تعالى: ﴿وَوَلَنُكُ لَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾

﴿١٠٦ - ١٠٨﴾ ﴿يـوم تـــيــض وجوه وتسود وجوه فأما الذين اسودت وجوههم أكفرتم بعد إيمانكم فذوقوا العذاب بما كنتم تكفرون \* وأما الذين ابيضت وجوههم ففي رحمة الله هم فيها خالدون \* تلك أيات الله نتلوها عليك بالحق وما الله يريد ظلماً للعالمين ﴾ يخير تعالى عن حال يوم القيامة وما فيه من آثار الجزاء بالعدل والفضل، ويتضمن ذلك الترغيب والترهيب ألموجب للخوف والرجاء فقال: ﴿يوم تبيض وجوه السعادة والخير، أهل الائتلاف والاعتصام بحبل الله ﴿وتسود وجوه ﴾ وهي وجوه أهل الشقاوة والشر، أهل الفرقة والاختلاف، هؤلاء اسودت وجوههم بما في قلوم من الخزي والهوان والذلة والفضيحة، وأولئك ابيضت وجوههم، لما في قلوبهم من المهجة

والسرور والنعيم والحبور الذي ظهرت اثاره على وجوههم كما قال تعالى: ﴿ولقاهم نضرة وسروراً﴾ نضرة في وجوههم وسروراً في قلوبهم، وقال تعالى: ﴿والذين كسبوا السيئات جزاء سيئة بمثلها وترهقهم ذلة كأنما أغشيت وجوههم قطعاً من الليل مظلماً أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون، ﴿فَإِمَا الذين اسودت وجوههم، فيقال لهم على وجه التوبيخ والتقريع: ﴿ أَكْفِرْتُمْ بعد إيمانكم﴾ أي: كيف آثرتم الكَّف والضلال على الإيمان والهدى؟ وكيف تركتم سبيل الرشاد وسلكتم طريق الغي؟ ﴿فذوقوا العذاب بما كنتم تكفرون، فليس يليق بكم إلا النار، ولا تستحقون إلا الخزي والفضيحة والعار ﴿وأما الذين ابيضت وجوهِهم﴾ فيهنؤون أكمل تهنئة ويبشرون أعظم بشارة، وذلك أنهم يبشرون بدخول الجنات ورضى ربهم ورحمته ﴿فَفَي رَحْمَةُ الله هم فيها خالدون، وإذا تحانوا خالدين في الرحمة، فالجنة أثر من آثار رحمته تعالى، فهم خالدون فيها بما فيها من النعيم المقيم والعيش السليم، في جوار أرحم الراحين، لما يسين الله لرسوله ﷺ الأحكام الأمرية والأحكام الجزائية قال: ﴿تلك آيات الله نتلوها﴾ أي: نقصها ﴿عليك بالحق﴾ لأن أوامره ونواهيه مشتملة على الحكمة والرحمة وثوابها وعقابها، كذلك مشتمل

على الحكمة والرحة والعدل الخالي من النظام، ولهذا قال: ﴿وما الله يريد ظلماً للمالمين في إرادته ظلمهم فضلاً عن كونه يفعل ذلك فلا ينقص أحداً شيئا من حسناته، ولا يزيد في ظلم الظالمين، بل يجازيهم بأعمالهم فقط، ثم قال تعالى:

﴿ ١٠٩ ﴿ ولله ما في السماوات وما في الأرض وإلى الله ترجع الأمور ﴾ أي: هو المالك لما في السماوات وما في الأرض، الذي خلقهم ورزقهم ويتصرف فيهم بقدره وقضائه، وفي شرعه وأمره، وإليه يرجعون يوم القيامة فيجازيهم بأعمالهم حسنها وسيئها.

﴿١١١ - ١١١﴾ ﴿كنتم خير أمة أحرجت للناس تأمرون بالعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله ولو آمن أهل الكتاب لكان خيراً لهم منهم المؤمنون وأكثرهم الفاسقون \* لن يضروكم إلا أذى وإن يقاتلوكم يولوكم الأدبار ثم لا ينصرون \* ضربت عليهم الذلة أبنما ثقفوا إلا بحبل من الله وحبل من الناس وباؤوا بغضب من الله وضربت عليهم المسكنة ذلك بأنهم كانوا يكفرون بآيات الله ويقتلون الأنبياء بغير حق ذلك بما عصوا وكانوا يعتدون، يمدح تعالى هذه الأمة ويخبر أنها خير الأمم التي أخرجها الله للناس، وذلك بتكميلهم لأنفسهم بالإيمان المستلزم للقيام بكل ما أمر الله به، ويتكميلهم لغيرهم بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر المتضمن دعوة الخلق إلى الله وجهادهم على ذلك وبذل الستطاع في ردهم عن ضلالهم وغيهم وعصياتهم، فبهذا كانوا خير أمة أخرجت للناس، لما كانت الآية السابقة وهي قوله: ﴿ولتكنُّ منكم أمة يدعون إلى ألخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر﴾ أمرأ منه تعالى لهذه الأمة، والأمر قد يمتثله المأموز ويقوم به، وقد لا يقوم به، أخبر في هذه الآية أن الأمة قد قامت بما أمرها الله بالقيام به، وامتثلت أمر ربها واستحقت الفضل على سائر الأمم ﴿ولو آمن أهل الكتاب

لكان خيراً لهم، وفي هذا من دعوته بلطف الخطاب ما يدعوهم إلى الإيسمان، ولكن لم يؤمن منهم إلا قليل، وأكثرهم الفاسقون الخارجون عن طاعة الله المعادون لأولياء الله بأنواع العداوة، ولكن من لطف الله بعباده المؤمنين أنه رد كيدهم في نحورهم، فليس على المؤمنين منهم ضرر في أديانهم ولا أبدانهم، وإنما غاية ما يصلون إليه من الأدى أذية الكلام التي لاسبيل إلى السلامة منها من كل معادي، فلو قاتلوا المؤمنين لولوا الأدبار فرارأ ثم تستمر هزيمتهم ويدوم ذلهم ولا هم ينصرون في وقت من الأوقات، ولهذا أخبر تعالى أنه عاقبهم بالذلة في بواطنهم والمسكنة على ظواهرهم، فلا يستقرون ولا يطمئنون ﴿ إِلا بحبل ﴾ أي: عهد ﴿من الله وحبل من الناس) فلا يكون اليهود إلا تحت أحكام المسلمين وعهدهم، تؤخذ منهم الجزية ويستذلون، أو تحت أحكام النصاري وقد ﴿ اوُّوا ﴾ مع ذلك ﴿ بغضب من الله ﴾ وهذا أعظم العقوبات، والسبب الذي أوصلهم إلى هذه الحال ذكره الله بقوله: ﴿ ذَلِكَ بِأَنْهُمُ كانوا يكفرون بآيات الله التي أنزلها الله على رسوله محمد ﷺ الموجبة لليقين والإيمان، فكفروا بها بغياً وعناداً ﴿ويقتلون الأنبياء بغير حق، أي: يقابلون أنبياء الله الذين يجسنون إليهم أعظم إحسان بأشر مقابلة، وهو القتل، فهل بعد هذه الحراءة والجناية شيء أعظم منها، وذلك كله بسبب عصياتهم واعتدائهم، فهو الذي جراهم على الكفر بالله وقتل أنبياء الله، ثم قال تعالى :

﴿ ١١٥ - ١١٥﴾ ﴿ ليسوا سواء من أهل الكتاب أمة قائمة يتلون آيات الله الناء الليل وهم يسجدون \* يؤمنون بالغروف ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويسارعون في الخيرات وأولئك من الصالحين \* وما يفعلوا من خير فلن يكفروه والله عليم بالمتقين ﴾ لا بين تعلى الفرقة الفاسقة من أهل الكتاب وبين أفعالهم وعقوباتهم ،

بين هاهنا الأمة المستقيمة، وبين أفعالها وثوابها، فأخبر أنهم لا يستوون عنده، بل بينهم من الفرق ما لا يمكن وصفه، فأما تلك الطائفة الفاسقة فقد مضي وصفهم، وأما هؤلاء المؤمنون، فقال تعالى منهم ﴿أُمَّة قَائِمَةً﴾ أي: مستقيمة على دين الله، قائمة بما ألزمها الله به من المأمورات، ومن ذلك قيامها بالصلاة ﴿ يستلون آيات الله آناء الليل وهم يسجدون، وهذا نيان لصلاتهم في أوقات الليل وطول تهجدهم وتلاوتهم لكتاب ربهم وإيثارهم الخضوع والركوع والسجود له ﴿ يؤمنون بالله واليوم الآخر، أي: كإيمان المؤمنين إيمانا يوجب لهم الإيمان بكل نبي أرسله، وكل كتاب أنزله الله، وخص الإيسمنان باليوم الآخر لأن الإيشمنان الحقيقي باليوم الآخر يحث المؤمن به على ما يقر به إلى الله، ويثاب عليه في دلك اليوم، وترك كل ما يعاقب عليه في ذلك اليوم ﴿ويامرون بالمعروف وينهون عن المنكر، فحصل منهم تكميل أنفسهم بالإيمان ولوازمه، وتكميل عيرهم بأمرهم بكل خير، ونهيهم عن كل شر، ومن ذلك حثهم أهل دينهم وغيرهم على الإيمان بمحمد على، ثم وصفهم بالهمم العالية ﴿وَ أَنْهُم ﴿يسارعون في الخيرات﴾ أي: بادرون إليها فينتهزون الفرصة فيها، ويفعلونها في أول وقت إمكانها، وذلك من شدة رغبتهم في الخير ومعرفتهم بقوائده وحسن عوائده، فهؤلاء الذين وصفهم الله بهذه الصفات الجميلة والأفعال الجليلة ﴿من الصالحين، الذين يدخلهم الله في رحمته ويتغمدهم بغفرانه وينيلهم من فضله وإحسانه، وأنهم مهما فعلوا ﴿من خير﴾ قىلىلاً كان أو كشيراً ﴿فلن يُكفروه﴾ أي: لن يحرموه ويفوتوا أجره، بل يثيبهم الله على ذلك أكمل ثواب، ولكن الأعمال ثوابها تبع لما يقوم بقلب صاحبها من الإيمان والتقوى، فلهذا قال ﴿والله عليم بالتقين الله كما قال تعالى: ﴿إنما يتقبل الله من المتقين ﴾.

﴿١١٦ ـ ١١٧﴾ ﴿إن الذين كفروا لن تغنى عنهم أموالهم ولا أولادهم من الله شيئاً وأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون # مثل ما ينفقون في هذه الحياة الدنيا كمثل ريح فيها صرِّ أصابت حرث قوم ظلموا أنفسهم فأهلكته وما ظلمهم الله ولكن أنفسهم يظلمون﴾ يخبر تعالى أن الذين كفروا لن تغنى عنهم أموالهم ولا أولادهم من الله شيئاً، أي: لا تدفع عنهم شيئاً من عذاب الله، ولا تجدي عليهم شيئاً من تُوابِ الله، كما قال تعالى: ﴿وَمَا أموالكم ولا أولادكم بالتي تقربكم عندنا زلفي إلا من آمن وعمل صالحاً﴾ بل تكون أموالهم وأولادهم زاداً لهم إلى النار، وحجة عليهم في زيادة نعم الله عليهم، تقتضى منهم شكرها، ويعاقبون على عدم القيام بها وعلى كفرها، ولهذا قال: ﴿أُولِئِكُ أَصِحَابٍ النار هم فيها خالدون﴾

ثم ضرب مثلاً لما ينفقه الكفار من أموالهم التي يصدون بها عن سبيل الله ويستعينون بها على إطفاء نور الله، بأنها تبطل وتضمحل، كمن زرع زرعاً يرجو نتيجته ويؤمل إدراك ريعه، فبينما هو كذلك إذ أصابته ريح فيها صر، أي: بردشديد محرق، فأهلكت زرعه، ولم يحصل له إلا التعب والعناء وزيادة الأسف، فكذلك هؤلاء الكفار الذين قال الله فيهم: ﴿إِنَّ الذِّينَ كَفُرُوا ينفقون أموالهم ليصدوا عن سبيل الله فسينفقونها ثم تكون عليهم حسرة ثم يغلبون ﴿ وما ظلمهم الله ﴾ بإبطال أعمالهم ﴿ولكن الله الله الماهم يظلمون المحيث كفروا بآيات الله وكذبوا رسوله وحرضوا على إطفاء نور الله، هذه الأمورهي التي أحبطت أعمالهم وذهبت بأموالهم، ثم قال تعالى:

(۱۱۸ - ۱۲۰) (پيا أيها الله ين آميا الله ين آمنوا لا تتخذوا يطانة من دونكم لا يألونكم خبالا ودوا ما عنتم قد بدت المبغضاء من أفواههم وما تخفي صدورهم أكبر قد بينا لكم الآيات إن كنتم تعقلون \* ها أنتم أولاء تحبونهم

إِنَّ الَّذِيبَ كَفَسُرُوا لَن تُغَيِّى عَنْهُمْ أَمُوالُهُمْ وَلَا أَوْلَكُمْ هُمِّينَ ٱللَّهِ شَيْئًا وَأُولَئِيكَ أَصْبَحَكِ ٱلنَّالِّرِهُمْ فِهَاخَلِدُونَ ٥ مَشَلُ مَا يُنفِقُونَ فِي هَنذِهِ ٱلْحَبَوْةِ ٱلدُّنْبِ ٱكْتَبَارِيجِ فِيهَا صِرِّالْصَابَتْ حَرْثَ قَوْمِرِظَكُمُواْ أَنْفُسَهُمْ فَأَهْلَكَكُمْ أَفَا لَكَمْ فَأَوْلَا ظُلَمَهُمُ اللَّهُ وَلَكِنْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ يَنَأَنُّهُ ٱلَّذِينَ عَامَوْاْ لِاَنْتَخِذُواْ بِطَانَـةً مِن دُونِكُمْ لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالًا وَدُّواْ مَاعَيَتُ وَلَا بِدَتِ ٱلْمَعْضَآءُ مِنَ ٱفْوَهِهِ وَوَمَانَحْيَ صُدُورُهُ أَكِنَّ مَّهُ مِيَّنَا لَكُمُ الْأَبْتِ إِن كُنتُ مَعْقِلُونَ ﴿ هِا لَأَنتُمْ أُوْلَاءَ يَحُبُونَهُ ۗ وَلَا يُحِيُّونَكُوْ وَتُؤْمِنُونَ بِٱلْكِئْبِ كَيْهِ، وَ إِنَا لَقُوكُمْ فَالْوَاءُ امَنَّ اوَإِذَا خَلَوْا عَضُّواْ عَلَيْكُمُ ٱلْأَنَّامِلَ مِنَ ٱلْغَيْطِ قُلُ مُوتُواْ يِغَيْظِكُمُ ۚ إِنَّ اللَّهَ عَلِيكُ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ۞ إِن مَّسَسَمُ رُحَسَنَةٌ لَّسُؤُهُمْ وَإِن نَصِيبَكُمْ سَيِئَةٌ يَفْرَحُواْيِهَا وَإِن صَّبِرُواْ وَنَتَّقُواْ لَايَضُرُّكُمْ كَدُهُمْ اللُّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَايِمَ مَلُونَ يُعِيطُ ۞ وَاذْغَدُونَ مِنْ أَهِلِكَ تُنَوِّئُ ٱلْلَوْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَ الْ وَاللَّهُ سَيَعِمُ عَلِيهٌ ۞ PARTON TO MARKET

ولا يحبونكم وتؤمنون بالكتاب كله وإذا لقوكم قالوا آمنا وإذا خلوا عضوا عليكم الأنامل من الغيظ قل موتوا بغيظكم إن الله عليم بذات الصدور \* إن تمسيكم حسنة تسؤهم وإن تصبكم بسيئة يفرحوا بها وإن تصبروا وتتقوا لا يضركم كيدهم شيئاً إن الله بما يعملون محيط﴾ ينهى تعالى عباده المؤمنين أن يتخذوا بطالة من النافقين من أهل الكتاب وغيرهم يظهرونهم على سرائرهم أويولونهم بعض الأعمال الإسلامية وذلك أنهم هم الأعداء الذين امتلات قلوبهم من العداوة والبغضاء فظهرت على أفواههم ﴿وما تخفي صدورهم أكبر، ما يسمع منهم فلهذا ﴿لا يألونكم خِبالا ﴾ أي: لا يقصرون في حصول الضرر عليكم والمشقة وعمل الأسباب التي فيها ضرركم ومساعدة الأعداء عليكم قال الله للمؤمنين ﴿قد بينا لكم الآيات﴾ أي: التي فيها مصالحكم الدينية والدنيوية (لعلكم تعقلون) فتعرفونها وتفرقون بين الصديق والعدو، فليس كل أحد يجعل بطانة، وإنما العاقل من إذا ابتلى بمخالطة العدو أن تكون نخالطة في ظاهره ولا يطلعه من باطنه على شيء ولو تملق له وأقشم أنه من أوليائه قال الله مهيجاً للمؤمنين على الجندر من هؤلاء المنافقين من أهل الكتاب، ومبيناً شدة عداوتهم ﴿هاأنتم

إِذَهُ مَن طَآهِ مَنَا إِلَى الْمُؤْمِنُ الْمَقْفَ لَا وَالْمَوْلِيُهُمْ الْمُؤْمِنُ وَ وَلَقَدْ تَسَرَكُوالَهُ وَ وَلَمَّذَ تَشَكُرُونِ وَ وَلَقَدْ تَسَرَكُوالَهُ وَلِيَّا الْمُؤْمِنُ وَ الْمُؤْمِنُ وَ الْمُؤْمِنِ وَلَا تَشْكُوا اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَن اللَّهُ وَمَن اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الْمُؤْمِنَا لِللْهُ وَلَا الْمُؤْمِنَا لِللْهُ وَلَا الْمُؤْمِنَا لَهُ وَلَا وَالْمُؤْمِنَا لَهُ وَالْمُؤْمِنَا لِللْهُ وَالْمُولِ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنَا لِللْهُ وَالْمُؤْمِنَا اللْهُ وَالْمُولِ اللْهُ وَالْمُؤْمِنَا لِللْهُ وَالْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا اللَّهُ وَالْمُؤْمِنَا اللْهُ وَالْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا اللَّهُ وَالْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا اللْمُؤْمِنَا اللَّهُ وَالْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا اللَّهُ وَالْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا اللَّهُ وَالْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا اللْمُؤْمِنَا اللْمُؤْمِنَا اللَّهُ الْمُؤْمِنَا الْمُولِونَا اللْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِلُومُ اللْمُؤْمِنَا ا

MARKET " MARKETAN

أولاء تحبونهم ولا يحبونكم وتؤمنون بالكتاب كله أي: جنس الكتب التي أنزلها الله على أنبيائه وهم لا يؤمنون بكتابكم، بل إذا لقوكم أظهروا لكم الإيمان (وإذا لقوكم قالوا آمنا وإذا لقوكم الأنامل وهي أطراف الأصابع من شدة غيظهم أطراف الأصابع من شدة غيظهم بلدات الصدور وهذا فيه بشارة بلمؤمنين أن هؤلاء الذين قصدوا بلمؤمنين أن هؤلاء الذين قصدوا غيظهم لا يضرون إلا أنفسهم، وإن غيظهم لا يقدرون على تنفيذه، بل فيتنقلوا من عذاب الدنيا إلى عذاب اللخرة.

وإن تحسكم حسنة كالنصر على الأعداء وحصول الفتح والغنائم وسؤهم أي: تغمهم وغزهم وأوان تصبروا تصبكم سيئة يفرحوا بها وإن تصبروا وتنقوا لا يضركم كيدهم شيئاً إن الله بما يعملون محيط فإذا أتيتم بالأسباب التي وعد الله عليها النصر وهي الصبر والتقوى له يضركم مكرهم الله يعمل الله مكرهم في نحورهم لأنه عيط بهم علمه وقدرته فلا منفذ لهم عن ذلك ولا يخفى عليهم منهم شيء عن ذلك ولا يخفى عليهم منهم شيء أهلك تبوىء المؤمنين مقاعد للقتال والله أهلك تبوىء المؤمنين مقاعد للقتال والله المسميع عليم الإواهم وعلى الله فليتوكل التهمالية فليتوكل الله وحصل المناهم الله فليتوكل المناهم وعلى الله فليتوكل

المؤمنون، هذه الآيات نزلت في وقعة «احد»، وقصتها مشهورة في السير والتواريخ، ولعل الحكمة في ذكرها في هِذَا المُوضِع، وأَدخِل في أثنائها وقعة «بدر» لما أن الله تعالى قد وعد المؤمنين أنهم إذا صبروا واتقوا نصرهم، ورد كيد الاعداء عنهم، وكان هذا حكماً عاماً ووعداً صادقاً لا يتخلف مع الإتيان بشرطه، فذكر نموذجاً من هذا في هاتين القصتين، وأن الله نصر المؤمنين في «بدر» لما صبروا واتقواء وأدال عليهم العدو لما صدر من بعضهم من الإخلال بالتقوى ما صدر، ومن حكمة الجمع بين القصتين أن الله يحب من عباده إذا أصابهم ما يكرهون أن يتذكروا ما يحبون، فيخف عنهم البلاء ويشكروا الله على نعمه العظيمة التي إذا قوبلت بما ينالهم من المكروه الذي هو في الحقيقة خير لهم، كان الكروه بالنسبة إلى المحبوب نزراً يسيراً، وقد أشار تعالى إلى هذه الحكمة في قوله ﴿ أُوَلَّا أَصَابِتُكُم مَصِيبَةً قَدْ أَصِبِتُم مثليها، وحاصل قضية «أحد» وإحمالها أن المشركين لما رجع فُلهم من «بدر» إلى مكة، وذلك في سنة اثنتين من الهجرة، استعدوا بكل ما يقدرون عليه من العدد بالأموال والرحال والعُدد، حتى اجتمع عندهم من ذلك ما جزموا بحصول غرضهم وشفاء غيظهم، ثم وجهوا من مكة للمدينة في ثلاثة آلاف مقاتِل، حتى نزلوا قرب المدينة، فخرج النبي ﷺ إليهم هو وأصحابه بعد المراجعة والمشاورة حتى استقر رأيهم على الخروج، وخرج في ألف، فلما ساروا قليلاً رجع عبد الله بن أبي المنافق بثلث الجيش ممن هو على مثل طريقته، وهمت طائفتان من المؤمنين.أن يرجعوا وهم بنو سلمة وبنو حارثة فثبتهم الله، فلما وصلوا إلى أحدرتبهم النبي على في مواضعهم وأسندوا ظهورهم إلى أحد، ورتب النبي على خسين رجلا من أصحابه في خلة في جبل "أحد" وأمرهم أن يلزموا مكانهم ولإيبرحوا منه ليأمنوا أن ينأتيهم أحدمن ظهورهم، فلما التقي السلمون

والمشركون انهزم المشركون هزيمة قبيحة وخلفوا معسكرهم خلف ظهورهم، واتبعهم المملمون يقتلون ويأسرون، فلما راهم الرماة الذين حعلهم النبي ﷺ في الجبل، قال بعضهم لبعض: الغنيمة الغنيمة، ما يقعدنا هاهنا والشركون قد الهزموا، ووعظهم اميرهم عبدالله بن جبير عن المعصية فلم يلتفتوا إليه، فلما أخلوا موضعهم فلم يبق فيه إلا نفر يسير، منهم أميرهم عبداله بن جبير، جاءت خيل المشركين من ذلك الموضع واستدبرت السلمين وقاتلت ساقتهم، فجال المسلمون حولة ابتلاهم الله بها وكفر بها عنهم، وأذاقهم فيها عقوبة الخالفة، فحصل ما حصل من قتل من قُتِلُ منهم، ثم إنهم انحازوا إلى رأس جبل «أحد» وكف الله عنهم أيدي المشركين وانكفأوا إلى بالادهم، ودخل رسول الله ﷺ وأصحابه المدينة قال الله تعالى ﴿وَإِذْ غَدُوتُ مِن أَهِلُكُ ﴾ والعَدُو هَاهِنا مطلق الخروج، ليس المراديه الخروج في أول النهار، لأن النسى ﷺ واصحابه لم يحرجوا إلا بعدما صلوا الجمعة ﴿تبوىء المؤمنين مقاعد للقتال﴾ أي: تنزلهم وترتبهم كل في مقعده اللائق به، وفيها أعظم مدح للنبي ﷺ حيث هو الذي يباشر تدبيرهم وإقامتهم في مقاعد القتال، وما ذاك إلا لكمال علمه ورأيه، وسداد نظره وعلو همته، حيث يباشر هذه الأمور بنفسه وشجاعته الكاملة صلوات الله وسلامه عليه ﴿والله سميع ﴾ لحميع السموعات، ومنه أنه يسمع ما يقول المؤمنون والمنافقون كل يتكلم بحسب ما في قلبه ﴿عليم﴾ بنيات العبيد، فيجازيهم عليها أتم الجزاء، وأيضاً فالله سميع عليم بكم، يكلؤكم، ويتولى تدبير أموركم، ويؤيدكم بنصره كما قال تعالى لوسى وهارون ﴿إنني معكما اسمع وأرى، ومن لطفه نهم وإحسانه إليهم أنه، لما ﴿ من طائقتان ﴾ من المؤمنين بالفشل وهم بنو سلمة وبنو حارثة كما تقدم ثبتهما اله تعالى نعمة عليهما وعلى سائر المؤمنين، فلهذا قال فاقتتلوا، ونصر الله المسلمين نصراً

﴿وَاللَّهُ وَلِيهِمَا﴾ أي: بولايته الخاصة، التي هي لطفه بأوليائه، وتوفيقهم لما فيه صلاحهم وعصمتهم عما فيه مضرتهم، فمن توليه لهما أنهما لما هما جذه العصية العظيمة وهي الفشل والفرار عن رسول الله عصمهما، لما معهما من الإيمان كما قال تعالى: ﴿اللهُ ولى الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات إلى النور﴾ ثم قال ﴿وعلى الله فليتوكل المؤمنون، ففيها الأمر بالتوكل الذي هو اعتماد القلب على الله في جلب المنافع ودفع المضار، مع التقة بالله، وأنه بحسب إيمان العبد يكون توكله، وأن المؤمنين أولى بالتوكل على الله من غيرهم، وخصوصاً في مواطن الشدة والقتال، فإنهم مضطرون إلى التوكل والاستعانة برجم والاستنصار له، والتبري من حولهم وقوتهم، والاعتماد على حول الله وقوته، فبذلك ·ينصرهم ويدفع عنهم البلايا والمحن، ثم قالِ تعالى :

﴿۱۲۳ \_ ۱۲۳﴾ ﴿ولقد نصركم الله ببدر وأنتم أذلة فاتقوا الله لعلكم تشكرون \* إذ تقول للمؤمنين ألن يكفيكم أن يمدكم ربكم بثلاثة آلاف من الملائكة منزلين \* بلي إن تصبروا وتتقوا ويأتوكم من فورهم هذا يمددكم ربكم بخمسة آلاف من الملائكة مسومين ﴿ وما جعلُه الله إلا بشرى لكم ولتطمئن قلوبكم به وما النصر إلا من عندالله العزيز الحكيم ﴾ وهذا امتنان منه على عباده المؤمنين، وتذكير لهم بما نصرهم به يوم بدر وهم أذلة في قلة عددهم وعُددهم مع كثرة عدد عدوهم ونحددهم، وكانت وقعة بدر في السنة الثانية من الهجرة، خرج النبي ره من المدينة بثلاث مئة وبضعة عشر من أصحابه، ولم يكن معهم إلا سبعون بعيرأ وفرسان لطلب عير لقريش قدمت من الشام، فسمع به الشركون فتجهزوا من مكة لفكاك عيرهم، وخرجوا في زهاء ألف مقاتل مع العدة الكاملة والسلاح العام والخيل الكثيرة، فالتقوا هم والمسلمون في ماء يقال له «بدر» بين مكة والمدينة

عظيماً، فقتلوا من المشركين سبعين قتيلاً من صناديد المشركين وشجعانهم، وأسروا سبعين، واحتووا على معسكرهم ستأق \_إن شاء الله \_ القصة في سورة الأنفال، فإن ذلك موضعها، ولكن الله تعالى هنا أتى بها ليتبذكر بهبا المؤمنون ليتبقبوا ربهم ويشكروه، فلهذا قال ﴿فانقوا الله لعلكم تشكرون، لأن من اتقى ربه فقد شكره، ومن ترك التقوى فلم يشكره، إذ تقول يا محمد للمؤمنين يوم بدر مبشراً لهم بالنصر ﴿ أَلَنْ يَكُفِّيكُم أَنْ يمدكم ربكم بثلاثة آلاف من الملائكة منزلين \* بلى إن تصبروا وتتقوا ويأتوكم من فورهم هذا ﴾ أي: من مقصدهم هذا، وهو وقعة بدر ﴿ بمددكم ربكم بخمسة آلاف من الملائكة مسومين كاأي: معلمين بعلامة الشجعان، فشرط الله لإمدادهم ثلاثة شروط: الصبر، والتقوي، وإتيان المشركين من فورهم هذا، فهذا الوعد بإنزال الملائكة المذكورين وإمدادهم بهم، وأما وعد النصر وقمع كيد الأعداء فشرط الله له الشرطين الأولين كما تقدم في قوله: ﴿وإن تصبروا وتتقوا لا يضركم كيدهم شيئاً ﴿ وما جعله الله ﴿ أي: إمداده لكم بالملائكة ﴿إِلا بِشرى ﴾ تستبشرون بها وتفرحون ﴿ولتطمئن قلوبكم به وما النصر إلا من عند الله ﴾ فلا تعتمدوا على ما معكم من الأسباب، بل الأسباب فيها طمأنينة لقلوبكم، وأما النصر الحقيقي الذي لا معارض له، فهو مشيئة الله لنصر من يشاء من عباده، فإنه إن شاء نصر من معه الأسباب كما هي سنته في خلقه، وإن شاء نصر المستضعفين الأذلين ليبين لعباده أن الأمر كله بيديه، ومرجع الأمور إليه، ولهذا قال ﴿عند الله العزيز افلا يمتنع عليه مخلوق، بل الخلق كلهم أذلاء مدبرون تحت تدبيره وقهره ﴿ الحكيم ﴾ الذي يضع الأشياء

مواضعها، وله الحكمة في إدالة الكفار في بعض الأوقات على المملمين إدالة

غير مستقرة، قال تعالى: ﴿ذَلَكُ وَلُو

\* وَسَارِغُواْ إِلَىٰ مَعْفِرَقِينِ رَبَكُمْ وَجَنَّهُ عَجْمَهُمَا ٱلسَّنَوَّتُ وَٱلْأَرْضُ أَعِدَّتَ لِلْمُتَّقِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يُسْفِقُونَ فِي ٱلسَّرَّاءِ وَٱلضَّرَّاهِ وَٱلْكَ ظِيدِي ٱلْغَيْطَ وَٱلْكَافِينَ عَنَ النَّامِنُّ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْمِينِينَ ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَنْحِشَةً أَوْظَلَمُواْ أَفَشَهُمُ ذَكُرُواْ اللَّهَ فَأَسْتَغْفُرُواْ لِلْنُوْبِعِمْ وَمَن يَغْفِ زُالدُّنُوبِ إِلَّا اللَّهُ وَلَرْبِصِ رُّواْعَلَى مَافَعَ لُواْ وَهُمْ يَعَ لَمُورَتَ ۞ أُوَلَيِّكَ جَزَّا وُهُمِّ مَّغْفِرَةٌ مِّن رَّيِّهِ وْوَجَنَّنْتُ تَجَدِّي مِن تَحْيَهَ كَاٱلْأَنْهُ كُرْخَلِلِينَ فِيمَّا وَيْعُـمُ أَجْدُأُلْعَامِلِينَ ۞ قَدْخَلَتْ مِنْ قَلْحِكُمْ سُكَنَّ فَي بِرُوا فِ ٱلأَرْضِ فَأَنظُرُواْ كَيْفَكَاكَ عَلَقِبَكُهُ ٱلْمُحَكَذِينَ ۞ هَٰذَا بَيَانٌ لِلْتَاسِ وَهُدَى وَمُوْعِظَةٌ لِلْسُنَفِينَ ﴿ وَلَاتِهِ نُوا وَلَا غَنَا زَوُا وَأَنْتُمُ ٱلْأَغْلُونَ إِن كُنْسُم مُوْمِينَ ﴿ إِن يَسَسَكُرُ فَرَحٌ فَقَدْمَسَ الْقُوْمَ فَسَرَحُ مِثْلَهُ وَقِكَ ٱلْأَفِيَامُ نُذَا وِلُهَا بَيْنَ ٱلنَّاسِ وَلِيَعْ لَرَالَتُهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ رِّ وَيَتَّذِذَ مِن حُمُّ شُهَدَآءً وَاللَّهُ لَا يُحِبُ الظَّالِدِينَ ﴿ TRANSPORT VERNE SAN

يشاء الله لانتصر منهم ولكن ليبلو بعضكم ببعض﴾ .

﴿١٢٧﴾ ﴿ليقطع طرفاً من الذين كفروا أو يكبتهم فينقلبوا خائبين، يحبر تعالى أن نصره عباده المؤمنين لأحد أمرين: إما أن يقطع طرفاً من الذين كفروا، أي: جانباً منهم وركناً من أركانهم، إما بقتل، أو أسر، أو استيلاء على بلد، أو غنيمة مال، فيقوى بذلك المؤمنون ويذل الكافرون، وذلك لأن مقاومتهم وبحاربتهم للإسلام تتألف من أشخاصهم وسلاحهم وأموالهم وأرضهم فبهذه الأمور تحصل منهم المقاومة والقاتلة فقطع شيء من ذلك ذهاب لبعض قوتهم، الأمر الثاني أن يريد الكفار بقوتهم وكثرتهم، طمعاً في المسلمين، ويمنوا أنفسهم ذلك، ويحرصوا عليه غاية الحرص، ويبذلوا قواهم وأموالهم في ذلك، فينصر الله المؤمنين عليهم ويردهم خائبين لم ينالوا مقصودهم، بل يرجعون بخسارة وغم وحسرة، وإذا تأملت الواقع رأيت نصر الله لعباده المؤمنين دائراً بين هذين الأمرين، غير خارج عنهما إما نصر عليهم أو خذل

﴿ ١٢٨ - ١٢٩﴾ ﴿ ليس لك من الأمر شيء أو يتوب عليهم أو يعلمهم فإنهم ظالمون \* ولله ما في السماوات وما في الأرض يغفر لمن يشاء ويعذب

OMEDING T وَلِيُمَيْضَ اللَّهُ الَّذِينَ مَامَثُواْ وَيَهْضَ ٱلْكَفِينِ ٥ أَمْ حَيِبَتُمْ أَنْ مَنْخُلُواْ ٱلْجَنَّةُ وَلَمَّا يَعْلَمِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ جَلَهُدُواْ يَنْكُرُ وَيَعْلَرُ ٱلصَّايِينَ ۞ وَلَقَدْكُنْتُمْ ثَمَّنَّوْكَ ٱلْوَتَ مِن فَبْلِ أَن تَلْفَوْهُ فَقَدَ رَأَيْتُمُوهُ وَأَنْتُ رَنَطُ رُودِك ﴿ وَمَا يُحَدِّدُ إِلَّا رَسُولُ فَلُهُ خَلَتْ مِن فَيْلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَإِين مَّاتَ أَوْفَتِلَ ٱنعَلَبْتُرْعَكَىٰ آَعْفَلِيكُرٌ وَمَن يَنقَلِبْ عَلَى عَقِيبَ وِفَكَن يَضُرَّ ٱللَّهَ شَيْئًا وَسَيَجْزِي ٱللَّهُ ٱلشَّلَكِرِينَ ﴿ وَمَاكَانَ لِنَفْسِ أَن نَمُوتَ إِلَّا إِذْنِ أَنَّو ۖ كَنَّا مُؤْمِّكَ لَأَ وَمَن يُرِدُ ثَوَّابَ الدُّنْيَ انْزُتِيهِ مِنْهَا وَمَن يُرِد ثُوَّابَ ٱلْآخِرَةِ نُوَّتِهِ مِنْتًا وَسَنَجْزِى ٱلشَّلِكِينَ ۞ وَكَأَيْنِ مَن نَّبِيِّ قَلَلَ مَعَهُ رِيِّيتُونَ كَيْبِرُفَمَا يَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُم فِ سَيِيلِ اللَّهِ وَمَاضَعُفُوا وَمَا ٱسْتَكَافُواْ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلصَّابِدِينَ ۞ وَمَا كَانَ فَزَلَهُمْرْ إِلَّا أَنْ قَالُواْ رَبِّنَا أَغَفِرْ لَنَا ذُنَّوْبِنَا وَإِسْرَافِنَا فِي ٓ أَمِّي فَا وَثَيِّتْ أَقْدَامَنَا وَٱنصُرْنَاعَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَفْرِينَ ۞ فَعَالَنَهُمُ ٱللَّهُ تُوَابَ ٱلذُّنْيَاوَحُسِّنَ ثَوَابِٱلْأَخِرَةَ وَٱللَّهُ يُعِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ TO SECULO SE

من يشاء والله غفور رحيم﴾ لما جري يوم «أحد» ما جرى، وجرى على النبى ﷺ مصائب، رفع الله بها درجته، فشج رأسه وكسرت رباعيته، قال «كيف يفلح قوم شجوا نبيهم» وجعل يدعو على رؤساء من المشركين مثل أبي سفيان بن حرب، وصفوان بن أمية وسهيل بن عمرو، والحارث بن هشام، أنزل الله تعالى على رسوله نهياً له عن الدعاء عليهم باللعنة والطرد عن رحمة الله ﴿ليس لكُ من الأمر شيء﴾ إنماعليك البلاغ وإرشاد الخلق والحرص على مصالحهم، وإنبا الأمر لله تعالى هو الذي يدبر الأمور، ويهدي من يشاء ويضل من يشاء، فلا تدع عليهم بل أمرهم راجع إلى ربهم، إن اقتضت حكمته ورحمته أن يتوب عليهم ويمن عليهم بالإسلام فعل، وإن اقتضت حكمته إبقاءهم على كفرهم وعدم هدايتهم، فإنهم هم الذين ظلموا أنفسهم وضروها وتسببوا بذلك، فعل، وقد تاب الله على هؤلاء المعينين وغيرهم، فهداهم للإسلام رضي الله عنهم، وفي هذه الآية نما يدل على أن اختيار الله غالب على اختيار العباد، وأن العبد وإن ارتفعت درجته وعلا قدره قد يختار شيئاً وتكون الخيرة والمصلحة في غيره، وأن الرسول ﷺ ليس له من الأمر شيء فغيره من باب أولى، ففيها أعظم ردعلي من تعلق

بالأنبياء أو غيرهم من الصالحين وغيرهم، وأن هذا شرك في العبادة، نقص في العقل، يتركون من الأمر كله له ويدعون من لا يبملك من الأمر مثقال ذرة، إن هذا لهو الضلال البعيد، وتأمل كيف لما ذكر تعالى توبته عليهم أسند الفعل إليه، ولم يذكر منهم سبباً موجباً لذلك، ليدل ذلك على أن النعمة محض فضله على عبده، من غير سبق سبب من العبد ولا وسيلة، ولما ذكر العذاب ذكر معه ظلمهم، ورتبه على العذاب بالفاء المفيدة للسببية، فقال ﴿أُو يعذبهم فإنهم ظالمون، ليدل ذلك على كمال عدل الله وحكمته، حيث وضع العقوبة موضعها، ولم يظلم عبده بل العبد هو الذي ظلم نفسه، ولما نفي عن رسوله أنه ليس له من الأمر شيء قرر من الأمر له فقال ﴿ولهِ ما في السماوات وما في الأرض ﴿ من

الملائكة والإنس والجن والحيوانات

والأفلاك والجمادات كلها، وجميع ما

في السماوات والأرض، الكل ملكَ لله

مخلوقون مدبرون متصرف فيهم تصرف

الماليك، فليس لهم منقال ذرة من

الملك، وإذا كانوا كذلك فهم دائرون

بين مغفرته وتعذيبه فيغفر لمن يشاء بأن

يهديه للإسلام فيغفر شركه ويمن عليه

بترك العصيان فيغفر له ذنبه، ﴿ويعذب

من يشاء ﴾ بأن يكله إلى نفسه الحاهلة

الظالمة المقتضية لعمل الشر فيعمل الشر

ويعذبه على دلك، ثم ختم الآية

باسمين كريمين دالين على سعة رحمته

وعموم مغفرته وسعة إحسانه وعميم

إحسانه، فقال ﴿والله غفور رحيم﴾

ففيها أعظم بشارة بأن رحمته غلبت

غضبه، ومغفرته غلبت مؤاخذته،

فالآية فيها الإخبار عن حالة الخلق وأن

منهم من يغفر الله له ومنهم من يعذبه،

فلم يختمها باسمين أحدهما دال على

الرحمة، والثاني دال على النقمة، بل

ختمها باسمين كليهما يدل على الرحمة،

فله تعالى رحمة وإحسان سيرحم بها

عباده لا تخطر ببال بشر ، و لا يدرك لها

وصف، فنسأله تعالى أن يتغمدنا

ويدخلنا برحمته في عباده الصالحين. تم

الصحف الثاني من تبسير الكريم المنان في تفسير كلام الرحمن لجامعه الفقير إلى الله: عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله بن سعدي غفر الله له ولوالديه وللمسلمين أمين.

السفر الأول من هذا التفسير المبارك

بيسر من الله وإعانة فله الحمد والشكر

والثناء وأسأله الزيد من فضله وكرمه

وإحسانه، ويليه المجلد الثاني، أوله

قول الباري جل جلاله يا أيها الذين

أمنوا لا تأكلوا الربا أضعافاً مضاعفة الآية وذلك في تسع وعشرين من شهر

ربسيع الأول من سنة ١٣٤٣ ثبالث

وأربعين وثلاث مئة وألف من الهجرة

النبوية وصلي الهعلي محمد وسلم

تسليما كثيرا بقلم جامعته

عبد الرحن بن ناصر بن عبد الله

السعدي غفر الله له ولوالديه وإخوانه

المسلمين، والحمد لله رب العالمين.

## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد شنحمده ونستعينه ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهد الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن محمداً عبده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله على تسليماً كثيراً قال تعالى:

﴿١٣٠ \_ ١٣٦﴾ ﴿ بِا أَيِّهَا الَّذِينَ آمنوا لا تأكلوا الربا أضعافا مضاعفة واتقوا الله لعلكم تفلحون \* واتقوا النار التي أعدت للكافرين \* وأطيعوا الله والرسول لعلكم ترحمون \* وسارعوا إلى مغفرة من ربكم وجنة عرضها السماوات والأرض أعدت للمتقين \* الذين ينفقون في السراء والضراء والكاظمين الغيظ والعافين عن الناس والله يحب المحسنين \* والذين إذا فعلوا فاحشة أو ظلموا أنفسهم ذكروا الله فاستغفروا لذنوبهم ومن يغفر الذنوب إلا الله ولم يصروا على ما فعلوا وهم يعلمون \* أولئك جزاؤهم مغفرة من ربهم وجنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ونعم أجر العاملين،

تقدم في مقدمة هذا التفسير أن العبد ينبغي له مراعاة الأوامر والنواهي

في نفسه وفي غيره، وأن الله تعالى إذا أمره بأمر وجب عليه - أولاً - أن يعرف حده، وما هو الذي أمر به، ليتمكن بذلك من امتثاله، فإذا عرف في نفسه وفي غيره، بحسب قدرته وإمكانه، وكذلك إذا نهي عن أمر عرف حده، وما يدخل فيه وما لا يدخل، ثم اجتهد واستعان بربه في تركه، وأن هذا ينبغي مراعاته في جميع الأوامر الإلهية والنواهي، وهذه الآيات الكريمات قد اشتملت على أوامر وخصال من خصال الخير، أمر الله إمها وحت على فعلها، وأخبر عن حزاء أهلها، وعلى نواهي حث على

ولعل الحكمة \_ والله أعلم \_ في إدخال هذه الآيات أثناء قصة "أحد" أنه قد تقدم أن الله تعالى وعد عباده المؤمنين، أنهم إذا صبروا واتقوا نصرهم على أعدائهم، وخذل الأعداء عنهم، كمما في قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ تَصِيرُوا وَتَقُوا لا يَضُرِكُم كَيْدُهُم شَيئاً ﴾.

ثم قال: ﴿بلى إن تصبروا وتتقوا ويأتوكم من فورهم هذا يمددكم ربكم﴾ الآيات.

فكأنَّ النفوس اشتاقت إلى معرفة خصال التقوي، التي محصل بها النصر والفلاح والسعادة، فذكر الله في هذه الآيات أهم خصال التقوى التي إذا قام العبد بها فقيامه بغيرها من باب أولى وأحرى، ويدل على ما قلنا أن الله ذكر لفظ «التقوي» في هذه الآيات ثلاث مرات: مرة مطلقة وهي قوله: ﴿أعدت للمتقين﴾ ومرتين مقيدتين، فقال: ﴿واتقوا اللهِ ﴿واتقوا النار﴾ فقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينِ آمنُوا ﴾ كل ما في القرآن من قوله تعالى: ﴿يا أَيُّهَا الذين آمنوا، افعلوا كذا، أو اتركوا كذا، يدل على أن الإيمان هو السبب الداعي والموجب لامتثال ذلك الأمر، واجتناب ذلك النهي؛ لأن الإيمانُ هو العصديق الكامل بما يجب التصديق به، الستلزم لأعمال الجوارح، فنهاهم عن أكل الربا أضعافاً مضاعفة، وذلك هو

ما اعتاده أهل الجاهلية، ومن لا يبالي بالأوامر الشرعية من أنه إذا حل الدين على المعسر ولم يحصل منه شيء، قالوا له: إما أن تقضي ما عليك من الدين، وإما أن نزيد في المدة، ويزيد ما في ذمتك، فيضطر الفقير ويستدفع غريمه ويلتزم ذلك، اغتناماً لراحته الحاضرة، فيزداد - بذلك - ما في ذمته أضعافاً مضاعفة، من غير نفع وانتفاع.

ففي قوله: ﴿أَضِعَافاً مضاعفة﴾ تنبيه على شدة شناعته بكثرته، وتنبيه لحكمة تحريمه، وأن تحريم الربا حكمته أن الله منع منه لما فيه من الظلم.

وذلك أن الله أوجب إنظار المعسر، وبقاء ما في ذمته من غير زيادة، فإلزامه بما فوق ذلك ظلم متضاعف، فيتعين على المؤمن المتقي تركه وعدم قربانه، لأن تركه من موجبات التقوى.

والفلاح متوقف على التقوى، فلهذا قال: ﴿وَاتقوا الله لعلكم تفلحون ﴿ وَاتقوا الله لعلكم تفلحون ﴿ الله لعالمي أعدت للكافرين ﴾ بترك ما يوجب دخولها، من الكفر والمعاصي كلها - وخصوصاً المعاصي الكبار - تجر إلى الكفر، بل هي من خصال الكفر الذي أعد الله النار خصال الكفر الذي أعد الله النار ويقي من سخط الجبار، وأفعال الخير والطاعة توجب رضا الرحمن، ودخول الجنان، وحصول الزحمة، ولهذا قال: الأوامر امتثالاً، واجتناب النواهي الإعلام ترحمون ﴾

فطاعة الله وطاعة رسول، من أسباب حصول الرحمة كما قال تعالى: ﴿ورحمتي وسعت كل شيء فسأكتبها للذين يتقون ويؤتون الزكاة﴾ الآيات.

ثم أمرهم تعالى بالمسارعة إلى مغفرته وإدراك جنته التي عرضها السماوات والأرض، فكيف بطولها، المتي أعدها الله للمتقين، فهم أهلها وأعمال التقوى هي الموصلة إليها، ثم وصف المتقين وأعمالهم، فقال: ﴿اللّهِينَ عِنْهُ عَلَاكُمُ اللّهِ عَلَى السّراء والضراء ﴾ أي: في المسراء والضراء ﴾ أي: في

ELECT SHE SEET 御家 表版 إِيِّنَايُّهُا ٱلَّذِي ءَامَنُوْ إِن تُطِيعُواْ ٱلَّذِي حَكَمَوُواْ اَ يَرُدُوكُمْ عَلَيْ أَعْقَايِكُمْ فَنَفْقِلِبُواْ خَلِيرِينَ ۞ بَلِ اللَّهُ مُولَدَكُمُ مِنْ وَهُوَ خَيْرُ ٱلنَّصِرِينَ ۞ كَنْلَقِي فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلرُّغْبَ عِمَّا مُّ النَّرَكُوا بِاللَّهِ مَا لَرَّيُ زِلْ بِدِوسُ لْطَنْنَا وَمَسَالُونَهُمُ النَّارُوْيِشَ مَنْوَى الظَّلَالِيدِ ﴿ وَلَقَدْ صَدَقَكُمُ اللَّهُ وَعَدَهُ وَإِذْ تَحَدُّ وَنَهُمْ مِإِذْ نِيقِ حَقَّ المَّافَيَهُ لَتُدُورَثُنَا يَعْتُدُفِ ٱلْأَمْرِ وَعَصَيْبُ مِينَ بَعْدِ مَاۤ أَرَيْكُم مَّا يُعْبُونِكُ مِنكُم مَّن يُوبِهُ ٱلدُّنْ وَمنكُم مِنْ رُبِيدُ ٱلْآيِفرَةَ ثُمُ مَا مَلَ وَمَنْكُمُ عَنْهُمْ لِيَبْتَلِيَكُمْ وَلَقِدَ عَفَى عَنكُمْ وَلَقَدُوْفَضَلِ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ \* إِذْ تُصَمِّعِهُ وَنَ وَلَاتَكُونَ عَلَىٰٓ لَعَكِهِ وَٱلرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ فِت أَخْرَنَاكِمُمْ الْ فَأَثَنَدَكُمْ غَمَّا يِغَيِّم لِكَيْلًا تَحْدَرُ فُواْعَكُنْ مَا المَّاسَكُمْ وَلَا مَنَا أَصَلْبَكُمْ وَلَا مَنَا أَصَلْبَكُمْ وَلَلْتُ خَيِرُلِيمَا تَعَمُّونَ الْ AND THE PROPERTY OF THE PARTY O

حال عسرهم ويسرهم، إن أيسروا أكثروا من النفقة، وإن أعسروا لم يحتقروا من المعروف شيئاً ولو قل.

والكاظمين الغيظ أي: إذا حصل لهم من غيرهم أذية توجب غيظهم وهو امتلاء قلوبهم من الحنق، الموجب للانتقام بالقول والفعل -، هؤلاء لا يعملون بمقتضى الطباع البشرية، بل يكظمون ما في القلوب من الغيظ، ويصبرون عن مقابلة المسيء إليهم.

والعافين عن الناس يدخل في الغفو عن كل من الغفو عن الناس، العفو عن كل من من الكظم، لأن العفو ترك المؤاخذة مع السماحة عن المسيء، وهذا إنما يكون من تحلى بالأخلاق الجميلة، وتخلى عن الأخلاق الرذيلة، وممن تاجر مع الله، وعفا عن عباد الله رحمة بهم، وإحساناً وليعفو الله عنه، ويكون أجزه على ربه الكريم، لا على العبد الفقيز، كما قال تعالى الله فضمن عفا وأصلح فأجره على الله في المها الله في الله في المها على الله في المها الله في المها الله في اللها الله في الله ف

ثم ذكر حالة أغم من غيرها، وأحسس وأعلى وأجل، وهي الإحسان، فقال [تعالى:] ﴿والله يحب المحسسين﴾ والإحسان نوعان: الإحسان في عبادة الخالق. [والإحسان إلى المخلوق، فالإحسان في عبادة

ثُعَّ أَزَلَ عَلَيْكُم مِنْ بَعْدِ ٱلْغَيْمَ أَمَّنَةً نُعُتَاسًا يَغْثَى طَآهِفَةً مِّنْكُمْ وَطَابِهَا أُهُدُّا أَهَمَةً فَهُ أَهْمَةً إِنْفُلُومَ يَظُنُّوكَ بِٱللَّهِ عَيْرَ ٱلْحَقِّ ظُنَّ ٱلْجَهْلِيَّةِ يَقُولُونَ ۖ هَلِ أَنَامِنَ ٱلْأَثْرِ مِن شَيَّةٍ قُلَّ إِنَّ ٱلْأَمْرَكُلُّهُ يُقِوُّ يُخْفُونَ فِي أَنْفُيهِم مَّا لِكِينُدُونَ لَكَّ يَقُولُونَ لَوَكَانَ لَنَامِنَ ٱلْخَرِشَىءُ مَاقَيْلَنَا هَهُنَّا قُلُلُوكُنْمُدُ فِي بُيُونِيكُوْ لَكُرْزَ ٱلَّذِيبَ كُيِّبَ عَلَيْهِمُ ٱلْفَتْلُ إِلَى مَضَاجِعِهِمْ وَلِيَبْتَلِيَ أَمَّةُ مَا فِي صُدُولِكُمْ وَلِيُمْجِصَ مَافِي قُلُوبِكُمْ ۖ وَآلَقَهُ عَلِيمُ إِذَاتِ ٱلصَّدُورِ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَلَوْا مِنكُمْ يَوْمَ ٱلنَّهَ ٱلْجَمَّعَ إِن إِنَّا ٱلسَّهَزَّلَهُمُ ٱلشَّيْطَنُ يَبَعْضِ مَاكُسُبُواْ وَلَقَدْ عَمَا أَنَّهُ عَنْهُمْ إِنَّ أَنَّهُ عَنْوُرُ حِلِيدٌ ﴿ يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَاتَّكُونُواْ كَالَّذِينَ كُفَرُواْ وَقَالُواْ لِإِخْوَانِهِمْ إِذَا ضَمَيُوافِ ٱلأَرْضِ أَوْكَانُواْغُرُى لَوْكَانُواْعِتَا مَامَانُواْ وَمَافِيلُواْ لِيَجْعَلَ اللَّهُ ذَلِكَ حَسْرَةً فِي فُلُوبِهِ ۚ وَٱللَّهُ يُحْيِهِ وَيُبِيتُ وَاللَّهُ يَمَا لَعَـٰ مَلُوكَ بَصِيرٌ ۞ وَلَيِن فَيْلُمُ فِي كِيلِ اللَّهِ أَوْمُتُ مِلْغَيْفِرَةُ مِنَ أَلَيَّ وَرَحَمَّةُ خَيْرُ مِنَا يَجْمَعُونَ ﴿ TOURS VICTORIA

الجالق]<sup>(۱)</sup>.

فسرها النبي ﷺ بقوله: «أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك.

وأما الإحسان إلى المخلوق، فهو إيصال النفع الديني والدنيوي إليهم، ودفع الشر الديني والدنيوي غنهم، فيدخل في ذلك أمرهم بالمعروف، ونهيهم عن المنكر، وتعليم جاهلهم، ووعظ غافلهم، والنصيحة لعامتهم وخاصتهم، والسعى في جمع كلمتهم، وإيصال الصدقات والنفقات الواجبة والستحبة إليهم، على اختلاف أحوالهم وتباين أوصافهم، فيدخل في ذلك بـــذل الـــنــدي وكــف الأذي، وإحتمال الأذي، كما وصف اللهبه المتقين في هذه الأيات، فمن قام مذه الأصور، فقد قام بحق الله وحق

ثم ذكر اعتذارهم لرسم من جناياتهم وذنوبهم، فقال: ﴿والذين إذا وموعظة للمتقين﴾ فعلوا فاحشة أو ظلموا أنفسهم﴾أي: صدر منهم أعمال [سيئة](٢) كبيرة، أو ما دون ذلك، بادروا إلى التسوية والاستغفار، وذكروا ربهم، وما توعد به العاصين ووعد به المتقين، فسألوه المغفرة لذنوبهم، والستر لعيوبهم، مع إقلاعهم عنها وندمهم عليها، فلهذا

قال: ﴿ولم يصروا على ما فعلوا وهم يعلمونا

﴿ أُولِتُ لِكُ ﴾ الموصوفون بسلك الصفات ﴿جزاؤهم مغفرة من ربهم﴾ تزیل عنهم کل محذور، ﴿وجنات تجری من تحتها الأنهار، فيها من النعيم المقيم، والبهجة والسرور والبهاء، والخير والسرور، والقصور والمنازل الأنيقة العاليات، والأشجار المثمرة البهية، والأنهار الجاريات في تلك المساكن الطيبات، ﴿خالدين فيها﴾ لا يحولون عنها، ولا يبغون بها بدلا، ولا يغير ما هم فيه من النعيم، ﴿ونعم أجر العاملين، عملوا لله قليلا فأجروا كثيراً ف "عند الصباح يحمد القوم السرى»، وعند الجزاء يجد العامل أجره كاملاً موفراً

وهذه الآيات الكريمات من أدلة أهل السنة والجماعة، على أن الأعمال تدخل في الإيمان، خلافاً للمرجئة، ووجه الدلالة إنما يتم بذكر الآية، التي في سورة الحديد، نظير هذه الآيات، وهي قوله تعالى: ﴿سابقوا إلى مغفرة من ربكم وجنة عرضها كعرض السماء والأرض أعدت للذين آمنوا بالله ورسله الله فلم يذكر فيها إلا لفظ الإيمان به وبرسله، وهنا قال: ﴿أُعدت للمتقين ﴾. ثم وصف المتقين جذه الأعمال المالية والبدنية، فدل على أن هؤلاء المتقين الموصوفين بهذه الصفات هم أولئك المؤمنون.

﴿ ١٣٧ بِـ ١٣٨ ﴾ ثـم قيال تبعيلي : ﴿قد خلت من قبلكم سنن فسيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المكذبين الهذابيان للناس وهدى

روهاله الآيمات الكريسمات، وسا بعدها في قصة «أحد» يعزي تعالى عباده المؤمنين ويسليهم، ويخبرهم أنه مضى قبلهم أجيال وأمم كثيرة، امتحنواء وابتلي المؤمنون منهم بقتال الكافرين، فلم يزالوا في مداولة ومجاولة، حتى جعل الله العاقبة

للمتقين، والنصر لعباده المؤمنين، وآخر الأمر حصلت الدولة على المكذبين، وخذلهم الله بنصر رسله وأتباعهم ...

﴿فسيروا في الأرض﴾ بأبدانكم وقلوبكم ﴿فانظُرُوا كيف كان عاقبة المكذبين، فإنكم لا تجدونهم إلا معذبين بأنواع العقوبات الدنيوية، قد خوت ديارهم، وتبين لكل أحد خسارهم، وذهب عزهم وملكهم، ورال بذخهم وفخرهم، أفليس في هذا أعظم دليل، وأكبر شاهد على صدق ما جاءت به الرسل؟!! استند

وحكمة الله التي يمتحن بها عباده، ليلوهم ويتبين صادقهم من كاذبهم، ولهذا قال تعالى: ﴿ هَذَا بِيانَ لَلْنَاسُ ﴾ أي: دلالة طاهرة، تبين للناس الحق من الباطل، وأهل السعادة من أهل الشقارة، وهو الإشارة إلى ما أوقع الله بالمكذبين.

﴿وهدى وموعظة للمتقين﴾ لأنهم هم المنتفعون بالايات فتهديهم إلى سبيل الرشاد، وتعظهم وتزجرهم عن طريق الغين، وأما باقي الناس فهي بيان لهم، تقوم [به] عليهم الحجة من الله، ليهلك من هلك عن بينة.

ويحتمل أن الإشارة في قوله: ﴿هذا بيان للناس﴾ للقرآن العظيم، والذكر الحكيم، وأنه بيان للناس عموماً، وهدي وموعظة للمتقين خصوصاً، وكلا المعنيين حق 👚 🚟

﴿١٣٩ ـ ١٤٣﴾ ﴿ولا تهم وال ولا تحزنوا وأنتم الأعلون إن كنتم مؤمنين \* إن يمسسكم قرح فقد مس القوم قرح مثله وتلك الأيام نداولها بين الناس وليعلم الله الذين آمنوا ويتخذ منكم شهداء والله لا يحب الظالمين اله وليمحص الله الذين أمنوا ويمحق الكافرين \* أم حسبتم أن تدخلوا الجنة ولما يعلم الله الذين جاهدوا منكم ويعلم الصابرين # ولقد كنتم تمنون الموت من قبل أن تلقوه فقد رأيتموه وأنتم تنظرون، يقول تعالى مشجعاً

لعباده المؤمنين، ومقوياً لعزائمهم، ومنهضالهممهم: ﴿ولا تهنوا ولا تحزنوا﴾ أي: ولا تهنوا وتضعفوا في أبدانكم، ولا تحزنوا في قلوبكم، عندما أصابتكم المصيبة، وابتليتم بهذه البلوي، فبإن الحزن في القلوب، والوهن على الأبدان، زيادة مصيبة عليكم، وعون لعدوكم عليكم، بل شجعوا قلوبكم وصبروها، وادفعوا عنها الحزن وتصلبوا على قتال عدوكم، وذكر تعالى أنه لا ينبغي ولا يليق بهم الوهن والحزن، وهم الأعلون في الإيمان، ورجاء نصر الله وثوابه، فالمؤمن المتيقن ما وعده الله من الثواب الدنيوي والأخروي لا ينبغي منه ذلك، ولهذا قال [تعالى:] ﴿وأنتم الأعلون إن كنتم مؤمنين﴾.

ثم سلاهم بما حصل لهم من الهزيمة، وبين الحكم العظيمة المترتبة على ذلك، فقال: ﴿إِن يمسسكم قرحٌ فقد مس القوم قرح مثله ﴾ فأنتم وإياهم قد تساويتم في القرح، ولكنكم ترجون من الله ما لا يرجون كما قال تعالى: ﴿إِن تكونوا تألمون فإنهم يألمون كما تألمون، وترجون من الله ما لا يرجون .

ومن الحكم في ذلك أن هذه الدار يعطي الله منها المؤمن والكافر، والبر والفاجر، فيداول الله الأيام بين الناس، يوم لهذه الطائفة، ويوم للطائفة الأخرى؛ لأن هذه الدار الدنيا منقضية فانية، وهذا بخلاف الدار الآخرة، فإنها خالصة للذين آمنوا.

وليعلم الله الذين آمنوا هذا أيضاً من الحكم أنه يبتلي الله عباده بالهزيمة والابتلاء، ليتبين المؤمنين المنافق؛ لأنه لو استمر النصر للمؤمنين في جميع الوقائع لدخل في الإسلام من لا يريده، فإذا حصل في بعض الوقائع بعض أنواع الابتلاء، تبين المؤمن حقيقة الذي يرغب في الإسلام، في الضراء واليسر والعسر، ممن ليس كذلك.

﴿ويتخذ منكم شهداء ﴾ وهذا أيضاً من بعض الحكم، لأن الشهادة عند الله

من أرفع المنازل، ولا سبيل لنيلها إلا بما يحصل من وجود أسبابها، فهذا من رحمته بعباده المؤمنين، أن قيض لهم من الأسباب ما تكرهه النفوس، لينيلهم ما هوالله لا يحب المظالمين الذين ظلموا أنفسهم، وتقاعدوا عن القتال في سبيله، وكأن في هذا تعريضاً بذم المنافقين، وأنهم مبغضون لله، ولهذا تطهم عن القتال في سبيله،

﴿ولو أرادوا الخروج لأعدوا له عدة، ولكن كره الله انبعاثهم فتبطهم وقيل اقعدوا مع القاعدين﴾.

وليمحص الله الذين آمنوا وهذا أيضاً من الحكم أن الله يمحص بذلك المؤمنين من ذنوجهم وعيوجهم، يدل ذلك على أن الشهادة والقتال في سبيل الله يكفر الذنوب، ويزيل العيوب، وليمحص الله أيضاً المؤمنين من غيرهم من المنافقين، فيتخلصون منهم، ويعرفون المؤمن من المنافق، منهم واستئصالهم بالعقوية، فإنهم لحقهم واستئصالهم بالعقوية، فإنهم طغيانهم، يستحقون به المعاجلة بالعقوية، ورحة بعباده المؤمنين، المعاجلة بالعقوية، ورحة بعباده المؤمنين، المعاجلة بالعقوية، ورحة بعباده المؤمنين،

ثم قال تعالى: ﴿أُم حسبتُم أَنْ تدخلوا الجنة ولما يعلم الله الذين جاهدوا منكم ويعلم الصابرين، هذا استفهام إنكاري، أي: لا تظنوا، ولا يخطر بالكم أن تدخلوا الجنة من دون مشقة واحتمال المكاره في سبيل الله وابتغاء مرضاته، فإن الجنَّه أعلى المطالب، وأفضل ما به يتنافس المتنافسون، وكلما عظم المطلوب عظمت وسيلته، والعمل الموصل إليه، فلا يوصل إلى الراحة إلا بترك الراحة، ولا يدرك النعيم إلا بترك النعيم، ولكن مكاره الدنيا التي تصيب العبد في سبيل الله عند توطين النفس لها، وتمرينها عليها ومعرفة ما تؤول إليه، تنقلب عند أرباب البصائر منحأ يسرون بها، ولا يبالون بها، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء.

ثم وبخهم تعالى على عدم صبرهم بأمر كانوا يتمنونه ويودون حصوله، فقال: ﴿ولقد كنتم تمنون الموت من قبل أن تلقوه ﴿ وذلك أن كثيراً من الصحابة يحضرهم الله عنهم عن فاته بدر يتمنون أن جهدهم، قال الله [تعالى] لهم: ﴿فقد وأيتموه ﴾ أي: وأيتم ما تمنيتم بأعينكم ﴿وأنتم تنظرون ﴾ فما بالكم وترك ﴿ وأستم تالله على الصبر؟ هذه حالة لا تليق ولا تحسن، خصوصاً لمن تمنى ذلك، وحصل له ما واستفراغ الوسع في ذلك.

وفي هذه الآية دليل على أنه لا يكره تمني الشهادة، ووجه الدلالة أن الله تعالى أقرهم على أمنيتهم، ولم ينكر عليهم، وإنما أنكر عليهم عدم العمل بمقتضاها، والله أعلم.

﴿ 184 - 184 ﴾ ثم قال تعالى: ﴿ وما محمد إلا رسول قد خلت من قبله الرسل أفإن مات أو قتل انقلبتم على أعقابكم ومن ينقلب على عقبيه فلن ينضر الله شيئاً وسيجزي الله الشاكرين ﴿ وما كان لنفس أن تموت إلا بإذن الله كتاباً مؤجلاً ومن يرد ثواب الذنيا نؤته منها ومن يرد ثواب الأخرة نؤته منها ومن يرد ثواب الأخرة نؤته منها وسنجزي الشاكرين ﴾

يقول تعالى: ﴿وما محمد إلا رسول قد خلت من قبله الرسل أي: ليس ببدع من الرسل، بل هو من جنس الرسل الذين قبله، وظيفتهم تبليغ رسالات رجم وتنفيذ أوامره، ليسوا ممخلدين، وليس بقاؤهم شرطاً في امتثال أوامر الله، بل الواجب على الأمم عبادة رجم في كل وقت وبكل حال، ولهذا قال: ﴿أَفْإِنْ مَاتَ أَوْ قَتْلُ لِنَهُ مِنْ إِيمَانُ أَوْ وَجَادُ ، وَلَا مَا أَوْ قَتْلُ بِهُ مَنْ إِيمَانُ أَوْ جَهَادُ ، أَوْ غَيْرُ ذَلْكُ.

قال [الله] تعالى: ﴿ومن ينقلب على عقبيه فلن يضر الله شيئا الله إنما يضر نفسه ، وإلا فالله تعالى غني عنه ، وسيقيم دينه ، ويعز عباده المؤمنين ، فلما وبخ تعالى من انقلب على عقبيه ، مدح من ثبت مع رسوله ، وامتثل أمر ربه ، فقال: ﴿وسيعجري الله وسيعجري الله وسيعجري الله وسيعجري الله وسيعجري الله

الشاكرين، والشكر لا يكون إلا بالقيام بعبودية الله تعالى في كل حال. وفى هذه الاية الكريمة إرشاد من الله تعالى لعباده أن يكونوا بحالة لا يزعزعهم عن إيمانهم أو عن بعض لوازمه، فقدُ رئيس ولو عظم، وما ذاك إلا بالاستعداد في كل أمر من أمور الدين بعدةِ أناس من أهل الكفاءة فيه، إذا فقد أحدهم قام به غيره، وأن يكون عموم المؤمنين قصدهم إقامة دين الله، والجهاد عنه، بحسب الإمكان، لا يكون لهم قصد في رئيس دون رئيس، فبهذه الحال يستتب لهم أمرهم، وتستقيم أمورهم.

وفي هذه الآية أيضاً أعظم دليل على فضيلة الصديق الأكبر أن بكر، وأصحابه الذين قاتلوا المرتدين بعد رسول الله على، لأنهم هم سادات الشاكرين.

ثم أخبر تعالى أن النفوس جميعها متعلقة بآجالها بإذن الله وقدره وقضائه، فمن حَتَّم عليه بالقدر أن يموت، مات ولو بغير سبب، ومن أراد بقاءه، فلو أتى (١) من الأسباب كلُّ سبب، لم يضره ذلك قبل بلوغ أجله، وذلك أن الله قضاه وقدّره وكتبه إلى أجل مسمى: ﴿إذا جاء أجلهم فلا يسستأخرون ساعة ولا يستقدمون﴾.

ثم أخبر تعالى أنه يعطى الناس من ثواب الدنيا والاخرة ما تعلقت به إراداتهم، فقال: ﴿ومن يرد ثواب الدنيا نؤته منها ومن يرد ثواب الآخرة نؤته منهای ٠

قال الله تعالى: ﴿كُلاَّ نَمدُ هؤلاء وهؤلاء من عطاء ربك وما كان عطاء ربك محظوراً \* انظر كيف فضلنا بعضهم على بعض وللآخرة أكبر درجات وأكبر تفضيلاً ﴾ .

﴿وسنجزى الشاكرين﴾ ولم يذكر جزاءهم ليدل ذلك على كشرته وعظمته، وليعلم أن الجزاء على قدر الشكر، قلة وكثرة وحساً.

﴿١٤٦ ـ ١٤٨﴾ ﴿وكأين من نبي قاتل معه ربيون كثير فما وهنوا لما أصابهم في سبيل الله وما ضعفوا وما استكانوا والله يحب الصابرين \* وما كان قولهم إلا أن قالوا ربنا اغفر لنا ذنوبنا وإسرافنا في أمرنا وثبت أقدامنا وانصرنا على القوم الكافرين \* فأتاهم الله ثواب الدنيا وحسن ثواب الآخرة والله يحب المحسنين﴾ هذا تسلية للمؤمنين، وحث على الاقتداء بهم، والفعل كفعلهم، وأن هذا أمر قد كان متقدمًا، لم تزل سنة الله جارية بذلك، فقال: ﴿وكأين من نبي﴾ أي: وكم من نبي ﴿قاتل معه ربيون كثير ﴾ أي: جماعات كثيرون من اتباعهم، الذين قد ربتهم الأنبياء بالإيمان والأعمال الصالحة، فأصابم قتل وجراح وغير

﴿ فَمَا وَهُنُوا لِمَا أَصَابِهُمْ فَي سَبِيلُ اللَّهُ وما ضعفوا وما استكانوا، أي: ما ضعفت قلوبهم، ولا وهنت أبدانهم، ولا استكانوا، أي: ذلوا لعدوهم، بل صبروا وثبتوا، وشجعوا أنفسهم، ولهذا قال: ﴿والله يحب الصابرين﴾ .

ثم ذكر قولهم واستنصارهم لربهم، فقال: ﴿وما كان قولهم ﴾ أي: في تلك المواطن الصعبة ﴿ إلا أن قالوا ربنا اغفر لنا ذنوبنا وإسرافنا في أمرنا، والإسراف: هو مجاوزة الحد إلى ما حرم، علموا أن الذنوب والإسراف من أعظم أسباب الخذلان، وأن التخلي منها من أسباب النصر، فسألوا ربهم معفرتها.

ثم إنهم لم يتكلوا على ما بذلوا مقاصدهم، وقد فعل تعالى. جهدهم به من الصبر، بل اعتملوا على الله، وسألوه أن يثبت أقدامهم عند ملاقاة الأعداء الكافرين، وأن ينصرهم عليهم، فجمعوا بين الصبر وترك ضده، والتوبة والاستغفار، والاستنصار بربهم، لا جرم أن الله نصرهم؛ وجعل لهم العاقبة في الدنيا والآخرة، ولهذا قال: ﴿ فَأَتَاهُمُ اللهُ يُواب الدنيا﴾ من النصر والظفر

والغنيمة، ﴿وحسن ثواب الآخرة﴾ وهو الفوز برضا ربهم، والنعيم المقيم الذي قد سلم من جميع المنكدات، وما ذاك إلا أنهم أحسنوا له الأعمال، فجازاهم بأحسن الجزاء، فلهذا قال: ﴿والله يحب المحسنين﴾ في عبادة الخالق ومعاملة الخلق، ومن الإحسان أن يفعل عند جهاد الأعداء، كفعل هؤلاء الموصوفين<sup>(۲)</sup>.

﴿ ۱٤٩ ـ ۱۵۱ ﴾ ثم قال تعالى: ﴿يا أيما الذين آمنوا إن تطيعوا الذين كفروا يردوكم على أعقابكم فتنقلوا خاسرين \* بل الله مولاكم وهو خير الناصرين \* سنلقي في قلوب الذين كفروا الرعب بما أشركوا بالله ما لم ينزل به سلطاناً ومأواهم النار وبئس مثوى الظالمين﴾ .

وهذا نهى من الله للمؤمنين أن يطيعوا الكافرين من المنافقين والمشركين، فإنهم إن أطاعوهم لم يريدوا لهم إلا الشر، وهم [قصدهم](٢) ردهم إلى الكفر الذي عاقبته الخيبة والخسران

ثم أحير أنه مولاهم وناصرهم، ففيه إخبار لهم بذلك، وبشارة بأنه سيتولى أمورهم بلطفه، ويعصمهم من أنواع الشرور .

وفي ضمن ذلك الحث لهم على اتخاذه وحده ولياً وناصراً من دون كل أحد، فمن ولايته ونصره لهم أنه وعدهم أنه سيلقى في قلوب أعدائهم من الكافرين الرعب، وهو الحوف العظيم الذي يمنعهم من كثير من

وذلك أن المشركين \_بعدما انصرفوا من وقعة «أحد» \_تشاوروا بينهم، وقالوا: كيف ننصرف، بعد أن قتلنا منهم من قتلناً، وهرمناهم ولما نستأصلهم؟ فهموا بذلك، فالقي الله الرعب في قلوبهم، فأنصرفوا خائبين، ولا شك أن هذا من أعظم النصر، لأنه قد تقدم أن نصر الله لعباده المؤمنين لا يخرج عن أحد أمرين: إما أن يقطع

<sup>(</sup>١) في ب: فلو وقع.

طرفاً من الذين كفروا، أو يكبتهم ورسوله. فينقلبوا خائبين، وهذا من الثاني،

> ثم ذكر السبب الموجب لإلقاء الرعب في قلوب الكافرين، فقال: ﴿ بِما أَسْرِكُوا بِاللهِ ما لم ينزل بِه سلطاناً ﴾ أي. ذلك بسبب ما اتخذوا من دونه من الأنداد والأصنام، التي اتخذوها على حسب أهوائهم وإرادتهم الفاسدة، من غير حجة ولا برهان، وانقطعوا من ولاية الواحد الرحمي، فمن ثم كان المشرك مرعوباً من المؤمنين، لا يعتمد على ركن وثيق، وليس له ملجأ عند كل شدة وضيق، هذا حاله في الدنيا، وأما في الأخرة فأشد وأعظم، ولهذا قال: ﴿ومأواهم النار﴾ أي: مستقرهم الذي يأوون إليه وليس لهم عنها خروج، ﴿وبنُس مثوى الظالمين، بسبب ظلمهم وعدوانهم صارت النار مثواهم.

> ﴿ ١٥٢﴾ ﴿ ولقد صدقكم الله وعده إذ تحسونهم بإذنه حتى إذا فشلت وتنازعتم في الأمر وعصيتم من بعد ما أراكم ما تحبون منكم من يريد الدنيا ومنكم من يريد الآخرة ثم صرفكم عنهم ليبتليكم ولقد عفا عنكم والله ذو فنضل على المؤمنين ﴾ أي: ﴿ولقد صدقكم الله وعده بالنصر، فنصركم عليهم، حتى ولوكم أكتافهم، وطفقتم فيهم قتلا، حتى صرتم سب لأنفسكم، وعوناً لأعدائكم عليكم، فلما خصل منكم الفشل وهو الضعف والخور ﴿ وتنازعتم في الأمر ﴾ الذي فيه تــرك أمــر الله بــالائــتــلاف وعــدم الاختلاف، فاختلفتم، فمن قائل نقيم في مركزنا الذي جعلنا فيه النبي عَيْق، ومن قائل: ما مقامنا فيه وقد انهزم العدو، ولم يسق محذور، فعصيتم الرسول، وتركتم أمره من بعد م أراكم الله ما تحسون وهو انحذال أعدائكم؛ لأن الواجب على من أنعم الله عليه بما أحب، أعظم من

> فالواجب في هذه الحال خصوصاً، وفي غيرها عموماً، امتثال أمر الله

﴿منكم من يريد الدنيا﴾ وهم الذين أوجب لهم ذلك ما أوجب، ﴿ومنكم من يريد الآخرة﴾ وهم الذين لزموا أمر رسول الله ﷺ وثبتوا حيث أمروا.

﴿ثُم صرفكم عنهم﴾ أي: بعدما وجدت هذه الأمور منكم، صرف الله وجوهكم عنهم، فصار الوجه لعدوكم، إبتلاء من الله لكم وامتحاناً، ليتبين المؤمن من الكافر، والطائع من العاصي، وليكفر الله عنكم بهذه المصيبة ما صدر منكم، فلهذا قال: ﴿ولقد عفا عنكم والله ذو فضل على المؤمنين، أي دو فضل عظيم عليهم، حيث من عليهم بالإسلام، وهداهم لشرائعه، وعفاعنهم سيئاتهم، وأثابهم على مصيباتهم.

ومن فضله على المؤمنين أنه لا يقدر عليهم خيراً ولا مصيبة، إلا كان خيراً لهم. إن أصابتهم سراء فشكروا جازاهم جراء الشاكرين، وإن أصابتهم ضراء فتصمروا، جازاهم جزاء الصابرين.

﴿ ١٥٤ \_ ١٥٤ ﴾ ﴿إِذْ تَـصَـعَـدُونَ ولا تلوون على أحد والرسول يدعوكم في أخراكم فأثباكم غما بغم لكيلا تحزنوا على ما فاتكم ولا ما أصابكم والله خبير بما تعملون \* ثم أنزل عليكم من بعد الغم أمنة نعاساً يغشى طائفة منكم وطائفة قد أهمتهم أنفسهم يظنون بالله غير الحق ظن الجاحلية يقولون هل لنا من الأمر من شيء قل إن الأمر كله لله يخفون في أنفسهم ما لا يبدون لك يقولون لو كان لنا من الأمر شيء ما قتلنا هاهنا قل لو كنتم في بيوتكم لبرز الذين كتب عليهم القتل إلى مضاجعهم وليبتلي الله ما في صدوركم وليمحص ما في قلوبكم والله عليم بذات الصدور، يذكرهم تعالى حالهم في وقت انهزامهم عن القتال، ويعاتبهم على ذلك، فقال: ﴿إِذْ تَصْعِدُونَ ﴾ أي: تَجَدُونَ في الهرب ﴿ولا تلوون على أحد﴾ أي: لا يلوي أحد منكم على أحد، ولا ينظر إليه، بل ليس لكم هم إلا الفرار والنجاء عن

وَلَهِن شُنَّرُ أَوْقَيْلُتُمْ لِإِلَى اللَّهِ تَحْشَرُونَ ﴿ فِيمَا رَحْمَةٍ مِنَ الله لِنتَ لَمُمَّ وَلَوْكُنتَ فَظَّا غَلِظَ الْفَلْبِ لَانْفَضُوا مِنْ حَوَلِكَ فَأَعْفُ عَنْهُمْ وَأَسْتَغَفِرْ لَكُمْ وَمَسْا وِرَهُمْ فِ ٱلْأَمْرِ فَإِذَا عَرَمَتَ فَوَحَكُ لَ عَلَى ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يُعِيُّ ٱلْمُؤْكِلِينَ ۞ إِن يَصُرُكُمُ أَلَّهُ فَلَاغَالِبَ لَكُرُّ وَإِن يَغَذُلُكُرٌّ فَنَ ذَا ٱلَّذِي يَخُرُكُمُ مِّنْ بَعْدِهِ ۚ وَعَلَى اللَّهِ فَلَيْتَوَكِّ لِمِ الْمُؤْمِنُونَ ۞ وَمَاكَانَ لِنِيَيَ أَن يَعُلُّ وَمَن يَعُلُلْ يَأْتِ مِمَاعَلٌ يَوْمَ ٱلْفِيدَ مَةَ ثُمُّ مُّوَقًّا كُلُ تَغْيِن مَا حَكَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظُلِّمُونَ ۞ أَفَرَن ٱبَّعَ رِضُونَ ٱللَّهِ كُنَّنُ كِنَّا يِسْخَطِينَ ٱللَّهِ وَمَأْوَلِهُ جَمَّةً مُّ وَيَثْلَ ٱلْمَصِيرُ ، هُمْ دَرَجَنْتُ عِندَاللَّهِ وَاللَّهُ وَكَاللَّهُ وَاللَّهُ مَصِيدٌ عِمَا يَعْسَلُونَ ﴾ لَقَدْمَنَ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِدُ وَسُولًا مِنْ أَنْفُرِهِمْ يَشْلُواْ عَكَيْهِمْ ۚ الْأَيْهِ، وَأُرْكِيْ عِنْمِ وَيُعَلِّمُهُمَّ الْكِنْبَ وَلَلْحِكَمَةَ وَإِن كَانُواْمِن فَيْلُ لِيَى صَلَال مَيْدِي ٥ أَوَكَأَ أَمَنِنَكُمُ مُصِيبَةً فَذَ أَمَينَهُ مِثْلَيْهَا قُلْتُمْ أَفَا هَا ذَا رُهُمُ اللَّهُ عَلَىٰ حُوَمِن عِندِ أَنفُدِكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ مَنْ وَقِدِرٌ ﴿ NEED WEEDER

والحال أنه ليس عليكم خطر كبير، إذ لستم آخر الناس مما يلي الأعداء، ويباشر الهيجاء، بل ﴿الرسول يلعوكم في أخراكم﴾ أي: يمايلي القوم يقول: «إلى عباد الله»، فلم تلتفتوا إليه، ولا عرجتم عليه، فالفرار نفسه موجب للوم، ودعوة الرسول الموجبة لتقديمه على النفس، أعظم لوماً بتخلفكم عنها، ﴿فأثابكم﴾ أي: جازاكم على فعلكم ﴿عُمِا بِعُمَّ أَي: غما يتبع غماً، غمُّ بفوات النصر وفوات الغنيمة، وغم بانهزامكم، وغم أنساكم كل غم، وهو سماعكم أن محمداً ربيجية قد قتل.

ولكن الله \_بلطفه وحسن نظره لعباده ـ جعل اجتماع هذه الأمور لعباده المؤمنين خيراً لهم، فقال: ﴿لكيلا تحزنوا على ما فاتكم﴾ من النصر والظفر، ﴿ولا مِا أَصَابِكُم﴾ من الهزيمة والقتل والجراح، إذا تحققتم أن الرسول عليكم تلك هانت عليكم تلك المصيبات، واغتبطتم بوجوده المسلى عن كل مصيبة ومحنة، فلله ما في ضمن البلايا والمحن من الأسرار والحكم، وكل هذا صادر عن علمه وكمال حبرته بأعمالكم، وظواهركم وبواطنكم، ولهذا قال: ﴿والله حبير بما تعملون﴾

ويحتمل أن معنى قوله: ﴿لكيلا

تحزنوا على ما فاتكم ولا ما أصابكم يعني: أنه قدَّر ذلك الغم والمصيبة عليكم، لكي تتوطن نفوسكم، وتمرنوا على الصبر على المصيبات، ويخف علىكم تحمل المشقات: (شم أفزل عليكم من بعد الغم) الذي أصابكم (أمنة نعاساً يغشى طائفة منكم)

ARTERIO VI CARACA

ولا شك أن هذا رحمة بهم، وإحسان وتثبيت لقلوبهم، وزيادة طمأنينة؛ لأن الخائف لا يأتيه النعاس لما في قلبه من الخوف، فإذا زال الخوف عن القلب أمكن أن يأتيه النعاس.

وهذه الطائفة التي أنعم الله عليها بالنعاس هم المؤمنون الذين ليس لهم هم إلا إقبامة دين الله، ورضا الله ورسوله، ومصلحة إخوانهم المسلمين.

ورسوله، ومصلحة إخوابهم المسلمين.
وأما الطائفة الأخرى الذين وقلا غيرها، لنفاقهم أو ضعف إيمانهم، فله فلهذا لم يصبهم من النّعاس ما أصاب غيرهم، ويقولون هل لنا من الأمر من شيء، وهذا استفهام إنكاري، أي: ما نسامن الأمر -أي: النصر والظهور مشيء، فأساؤوا الظن بربهم وبدينة ونبيه، وظنوا أن الله لا يتم أمر رسوله، وأن هذه الهزيمة هي الفيصلة والمقاضية على دين الله، قال الله في جوابهم: ﴿قُلُ إِنْ الأمر كله لله الأمر المراه المراهم الأمر كله لله الأمر المراهم الأمر المراهم الله الأمر كله لله الأمر المراهم المراهم الأمر كله الأمر كله المراهم الم

يسمل الأمر القدري، والأمر الشرعي، فجميع الأشياء بقضاء الله وقدره، وعاقبة (١) النصر والظفر لأوليائه وأهل طاعته، وإن جرى عليهم ما جرى.

﴿يخفون﴾ يعني المنافقين ﴿فِي أنفسهم ما لا يبدون لك﴾ ثم بين الأمرّ الذي يخفونه، فقال: ﴿يقولون لو كان لنا من الأمر شيء ﴾ أي: لو كان لنا في هذه الواقعة رأي. ومشورة ﴿ما قتلنا هاهنا، وهذا إنكار منهم وتكذيب بقدر الله، وتسفيه منهم لرأي. رسول الله ﷺ، ورأي: أصحابه، وتزكية منهم لأنفسهم، فرد الله عليهم بُقُولُه : ﴿قُلُّ لُو كُنتُم فِي بِيُوتِكُم﴾ التي هي أبعد شيء عن مظان القتل ﴿لبرز البذيين كستب عبليهم البقسل إلى مضاجعهم الأسباب \_ وإن عظمت \_ إنما تنفع إذا لم يعارضها القدر والقضاء، فإذا عارضها القدر لم تَـَفَّع شَيْئًا، بل لا بدأن يمضي الله ما كتب في اللوح المحفوظ من الموت صدوركم أي: يختبر ما فيها من نفاق وإيمان وضعف إيمان، ﴿وليمحِص ما في قلوبكم من وساوس الشيطان، ومًا تأثر عنها من الصفات غير

والله عليم بذات الصدور أي: بما فيها وما أكنته، فاقتضى علمه وحكمته أن قدر من الأسباب، ما به تظهر مُجُبَّات الصدور وسرائر الأمور.

و 100 ه ثم قال تعالى: وإن الذين تولوا منكم يوم التقى الجمعان إنتما استزلهم الشيطان ببعض ما كسبوا ولقد عقا الله عنهم إن الله غفور جليم يخبر وما الذين أوجب لهم الفرار، وأنه من تسويل الشيطان، وأنه تسلط عليهم ببعض ذنوبهم . فهم الذين أدخلوه عي ببعض ذنوبهم . فهم الذين أدخلوه عي المعاصي، لأنها مركبه ومدخله، فلو المعاصي، لأنها مركبه ومدخله، فلو اعتصموا بطاعة ربهم لما كان له عليهم

من سلطان

قال تعالى: ﴿إِنْ عِبَادِي لِيْسَ لِكَ عليهم سلطان﴾ ثم أخبر أنه عفا عنهم بعدما فعلوا ما يوجب المؤاخذة، وإلا فلو واخذهم لاستأصلهم.

﴿إِن الله غفور ﴾ للمذنبين الخطائين بما يوفقهم له من التوبة والاستغفار، والمسائب المكفرة، ﴿حسليم ﴾ لا يعاجل من عصاه، بل يستأني به، ويدعوه إلى الإنابة إليه، والإقبال عليه.

ثم إن تاب وأناب قبل منه ، وصيره كأنه لم يجر منه ذنب ، ولم يصدر منه عيب، فلله الجمد على إحسانه ،

آمنوا لا تكونوا كاللين كفروا وقالوا لإخوانهم إذا ضربوا في الأرض أو كانوا غزى لو كانوا عندنا ما ماتوا وما قتلوا ليجعل الله ذلك حسرة في قلوبهم والله يحيي ويميت والله بما تعملون بصير \* ولئن قتلتم في سبيل الله أو متم لمغفرة من الله ورحمة خير مما يجمعون \* ولئن متم أو قتلتم لإلى الله تشرون \* ينهى تعالى عباده المؤمنين أن يشابهوا الكافرين، الذين لا يؤمنون بربهم، ولا بقضائه وقدره، من النافقين وغيرهم.

ينهاهم عن مشابهتهم في كل شبيء، وفي هذا الأمر الخناص وهنو أنهم يقولون لإخواهم في الدين أو في النسب: ﴿إِذَا صَرِبُوا فِي الأَرضَ ﴾ أي: سافروا للتجارة ﴿أُو كَانُوا عَرَى﴾ أي: غزاة، ثم جرى عليهم قتل أو موت، يعارضون القدر ويقولون: ﴿لُو كِانُوا عَنْدُنَا مِا مَاتُوا وَمَا قَتْلُوا﴾ وهذا كذب منهم؛ فقد قال تعالى: ﴿قُلُ لُو كُنتُم في بيوتكم لبرز الذين كتب عليهم القتل إلى مضاجعهم، ولكن هذا التكذيب لم يفدهم، إلا أن الله يجعل هذا القول، وهذه العقيدة حسرة في قلوبهم، فترداد مصينهم، وأما المؤمنون بالله فإنهم يعلمون أن ذلك بقدر الله، فيؤمنون ويسلمون،

بذلك عنهم المصيبة .

فلا يغني حذر عن قدر .

فيجازيكم بأعمالكم وتكذيبكم.

قال الله رداً عليهم: ﴿والله يحيى

﴿والله بما تعملون بصير﴾

ثم أخبر تعالى أن القتل في سبيله أو

الموت فيه، ليس فيه نقص ولا محذور،

وإنما هو مما ينبغي أن يتنافس فيه

المتنافسون، لأنه سبب مفض وموصل

إلى مغفرة الله ورحمته، وذلك خير مما

يجمع أهل الدنيا من دنياهم، وأن الخلق

أيضاً إذا ماتوا أو قتلوا بأي: حالة

كانت، فإنما مرجعهم إلى الله، ومآلهم

إليه، فيجازي كلاّ بعمله، فأين الفرار

﴿١٥٩﴾ ﴿فيما رحمة من الله لنت

لهم ولوكنت فظأ غليظ القلب

لانفضوا من حولك فأعف عنهم

واستغفر لهم وشاورهم في الأمر فإذا

عرمت فتوكل على الله إن الله يحب

التوكلين أي: برحمة الله لك

والأصحابك، منَّ الله عليك أن

ألنت (٢) لهم جانبك، وخفضت لهم

جناحك، وترققت عليهم، وحسنت

لهم خلقك، فاجتمعوا عليك

**﴿ولو كنت نظاً ﴾** أي: سيىء الخلق

﴿ عَلَيْظُ الْقَلْبِ ﴾ أَي: قَاسِيه،

﴿لانفضوا من حولك الأن هذا

ينفرهم ويبغضهم لمن قام به هذا الخلق

فالأخلاق الحسنة من الرئيس في

الدين، تجذب الناس إلى دين الله،

وترغبهم فيه، مع ما لصاحبهِ من المدح

والثواب الخاص، والأخلاق السيئة من

الرئيس في الدين تنفر الناس عن

الدين، وتبغضهم إليه، مع ما لصاحبها

من الذم والعقاب الخاص، فهذا

الرسول المعصوم يقول الله له ما يقول،

وأحبوك، وامتثلوا أمرك.

الاعتصام بحبل الله؟!!

ويميت أي: هو المنفرد(١) بذلك،

فيهدي الله قلوبهم ويثبتها، ويخفف فكيف بغيره؟!

أليسن من أوجب الواجبات، وأهم المهمات، الاقتداء بأخلاقه الكريمة، ومعاملة الناس بما يعاملهم به ريح، من اللين وحسن الخلق والتأليف، امتثالاً لأمر الله، وجذباً لعباد الله لدين الله..

- ثم أمره الله تعالى بأن يعفو عنهم ما صدر منهم من التقصير في حقه عليه ويستعفر لهم في التقصير في حق الله، فيجمع بين العفو والإحسان.

﴿ وَشَاورهم فَى الأَمر ﴾ أي : الأَمور التي تحتاج إلى استشارة ونظر وفكر، فإن في الاستشارة من الفوائد والمصالح الدينية والدنيوية ما لا يمكن حصره: " منها: أن المشاورة من العبادات إلا إلى الله، وما للخلق عاصم إلا المتقرب بها إلى الله.

ومنها. أن فيها تسميحاً لخواطرهم، وإزالة لما يصير في القلوب عند الحوادث، فإن من له الأمر على الناس \_إدا حمع أهل الرأي: والفضل وشاورهم في حادثة من الحوادث \_ اطمأنت نفوسهم وأحبوه، وعلموا أنه المصلحة الكلية العامة للجميع، فبذلوا جهدهم ومقدورهم في طاعته، لعلمهم بسعيه في مصالح العموم، يكادون يحبونه محبة صادقة،

ومنهاد أن في الاستشارة تنور الأفكار، بسبب إعمالها فيما وضعت

ومنها: ما تنتجه الاستشارة من الرأي: المصيب، فإن المشاور لا يكاد يحطىء في فعله، وإن أخطأ أو لم يتم له مطلوب، فليس بملوم، فإذا كان الله يقول لرسوله ﷺ \_ وهو أكمل الناس عقلاً، وأغزرهم علماً، وأفضلهم رأياً \_: ﴿وشاورهم في الأمر﴾ فكيف

ليس بمستبد (٣) عليهم، وإنما ينظر إلى بحلاف من ليس كذلك، فإسم لا ولا يطيعونه وإن أطاعوه فطاعة غير

له، فصار في ذلك زيادة للعقول.

بغيره؟!

(٣) ني ب: يستبد.

انى ب: المتفرد.

في الأصل: (لنت).

فأعتكبُوا بِيعْمَةٍ مِنَ اللَّهِ وَفَضْلِ لَّهَ يَسْسَهُمْ سُوَّ ۖ وَالبَّكُواْ رِضُونَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ دُوفَضَل عَظِيمٍ ۞ إِغَّا ذَكِكُمُ ٱلشَّيْطُنُ يُخَوُّكُ أَوْلِيتَ آءَهُ فَلَا تَخَا فُوهُمْ وَيَهَا فُونِ إِن كُنتُومُّ وْمِنِينَ ۞ وَلَا يَغْزُنُكَ الَّذِيرَ كُنَسْرِعُونَ فِي ٱلْكُفَرُّ إِنَّهُمْ لَنَ يَضُرُّواْ اللَّهُ شَيْنَا يُرِيدُ اللهُ أَلَّا يَغِمُلُ لَهُمْ حَظًّا فِ ٱلْآخِرَةُ وَلَمْ عَلَاكُ عَيْلِيدُ ۞ إِنَّ ٱلَّذِيزَ ٱشْتَرُواْ ٱلْكُفْرَ وَالْإِيمَانِ لَنَ يَضُرُّواْ ٱلَّهُ عَيْنَا وَلَيْمْ عَذَاتُ أَلِيعٌ ﴿ وَلَا يَضْمَنَزَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوۤ أَلْمُنَا غُلِي لَمْ خَيْرٌ لِأَنْشُرِهِمْ إِغَا غُلِي لَهُمْ لِيَزْدَادُوۤاْ إِغُٱوۡلَهُمْ عَذَابٌ مُّهِينٌ ۞ مَّا كَانَ اَللَّهُ لِيَذَرَآ لَلْوَٰمِدِينَ عَلَىٰمَّاۤ أَسَرَّعَكَ وحَتَّىٰ يَمِيزَ ٱلْحَيِيتَ مِنَ ٱلطَّيِبُّ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُطِّيعَكُم عَلَى ٱلْغَيْبِ وَلِنْكِنَّ ٱللَّهَ يَجْتَبِي مِن زُسُرِلِهِ ، مَن يَشَكَّأُهُ فَنَاسُواْ بِاللَّهِ وَرُسُلِةٍ ۚ وَإِن نُوْمُ وَأُورَنَّقُواْ فَلَكَمُ مَا خُرْعَظِيمٌ ۞ وَلَا اليَحْتَيَنَّ ٱلَّذِينَ يَبْحَلُونَ عِمَآءَانَكَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ مِعْوَخَيْلُ اللُّمُّ بِّلْ هُوَشِّرٌ لُّكُمُّ سُيُطُوَّقُونَ مَا يَخِلُواْ بِدِيتُومَ ٱلْقِيلَ عَلَّهُ ولَهُ مِيرَثُ السَّمَوْتِ وَآلَازُضُ وَاللَّهُ عَمَالُونَ خَيدُونَ PLEASE W LONGLOW

ثم قال تعالى: ﴿ فَإِذَا عَزِمَتَ ﴾ أي: على أمر من الأمور بعد الاستشارة فيه، إن كان يحتاج إلى استشارة ﴿ فتوكل على الله ﴾ أي: اعتمد على حول الله وقوته، متبرئاً من حولك وقوتك، ﴿إِنْ الله بحب المتوكلين ﴾ عليه ، اللاجئين إليه .

﴿١٦٠﴾ ﴿إِن يستصركه الله فلا غالب لكم وإن يخذلكم فمن ذا الذي ينصركم من بعده وعلى الله فليتوكل المؤمنون أي: إن يمددكم الله تنصره ومعونته ﴿ فلا غالب لكم ﴾ فلو اجتمع عليكم من في أقطارها وما عندهم من العدد والعُدد، لأن الله لا معالب له، وقد قهر العباد وأخذ بنواصيهم، فلا تتحرك دابة إلا بإذبه، ولا تسكن إلا يإذنه .

﴿وإن يحذلكم ﴾ ويكلكم إلى أنفسكم ﴿فمن ذا الذي ينصركم من بعده؟﴾ فلا بدأن تنخذلوا ولو أعانكم جميع الخلق.

وفي (١) صمن ذلك الأمر بالاستنصار بالله والاعتنماد عليه، والبراءة من الحول والقوة، ولهذا قال: ﴿وعلى الله فليتوكل المؤمنون ﴿تقديم المعمول يؤذن بالحصر، أي: على الله

<sup>(</sup>٤) في ب: وقد.

CHILL SHIP NEW لَقَّدَ سَيَعَ اللَّهُ قُولَ ٱلْذِينَ قَالُواْ إِنَّ اللَّهُ فَقِ يُرُّونَكُونُ أَغَنِكَأُ أُسَنَكُتُ مَاقَالُوا وَقَلْهُمُ ٱلْأَيْسِاءً بِعَنْرِحَقِ } وَيَقُولُ ذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ ۞ ذَٰلِكَ عِمَاقِدَّمَتْ أَيْدِيكُمْ وَأَنَ اللَّهَ لَيْسَ بِطَلَّكُمْ لِلَّعَيَدِيدِ ﴿ ٱلَّذِينَ فَالْوَالِينَ ٱللَّهُ عَهِدَ إِلَيْنَآ أَلَّا نُوْمِنَ لِرَسُولِ حَنَّى يَأْتِينَا بِفُرْبَانِ تَأْكُلُهُ ٱلنَّارُ قُلْ فَذَّاءَ كُمُ رُسُلُمِن فَإِلَى بِٱلْبِيِّنَةِ وَبِٱلَّذِى قُلْتُ وَمُلَوَقَتَكَ مُوهُم إِن كُنْتُوصَ لِوقِينَ ﴿ فَإِن كَ نَوْكَ فَقَدْ كُذِبَ رُسُلُ مِنْ مَنْ إِلَكَ جَآءُو بِٱلْبِيَنَاتِ وَالزَّبُرُ وَٱلۡكِئْكِ الَّذِيرِ ۞ كُلُّهُ مِّن نَالِقَكُ ٱلْأُوْنِ وَإِنَّا أُوْفَرَّتُ أَجُورَكُمْ مِوْمَ ٱلْقِيدَ مَوَّ الْمُ فَمَن دُحْدِجَ عَنِ الشَّارِ وَأَنْضِلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازُّوْمَا الْفَيْوَةُ وَأَنفُيكُمْ وَلَتَسْمَعُنَّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِينَاتِ مِن فَبْلِحُمْ وَمِنَ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُوۤ الَّذَى حَيْمِيِّرٌ TO THE VIEW OF THE PARTY.

توكلوا لا على غيره، لأنه قد علم أنه هو الناصر وحده، فالاعتماد عليه توحيد محصل للمقصود، والاعتماد على غيره شرك غير نافع لصاحبه، بل ضار.

وفي هذه الآية الأمر بالتوكل على الله وحده، وأنه بحسب إيمان العبد يكون توكله.

﴿١٦١﴾ ﴿وما كان لنبي أن يفل ومن يغلل يأت بما غل يوم القيامة ثم توفى كل نفس ما كسبت وهم لا يظلمون الغلول هو: الكتمان من الغنيمة، [والخيانة في كل مال يتولاه الإنسان](١) وهو محرم إجماعاً، بل هو من الكبائر، كما تدل عليه هذه الآية الكريمة وغيرها من النصوص، فأخبر الله تعالى أنه ما ينبغي ولا يليق بنبي أن يغل، لأن الغلول - كما علمت \_ من أعظم الذنوب وأشر العيوب. وقد صان الله تعالى أنبياءه عن كل ما يدنسهم ويقدح فيهم، وجعلهم أفضل العالمين أخلاقاً، وأطهرهم نفوساً، وأزكاهم وأطيبهم، ونزههم عن كل عيب، وجعلهم محل رسالته، ومعدن حكمته ﴿الله أعلم حيث يجعل رسالته،

فبمجرد علم العبد بالواحد منهم، يجزم بسلامتهم من كل أمر يقدح فيهم، ولا يحتاج إلى دليل على ما قيل فيهم من

أعدائهم، لأن معرفته بنبوتهم، مستلزم لدفع ذلك، ولذلك أتى بصيغة يمتنع معها وجود الفعل منهم، فقال: ﴿وما كان لنبي أن يغل﴾ أي: يمتنع ذلك ويستحيل على من اختارهم الله لنبوته.

ثم ذكر الوعيد على من غل، فقال: 
ومن يغلل يأت بما غل يوم القيامة 
أي: يأت به حامله على ظهره، حيوانا 
كان أو متاعاً، أو غير ذلك، ليعذب به 
يوم القيامة، ﴿ثم توق كل نفس ما 
كسبت الغال وغيره، كل يوفى أجره 
ووزره على مقدار كسبه، ﴿وهم 
لا يظلمون أي: لا يزاد في 
سيئاتهم، ولا يهضمون شيئاً من 
حسناتهم، وتأمل حسن هذا الاحتراز 
في هذه الآية الكريمة.

لا ذكر عقوبة الغال، وأنه يأتي يوم القيامة بما غله، ولما أراد أن يذكر توفيته وجزاء، وكان الاقتصار على الغال يوهم بالمفهوم أن غيره من أنواع العاملين قد لا يوفون أتى بلفظ عام جامع له ولغيره.

(۱۹۲ - ۱۹۲) ﴿أف من البعد رضوان الله كمن باء بسخط من الله ومآواه جهنم وبئس المصير ﴿هم يعملون﴾ غبر تعالى أنه لا يستوي من كان قصده رضوان ربه، والعمل على ما يرضيه، كمن ليس كذلك، عن هو مكب على المعاصي، مسخط لربه، هذان لا يستويان في حكم الله، وحكمة الله، وفي فطر عباد الله،

﴿أَفْمَنَ كَانَ مُؤْمِناً كَمِنْ كَانَ فَاسَقاً، لا يستوون﴾ ولهذا قال هنا: ﴿هم درجات عند الله أي: كل هؤلاء متفاوتون في درجاتهم ومشازلهم بحسب تفاوتهم في أعمالهم.

فالمتبعون لرضوان الله يسعون في نيل الدرجات العاليات، والمنازل والغرفات، فيعطيهم الله من فضله وجوده على قدر أعمالهم، والمتبعون لمساخط الله يسعون في النزول في الدركات إلى أسفل سافلين، كل على

حسب عمله، والله تعالى بصير بأعمالهم، لا يخفى عليه منها شيء، بل قد علمها، وأثبتها في اللوح المحفوظ، ووكل ملائكته الأمناء الكرام، أن يكتبوها ويحفظوها، ويضطونها.

(175) ﴿ لقد من الله على المؤمنين اذبعث فيهم رسولاً من أنفسهم يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة وإن كانوا من قبل لفي ضلال مبين هذه المنة التي امتن الله بها على عباده، أكبر النعم، بل أصلها، وهي الذي أنقذهم الله به من الضلالة، وعصمهم به من الهلكة، فقال: ﴿ لقد رسولاً من أنفسهم ﴾ يعرفون نسبه، رسولاً من أنفسهم ﴾ يعرفون نسبه، وحاله، ولسانه، من قومهم وقبيلتهم، ناصحاً لهم، مشفقاً عليهم، يتلو عليهم آيات الله، يعلمهم ألفاظها ومعانيها.

﴿ ويرزكيهم ﴾ من الشرك، والمعاصي، والرذائل، وسائر مساوى، الأخلاق.

و فيعلمهم الكتاب إما جنس الكتاب الذي هو القرآن، فيكون قوله: فيتلو عليهم آياته الرادبه الآيات الكتابة، أو المرادبالكتاب حمنا الكتابة، فيكون قد امتن عليهم، بتعليم الكتاب والكتابة، التي بها تدرك العلوم وتحفظ، فوالحكمة هي: السنة، التي هي شقيقة القرآن، أو وضع الأشياء مواضعها، ومعرفة أسرار السريعة.

فجمع لهم بين تعليم الأحكام، وما به تنفذ الأحكام، وما به تدرك فوائدها وشمراتها، ففاقوا بهذه الأخور العظيمة جميع المخلوفين، وكانوا من العلماء الربانين، ﴿وإن كانوا من قبل﴾ بعثة هذا الرسول ﴿لفي ضلال مبين﴾ لا يعرفون الطريق الموصل إلى ربهم، ولا ما يزكي النغوس ويطهرها، بل ما زين لهم جهلهم فعلوه، ولو ناقض

ذلك عقول العالمين. . -

﴿ ١٦٥\_ ١٦٨) ﴿ أُولًا أَصَابِتُكُم مصيبة قد أصبتم مثليها قلتم أنى هذا قل هو من عند أنفُسكم إن الله على كل شيء قدير \* وما أصابكم يوم التقى الجمعان فبإذن الله وليعلم المؤمنين \* وليعلم الذين نافقوا وقيل لهم تعالوا قاتلوا في سبيل الله أو ادفعوا قالوا لو نعلم قتالًا لاتبعناكم هم للكفر يومئذ أقرب منهم للإيمان يقولون بأفواههم ما ليس في قبلوجهم والله أعبله بسما يكتمون \* الذين قالوا لإخوانهم وقمدوا لو أطاعونا ما قتلوا قل فادرؤوا عن أنفسكم الموت إن كنتم صادقين، هذا تسلية من الله تعالى لعباده المؤمنين، حين أصابهم ما أصابهم يوم «أحد»، وقتل منهم نحو سبعين، فقال الله: إنكم ﴿قد أصبتم﴾ من المشركين ﴿مثليها﴾ يوم بدر فقتلتم سبعين من كبارهم وأسرتم سبعين، فليهن الأمر ولتخف المصيبة عليكم، مع أنكم لا تستوون أنتم وهم، فإن قتلاكم في الجنة وقتلاهم في النار.

﴿ قلتم أنى هذا ﴾ أي: من أين أصابنا ما أصابنا وهزمنا؟ ﴿ قل هو من عند أنفسكم ﴾ حين تنازعتم وعصيتم من بعد ما أراكم ما تحبون، فعودوا على أنفسكم باللوم، واحذروا من الأسباب المردية.

وإن الله على كمل شيء قدير في فإنه قادر على فإياكم وسوء الظن بالله، فإنه قادر على نصركم، ولكن له أتم الحكمة في ابتلائكم ومصيبتكم. وذلك ولو يشاء الله، لانتصر منهم، ولكن ليبلو بعضكم ببعض في الله وليسلم ببعض في الله وليسلم المناسبة الله وليسلم في المناسبة وليسلم في المناسبة وليسلم في المناسبة وليسلم في الله وليسلم في المناسبة وليسلم في الله وليسلم في المناسبة وليسلم في المناسبة وليسلم في المناسبة وليسلم في الله وليسلم في المناسبة وليسلم في الله وليسلم في الله وليسلم في المناسبة وليسلم في المناسبة وليسلم في الله وليسلم في المناسبة وليسلم في الله وليسلم في الله وليسلم في الله وليسلم في المناسبة وليسلم في المناسبة وليسلم في الله وليسلم ف

ثم أخبر أن ما أصابهم يوم التقى الجمعان، جع السلمين وجع المشركين في «أحد» من القتل والهزيمة، أنه بإذنه وقضائه وقدره، لا مرد له ولا بد من وقوعه. والأمر القدري \_إذا نفذ، لم يتق إلا التسليم له، وأنه قدره لحكم عظيمة وفوائد جسيمة، وأنه ليتبين بذلك المؤمن من المنافق، الذين لما أمروا

بالقتال، ﴿وقيل لهم تعالوا قاتلوا في سبيل الله ﴾ أي: ذباً عن دين الله، وحماية لـ وطلباً لمرضاة الله، ﴿ أَو ادفعوا، عن محارمكم وبلدكم، إن لم يكن لكم نية صالحة، فأبوا ذلك واعتذروا بأن ﴿قالوا لو نعلم قتالاً الاتُّبعناكم، أي: لو نعلم أنكم يصير بينكم وبينهم قتال لاتبعناكم، وهم كذُّبة في هذا. قد علموا وتيقنوا وعلم كل أحد أن هؤلاء المشركين، قد مُلِئوا من الحنق والغيظ على المؤمنين بما أصابوا منهم، وأنهم قد بذلوا أموالهم، وجمعوا ما يقدرون عليه من الرجال والعدد، وأقبلوا في جيش عظيم قاصدين المؤمنين في بلدهم، متحرقين على قتالهم، فمن كانت هذه حالهم، كيف يتصور أنهم لا يصير بينهم ربين المؤمنين قتال؟ خصوصا وقد حرج السلمون من المدينة وبرزوا لهم، هذا من الستحيل، ولكن المنافقين ظنوا أن هذا العِدْر، يروج على المؤمنين، قال تعالى: ﴿هم للكفر يومئذُ أي: في تلك الحال التي تركوا فيها الخروج مع المؤمنين ﴿ أقرب منهم للإيمان، يقولون بأفواههم ما ليس في قلوبهم، وهذه خاصة المنافقين، يظهرون بكلامهم وفعالهم ما يبطنون ضده في قلوبهم

ومنه قولهم: ﴿لونعلم قتالاً لاتبعناكم﴾ فإنهم قد علموا وقوع القتال.

وسرائرهم.

ويستدل بهذه الآية على قاعدة «ارتكاب أخف المفسدتين لدفع أعلاهما، وفعل أدنى المصلحتين، للعجز عن أعلاهما» [لأن المنافقين أمروا أن يقاتلوا للدين، فإن لم يفعلوا فللمدافعة عن العيال والأوطان] (١) ﴿ وَلِلّهُ أَعِلْمُ بِما يكتمون ويبديه لعباده المؤمنين، ويعاقبهم عليه.

أنم قال تعالى: ﴿اللّهِ فَالَوا لَا لَعُوا لَا لَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ وبين الاعتراض والتكذيب بقضاء الله وبين الاعتراض والتكذيب بقضاء الله

وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِنْتَقَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَبَ لَتُبَيِّنُنَّةً لِلنَّاسِ وَلَاتَكُتُمُونَةُ فَنَبَدُوهُ وَلَآةَ ظَهُورِهِم وَأَشْتَرُفْ إِيهِء ثَنَتَا فَلِيلًا فَيَفْسَ مَايِشْ تَرُونَ ۞ لَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ يَفْرَدُونَ عِنَّا أَنَّوَا وَعُنُّوكَ أَن يُحْسَدُواْ عَا لَرْتَفَعَكُواْ فَلَا تَصَابَتُهُم مُ يَفَ ازْوَيْنَ ٱلْعَكِدَاتِ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيهُ ﴿ وَيَتَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضُّ وَٱشَّمُعَلَى كُلِّ مَنْ مِهَيدٌ ﴿ إِنَّ فِ خَلْقِ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱحْتِلَفِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ لَآيَتُ لِأَوْلِي ٱلْأَلِيَاتِ ۞ ٱلَّذِينَ يَذَكَّرُونَ ٱللَّهَ فِيَامَا وَقُـعُونًا وَعَلَىٰجُوْيِهِمْ وَيَقَفَحَكُرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّفَوَتِ وَٱلْأَضِ رَبِّنَا مَاخَلَقْتَ هَٰذَا بَعُطِلًا سُبِّحَنْكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ٣ رَبَّكَ إِنَّكَ مَن مُدِّخِلِ ٱلشَّارَ فَقَدْ أَخْرَيْتُ فَرَّوَ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْسَارِ ۞ زَيُّنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِي لِلْإِيمَانِ أَنْ ا عَلِمُواْ بِرَيْكُرُ فَعَامَتَا لَرَبُّنَا فَأَغْفِرْ لِنَا ذُنُوْبَنَا وَكَفَرْعَنَا سَيِغَانِنَا وَيُوَقَّنَا مَعَ ٱلْأَبْرَارِ ۞ رَبَّنَا وَءَائِنَا مَاوَعَدَتَّنَا إِنَّ عَلَىٰ رُسُالِكَ وَلَا يُعْفِرِنَا يَوْمَ ٱلْقِيلَمَةِ إِنَّكَ لَا تُعْلِفُ ٱلْمِيعَادَ ﴿ 

وقدره، قال الله رداً عليهم: ﴿قلَ فَالرَّوُوا﴾ أي: ادفعوا ﴿عن أنفسكم الموت إن كنتم صادقين﴾ إنهام لو أطاعوكم ما قتلوا، لا تقدرون على ذلك ولا تستطيعونه.

وفي هذه الآيات دليل على أن العبد قد يكون فيه خصلة كفر وخصلة إيمان، وقد يكون إلى أحدهما أقرب منه إلى الأخرى.

﴿ ١٩٩\_ ١٧١﴾ ﴿ ولا تحسيب الذين قتلوا في سبيل الله أمواتا بل أحياء عند ربهم يرزقون \* فرحين بما آتاهم الله من فضله ويستبشرون بالذين لم يلحقوا بهم من خلفهم ألا خوف عليهم ولا هم يحزنون \* يستبشرون بنعمة من الله وفضل وأن الله لا يضيع أجر المؤمنين مذه الأيات الكريمة فيها فضيلة <sup>(٣)</sup> الشهداء وكرامتهم، وما مَنَّ الله عليهم به من فضَّله وإحسانه، وفي ضمنها تسلية الأحياء عن قتلاهم وتعزيتهم، وتنشيطهم للقتال في سبيل الله والتعرض للشهادة، فقال: ﴿ ولا تحسبن النين قسلوا في سبيل الله اي أي: في جهاد أعداء الدين، قاصدين بذلك إعلاء كلمة الله ﴿أُمُواتًا ﴾ أي: إلا يخطر ببالك وحسبانك أنهم ماتوا وفقدوا، وذهبت عنهم لذة الحياة الدنيا والتمتع بزهرتها،

فَأَسْنَجَابَ لَهُ مُرزَيْهُ مُ إِنَّى لَا أَضِيعُ عَمَلَ عَلِمَ لِمِنْكُم مِن دَكِ رَأُواْلُهِ مَنْ الْعَصْدُ كُمْ مِنْ الْعَصِّ فَالَّذِينَ هَاجِئُرُواْ وَأَخْرِجُواْ مِن دِيكِرِهِمْ وَأُودُواْ فِي سِيمِيلِ وَقَنْكُواْ وَقُلِلُواْ لَأَحُكِفِنَ عَنْهِ رَسَيْنَانِهِ مَ وَلَا ذُيْفِلَيْهُمْ حَنَّتٍ تَجَرِي مِن تَحِيَهَا ٱلْأَنْهَا رُقُواْ إِينَ عِندِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عِندَهُ حُسْنُ الثُّوَّابِ ۞ لَا يَعْزَنَّكَ مَقَلُّبُ الَّذِينَ كَعَمْرُوافِي ٱلبِلَندِ ﴿ مَنَاعُ قَلِيلٌ ثُمَّ مَأْوَيْهُمْ جَهَنَّمُ وَيَبْسَ لِلْهَادُ ﴿ لَكِي ٱلَّذِيكَ ٱلَّهِيكَ ٱلَّهُوَ الْأَهُوَ الْمُؤْجَدُ اللَّهُ مَنْ عَنِهَا ٱلأَهْلُ خَلِدِينَ فِهَانُزُلُامِنَ عِندِاللَّهِ وَمَاعِنْدَ اللَّهِ خَيْرُ لِلْأَسْرَارِ ۞ وَإِنَّ مِنْ أَهْ لِ ٱلْكِئْنِ لَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَمَآ أَنْزِلَ إلى المسكم وَمَا أَرْلَ إِلَيْهِم خَسِيعِينَ بِلَّهِ لَا يَسْرَونَ بِعَالِنَتِ اللَّهِ مُنَّا قَلِيلًا أُولَلْيِكَ لَهُ وَأَجْرُهُمْ عِن دَرِّتِهِ وَ إِنَّ اللَّهُ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ۞ يَنَائِهُا ٱلَّذِيبَ عَامَوُا أَصْبِرُوا وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَاتَّـ غُواْ اللَّهَ لَعَلَّاكُمْ مُتَلِعُونَ ۞ 

الذي يحذر من فواته، من جبن عن القتال، وزهد في الشهادة. ﴿مِلْ قَد حصل لهم أعظم مما يتنافس فيه المتنافسون. فهم ﴿أحياء عند ربهم﴾ في دار كرامته.

ولفظ: ﴿عند ربهم﴾ يقتضي علو درجتهم، وقربهم منن ربهم، ﴿يرزقون﴾ من أنواع النعيم الذي لا يعلم وصفه، إلا من أنعم به عمليهم، ومع هذا ﴿فرحين بِما آتاهم الله من فضله ﴾ أي: مغتبطين بذلك، قد قرت به عيونهم، وفرحت به نفوسهم، وذلك لحسنه وكثرته، وعظمته، وكمال اللذة في الوصول إليه، وعدم المنغص، فجمع الله لهم بين نعيم البدن بالرزق، ونعيم القلب والروح بالفرح بما أتاهم من فضله : فتم لهم<sup>(١)</sup> النعيم والسرور، وجعلوا ﴿يستبشرون بالذين لم يلحقوا بهم من حلفهم اي: يبشر بعضهم بعضا، بوصول إخوانهم الذين لم يلحقوا بهم، وانهم سينالون ما نالوا، ﴿أَلَا خُوفُ عليهم ولا هم يحرنسون اي: يستبشرون بزوال المحذور عنهم وعن إخوانهم المستلزم كمال السرور، ﴿يستبشرون بنعمة من الله وفضل﴾ اي: يېنى، بعضهم بعضا، بأعظم مهنأ

به، وهو: نعمة رسم، وفضله، وإحسانه، ﴿وأن الله لا يضيع أجر المؤمنين﴾ بل ينميه ويشكره، ويزيده من فضله، ما لا يصل إليه سعيهم.

وفي هذه الآيات إثبات نعيم البرزخ، وأن الشهداء في أعلى مكان عند ربهم، وفيه تلاقي أرواح أهل الخير، وزيارة بعضهم بعضاً، وتبشير بعضهم بعضاً.

﴿۱۷۲ \_ ۱۷۰﴾ ﴿السنيسن استجابوا شوالرسول من بعدما أصابهم القرح للذين أحسنوا منهم واتقوا أجر عظيم \* الذين قال لهم الساس إن الساس قيد جمعوا لك فاخشوهم فزادهم إيمانا وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل \* فإنقلبوا بنعمة من الله وفضل لم يمسسهم سوء واتبعوا رضوان الله والله ذو فضل عظيم \* إنما ذلكم الشيطان يخوف أولياءه فلا تخافوهم وخافون إن كنتم مؤمنين﴾ لما رجع النبي ﷺ من «أحد» إلى المدينة، وسمع أن أبا سفيان ومن معه من المشركين قد هموا بالرجوع إلى المدينة، ندب أصحابه إلى الخروج، فخرجوا -على ما بهم من الجراح -استجابة لله ولرسوله؛ وطاعة لله ولرَّسوله، فوصَّلوا إلى «حمرًاء الأسد»، وجاءهم من جاءهم وقال لهم: ﴿إِن السناس قيد جمعوا لكم، وهموا باستئصالكم، تخويفاً لهم وترهيباً، فلم يزدهم ذلك إلا إيماناً بالله واتكالاً

﴿ وقالوا حسينا الله أي: كافينا كل ما أهمنا ﴿ ونعم الوكيل ﴾ المفوض إليه تدبير عباده، والقائم بمصالحهم.

﴿ فانقلبوا ﴾ أي رجعوا ﴿ بنعمة من الله وفضل لم يمسهم سوء ﴾ وجاء الخبر المشركين أن الرسول وأصحابه قد خرجوا إليكم، وندم من تخلف منهم، فألقى الله الرعب في قلويهم، واستمروا راجعين إلى مكة، ورجع المؤمنون بنعمة من الله وفضل،

حيث منَّ عليهم بالتوفيق للخروج بهذه الحالة والاتكال على ربهم، ثم إنه قد كتب لهم أجر غزاة تامة ، فبسبب إحسامهم بطاعة ربهم، وتقواهم عن معصيته، لهم أجر عظيم، وهذا فضل الله عليهم تم قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ذَلِكُم الشيطان يخوف أولياءه ﴾ أي: إن ترهيب من رهب من المشركين، وقال: إنهنم جيعوا لبكنم، داع من دعناة الشيطان، يخوف أولياءه الذين عُدم إيمانهُم، أو ضَعُف. ﴿فلا تخافوهم وخافون إن كِنتم مؤمنين، أي: فلا تخافوا المشركين أولياء الشيطان، فإن نواصيهم بيد الله، لا يتصرفون إلا بقدره، بل خافوا الله الذي ينصر أولياءه الخائفين منه (٢) المستجيبين لدعوته.

وفي هذه الآية وجوب الخوف من الله وحده، وأنه من لوازم الإيمان، فعلى قدر إيمان العبد يكون خوفه من الله، والخوف المحمود: ما حجز العبد عن محارم الله.

﴿١٧٦ ـ ١٧٧﴾ ﴿ولا يحــزنــك الذين يسارعون في الكفر إمم لن يضروا الله شيئاً يربد الله ألا يجعل لهم حظاً في الآخرة ولهم عذاب عظيم \* إنّ الذين اشتروا الكفر بالإيمان لن يضروا الله شيئاً ولهم عذاب أليم، كان النبي عِلَيْ حريصاً على الخلق، مجتهدا في هدايتهم، وكان يحزن إذا لم يهتدوا، قال الله تعالى: ﴿ولا يُعزنك الذين يسارعون في الكفر، من شدة رغبتهم فيه، وحرصهم عليه ﴿إنهم لن يضروا الله شيئاً ﴿ فَاللَّهُ نَاصَرُ دَيْنَهُ ، ومؤيد رسوله، ومنفذ أمره من دونهم، فلا تبالهم ولا تحفل بهم، إنما يضرون ويسعون في ضرر أنفسهم، بفوات الإيمان في الدنيا، وحصول العذاب الأليم فسي الأخرى، من هوانهم على الله وسقوطهم من عينه، وإرادته أن لا يجعل لهم نصيباً في الآخرة من ثوابه. خذلهم فلم يوفقهم لما وفق له

اني النسختين: فتم له.

<sup>(</sup>٢) في النسختين: الخائفين له، ولعل الأقرب ما أثبت.

أولياءه ومن أراد به خيراً، عدلاً منه وحكمة، لعلمه بأنهم غير زاكين على الهدى، ولا قابلين للرشاد، لفساد أخلاقهم وسوء قصدهم.

ثم أخبر أن الذين اختاروا الكفر على الإيمان، ورغبوا فيه رغبة من بذل ما يحب من المال، في شراء ما يحب من السلع ﴿لن يضروا الله شيئاً﴾ بل ضرر فعلهم يعود على أنفسهم، ولهذا قال: ﴿ولهم عداب أليم ﴾ وكيف يضرون الله شيئاً، وهم قد زهدوا أشد الزهد في الإيمان، ورغبوا كل الرغبة بالكفر بالرحمن؟! فالله غنى عنهم، وقد قيض لدينه من عباده الأبرار الأزكياء سواهم، وأعدله ممن ارتضاه لنصرته \_ أهل البصائر والعقول، وذوى الألباب من الرجال الفحول، قال الله تعالى: ﴿قل آمنوابه أو لا تؤمنوا إن الذين أوتوا العلم من قبله إذا يتلى عليهم يخرون للأذقان سحداً﴾

﴿١٧٨﴾ ﴿ولا يحسبن الذين كفروا أنما نملي لهم خير لأنفسهم إنما نملي لهم لهم ولا يفسم عذاب مهين الذين كفروا برجم ونابذوا دينه، وحاربوا رسوله أن تركنا إياهم في هذه الدنيا، وعدم استنصالنا لهم، وإملاءنا لهم خير لأنفسهم،

كلا، ليس الأمر كما زعموا، وإنما ذلك لشر يريده الله بهم، وزيادة عذاب وعقوبة إلى عذابهم، ولهذا قال: ﴿إِنما نملي لهم ليزدادوا إلهماً ولهم عذاب مهين أن فالله تعالى يملي للظالم، حتى يزداد طغيانه، ويترادف كفرانه، حتى إذا أخذه أخذه (() أخذ عزيز مقتدر، فليحذر الظالمون من الإمهال، ولا يظنوا أن يفوتوا الكبير المتعالى،

﴿١٧٩﴾ ﴿ما كان الله ليلر المؤمنين على ما أنتم عليه حتى يميز الخبيث من الطيب وما كان الله ليطلعكم على الغيب ولكن الله يجتبي من رسله من يشاء فآمنوا بالله ورسله وإن تؤمنوا

وتتقوا فلكم أجر عظيم أي: ما كان في حكمة الله أن يترك المؤمنين على ما أستم عليه من الاخت الاط وعدم التميز (٢) حتى يميز الخبيث من الطيب، والمؤمن من المنافق، والصادق من الكاذب.

ولم يكن في حكمته أيضاً أن يطلع عباده على الغيب الذي يعلمه من عباده، فاقتضت حكمته الباهرة أن يبتلي عباده، ويفتنهم بما به يتميز الخبيث من الطيب، من أنواع الابتلاء والامتحان، فأرسل [الله] رسله، وأمر بطاعتهم، والانقياد لهم، والإيمان بهم، ووعدهم على الإيمان والتقوى الأجر العظيم.

فانقسم الناس بحسب اتباعهم للرسل قسمين: مطيعين وعاصين، ومؤمنين ومنافقين، ومسلمين وكافرين، ليرتب على ذلك الثواب والعقاب، وليظهر عدله وفضله، وحكمته خلقه.

﴿١٨٠﴾ ﴿ولا يحسبن اللهين يبخلون بما آتاهم الله من فضله هو خيراً لهم بل هو شر لهم سيطوقون ما بخلوابه يوم القيامة ولله ميراث السماوات والأرض والله بما تعملون خبير، أي: ولا يظن الدين يبخلون، أي: يمنعون ما عندهم مما آتاهم الله من فضله، من المال والجاه والعلم، وغير ذلك مما منحهم الله، وأحسن إليهم به، وأمرهم ببذل ما لا يضرهم منه لعباده، فبخلوا بذلك، وأمسكوه، وضنوا به على عباد الله، وظنوا أنه خير لهم، بل هو شرلهم، في دينهم ودنياهم، وعاجلهم وأجلهم ﴿سيطوقون ما بخلوا به يوم القيامة﴾ أي: يجعل ما بخلوا به طوقاً في أعناقهم، يعذبون به كما ورد في الحديث الصحيح، «إن البخيل يمثل له ماله يوم القيامة شجاعا أقرع، له زبيبتان، يأخذ بلهزمتيه يقول: أنا مالك، أنا كنزك». وتلا رسول الله عَيَالِينَ مصداق ذلك، هذه

المنافقة ال

فهؤلاء حسبوا أن بخلهم نافعهم، ومجد عليهم، فانقلب عليهم الأمر، وصار من أعظم مضارهم، وسبب عقابهم.

﴿ولله ميراث السماوات والأرض﴾ أي: هو تعالى مالك الملك، وترد جميع الأملاك إلى مالكها، وينقلب العباد من الدنيا ما معهم درهم ولا دينار، ولا غير ذلك من المال.

قال تعالى: ﴿إِنَا نَحَنَ نُرِثُ الأَرْضُ ومن عليها وإلينا يرجعون ﴾ وتأمل كيف ذكر السبب الابتدائي والسبب الغائي، الموجب كل واحد منهما أن لا يبخل العبد بما أعطاه الله.

أخبر أولاً: أن الذي عنده وفي يده فضل من الله ونعمة ، ليس ملكاً للعنبد، بل لولا فضل الله عليه وإحسانه ، لم يصل إليه منه شيء ، فمنعه لذلك منع لفضل الله وإحسانه ؛ ولأن إحسانه موجب للإحسان إلى عبيده كما قال تعالى: ﴿وأحسن كما أحسن الله إليك﴾ .

فمن تحقق أن ما بيده، فضل من الله، لم يسمنع الفضل الذي لا يضره، بل ينفعه في قلبه وماله، وزيادة إيمانه، وحفظه من الأفات.

ثم ذكر ثانياً: أن هذا الذي بيد

لِلرِّحَالِ نَصِيبٌ مِنَّامَرُكَ الْوَلِدَانِ وَٱلْأَفْرَوْتِ وَلِلنِّسَابَةِ نَصِيبٌ مِنَا تَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونِ ۖ مِمَّا قَلَّ مِنْهُ أَوَّكُرُّ نَصِيبًا مَّفْرُونِهُ ١ ۞ وَإِذَا حَضَرَ ٱلْقِدْمَةَ أُولُوا ٱلْقُدْرِينَ وَٱلْبَتَنَعَىٰ وَٱلْمَسَاكِينِ فَأَرْزُقُوهُم مِنْهُ وَقُولُواْ لَمَنْهُ وَوَلُواْ لَمَنْهُ وَلَا مَّعُرُونَا ۞ وَلْيَخْشَ الَّذِينَ لَوْتُ رَكُولُ مِنْ خَلْفِهِمْ دُرِّيَّةً ضِعَفًا خَافُواْ عَلَيْهِمْ فَلَيْتَقُوا اللَّهَ وَلَيْقُولُواْ فَوْلَا مَدِيدًا ۞ إِنَّ ٱلَّذِيكَ يَأْحُكُمُونَ أَمُّولَ ٱلْمِتَنَّى طَلَّمًا إِنَّا يَأَ كُلُونَ فِ بُعُلُونِهِمْ نَازًا وَسَيَتَصَلُونَ سَعِيرًا ۞ يُوصِيكُمُ ٱللَّهُ فَ أَوْلَا يُكُرُّ لِلنَّكَرِينُ لُحَظِّ ٱلْأَنْسَيَةً فَإِن كُنَّ يَلِكَآءُ فَوْقَ ٱثَنْتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُكَ مَاثَرُكَ وإنكَاسَكَانَتْ وَلِيدَةً فَلَهَا النِصْفُ وَلِأَبُونِيهِ لِحَكُلِ وَلَحِدِمِنْهُ مَا ٱلشُّهُ مُنْ مِمَّا زَكَ إِن كَانَ لَهُۥ وَلَدُّ فَإِن لَرَّبِكُنْ لَهُۥ وَلَدُّ وَوَرِيْتَهُ مِلْوَا ۗ، فَلِأُمِّدِ مِ الشُّكُثُ فَإِن كَانَ لَهُ وَإِخْوَةٌ فَلِأَمِّهِ ٱلشَّدُسُ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ وَمِي إِلَمْ بِهَا أَوْدَيْنِ مَا مَا وَصُحُمْ وَأَنِنَا وُصِحُمْ لِالْمَدْرُونِ أَيْهُمْ الْ أَقْرُبُ لَكُرْ مَنْعَا فَرِيصِهَ مِنْ السِّياِّنَ اللَّهِ كَانَ عَلِيمًا عَكِمًا ٥ ARRIVA WEREER

THE THE PARTY I

العباد كلها ترجع إلى الله، ويرثها تعالى، وهو خير الوارثين، فلا معنى للبخل بشيء هو زائل عنك منتقل إلى غيرك.

ثم ذكر ثالثاً: السبب الجزائي، فقال: ﴿والله بما تعملون خبير﴾ فإذا كان خبيراً بأعمالكم جمعها \_ ويستلزم ذلك الجزاء الحنسن على الخيرات، والعقوبات على الشر \_ لم يتخلف من في قلبه مثقال ذرة من إيمان عن الإنفاق الذي يُجزى به الشواب، ولا يرضى بالإمساك الذي به العقاب.

ظلماً من الله لهم، فإنه ﴿ليس بظلاًم للعبيد﴾ فإنه منزه عن ذلك، وإنما ذلك بما قدمت أيديهم من المخازي والقبائح، التي أوجبت استحقاقهم العذاب، وحرمانهم الثواب.

وقد ذكر المسرون أن هذه الآية نزلت في قوم من اليهود، تكلموا بذلك، وذكروا منهم «فنحاص بن عاروراء من رؤساء علماء اليهود في المدينة، وأنه لما سمع قول الله تعالى: ﴿من ذا اللَّذِي ينقُّرضُ اللهُ قَرْضًا حسناً ﴿ وأقرضوا الله قرضاً حسناً ﴾ قال: \_ على وجه التكبر والتجرهم \_ هذه المقالة قبحه الله، فذكرها الله عنهم، وأخبر أنه لين ببدع من سنائعهم، بل قد سبق لهم من الشنائع ما هو نظير ذلك، وهو: ﴿قتلهم الأنبياء بغير حق﴾ هذا القيد يراد به، أنهم تجرأوا على قتلهم مع علمهم · بشناعته، لا جهلاً وضلالاً، بل تمرداً وعناداً.

﴿ ١٨٣ ــ ١٨٤ ﴾ ﴿ اللَّذِينِ قَالُوا إن الله عهد إلينا ألا نؤمن لرسول حتى يأتينا بقربان تأكله النار قل قد جاءكم رسل من قبلي بالبينات وبالذي قلتم فلم قتلتموهم إن كنتم صادقين \* فإن كذبوك فقد كذب رسل من قبلك جاؤوا بالبينات والزبر والكتاب المنيرك يخبر تعالى عن حال هؤلاء الفترين القائلين: ﴿إِنْ الله عهد إلينا ﴾ أي: تىقىدم إلىنا وأوصىي، ﴿أَلَّا نَـوَّمُـنَ لرسول، حتى يأتينا بقربان تأكله النار﴾ فجمعوا بين الكذب على الله، وحصر اية الرسل بما قالوه، من هذا الإفك المبين، وأنهم إن لم يؤمنوا برسول لم يأتهم بقربان تأكله النار، فهم \_في ذلك \_مطيعون لربهم، ملتزمون عهده، وقد علم أن كل رسول يسرسله الله، يويده من الأيات والبراهين، ما على مثله آمن البشر، ولم يقصرها على ما قالوه، ومع هذا فقد قالوا إفكاً لم يلتزموه، وباطلاً لم يعملوا به، ولهذا أمر الله رسوله أن يقول

لهم: ﴿قل قد جاءكم رسل من قبلي بالبينات﴾ الدالات على صدقهم ﴿وبالذي قلتم﴾ بأن أتاكم بقربان تأكله صدقين؟﴾ أي: في دعواهم (١) سادقين؟﴾ أي: في دعواهم (١) الزيمان برسول يأتي (١) بقربان تأكله الزار، فقد تبين بهذا كذبهم، وعنادهم وتناقضهم.

ثم سلى رسوله ﷺ، فقال: ﴿فَإِنَّ كَذِبُوكُ فَقِدَ كَذِبُ رَسُلَ مِن قَبِلُكُ ﴾ أي: هذه عادة الظالمين، ودأبهم الكفر بالله، وتحديب رسل الله وليس تكذيبهم لرسل الله، عن قصور ما أثوا به، أو عدم تين حجة، بل قد ﴿جاؤوا بالبينات﴾ أي: الحجج العقلية، بالبينات﴾ أي: الحجج العقلية، والبراهين النقلية، ﴿والزبر﴾ أي: الكتب المزبورة المنزلة من السماء، التي الكتب المربورة المنزلة من السماء، التي

والكتاب المنسر للأحكام الشرعية، وبيان ما اشتملت عليه من المحاسن العقلية، ومنير أيضاً للأخبار الصادقة، فإذا كان هذا عادتهم في عدم الإيمان بالرسل، الذين هذا وصفهم، فلا يجزئك أمرهم، ولا يهمنك شأنهم فلا يجزئك أمرهم، ولا يهمنك شأنهم ذائقة الموت وإنما توفون أجوركم يوم الميامة فمن زحزح عن النار وأدخل المغرور .

هذه الآية الكريمة فيها التزهيد في الدنيا بفنائها وعدم بقائها، وأنها متاع الغرور، تفتن بزخرفها، وتخدع بغرورها، وتغر بمحاسنها، ثم هي منتقلة، ومنتقل عنها إلى دار القرار، التي توفى فيها النفوس ما عملت في هذه الدار، من خير وشر.

﴿ فَمِن رَحِرَح ﴾ أي: أخرج، ﴿ عَن السَّارِ وَأَدْحَلُ الجَنةَ فَقَدَ فَارَ ﴾ أي: حصل له الفوز العظيم من العذاب الأليم، والوصول إلى جنات النعيم، التي فيها ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر.

ومفهوم الآية، أن من لم يزحزح عن

<sup>(</sup>١) في ب: دعواكم.

النار ويدخل الجنة، فإنه لم يفز، بل قد شقي الشقاء الأبدي، وابتلي بالعذاب السرمدي.

وفي هذه الآية إشارة لطيفة إلى نعيم البرزخ وعذابه، وأن العاملين يجزون فيه بعض الجزاء مما عملوه، ويقدم لهم أسموذج مما أسلفوه، يفهم هذا من قوله: ﴿وَإِنَّمَا تُوفُونَ أَجُورِكُمْ يُومُ القيامة﴾ أي: توفية الأعمال التامة، إنما يكون يوم القيامة، وأما ما دون ذلك فيكون في البرزخ، بل قد يكون قبل ذلك في الدنيا كقوله التعالى: ﴿وَلِنَدِيقَنُهُمْ مِنَ العَذَابِ الأَدنى دون العَذَابِ المُدنى دون العَذَابِ المُدنى دون العَذَابِ المُدنى دون العَذَابِ الأَدنى دون العَذَابِ المُدنى دون العَدَابِ المُدنى دون العَذَابِ المُدنى دون العَدَابِ المُدَابِ المُدنى دون العَدَابِ المُدنى دون العَدَابِ المُدنِ العَدَابِ المُدنِ العَدَابِ المُدَابِ ا

﴿١٨٦﴾ ﴿لتبلون في أموالكم وأنفسكم ولتسمعن من الذين أوتوا الكتاب من قبلكم ومن الذين أشركوا أذى كثيراً وإن تصبروا وتتقوا فإن ذلك من عزم الأمور﴾ يخبر تعالى ويخاطب المؤمنين أنهم سيبتلون في أموالهم من النفقات الواجبة والمستحبة؛ ومن التعريض لإتلافها في سبيل الله، وفي أنفسهم من التكليف بأعباء التكاليف الثقيلة على كثير من الناس، كالجهاد في سبيل الله، والتعرض فيه للتعب والقتل والأسر والجراح، وكالأمراض التي تصيبه في نفسه، أو فيمن يجب.

﴿ولتسمعن من الذين أوتوا الكتاب من قبلكم، ومن الذين أشركوا أذى كثيراً ﴾ من الطعن فيكم، وفي دينكم وكتابكم ورسولكم.

وفي إخباره لعباده المؤمنين بذلك، عدة فوائد:

منها: أن حكمته تعالى تقتضي ذلك، ليتميز المؤمن الصادق من غيره ومنها: أنه تعالى يقدر عليهم هذه الأمور، لما يريده بهم من الخير ليعلي درجاتهم، ويكفر من سيئاتهم، وليزداد بدلك إيمانهم، ويتم به إيقانهم، فإنه إذا أخبرهم بذلك ووقع كما أخبر وصدق الله ورسوله، وما زادهم إلا إيماناً وتسليماً .

ومنها: أنه أخبرهم بذلك لتتوطن نفوسهم على وقوع ذلك، والصبر عليه

إذا وقع؛ لأنهم قد استعدوا لوقوعه، فيهون عليهم حمله، وتخف عليهم مؤنته، ويلجأون إلى الصبر والتقوى، ولهذا قال: ﴿وَإِنْ تصبروا وتتقوا﴾ أي: إن تصبروا على ما نالكم في أموالكم وأنفسكم، من الابتلاء والامتحان وعلى أذية الطالمن، وتتقوا الله في ذلك الصبر بأن تنووا به وجه الله والتقرب إليه، ولم تتعدوا في صبركم الحد الشرعي من الصبر في موضع لا يحل لكم فيه الاحتمال، بل وظيفتكم فيه الانتقام من أعداء الله

﴿ فإن ذلك من عزم الأمور ﴾ أي ... من الأمور التي يعزم عليها ، وينافس فيها ، ولا يوفق لها إلا أهل العزائم والهمم العالية كما قال تعالى : ﴿ وما يلقاها إلا الذين صروا ، وما يلقاها إلا ذو حظ عظيم ﴾ .

ميثاق الذين أوتوا الكتاب لتبيننه للناس ولا تكتمونه فنبذوه وراء ظهورهم واشتروابه تمنأ قليلا فبئس مأ يشترون \* لا تحسبن الذين يفرحون بما أتوا ويحبون أن يحمدوا بما لم يفعلوا فلا تحسينهم بمفارة من العذاب ولهم عذاب أليم، الميثاق هو العهد الثقيل المؤكد، وهذا الميثاق أخذه الله تعالى على كل من أعطاه [الله] الكتب وعلمه العلم، أن يبين للناس ما يحتاجون إليه بما علمه الله، ولا يكتمهم ذلك، ويبخل عليهم به، خصوصاً إذا سألوه، أو وقع ما يوجب ذلك، فإن كل من عنده علم يجب عليه في تلك الحال أن يبيّنه، ويوضح الحق من الباطل.

فأما الموفقون، فقاموا بهذا أتم القيام، وعلموا الناس مما علمهم الله، ابتغاء مرضاة ربهم، وشفقة على الخلق، وخوفاً من إثم الكتمان.

وأما الذين أوتوا الكتاب، من اليهود والنصارى ومن شابههم، فنبذوا هذه العهود والمواثيق وراء ظهورهم، فلم يعبأوا بها، فكتموا الحق، وأظهروا الباطل، تجرؤا على مجارم الله، وبهاونا بحقوق الله، وحقوق الخلق، واشتروا بذلك الكتمان ثمناً قليلاً، وهو ما

وَلَكُمْ وَلَدُّ فَإِن حَسَانَ الْوَلَهُ مُصَمُّمُ إِن الْوَيَعِثُمُ اللَّهِ وَلَدُّ فَالْمَصُمُ اللَّهِ اللَّهِ وَلَدُّ فَالْمَصُمُ اللَّهِ اللَّهِ وَلَكَدُّ فَالْمَصُمُ اللَّهِ اللَّهِ وَلَكَدُّ فَالْمَصُمُ اللَّهِ وَلَكَدُّ فَالْمَصُمُ اللَّهِ وَلَمَلَّهُ فَاللَّهِ وَلَمَا اللَّهُ مُن اللَّهُ وَلَمَا اللَّهُ وَلَمَا اللَّهُ وَلَمَا اللَّهُ مُن اللَّهُ وَلَمَا اللَّهُ مُن اللَّهُ وَلَمَا اللَّهُ مُن اللَّهُ وَلَمَا اللَّهُ مُن اللَّهُ وَلَمَا اللَّهُ وَلَمَا اللَّهُ مُن اللَّهُ وَلَمَا اللَّهُ مُن اللَّهُ وَلَمَا اللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ وَلَمَا اللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ وَلَمُ وَلَا لَمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الْعَلَامُ اللَّهُ وَلَمُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الْعَلَامُ اللَّهُ وَلَا اللْمُعِلَى اللَّهُ وَلَالِكُونَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا

عصل لهم إن حصل من بعض الرياسات، والأموال الحقيرة، من سفلتهم المتبعين أهواءهم، المقدمين شهواتهم على الحق، ﴿فَبِئْسُ مَا رَغُبُوا عَنْهُ وَهُو بِيانَ الحَقِ، الذي فيه السعادة الأبدية، والمصالح الدينية والدنيوية وأجلها، فلم يختاروا الذيء الحسيس ويتركوا العالي النفيس، إلا لسوء حظهم وهوانهم، وكونهم لا يصلحون لغير ما خلقوا له.

DESIGN WESTERN

ثم قَالَ تعالى: ﴿لا تحسبن الذين يفرحون بما أتوا﴾ أي: من القبائح والباطل القولى والفعلى.

﴿ويجبون أن يحمدوا بما لم يفعلوا﴾ أي: بالخير الذي لم يفعلوه، والحق الذي لم يقولوه، فجمعوا بين فعل الشر وقوله، والفرج بذلك ومحبة أن يحمدوا على فعل الخير الذي ما فعلوه.

﴿ فلا تحسينهم بمفارة من العذاب ﴾ أي: بمحل نجوة منه وسلامة ، بل قد استحقوه ، وسيصيرون إليه ، ولهذا قال: ﴿ ولهم عذاب أليم ﴾ .

ويدخل في هذه الآية الكريمة أهل الكتاب الذين فرخوا بما عندهم من العلم، ولم يتقادوا للرسول، وزعموا أنهم هم المحقون في حالهم ومقالهم، وكذلك كل من ابتدع بدعة قولية أو فعلية، وفرح بها، ودعا إليها، وزعم

أنه محق وغيره مبطل، كما هو الواقع من أهل البدع.

AND THE PARTY OF T

ودلت الآية بمفهومها على أن من أحب أن يحمد ويثنى عليه بما فعله من الخير واتباع الحق، إذا لم يكن قصده بذلك الرياء والسمعة، أنه غير مذموم، بل هذا من الأمور المطلوبة، التي أخبر الله أنه يجزي بها المحسنين له الأعمال والأقوال، وأنه جازى بها براهيم عليه السلام: ﴿واجعل لي لسان صدق في الآخرين ﴿ وقال: إبراهيم على نوح في العالمين، إنا كذلك نجزي المحسنين ﴿ وقد قال عباد شوي من نعم الباري على عبده، ومنه التي تحتاج إلى الشكر.

﴿١٨٩﴾ ﴿ولله ملك السماوات والأرض والله على كل شيء قدير ﴾ أي: هو المالك للسماوات والأرض وما فيهما، من سائر أصناف الخلق، المتصرف فيهم بكمال القدرة، وبديع الصنعة، فلا يمتنع عليه منهم أحد، ولا يعجزه أحد.

﴿ ١٩٠ - ١٩٠﴾ ﴿ إِنَّ في خلق المليل المسماوات والأرض واختلاف المليل والنهار لآيات لأولي الألباب الذين يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم ويتفكرون في خلق السماوات والأرض ربنا ما خلقت هذا باطلاً سبحانك فقنا

عذاب النار \* ربنا إنك من تدخل النار فقد أخزيته وما للظالمين من أنصار ﴿ ربنا إننا سمعنا منادياً بنادي للإيمان أن آمنوا بربكم فآمنا ربنا فاغفر لنا ذنوبنا وكفر عنا سيئاتنا وتوفّنا مع الأبرار \* ربنا وآتِنا ما وعدتنا على رسلك ولا تخزنا يوم القيامة إنك لا تخلف الميعادي يخبر تعالى: ﴿إِن فِي حَلَق السماوات والأرض واختلاف الليل والنهار لآيات لأولى الألباب﴾ وفي ضمن ذلك حث العبادعلي التفكر فيها، والتبصر بآياتها، وتدبر خلقها، وأبهم قوله: ﴿آيات﴾ ولم يقل: «على المطلب الفلاني" إشارة لكثرتها وعمومها، وذلك لأن فيها من الآيات العجيبة ما يبهر الناظرين، ويقنع المتفكرين، ويجذب أفئدة الصادقين، وينبه العقول النيرة على جميع المطالب الإلهية، فأما تفصيل ما اشتملت عليه، فلا يمكن لمخلوق أن يحصره، ويحيط ببعضه، وفي الجملة فما فيها من العظمة والسعة، وانتظام السير والحركة، يدل على عظمة خالقها، وعظمة سلطانه وشمول قدرته. وما فيها من الإحكام والإتقان، وبديع الصنع، ولطائف الفعل، يدل على حكمة الله ووضعه الأشياء مواضعها، وسعة غلمه. وما فيها من المنافع للخلق، يدل على سعة رحمة الله، وعموم فضله، وشمول بره، ووجوب شکره.

وكل ذلك يدل على تعلق القلب بخالقها ومبدعها، وبذل الجهد في مرضاته، وأن لا يشرك به سواه، ممن لا يملك لنفسه ولا لغيره مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء.

وخص الله بالآيات أولي الألباب، وهم أهل العقول؛ لأنهم هم المنتفعون بها، الناظرون إليها بعقولهم لا بأبصارهم

يستطع فعلى جنب، وأنهم ﴿ يَتَفَكُرُونَ في خلق السماوات والأرض ﴾ أي: ليستدلوا بها على المقصود منها، ودل هذا على أن التفكر عبادة من صفات أولياء الله العارفين، فإذا تفكروا بها، عرفوا أن الله لم يخلقها عبثاً، فيقولون: ﴿ ربنا ما خلقت هذا باطلاً سبحانك ﴾ عن كل ما لا يليق بجلالك، بل خلقتها بالحق وللحق، مشتملة على الحق.

﴿ فقنا عذاب النار ﴾ بأن تعصمنا من السيئات، وتوفقنا للأعمال السيئات، لننال بذلك النجاة من النار.

ويتضمن ذلك سؤال الجنة، لأنهم إذا وقاهم الله عذاب النار حصلت لهم الجنة، ولكن لما قام الخوف بقلوبهم، وربنا الله بأهم الأمور عندهم، وربنا إنك من تدخل النار فقد أخزيته أي الحصوله على السخط من الله، ومن ملائكته، وأوليائه، ووقوع الفضيحة التي لا نجاة منها، ولا منقذ منها، ولهذا قال: ﴿وما للظالمن من أنصار ﴾ ينقذونهم من عذابه، وفيه دلالة على أنهم دخلوها بظلمهم.

﴿ رَبِنَا إِنَا سِمِعِنَا مِنَادِياً يِنَادِي للإيمان ﴾ وهو محمد ﷺ ، أي: يدعو الناس إليه، ويرغبهم فيه، في أصوله وفروعه.

﴿ فَالَمْنَا ﴾ أي: أجبناه مبادرة، وسارعنا إليه، وفي هذا إخبار منهم بمنة الله عليهم، وتبجح بنعمته، وتوسل إليه بذلك، أن يغفر ذنوهم ويكفر سيئاتهم، لأن الحسنات يذهبن السيئات، والذي منَّ عليهم بالإيمان، سيمن عليهم بالأمان التام.

ووتوفنا مع الأبرار التصمن هذا الدعاء التوفيق لفعل الخير، وترك الشر، الذي به يكون العبد من الأبرار، والاستمرار عليه، والثبات إلى الممات. ولما ذكروا توفيق الله إياهم للإيمان، وتوسلهم به إلى تمام النعمة، سألوه الثواب على ذلك، وأن ينجز لهم ما وعدهم به على ألسنة رسله من النصر، والظهور في الدنيا، ومن الفوز

177

برضوان الله وجنته في الاخرة، فإنه تعالى لا يخلف الميعاد، فأجاب الله دعاءهم، وقبل تضرعهم، فلهذا قال: ﴿ ١٩٥﴾ ﴿ فاستجاب لهم ربهم أني لا أضيع عمل عامل منكم من ذكر أو أنثى بعضكم من بعض فالذين هاجروا وأخرجوا من ديارهم وأوذوا في سبيلي وقاتلوا وقتلوا لأكفرن عنهم سيئاتهم ولأدخلنهم جنات تجري من تحتها الأنهار ثواباً من عند الله والله عنده حسن الشواب ، أي: أجاب الله دعاءهم، دعاء البعبادة، ودعاء الطلب، وقال: إن لا أضيع عمل عامل منكم من ذكر وأنثى، فالجميع سيلقون تواب أعمالهم كاملاً موفّراً، ﴿بعضكم من بعض﴾ أي: كلكم على حد سواء في الشواب والعقاب، ﴿ فَالَّذِينَ هَاجِرُوا وَأَخْرِجُوا مِنْ دِيارِهُمْ وأوذوا في سبيلي وقاتلوا وقتلوا﴾ فجمعوا بين الإيمان والهجرة، ومفارقة المحبوبات من الأوطان والأموال، طلب لمرضاة ربهم، وجاهدوا في سبيل الله .

ولأكفرن عنهم سيئاتهم ولأدخلنهم جنات تجري من تحتها الأنهار ثواباً من عند الله الذي يعطي عبده الثواب الجزيل على العمل القليل.

﴿والله عنده حسن الشواب ﴾ بما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر، فمن أراد ذلك، فليطلبه من الله بطاعته والتقرب إليه، بما يقدر عليه العبد.

تقلب الذين كفروا في البلاد \* متاع قليل ثم مأواهم جهنم وبئس المهاد \* لكن الذين اتقوا رجم لهم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها نزلا من عند الله وما عبد الله خير للأبرار وهذه الآية المقصود منها التسلية عما يحصل للذين كفروا من متاع الدنيا، وتنعمهم فيها، وتقلبهم في البلاد بأنواع التجارات والكاسب واللذات،

وأنواع العز، والخلبة في بعض الأوقات، فإن هذا كله همتاع قليل ليس له ثبوت ولا بقاء، بل يتمتعون به قليلاً، ويعذبون عليه طويلاً، هذه أعلى حالة تكون للكافر، وقد رأيت ما تؤول إليه

وأما المتقول لربهم، المؤمنون به ما فعم ما يحصل لهم من عبر الدنيا ونعيمها ﴿لهم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها﴾.

فلوقدر أبهتم في دار الدنيا، قد حصل لهم كل بؤس وشدة، وعناء ومشقة، لكان هذا بالنسبة إلى النعيم القيم، والعيش السليم، والسرور والحبور، والبهجة نزراً يسيراً، ومنحة في صورة عنة، ولهذا قال تعالى: ﴿وما عند الله خير للأبرار﴾ وهم الذين برت قلوبهم، فبرت أقوالهم وأفعالهم، فأثابهم البر الرحيم من بره أجراً عظيما، وعطاء جسيماً، وفوزاً دائماً.

الكتاب لمن يؤمن بالله وما أنزل إليكم النفس السفلية، وترك الكتاب لمن يؤمن بالله وما أنزل إليكم النفس السفلية، وترك وما أنزل إليهم خاشعين لله لا يشترون أكبر حظ وفوز في احتاد ربهم إن الله سريع الحساب الما أيها الذين آمنوا اصبروا وصابروا والثواب الجميل، وأو الثواب الجميل، وأي والنموا الله الكتاب طائفة موفقة وأنه سريع الحساب، أي وإن من أهل الكتاب طائفة موفقة وغدهم الله، لأن موليكم وما أنزل إليهم، وهذا المنافع لا كمن يؤمنون ببعض المؤمنين الرسل والكتب، ويكفر ببعض المواسل والكتب، ويكفر ببعض المواسل والكتب، ويكفر ببعض المؤمنين الرسل والكتب، ويكفر ببعض المؤمنين المسلورات المنافع المؤمنين المسلورات المنافع المؤمنين الله المؤمنين المؤمنين المسلورات المنافع المؤمنية المؤمنين المؤمني

ولهذا ـ لما كنان إيمانهم عاماً حقيقياً ـ صار نافعاً، فأحدث لهم خشية الله، وخضوعهم لجلاله الموجب للانقياد لأوامره ونواهيه، والوقوف عند حدوده.

وهؤلاء أهل الكتاب والعلم على الحقيقة، كما قال تعالى: ﴿إنما يخشى الله من عباده العلماء﴾ ومن تما خشيتهم شه، أنهم ﴿لا يشترون بآياتِ الله تُمِناً قليلاً﴾. فلا يقدمون

إِ ۚ وَإِنْ أَرُدَتُ مُ ٱسْتِبْدَالَ زَوْجٍ مَّكَانَ زَوْجٍ وَءَالَيْتُ إِنْدَنْهُ كَ فِيطَارًا فَكَلاَ تَأْخُدُوا مِنْهُ شَيْقًا أَتَأْخُدُونِهُ إِنَّهُ تَنَا وَإِنَّ مَا شَيِتًا ۞ وَكَيْفَ تَأْخُذُونِكُمُ وَقَدُ الله عَلِيظًا ﴿ وَلَانَحِهِ حُواْمَانَكُمْ مَابَآؤُكُمْ مِرَنَ النِّسَاءِ إِلَّا مَاقَدَ سَكَفَّ إِنَّهُ وَكَانَ فَنَحِثَةً وَمُقْتَا ﴿ وَسَآةَ سَيِيلًا ۞ حُرِّمَتْ عَلَىٰ حِكُمْ أَمَّهَا تُكُو وَيَنَا أَكُو وَأَخَوَتُكُمْ وَعَنَاكُمْ وَخَالَنُكُمْ وَبَاكُ الْأَجْ وَيَنَاتُ ٱلْأُخُذِ وَأُمَّهَا تُكُدُّمُ ٱلَّذِي ٓ أَرْضَ عَنَكُمُ ﴾ وَأَخَوَنَهُ عُمْ مِنَ الرَّصَدَ عَدِ وَأَمَّهَكُ نِسَايَهِ عَثْمَةً وَرَيْكِيدُ كُمُ اللَّهِي فِي حُجُورِكُم مِن يُمَا يَدِكُ إِلَّهُ الَّذِي دَخَلْتُ بِهِنَ فَإِن لَّرْتَكُونُواْ دَخَلْتُ رِبِينَ فَكَلَّ المُناحَ عَلَيْكُمْ وَمَلَيْهِلُ أَنَا يَحِمُ ٱلَّذِيكَ الله الله المنظيمة وأل تَحْدَ مَعُولَةِ مِنْ الْمُغْمَدُ إِنَّ الْمُغْمَدُ إِنَّ الْمُغْمَدُ إِنَّ ا اللهِ مَا فَدْ سَكَفُّ إِنَّ أَنَّهَ كَانَ عَفُوزًا رَّحِيمًا ﴿ 

الدنيا على الدين كما فعل أهل الانحراف الذين يكتمون ما أنزل الله ويشترون به ثمناً قليلا، وأما هؤلاء فعرفوا الأمر على الحقيقة، وعلموا أن من أعظم الخسران، الرضا بالدون عن النفس السفلية، وترك الحق الذي هو: أكبر حظ وفوز في الدنيا والآخرة، فاتروا الحق وبينوه، ودعوا إليه، وحذروا عن الباطل، فأثابهم الله على والثواب الجميل، وأخبرهم بقربه، والتواب الجميل، وأخبرهم بقربه، وعدهم الله، لأن ما هو آت محقق وعدهم الله، لأن ما هو آت محقق حصوله، فهو قريب.

ثم حض المؤمنين على ما يوصلهم إلى الفلاح - وهو: الفوز والسعادة والنجاح، وأن الطريق الموصل إلى ذلك لزوم الصبر، الذي هو حبس النفس على ما تكرهه، من ترك المعاصي، ومن الصبر على المصائب، وعلى الأوامر الثقيلة على النفوس، فأمرهم بالصبر على حلى النفوس، فأمرهم بالصبر على جيع ذلك.

والمصابرة أي (١): الملازمة والاستمرار على ذلك، على الدوام، ومقاومة الأعداء في جميع الأحوال.

والمرابطة: وهي (٢٠) لروم المحل

<sup>(</sup>۱) اي**ني بين هِي،** ڀڙه هندا اين سان تا در ڀٽرائي اين سيري

 <sup>(</sup>۲) في النمختين وهو، ولعل الصواب ما أثبت.

\* وَٱلْفُصِيَّتُ مِنَ ٱلْإِسَاءِ إِلَّا مَا مَلَكَ مَنْ أَيْنَكُورٌ كِتَنَ اللَّهِ عَلَيْكُمُّ وَأُحِلُّ لَكُم مَا وَرَلَّهُ ذَلِكُمْ أَن نَيْنَعُواْ بِالْمُوَلِكُم تَحْصِينِينَ عَنْرَمُسَلِفِوِينَّ فَمَا ٱسْتَنْتَعَمُّ بِهِ ، مِنْهُنَّ فَنَاتُوهُ ﴾ أَجُورَهُ ﴾ فَرَيضَتُ وَلَاجُنَاحُ عَلَيْكُو فِهَا نَرْضَيتُم بِهِ عِينَ بَعْدِ الْفَرِيضِيَةُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِمًا حَكِمًا ۞ وَمَن لَوْيَسْمَطِعْ مِنكُمْ طَوْلًا أَنْ يَنكِحَ ٱلْحُصَّتَ ٱلْثَوْمِينِ فِي مَامَلَكَ تَ أَيْسُنُ كُمْ مِن فَلْيَكُونِكُو ٱلْمُتَوْمِنَاتُ وَاللَّهُ أَعْدُمِ إِلَى عَنِيكُمْ بَعَظُمُ مِنْ بَعَضِ فَأَنكِحُوهُنَّ بِإِذْنِ أَهْلِهِرَ ۖ وَءَاتُوهُرَ أَجُورَهُنَّ بِٱلْمُعْرُوفِ مُحْصَنَاتٍ غَيْرَمُسَافِ حَلْتٍ وَلَامُتَّخِذَاتِ ٱخْدَانِّ فَإِذَا ٱلْحُصِنَّ فَإِنْ أَنَّيْنَ بِفَلْحِشَةٍ فَعَكَيْهِيَ يَضَفُمَا عَلَى ٱلْمُعْصَنَاتِ مِنَ ٱلْعَذَاتِ ذَلِكَ لِلنَّ خَيْثِي ٱلْعَنَاتَ مِنكُزُولُن تَصْبِرُولُ خَيْرٌ لَّكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّخِيمٌ ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ لِلَّذِينَ لَكُمْ وَيَهْدِ يَكُونُ مُنَا الَّذِينَ مِن قَبِلِكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلِيمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَكِيمٌ ١

الذي يخاف من وصول العدو منه، وأن يراقبوا أعداءهم، ويمنعوهم من الوصول إلى مقاصدهم، لعلهم يفلحون: يفوزون بالمجبوب الديني والدنيوي والأخروي، وينجون من المكروه كذلك.

TO DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

فعلم من هذا أنه لا سبيل إلى الفلاح بدون الصبر والمصابرة والمرابطة المدكورات، فلم يفلح من أفلح إلا بها، ولم يفت أحداً الفلاح إلا بالإخلال بها أو بعضها.

والله الموفق ولا حول ولا قوة إلا

تم تفسير «سورة آل عمران» والحمد لله على نعمته، ونسأله تمام النعمة.

## تفسير سورة النساء وهي مدنية

الله الرحمن الرحيم الله الرحمن الرحيم ال أيها الناس اتقوا ربكم الذي خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها وبث منهما رجالاً كثيراً ونساء واتقوا الله الذي تساءلون به والأرحام إن الله كان عليكم رقيباً افتتح تعالى هذه السورة بالأمر بتقواه، والحث على عبادته، والأمر بصلة الأرحام، والحث على

على ذلك .

وبيَّن السبب الداعيّ الموجب لكل من ذلك، وأن الموجب لتقواه لأنه ﴿ربكم الذي خلقكم﴾ ورزقكم، ورباكم بنعمه العظيمة، التي من جملتها خلقكم ﴿من نفس واحدةٍ وخلق منها زوجها﴾ ليناسبها، فيسكن إليها، وتتم بذلك النعمة، ويحصل به السرور، وكذلك من الموجب الداعي لتقواه تساؤلكم به وتعظيمكم، حتى إنكم إذا أردتم قضاء حاجاتكم ومآربكم، توسلتم لها بالسؤال بالله. فيقول مَن يريد ذلك لغيره: أسألك بالله أن تفعل الأمر الفلان؛ لعلمه بما قام في قلبه من تعظيم الله الداعي أن لا يرد من سأله بالله، فكما عظمتموه بذلك فلتعظموه بعبادته وتقواه.

وكذلك الإخبار بأنه رقيب، أي: مطلع على العباد في حال حركاتهم وسكونهم، وسرهم وعلنهم، وجيع أحوالهم، مراقباً لهم فيها بما يوجب مراقبته، وشدة الحياء منه، بلزوم تقواه.

وفي الإخبار بأنه خلقهم من نفس واحدة، وأنه بشهم في أقطار الأرضَّ، مع رجوعهم إلى أصل واحد ـ ليعطف بعضهم على بعض، ويرقق بعضهم على بعض. وقرن الأمر بتقواه بالأمر ببر الأرحام والنهي عن قطيعتها، ليؤكد هذا الحق، وأنه كما يلزم القيام بحق الله ، كذلك يجب القيام بحقوق الخلق، خصوصاً الأقربين منهم، بل القيام بحقوقهم هو من حق الله الذي أمر الله به، وتأمل كيف افتتح هذه السورة بالأمر بالتقوى، وصلة الأرحام والأزواج عموماً، ثم بعد ذلك فصل هذه الأمور أتم تفصيل، من أول الشورة إلى أخرها. فكأنها مبنية على هذه الأمور المذكورة، مفصلة لما أجمل منها، موضحة لما أبهم.

وفي قوله: ﴿وخلق منها زوجها﴾ تنبيه على مراعاة حق الأزواج

والزوجات والقيام به، لكون الزوجات محلوقات من الأزواج، فبينهم وبينهن أقرب نسب وأشد اتصال، وأقرب(١) علاقة

وقوله تعالى: ﴿وَآتُوا البِتامى أموالهم ولا تتبدلوا الخبيث بالطيب ولا تأكلوا أموالهم إلى أموالكم إنه كان حوباً كبيراً ﴾ ، هذا أول ما أوصى به من حقوق الخلق في هذه السورة. وهم البتامي الذين فقدوا آباءهم الكافلين (٢٠ لهم ، وهم صغار ضعاف لا يقومون بمصالحهم

فأمر الرؤوف الرحيم عباده أن يحسنوا إليهم، وأن لا يقربوا أموالهم إلا بالتي هي أحسن، وأن يؤتوهم أموالهم إذا بلغوا ورشدوا، كاملة الذي هو أكل مال البتيم بغير حق فبالطيب وهو الحلال الذي ما فيه حرج ولا تبعة . ﴿ولا تأكلوا أموالهم نبيه لقبح أكل مالهم بهذه الحالة ؛ التي تنبيه لقبح أكل مالهم بهذه الحالة ؛ التي قد استغنى بها الإنسان بما جعل الله له من الرزق في ماله فمن تجرأ على هذه الحالة ، وقد أتى ﴿حوبا كبيراً ﴾ أي:

ومن استبدال الخبيث بالطيب أن يأخذ الولي من مال اليتيم النفيس، ويجعل بدله من ماله الخسيس. وفيه الولاية على اليتيم، لأن مِن لازم إيتاء اليتيم ماله، ثبوت ولاية المؤتى على

وفيه الأمر بإصلاح مال اليتيم، لأن تمام إيتائه ماله حفظه، والقيام به بما يصلحه وينميه، وعدم تعريضه للمخاوف والأخطار

﴿٣-٤﴾ ﴿وإن خفتم ألا تقسطوا في اليتامى فانكحوا ما طاب لكم من النساء مثنى وثلاث ورباع فإن خفتم ألا تعدلوا فواحدة أو ما ملكت أيمانكم ذلك أدنى ألا تعولوا \* وآتوا النساء صدقاتهن نحلة فإن طبن لكم عن شيء

<sup>(</sup>١) في ب: رأونق.

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أ: الذين فقدت آباؤهم الكافلون.

منه نفساً فكلوه هنيئاً مرئياً أو أي: وإن خفتم ألا تعدلوا في يتامى النساء اللاي تحت حجوركم وولايتكم، وخفتم أن لا تقوموا بحقهن لعدم مجتكم إياهن، فاعدلوا إلى غيرهن، وانكحوا أما وقع طاب لكم من النساء أي: ما وقع عليهن اختياركم، من ذوات الدين، والنسب، وغير ذلك من الصفات والنسب، وغير ذلك من الصفات الداعية لنكاحهن، فاختاروا على الداعية لنكاحهن، فاختاروا على صفة الدين، كما قال النبي والحسبها، ولدينها، فاظفر بذات الدين ولحسبها، ولدينها، فاظفر بذات الدين تربت يمينك».

وفي هذه الآية \_ أنه ينبغي للإنسان أن يختار قبل النكاح، بل وقد أباح له الشارع النظر إلى مَنْ يريد تزوجها، ليكون على بصيرة من أمره. ثم ذكر العدد الذي أباحه من النساء فقال: همشى وثلاث ورباع أي: مَنْ أحب أن يأخذ ثنتين فليفعل، أو ثلاثاً فليفعل، أو أربعاً فليفعل، ولا يزيد عليها، لأن الآية سيقت لبيان الامتنان، فلا يجوز الزيادة على غير ما سمى الله تعالى إجماعاً.

وذلك لأن الرجل قد لا تندفع شهوته بالواحدة، فأبيح له واحدة بعد واحدة، حتى يبلغ أربعاً، لأن في الأربع غنية لكل أحد، إلا ما ندر، ومع هذا فإنما يباح له ذلك إذا أمن على نفسه الجور والطلم، ووثق بالقيام بحقوقهن.

فإن خاف شيئاً من هذا، فليقتصر على واحدة، أو على ملك يمينه، فإنه لا يجب عليه القسم، في ملك اليمين. وذلك أي: الاقتصار على واحدة، أو ما ملكت اليمين وأدنى ألا تعولوا أي: تظلموا.

وفي هذا أن تعرض العبد للأمر الذي يخاف منه الجور والظلم، وعدم القيام بالواجب \_ ولو كان مباحاً \_ أنه لا ينبغي له أن يتعرض له، بل يلزم السعة والعافية، فإن العافية خير ما أعطى العبد.

ولما كان كثير من الناس يظلمون النساء، ويهضمونهن حقوقهن، خصوصاً الصداق الذي يكون شيئاً كثيراً، ودفعة واحدة، يشق دفعه المزوجة، أمرهم وحثهم على إيتاء وصدقانهن أي: مهورهن وخلحة أي: عن طيب نفس، وحال طمأنينة، فلا تمطلوهن أو تبخسوا منه شيئاً. وفيه: أن المهر يدفع إلى المرأة إذا كانت مكلفة، وأنها تملكه بالعقد، لأنه أضافه إليها، والإضافة تقتضي التمليك.

وفيه دليل على أن للمرأة التصرف في مالها - ولو بالتبرع - إذا كانت رشيدة، فإن لم تكن كذلك، فليس لعطيتها حكم، وأنه ليس لوليها من الصداق شيء، غير ما طابت به.

وفي قوله: ﴿فانكحوا ما طاب لكم من النساء ﴾ دليل على أن نكاح الخبيثة غير مأموربه، بل منهي عنه، كالمشركة، وكالفاجرة، كما قال تعالى: ﴿ولا تُنكحوا المشركات حتى يؤمن ﴾ وقال: ﴿الزانية لا ينكحها إلا زان أو مشرك ﴾.

وه وقوله تعالى: وولا توتوا السفهاء أموالكم التي جعل الله لكم قيما واكسوهم وقولوا لهم قيما واكسوهم وقولوا «سفيه»، وهو من لا يحسن التصرف في المال، إما لعدم عقله كالمجنون والمعتوه، ونحوهما، وإما لعدم رشده كالصغير وغير الرشيد. فنهى الله ولياء أن يوتوا هولاء أموالهم، وشام الأموال قياماً لعباده في مصالح دينهم ودنياهم، وهؤلاء لا يحسنون القيام عليها وحفظها، فأمر الولي أن يوتيهم إياها بل يرزقهم منها لا يؤتيهم أياها بل يرزقهم منها ويكسوهم، ويبذل منها ما يتعلق ويكسوهم، ويبذل منها ما يتعلق

وَاللَّهُ مُرِيدُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ ٱلَّذِينَ بَيِّعُونَ ٱلشَّهَوَٰتِ أَن يَبِلُواْ مَيْدُلاعَظِيسًا ۞ يُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُحَيِّفَ عَنَكُوْ وَخُلِقَ ٱلْإِنْسَنُ مُنَعِفًا ﴿ يَتَأَبُّهُمَا ٱلَّذِيرَ المَنُوا لَا تَأْكُلُواْ أَمُولَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَطِلِ إِلَّا أَن تَكُونَ يَعَنَوَةً عَن تَسَرَاضٍ مِنكُرٌ وَلَا نَصْلُواْ أَنفُسَكُوْ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِحِكُمْ رَجِيمًا ۞ وَمَن يَفْعَدُ ذَٰلِكَ عُدُّوَنَا وَطُلُمُا هَمَّوْفَ نُصَيِيهِ نَارًا ۚ وَكَانَ ذَٰلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَبِدُا ۞ إِن مَعْنَيْوُا كِنَاإِرْمَانُهُوْنَ عَنْهُ ثُكَوْرً عَنكُرْسَيْقَايَكُمْ وَنُدْخِلْكُم مُّدْخَلًا كَرِيسًا ۞ وَلَا الْمُتَمَنَّوْا مَا فَضَّلَ اللَّهُ بِيهِ عَبْعَضَ حَكُمْ عَلَى بَغْضِ الرِّيَالِ نَصِيبٌ يَمَّا ٱحْتَسَبُواْ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبٌ مِّمَّا ٱكْسَرَنَّ وَمُسْتَكُواْ اللَّهَ مِن مُصْلِقًة إنَ اللَّهَ كَانَ يَكُلُّوا شَيْءٍ عَلِمَا ۞ وَلِحَكُ لِمُ جَعَلُنَا مَوْلِيَ مِمَّا تَسَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ ﴿ وَٱلْأَقْدَرُهُونَ وَالَّذِينَ عَقَدَتَ أَيْمَنَهُ كُمُّ مَّ فَعَاتُوهُمُ أُ نَصِيبَهُمُ إِنَّ أَنَّهُ كَانَ عَلَى حَكَلِ مَنْ وَشَهِيدًا ﴿ PURSON A CORRESPOND

بضروراتهم وحاجاتهم الدينية والدنيوية، وأن يقولوا لهم قولاً معروفاً، بأن يعدوهم ... إذا طلبوها .. أنهم سيدفعونها لهم بعد رشدهم، ونحو ذلك، ويلطفوا لهم في الأقوال جبراً لخواطرهم.

وفي إضافته تعالى الأموال إلى الأولياء، إضارة إلى أنه يجب عليهم أن يعملوا في أموال السفهاء ما يفعلونه في أموالهم، من الحفظ والتصرف وعدم التعريض للأخطار. وفي الآية دليل على أن نفقة المجنون والصغير والسفيه في مالهم، إذا كان لهم مال، لقوله:

وفيه دليل على أن قول الولي مقبول فيما يدعيه من النفقة الممكنة والكسوة ؟ لأن الله جعله مؤتمناً على مالهم، فلزم قبول قول الأمين.

ورا مرون وروز المسلوا البتامي حتى إذا بلغوا النكاح فإن آنستم منهم رشداً فادفعوا إليهم أموالهم ولا تأكلوها إسرافاً وبداراً أن يكبروا ومن كان غنياً فليستعفف ومن كان فقيراً فليأكل بالمعروف فإذا دفعتم إليهم أموالهم فأشهدوا عليهم وكفي بالله حسيباً فالابتلاء: هو الاختبار والامتحان وذلك بأن يدفع للتيم القارب للرشد، الممكن رشده، شيئاً من ماله، ويتصرف فيه التصرف اللائق بحاله، فيتبين بذلك رشده من سفهه. فإن

ٱلرِّجَالُ فَوْمُونِ عَلَى ٱلِنِّسَآءِ بَالْفَضَّلَ ٱللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ وَبِمَآ أَنْفَقُواْ مِنْ أَمْوَلِهِمْ فَالصَّالِحَاتُ فَيَنَاكُ حَنفظَاتُ لِلْغَيْبِ مِاحَفظَ اللَّهُ وَالَّتِي تَخَافُونَ نُشُورَهُنَّ فَعِظُوهُ ۚ وَلَهُجُرُوهُ ۚ فِي الْمَصَاجِعِ وَأَصْرِيُوهُ ۗ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلَا تَبْغُواْ عَلَيْهِنَ سَبِيلًا ۗ إِنَّ ٱللَّهُ كَانَ عَلِتًا كَيِيرًا ۞ وَإِنْ خِفْتُمْ شِفَاقَ بَيِّنِهِ حَا فَأَبْعَثُواْ حِكَمَّا مِنْ أَهْلِهِ عِرْحِكُمَّا مِنْ أَهْلِهِ مَآإِن رُبِدَ ٓ إِصْلَحًا يُوْفِقِ ٱللَّهُ بَيْنَهُمَ ۖ إِنَّ ٱللَّهُ صَحَانَ عَلِيمًا خَيِيرًا ﴿ • وَأَعْبُدُواْ اللَّهُ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ عِسْيَعًا ۗ وَبِٱلْوَلِلَدَيْنِ إِحْسَلَنَا وَيِذِى ٱلْقُدُونَى وَٱلْيَشَلَعَىٰ وَٱلْمُسَلَكِينِ وَٱلْجَادِذِي ٱلْقُرْبَىٰ وَٱلْجَارِ ٱلْجُنْبُ وَٱلْمَهَاحِي بِلَلْمُنَّبِ وَآيْنِ ٱلسَّكِيلِ وَمَامَلَكَتَ أَيْمَلُنُكُمُّ إِنَّ ٱللهُ لَا يُحِثُ مَن كَانَ مُغَنَّالًا فَخُورًا ۞ ٱلَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُهُ مِنَ النَّاسَ بِالْمُحْفِلِ وَيَكْتُمُونَ مَا عَالْمَاهُمُ اللَّهُ مِن فَضَ إِيَّ وَأَعْتُ نَا لِلْكَفِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا ٥ TOWNS ALL SONS ALL SO

استمر غير محسن للتصرف، لم يدفع إليه ماله، بل هو باق على سفهه، ولو بلغ عمراً كثيراً.

فإن تبين رشده وصلاحه في ماله وبلغ النكاح ﴿فادفعوا إليهم أموالهم ﴾ كاملة موفرة. ﴿ولا تأكلوها إسرافا ﴾ أي: مجاوزة للحد الحلال الذي أباحه الله لكم من أموالكم، إلى الحرام الله عليكم من أموالهم.

﴿وبداراً أن يحبروا﴾ أي: ولا تأكلوها في حال صغرهم، التي لا يمكنهم فيها أخذها منكم، ولا منعكم من أكلها، تبادرون بذلك أن يكبروا، فيأخذوها منكم ويمنعوكم منها.

وهذا من الأمور الواقعة من كثير من الأولياء، المذين ليس عندهم خوف من الله، ولا رحمة ومحبة للمولى عليهم، يسرون هذه الحال، حال فرصة، فيعتنمونها ويتعجلون ما حرم الله عليهم، فنهى الله تعالى عن هذه الحالة بخصوصها.

﴿٧﴾ ﴿للرجال نصيب بما ترك الوالدان والأقربون وللنساء نصيب بما ترك الوالدان والأقربون بما قل منه أو كثر نصيباً مفروضاً ﴾ كان العرب في الجاهلية \_ من جبروتهم (١) وقسوتهم،

لا يورثون الضعفاء، كالنساء والصبيان، ويجعلون الميراث للرجال الأقوياء، لأنهم - بزعمهم - أهل الحرب والقتال، والنهب والسلب، فأراد الرب الرحيم الحكيم أن يشرع لعباده شرعاً، يستوي فيه رجالهم ونساؤهم، وأقوياؤهم وضعفاؤهم، وقد من يدلي ذلك أمراً بحملا، لتنوطن على ذلك النفوس.

فيأي التفصيل بعد الإجمال، قد تشوفت له النفوس، وزالت الوحشة التي منشؤها العادات القبيحة، فقال: ﴿للرجال نصيب﴾ أي: قسط وحصة ﴿عما ترك﴾ أي: خلف ﴿الموالدان﴾ أي: الأب والأم ﴿والأقربون﴾ عموم بعد خصوص ﴿وللنساء نصيبٌ عا ترك الوالدان والأقربون﴾

فكأنه قيل: هل ذلك النصيب راجع إلى العُرف والعادة، وأن يرضخوا لهم ما يشاؤون؟ أو شيئاً مقدراً؟ فقال تعالى: ﴿نصيباً مفروضاً﴾ أي: قد قدره العليم الحكيم، وسيأتي إن شاء الله \_ تقدير ذلك.

وأيضاً فهاهنا توهم آخر، لعل أحداً يتوهم أن النساء والولدان ليس لهم نصيب إلا من المال الكثير، فأزال ذلك بقوله: ﴿عَمَا قُلُ مِنْهُ أَوْ كَثْرُ ﴾ فتبارك الله أحسن الحاكمين.

﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ وَإِذَا حَضِرُ الْقَسِمَةُ أُولُو الْقَرِبِي وَالْبَتَامِي وَالْسَاكِينَ فَارِزَقُوهِم مَنْ وَقُولُوا لَهُمْ قُولًا مَعْرُوفًا ﴾ وهذا من أحكام الله الحسنة الجليلة الجابرة أي: قللوب، فقال: ﴿ وَإِذَا حَضَرُ القَسمة ﴾ أي: قرله: ﴿ وَالقَسمة ﴾ لأن الوارثين من قوله: ﴿ وَالقَسمة ﴾ لأن الوارثين من أي: المستحقون من الفقراء. ﴿ وَالْبَتَّامِي وَالْمُساكِينَ ﴾ وَفَارِزقُوهِم منه ﴾ أي: أعطوهم ما تيسر من هذا المال الذي جاءكم بغير كد ولا تعب، ولا عناء ولا نصب، فإن نفوسهم متشوفة إليه، وقلوبهم نفوتهم منه أيد وقلوبهم وقلوبهم وقلة إليه، وقلوبهم وقلوبهم وقلوبهم منشوفة إليه، وقلوبهم نفوت نفوسهم متشوفة إليه، وقلوبهم نقوت المناسة وقلوبهم وقلوبهم وقلوبهم منشوفة إليه، وقلوبهم وقلوبه وقلوبهم وقلوبهم وقلوبه وقلوبه

متطلعة، فاجبروا خواطرهم بما لا يضركم وهو نافعهم.

ويؤخذ من المعنى أن كل مَنْ له تطلع وتشوف إلى ما حضر بين يدي الإنسان، ينبغي له أن يعطيه منه ما تيسر، كما كان النبي على يقول: «إذا جاء أحدكم خادمه بطعامه فليجلسه معه، فليناوله لقمة أو لقمتين» أو كما قال.

وكان الصحابة رضي الله عنهم - إذا بدأت باكورة أشجارهم - أتوا بها رسول الله عليه، فبرّك عليها، ونظر علماً منه بشدة تشوفه لذلك، وهذا كله مع إمكان الإعطاء، فإن لم يمكن ذلك - لكونه حق سفهاء، أو ثم أهم من ذلك - فليقولوا لهم قولاً معروفاً يردوهم (٢) رداً جيلاً، بقول حسن غير فاحش ولا قبيح.

وقيل: إن المراد بدلك أولياء السفهاء من المجانين والصغار والضعاف، أن يعاملوهم في مصالحهم الدينية والدنيوية بما يحبون أن يعامل به من بعدهم من ذريتهم الضعاف. ﴿ فِلْيَتْهُوا اللهُ فِي وَلَايْتُهُم لَغْيِرهُم، أَي: يعاملونهم بما فيه تقوى الله، من عدم إهانتهم، والقيام عليهم، وإلزامهم لتقوى الله.

ولما أمرهم بذلك، زجرهم عن أكل أموال اليتامي، وتوعد على ذلك أشد

العذاب فقال: ﴿إِن الذِّينِ يأكلون أموال اليتامي ظلماً ﴾ أي: بغير حق، وهذا القيد يخرج به ما تقدم، من جواز الأكل للفقير بالمعروف، ومن جواز خلط طعامهم بطعام البتامي.

فَمَنْ أَكِلُهَا ظُلْماً، فَ﴿إِنَّمَا يِأْكُلُونَ في بطونهم ناراً ﴾ أي: فإن الذي أكلوه نار تتأجج في أجوافهم وهم الذين أدخلوها في بطونهم الوسيصلون سعيرا﴾ أي: ناراً محرقة متوقدة. وهذا أعظم وعيد ورد في الذنوب، يدل على شناعة أكل أموال الينامي وقبحها، وأنها موجبة لدخول النار، فدل ذلك أنها من أكبر الكبائر . نسأل الله

﴿١١ ـ ١٢﴾ ﴿يوصيكم الله في أولادكم للذكر مثل حظ الأنثيين فإن كن نساء فوق اثنتين فلهن ثلثا ما ترك وإن كانت واحدة فلها النصف ولأبويه لكل واحد منهما السدس ما ترك إن کان له ولد فإن لم يکن له ولد وورثه أبواه فلأمه الثلث فإن كان له إخوة فلأمه السلس من بعد وصية يوصي بها أو دين آباؤكم وأبناءكم لا تدرون أيهم أقرب لكم نفعاً فريضة من الله إن الله كان عليماً حكيماً ﴿ ولكم نصف ما ترك أزواجكم إن لم يكن لهن ولد فإن كان لهن ولد فلكم الربع ما تركن من بعد وصية يوصين بها أو دين ولهن الربع مما تركتم إن لم يكن لكم ولد فإن كان لكم ولد فلهن الثمن ثما تركتم من بعد وصية توصون بها أو دين وإن كان رجل يورث كلالة أو امرأة وله أح أو أخت فلكل واحد منهما السدس فإن كانوا أكثر من ذلك فهم شركاء في الثلث من بعد وصية يوصى بها أو دين غير مضار وصية من الله والله عليم حليم، هذه الآيات، والآية التي هي آخر السورة هن آيات المواريث المتضمنة لها، فإنها مع حديث عبد الله بن عباس الثابت في صحيح البخاري «ألحقوا الفرائض بأهلها، فما بقي فلأولى رجل ذكر» \_مشتملات على جل أحكام الفرائض، بل على جميعها

كما سترى ذلك، إلا ميراث الجدات

فإنه غير مذكور في ذلك. لكنه قد ثبت في السنن، عن المعيرة بن شعبة، ومحمد بن مسلمة أن النبي ﷺ أعطى إلجدة السدس، مع إجماع العلماء على

فقوله تعالى: ﴿يوصيكم الله في أولادكم) أي: أولادكم \_يا معشر الوالمدين عشدكم ودائع قد وصاكم الله عليهم، لتقوموا بمصالحهم الدينية والدنيوية، فتعلمونهم وتؤدبونهم، وتكفونهم عن المفاسد، وتأمرونهم بطاعة الله، وملازمة التقوي على الدوام كما قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسِكُم وأهليكم نبارأ وقبودها البنياس والحجارة﴾ فالأولاد عنيد والديم موصى بهم، فإما أن يقوموا بتلك الوصية، وإما أن يضيعوها، فيستحقوا بذلك الوعيد والعقاب. وهذا نما يدل على أن الله تعالى أرْحْمَ بعباده من الوالدين، حيث أوصى الوالدين مع كمال شفقتهم، عليهم.

ثم ذكر كيفية إرثهم فقال: ﴿للذكر مشل حظ الأنشيين ﴾ أي: الأولاد للصلب، والأولاد للابن، للذكر مثل حظ الأنشين، إن لم يكن معهم صاحب فرض، أو ما أبقت الفروض يقتسمونه كذلك، وقد أجمع العلماء على ذلك، وأنه \_مع وجود أولاد الصلب \_ فالميراث لـهـم. وليس لأولاد الابـن شيء، حيث كان أولاد الصلب، ذكورا وإناثا، هذا مع اجتماع الذكور والإناث. وهنا حالتان ايفراد الذكور، وسيأتي حكمها. وانفزاد الإناث، وقد ذكره بقوله: ﴿فَإِن كُنَّ نساء فوق اثنتين ﴾ أي: بنات صلب أو بنات ابن، ثلاثاً فأكثر ﴿ فلهن ثلثا ما ترك، وإن كانت واحدة ﴿ أَي: بنتا أو بنت ابن ﴿فلها النصف﴾ وهذا إجاع.

بقى أن يقال: من أين يستفاد أن للابنتين الثنتين الثلثين بعد الإجماع على

فالجواب أنه يستفاد من قوله: ﴿وَإِنْ كانت واحدة فلها النصف، فمفهوم ذلك أنه إن زادت على الواحدة، انتقل

وَٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُولَكُهُمْ رِيَّاءَ ٱلنَّاسِ وَلَا يُرْجِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا إِلَّهُ وَإِنَّا لَكُورٌ وَمَن يَكُنِّ ٱلثَّيْطَانُ لَهُ وَإِينًا فَكَ أَوْمَانُ وَمَاذَاعَلَيْهِ مُرْلُوءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَأَنْفَقُواْمِمَّا رَزَقَهُمُ ٱللَّهُ وَكَانَ ٱللَّهُ يُهِمِّ عَلِمًا ۞ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِنْقَالَ ذَرَّرَوَان نَكُ حَسَلَةً يُضَلِعِفْهَا وَيُؤْتِ مِن لَّدُنْهُ أَجَرًا عَظِيمًا ۞ فَكِفَ إِذَاجِتُنَامِن كُلِ أُمَّةِ بِشَهِ بِدِوَجِعْكَ ا بِكَ عَلَىٰهَ تَؤُلَّا مِشْهِيدًا ۞ يَوْمَيِدِ يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواُ وعَصَوُا ٱلرَّسُولَ لَوَنْسَوَىٰ بِهِمُ ٱلْأَرْضُ وَلَايَكُمْتُمُونَ أَشَّهَ حَدِيثًا ۞ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَاتَقَدِّرُهُواْ ٱلصَّلَوْةِ وَأَنْتُمْ مُكَّرَقًا حَتَّىٰ تَعَلَمُواْ مَا تَقُولُونَ وَلَاجُنُمُّا إِلَّا عَابِرِي سَيِيلِ حَنَّ نَعْ تَسِلُواْ وَإِن كُسُومٌ فَضَى أَوْعَلَى سَفَرٍ أَوْجَاءَ أَحَدُّ مِنكُم مِنَ ٱلْغَابِطِ أَوْلَنَتُ مُ الْإِسَاءَ فَلَرْ يَعِدُواْ مَآعَ فِنَيْتَ ضَوْاً صَعِيدًا طَيًّا فَأَمْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَبَدِ بِكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ الله الله الله المُرْدًا ﴿ الْرَبِّي اللَّهِ اللَّهِ مِنْ الْوَلُوالْمَسِيدًا مِنَ الْكِنْبِ بَشْتَرُونَ الضَّلْلَةَ وَيُرِيدُونَ أَنْ تَضِلُوا ٱلسَّيْسِلَ PARTON AND TO BE A TO

الفرض عن النصف، ولا ثم بعده إلا الثلثان. وأيضاً فقوله: ﴿للذكر مثل حظ الأنثيين﴾ إذا خلَّف ابناً وبنتاً، فإن الابن له الثلثان، وقد أخبر الله أنه مثل حظ الأنثيين، فدل ذلك على أن للبنتين

وأيضاً فإن البنت إذا أخذت الثلث مع أخيها \_وهو أزيد ضرراً عليها من أختها، فأخذها له مع أختها من باب أولى وأحرى. وأيضاً فإن قوله تعالى في الأختين: ﴿فإن كانتا اثنتين، فلهما الثلثان مما ترك الشهان في الأختين

فإذا كان الأختان الثنتان \_مع بُعدهما \_ يأخذان الثلثين، فالابنتان \_ مع قربهما \_من باب أولي وأحرى. وقد أعطى النبي ﷺ ابنتي سعد الثلثين كما في الصحيح .

بقى أن يقال: فما الفائدة في قوله: ﴿ فُوقَ النَّتِينَ ﴾ ؟ قيل: الفائدة في ذلك ـ والله أعلم ـ أنه ليعلم أن الفرض الذي هو الثلثان، لا يزيد بزيادتهن على الثنتين، بل من الثنتين فصاعداً. ودلت الآية الكريمة أنه إذا وجد بنت صلب واحدة، وبنت ابن أو بنات ابن، فإن لبنت الصلب النصف، ويبقى من الثلثين اللذين فرضهما الله للبنات أو بنات الابن السدس، فيعطى بنت الابن، أو بنات الابن، ولهذا يسمى هذا السدس تكملة الثلثين.

وَاللَّهُ أَعْلَرُ بِأَعْدَآبِكُو وَكُنَّ بِاللَّهِ وَلِيَّا وَكُفَّ بِاللَّهِ صَبِيرًا ۞ مِّنَ ٱلَّذِيرَتَ هَادُواْ يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمْ عَن مَّوَاضِهِهِ وَيَقُولُونَ سيمغنا وعصينا واستغ غيرمشنع وزعنا لتأبأ أسنيه وَطَعْنَا فِي ٱلدِينِّ وَلُوَأَنْهُمْ قَالُواْ سِيعْنَا وَأَطَعْنَا وَٱسْمَعْ وَانطُّرْهَا لَكَانَ خَيْرًا لِمُّهُمْ وَأَقْوَمُ وَلَكِينَ لَّعَنَّهُمُ اللَّهُ يِكُفْرِهِرْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّاقَلِيلًا ۞ يَنَأَيُّهُا ٱلَّذِيكَ أُوتُواْ ٱلْكِئلَبَ ، أَمِنُواْ عِائزَلُتَ مُصَدِقًا لِلَامَعَكُمُ مِن قَبْلِ أَن نُطْمِسَ وُجُوهًا فَكُرُدُهَا عَلَىٰ أَدْبَارِهَا أَوْنُلُعَهُمُ كُمَا لَعَنَا أَضَحَبَ السَّبِيُّ وَكَانَ أَمْرُ لِلَّهِ مَفْعُولًا ۞ إِنَّ أَلَّهُ لَا يَغْفِرُأَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُمَا دُونَ وْلِكَ لِنَ يَثَلَاهُ وَمَن بِثُمْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدِ الْفَرْكِي إِنْسَاعَظِيمًا ۞ ٱلْدَّمَرَ إِلَى ٱلَّذِيكِ يُرَكُّونَ أَنْفُسَهُمْ مِلِ ٱللَّهُ يُزَكِّي مَن يَشَاءُ وَلَايُظُلِّونَ فَيَهِالًا ۞ أَنظُرُ كَيْفَ يَفْتَرُونَ عَلَى أَلَلَّهِ ٱلْكَدِبُ وَكُفَّ بِدِءَ إِنَّا شِيدًا ۞ أَلْزَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوقُوا نَصِيبًا ا مِنَ ٱلْكِنَابِ يُوْمِنُونَ بِٱلْجِنْبِ وَٱلْطَلْغُوتِ وَيُقُولُونَ لِلَّذِينَ حَكَفَرُواْ مَنْثُولَا إِنَّا أَهْ مَنَا مِن الَّذِينَ وَامْتُواْسَ لِيلَّا ﴿ A DESIGNATION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

ومثل ذلك بنت الأبن، مع بنات الابن اللاتي أنزل منها.

وتدل الآية أنه متى استعرق البنات أو بنات الابن الثلثين، أنه يسقط من دونهن من بنات الابن، لأن الله لم يفرض لهن إلا الثلثين، وقد تم، فلو لم يسقطن، لزم من ذلك أن يفرض لهن أزيد من الثلثين، وهو خلاف النص. وكل هذه الأحكام مجمع عليها بين العلماء، ولله الحمد.

ودل قوله: ﴿ عَمَا تَرِكُ ﴾ أن الوارثين يرثون كل ما خلف الميت، من عقار، وأثاث، وذهب وفضة، وغير ذلك، حتى الدية التي لم تجب إلا بعد موته، وختى الديون التي في الذمه (١).

ثم ذكر ميراث الأبوين فقال:

﴿ولأبويه ﴾ أي: أبوه وأمه ﴿لكل واحد منهما السدس عاترك إن كان له ولم أي: ولمد صلب أو ولمد ابن، ذكراً كان أو أنثى، واحداً أو متعدداً. فأما الأم فلا تزيد على السلس مع أحد من الأولاد.

وأما الأب فمع الذكور منهم، لا يستحق أزيد من السدس، فإن كان

الولد أنثى أو إناثاً، ولم يبق بعد الفرض شيء - كأبوين وابنتين - لم يبق له تعصيب. وإن بقي بعد فرض البنت أو البنات شيء، أخذ الأب السيدس فرضاً، والباقي تعصيباً، لأننا ألحقنا الفروض بأهلها، فما بقي فلأولى رجل ذكر، وهو أولى من الأخ والعيم،

ورثه أبواه، فلا أبواه، وورثه أبواه، فلأمّه النبك أي والباقي للأب، لأنسه أصاف المال إلى الأب والأم، إضافة واحدة، ثم قدّر نصيب الأم، فدل ذلك، على أن الباقي للأب.

وعلم من ذلك أن الأب مع عدم الأولاد لا فرض له، بل يرث تعصيباً المال كله، أو ما أبقت الفروض، لكن لو وجدمع الأبوين أحد الزوجين ويعبر عنهما بالعمريتين \_ فإن الزوج أو الزوجة يأخذ فرضه، ثم تأخذ الأم ثلث الباقي والأب الباقي.

وقد دل على ذلك قوله: ﴿وورثه أبواه، فلأُمه الثلث ﴿ أي: ثلث ما ورثه الأبوان. وهو في هاتين الصورتين، إما سدس في زوج وأم وأب، وإما ربع في زوجة وأم وأب. فلم تدل الآية على إرث الأم، ثلث المال كاملاً، مع عدم الأولاد حستى يقال: إن هاتين الصورتين قد استثنيتا من هذا.

ويوضح ذلك أن الذي يأخذه الزوج أو الزوجة بمنزلة ما يأخذه الغرماء، فيكون من رأس المال، والباقي بين الأبوين.

ولأنا لو أعطينا الأم ثلث المال، لزم زيادتها على الأب في مسألة الزوج، أو أخذ الأب في مسألة الزوجة زيادة عنها نصف السدس، وهذا لا نظير له، فإن المعهود مساواتها للأب، أو أخذه ضعف ما تأخذه الأم.

﴿ فَإِنْ كَانَ لِهُ إِخْوَةً فِلْأُمُّهُ السُدس﴾ أشقاء، أو لأب، أو لأم، ذكوراً كانوا

أو إناثاء وارثين أو محجوبين بالأب، أو الجد [لكن قديقال: ليس ظاهر قوله: ﴿ فَإِنْ كَانَ لِهِ إِخْوَةٌ شَامِلاً لِغَيْرِ الوَارِثِينَ بِدَلِيلَ عِدْم تناولها للمحجوب بالنصف، فعلى هذا لا يحجبها عن البنصف، فعلى هذا لا يحجبها عن الورثون. ويؤيده أن الحكمة في الوارثون. ويؤيده أن الحكمة في حجبهم لهاعن الثلث لأجل أن يتوفر لهم شيء من المال، وهو معدوم، والله أعلم] (١)، ولكن بشرط كونهم اثنين فأكثر، ويشكل على ذلك إتيان لفظ ألجمع، وأجيب عن ذلك بأن القصود محرد التعدد ذلك بأن القصود محرد التعدد لا الجمع، ويصدق ذلك باثنين.

وقد يطلق الجمع ويراد به الاثنان، كما في قوله تعالى عن داود وسليمان. ﴿وَكِنَا لَحَكُمُهُمُ شَاهَدِينَ ﴾ وقال في الإخوة للأم: ﴿وَإِنْ كَانَ رَجِلَ يُورِثُ كَلالة أو امرأة وله أخ أو أخت فلكل واحد منهما السدس فإن كانوا أكثر من ذلك فهم شركاء في الثلث ﴾

فأطلق لفظ الجمع والراد اثنان فأكثر بالإجماع. فعلى هذا لو خلف أما وأبا واخوة، كان للأم السدس، والباقي للأب، فحجبوها عن الثلث، مع حجب الأب إياهم [إلا على الاحتمال الآخر فإن للأم الشلث والباقي للأب](").

ثم قال تعالى: ﴿من يعد وصية يوصي بها أو دين ﴿ أي: هذه الفروض والأنصباء والمواريث، إنما ترد وتستحق بعد نزع الديون التي على الميت لله أو للآدميين، وبعد الوصايا التي قد أوصى الميت بها بعد موته، فالباقي عن ذلك، هو التركة الذي يستحقه الورثة.

وقدم الوصية مع أنها مؤخرة عن الدين للاهتمام بشأنها، لكون إخراجها شاقاً على الورثة، وإلا فالديون مقدمة عليها، وتكون من رأس المال.

<sup>(</sup>١) في ب: الذمة.

 <sup>(</sup>٢) زيادة من هامش ب وهناك زيادة أخرى في هامش أ وإن لم يتبين محلها، لكنها ذات صلة بهذا الموضوع وهي قوله: [وعند شيخ الإسلام إذا كان الإخوة غير وارثين فإنهم لا يحجبون الأم] وبعد كلمة الأم كلمة غير واضحة في الأصل.

<sup>(</sup>۳) زیادة من هامش ب.

وأما الوصية فإنها تصح من الثلث فأقل، للأجنبي الذي هو غير وارث. وأما غير ذلك فلا ينفذ إلا بإجازة الورثة، قال تعالى: ﴿آباؤكم وأبناؤكم لا تدرون أيم أقرب لكم نفعاً﴾

فلو رد تقدير الإرث إلى عقولكم واختياركم لحصل من الضرر ما الله به عليم، لنقص العقول وعدم معرفتها بما هو اللاثق الأحسن، في كل زمان ومكان. فلا يدرون أي: الأولاد أو الوالدين أنفع لهم وأقرب، لحصول مقاصدهم الدينية والدنيوية.

﴿ وَرِيضَة مِن الله إِن الله كان عليماً حكيماً ﴾ أي: فرضها الله الذي قد أحاط بكل شيء علماً، وأحكم ما شرعه، وقدّر ما قدّره على أحسن تقدير، لا تستطيع العقول أن تقترح مثل أحكامه الصالحة الموافقة لكل زمان وحال.

ئم قال تعالى: ﴿ولكم﴾ أبها الأزواج ﴿نصف ما ترك أزواجكم إن لم يكن لهن ولد فلكم الربع مما ترك أو ولد فلكم أو دين، ولهن الربع مما تركتم إن لم يكن لكم ولد، فإن كان لكم ولد فلهن الثمن عما تركتم من بعد وصية توصون بها أو دين﴾

ويدخل في مسمى الولد المشروط وجوده أو عدمه، ولد الصلب أو ولد الابن الذكر والأنثى، الواحد والمتعدد، الذي من الزوج أو من غيره، ويخرج عنه ولد البنات إجماعاً.

تم قال تعالى: ﴿وَإِنْ كَانَ رَجِلُ يورث كلالة أو امرأة وله أخ أو أخت﴾ أي: من أم، كما هي في بعض القراءات. وأجمع العلماء على أن المراد بالإخوة هنا الإخوة للأم، فإذا كان يورث كلالة أي: ليس للميت والدولا ولمد أي: لا أب ولا جدولا ابن ولا ابن ابن ولا بنت ابن وإن نزلوا. وهذه هي الكلالة، كما فسرها

بذلك أبو بكر الصديق رضي الله عنه، وقد حصل على ذلك الانفاق، ولله الحمد.

﴿ فلكل واحد منهما ﴾ أي: من الأخ والأخت ﴿ السدس ﴾ ﴿ فإن كانوا أكثر من ذلك ﴾ أي: من واحد ﴿ فهم شركاء في الثلث ﴾ أي: لا يزيدون على الثلث ولو زادوا عن اثنين. ودل قوله: ﴿ فهم شركاء في الثلث ﴾ أن ذكرهم وأنشاهم سواء، لأن لفظ «التشريك » (التشريك ) التسوية .

ودل لفظ «الكلالة» على أن الفروع وإن نزلوا، والأصول المذكبور وإن علوا، يسقطون أولاد الأم، لأن الله لم يورثهم إلا في الكلالة، فلو لم يكن يورث كلالة، لم يرثوا منه شيئاً اتفاقاً.

ودل قوله: ﴿فهم شركاء في الثلث الإخوة الأشقاء يسقطون في المسألة المسماة بالحمارية. وهي: روج، وأم، وإخــوة لأم، وإخــوة أشقاء. للزوج النصف. وللأم السدس، وللإخوة للأم الشلث، ويسقط الأشقاء، لأن الله أضاف الثلث للإخوة من الأم، فلو شاركهم الأشقاء لكان جمعاً لما فرق الله حكمه. وأيضا فإن الإحوة للأم أصحاب فروض، والأشقاء عصبات. وقد قال النبي ﷺ: «ألحقوا الفرائض بأهلها، فما بقي فلأولى رجل ذكر». وأهل النفروض هم النديس قدر الله أنصباءهم، ففي هذه السألة لا يبقى بعدهم شيء، فيسقط الأشقاء، وهذا هو الصواب في ذلك.

وأما ميرات الإخوة والأخوات الأشقاء أو لأب، فمذكور في قوله: ﴿يستفتونك قل الله يفتيكم في الكلالة﴾ الآية.

فالأخت الواحدة شقيقة أو لأب لها النصف، والثنتان لهما الثلثان، والشقيقة الواحدة مع الأخت للأب، أو الأخوات، تأخذ النصف والباقي

ا أُولَتِهِكَ ٱللِّينَ لَعَنَهُمُ اللَّهُ أَوْمَن يَلْعَنِ اللَّهُ فَلَن يَجَدَلَهُ يُصِيرًا ۞ أَمْرَلَهُمْ نَصِيتُ مِنَ الْكَالِي فَإِذَا لَا يُؤْتُونَ ٱلنَّاسَ نَقِيرًا ۞ أَ أَمْ يَعَدُ دُونَ ٱلنَّاسَ عَلَىٰ مَاۤ ءَانَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَصَيلَةٍ ءفَعَذَ ءَالَيُّنَآ ءَالَ إِبْرُهِمِ ٱلْكِكْبَ وَلَلْحِتَ مَا يَعْلَمُ مُلَكًّا عَظِيمًا ﴿ فِينَهُم مِّنْ ءَامَنَ بِهِهِ وَمِنْهُم مِّن صَدَّعَنْهُ وَكُوْ يَحِهَنَّمُ سَعِيرًا ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يِعَايَلَيْنَا سَوْفَ نُصِّلِيهِمْ نَازًا كُلَّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُم بَدَّلْهُمْ جُلُودًا غَيْرِهَا لِيَدُوقُواْ الْعَذَابِ إِنَّ لَقَهُ كَانَ عَيْهِ زُلِمَيْكِماً ۞ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِيحَتِ سَنُعْظِهُمْ جَنَّنْ عَرِي مِن تَعِيْهَا ٱلْأَنْهَكُرُ خَلِدِينَ فِهَآ أَبَدَا لَهُمْ فِهَآ أَزْوَاجٌ مُطَهَرَةٌ وَيُدِّخِلُهُمْ ظِلَّاظَلِيلًا ۞ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْكُمُ لُكُمُّ أَن تُؤَدُّواْ ٱلْأَمْنَنْتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا صَكِّتُ مِيْفِ ٱلنَّاسِ أَن غَكُمُواْ بِٱلْعَدْلِّ إِنَّ ٱللَّهَ نِعِيمًا يَعِظُكُمْ بِهِيَّةٍ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ سَهِيعًا بَصِيرًا ﴿ يَنَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِمِنكُمْ فَإِن مَّنْزَعْتُمْ فِي شَيْءِ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن الله الله الله الله وَالله وَلّه وَالله وَا لم وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَال QUORDE " DERBEG

من الشلشين للأخت أو الأخوات لأبر (٢) وهو السدس تكملة الثلثين. وإذا استغرقت الشقيقات الثلثين سقط الأخوات للأب كما تقدم في البنات وبنات الابن. وإن كان الإخوة رجالاً ونساء فللذكر مثل حظ الأنثين.

فإن قيل: فهل يستفاد حكم ميراث القاتل، والرقيق، والمخالف في الدين، والمبعض، والخنثى، والجد مع الإخوة لغير أم، والعول، والرد، وذوي الأرحام، وبقية العصبة، والأخوات لغير أم، مع البنات أو بنات الابن من القرآن أم لا؟

قيل: نعم، فيه تنبيهات وإشارات دقيقة يعسر فهمها على غير المتأمل، تدل على جميع المذكورات. فأما (القاتل والمخالف في الدين) فيعرف أنهما غير وارثين من بيان الحكمة الإلهية في توزيع المال على الورثة، بحسب قربهم ونفعهم الديني والدنيوي.

وقد أشار تعالى إلى هذه الحكمة بقوله: ﴿لا تدرون أيهم أقرب لكم نقعاً﴾. وقد علم أن القاتل قد سعى لمورثه (٢) بأعظم الضرر، فلا ينتهض ما فيه من موجب الإرث، أن يقاوم ضرر القتل الذي هو ضد النفع الذي

<sup>(</sup>١) في ب: الشريك.

<sup>(</sup>٢) في النسختين أخوات الأب، والصواب. والله أعلم ـ ما أثبته، وظاهر أنه سبق قلم.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: لموروثه.

ٱلْرَسَةُ إِلَى ٱلَّذِيبَ يَرْغُ مُونِ أَهَمُ وَاسْتُواْ مِنآ أَرْلَ إِلَيْكَ وَمَآ أَنْ زِلَ مِن مَالِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَعَاكُمُوۤ إِلَى ٱلطَّنَوُتِ وَقَدْ أُمِرُوٓاْ أَنْ يَحَكُفُرُواْ بِدِء وَبُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَنْ يُضِلَّهُمُ ضَلَلَابَعِيدًا ۞ وَإِذَا فِيلَ لَهُمُّ تَعَالُواْ إِلَى مَاۤ أَنْ زَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ \_\_ رَأَيْتَ ٱلْمُنْفِقِينَ يَضِدُّ ونَ عَنكَ صُدُودًا ۞ فَكَنْ فَكَ إِنَّا أَصَابَتُهُمْ مُصِيبَ بِمَا فَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ ثُمَّ جَآءُولِكَ يَعْلِفُونَ بِأَلْهُ إِنْ أَرَدُنَكَ ۚ إِلَّا إِحْسَلِنَا وَتَوْفِيقًا ۞ أَوْلَكِيكَ ٱلَّذِينَ يَعَ لَوُ ٱللَّهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ وَعِظْهُ ۗ وَقُلَ لَّهُمْ فِي أَنْفُسِهِمْ قَوْلًا بَلِيغَنَا ۞ وَمَاۤ أَرْسَكُنَا مِن رَسُولٍ ﴿ لَّا لِيُطُاعَ بِإِذْ بِ ٱللَّهِ ۗ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذِ ظَلَمُ مَا أَنْفُسُهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغَفَرُواْ اللّهَ وَآسَتَغَفَرَكُهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُواْ اللَّهَ يَوَّاكِ ارْجِيدًا ۞ فَلَا وَرَيَكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَقِّل بُحَكِمُ فُوكَ فِيمَا شَحِكَ رَيْنَهُمْ مُثُوَّلًا يَجِبُ أُولًا أُ فِيَ أَنْفُسِهِم مَرَحَكَ إِنَّمَا قَضَيْتَ وَيُسَكِمُوا نَسْلِمًا ۞ AND REAL AND REAL PROPERTY OF THE PARTY OF T

رتب عليه الإرث. فعلم من ذلك أن القتل أكبر مانع يمنع الميراث، ويقطع الرحم الذي قال الله فيه: ﴿وأولو لأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله﴾. مع أنه قد استقرت القاعدة الشرعية أن «من استعجل شيئاً قبل أوانه عوقب بحرمانه».

وبهذا ونحوه يعرف أن المخالف لدين الموروث لا إرث له، وذلك أنه قد تعارض الموجب الذي هو اتصال النسب الموجب للإرث، والمانع الذي هو المخالفة في الدين، الموجبة للمباينة من كل وجمه، فقوي المانع، ومنع موجب الإرث الذي هو النسب، فلم يعمل الموجب لقيام المانع . يوضح ذلك أن الله تعالى قد جعل حقوق المسلمين أولى من حقوق الأقبارب الكفيار الدنيوية، فإذا مات المسلم انتقل ماله إلى مَنْ هو أولى وأحق به. فيكون قوله تعالى: ﴿وأولو الأرحام بعضهم أولى بمعض في كتاب الله الله الفقت أديانهم، وأما مع تباينهم، فالأخوة الدينية مقدمة على الأخوة النسبية المجردة .

قال ابن القيم في "جلاء الأفهام": "وتأمل هذا المعنى في آية المواريث، وتعليقه سبحانه التوارث فيها بلفظ النروجة، دون المرأة، كما في قوله

تعالى: ﴿ولكم نصف ما ترك أزواجكم﴾. إيذانا بأن هذا التوارث إنما وقع بالزوجية المقتضية للتشاكل والتناسب، والمؤمن والكافر لا تشاكل بينهما ولا تناسب، فلا يقع بينهما التوارث، وأسرار مفردات القرآن ومركباته فوق عقول العالمين (1).

وأما (الرقيق) فإنه لا يرت ولا يبورّث، أماكونه لا يبورث فواضح، لأنه ليس له مال يورث عنه، بل كل ما معه فهو لسيده. وأما كونه لا يرث، فلأنه لا يملك، فإنه لو ملك لكان لسيده، وهو أجنبي من الميت، فيكون مثل قوله تعالى: ﴿للذكر مثل حظ الأنثيين﴾ \_ ﴿ولكم نصف ما ترك أزواجكم، \_ ﴿فلكل واحد منهما السدس ﴾ ونحوها، لمن يتأتى منه التملك، فأما الرقيق فلا يتأتى منه ذلك، فعلم أنه لا ميراث له. وأما من بعضه حر وبعضه رقيق، فإنه تتبعض أحكامه. فما فيه من الحرية يستحق بها ما رتبه الله في المواريث، لكون ما فيه من الحرية قابلاً للتملك، وما فيه من الرق فليس بقابل لذلك، فإذا يكون المبعض، يرت ويورث، ويحجب بقدر ما فيه من الحرية. وإذا كان العبد يكون محموداً مذموماً، مثاباً ومعاقباً، بقدر ما فيه من موجات ذلك ، فهذا كذلك .

ي من و ... وأما (الخنثى) فلا يخلو إما أن يكون واضحاً ذكوريته أو أسوتيته، أو مشكلاً. فإن كان واضحاً فالأمر فيه واضح.

إنّ كان ذكراً فله حكم الذكور، ويشمله النص الوارد فيهم.

وإن كان أنثى فله حكم الإناث، ويشملها النص الوارد فيهن.

وإن كان مشكلاً، فإن كان الذكر والأنثى لا يختلف إرثهما \_ كالإخوة للأم \_ فالأمر فيه واضح، وإن كان يختلف إرثه بتقدير ذكوريته وبتقدير أنوثيته، ولم يبق لنا طريق إلى العلم بذلك، لم نعطه أكثر التقديرين،

لاحتمال ظلم مَنْ معه من الورثة، ولم نعطه الأقل، لاحتمال ظلمنا له. فوجب التوسط بين الأمرين، وسلوك أعدل الطريقين، قال تعالى: ﴿اعدلوا هو أقرب للتقوى﴾ وليس لنا طريق إلى العدل في مثل هذا أكثر من هذا الطريق المذكور. و ﴿لا يكلف الله نفساً إلا وسعها﴾ ﴿فاتقوا الله ما استطعتم﴾.

وأما (ميراث الجد) مع الأخوة الأشقاء أو لأب، وهل يرثون معه أم لا؟ فقد دل كتاب الله على قول أي بكر الصديق رضي الله عنه، وأن الجد يحجب الإخوة أشقاء أو لأب أو لأم، كما يحجهم الأب.

وبيان ذلك: أن الجد أب في غير موضع من القرآن، كقوله تعالى: ﴿إِذَ حضر يعقوب الموت، إذ قال لبنيه ما تعبدون من بعدي قالوا نعبد إلهك وإله آبائك إبراهيم وإسحاق الآية. وقال يوسف عليه السلام: ﴿واتبعت ملة آبائي إبراهيم وإسحاق ويعقوب ﴾.

فسمى الله الجدوجد الأب أباً. فدل ذلك على أن الجد بمنزلة الأب، يرث ما يرثه الأب، ويحجب مَنْ

وإذا كان العلماء قد أجعوا على أن الجد حكمه حكم الأب عند عدمه في ميراثه مع الأولاد وغيرهم، من بني الإخوة والأعمام وبنيهم، وسائر أحكام (٢) المواريث، فينبغي أيضاً أن يكون حكمه حكمه في حجب الإخوة لغيراًم.

وإذا كان ابن الابن بمنزلة ابن الصلب، فلِمَ لا يكون الجد بمنزلة الأب؟ وإذا كان جد الأب مع ابن الأخ، قد اتفق العلماء على أنه يحجه. فلِمَ لا يحجب جد الميت أخاه؟ فليس مع مَنْ يورث الإخوة مع الجد، نص ولا إشارة، ولا تنبيه ولا قياس

وأما مسائل (العول) فإنه يستفاد حكمها من القرآن، وذلك أن الله تعالى قد فرض وقدر لأهل الواريث أنصباء،

۱۷٠

وهم بين حالتين: إما أن يحجب بعضهم بعضاً، أو لا.

فإن حجب بعضهم بعضاً، فسالمحج وب ساقيط لا يراحم ولا يستحق شيئاً، وإن لم يحجب بعضاً، فلا يخلو، إما أن لا تستغرق الفروض التركة، أو تستغرقها من غير زيادة ولا نقص، أو الأولين كل يأخذ فرضه كاملاً. وفي الحالة الأخيرة، وهي ما إذا زادت الفروض على التركة فلا يخلو من حلى التركة فلا يخلو من حالد:

إما أن ننقص بعض الورثة عن فرضه الله و نكمل فرضه الذي فرضه الله الله و نكمل للباقين منهم فروضهم، وهذا ترجيح بغير مرجح، وليس نقصان أحدهم بأولى من الأخر، فتعينت الحال الثانية، وهي: أننا نعطي كل واحد منهم نصيبه بقدر الإمكان، ونحاصص بينهم كديون الغرماء الزائدة على مال الغريم، ولا طريق موصل إلى ذلك إلا بالعول، فعلم من هذا أن العول في الفرائض قد بينه الله في كتابه.

وبعكس هذه الطريقة بعينها يعلم (الرد). فإن أهل الفروض إذا لم تستغرق فروضهم التركة، وبقي شيء ليس له مستحق من عاصب قريب ولا بعيد، فإن رده على أجدهم تمن ليس بغير مرجح، وإعطاؤه غيرهم عمن ليس بقريب للميت، جنف وميل، ومعارضة لقوله: ﴿وأولو الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله ومعين أن يرد على أهل الفروض بقدر فروضهم.

ولما كان الزوجان ليسامن القرابة، لم يستحقا زيادة على فرضهم المقدر [هذا عند من لا يورث الزوجين بالرد، وهم جمهور القائلين بالرد فعلى هذا تكون

علة الرد كونه صاحب فرض قريباً، وعلى القول الآخر أن الزوجين كغيرهما من ذوي الفروض يرد عليهما و فكما ينقصان بالعول فإنهما يزادان بالرد كغيرهما فالعلة على هذا كونه وارثأ صاحب فرض، فهذا هو الظاهر من دلالة الكتاب والسنة، والقياس الصحيح والله أعلم] (١٠).

وسدا يعلم أيضاً (ميرات دوي الأرحام) فإن الميت إذا لم يخلف صاحب فرض ولا عاصباً، وبقى الأمر دائراً بين كون ماله يكون لبيت المال لمنافع الأجانب، وبين كون ماله يرجع إلى أقاربه المدلين بالورثة المجمع عليهم، ويدل على ذلك قوله تعالى: ﴿وأُولُو الأرحام بعضهم أول ببعض في كتاب الله الله فصرفه لغيرهم ترك لن هو أولى من غيره، فتحين توريث ذوي الأرحام. وإذا تعين توريثهم، فقد علم أنه ليس لهم نصيب مقدر بأعيامهم في كتاب الله. وأن بينهم وبين الليت وسائط، صاروا بسببها من الأقارب. فينزلون منزلة مَنْ أدلوا به من تلك الوسائط. والله أعلم.

وأما (ميراث بقية العصبة) كالبنوة، والأخوة وبنيهم، والأعمام وبنيهم إلخ فإن النبي عليه قال: «ألحقوا الفرائض بأهلها، فما بقي فلأولى رجل ذكر». وقال تعلل: ﴿ولكلّ جعلنا موالي مما ترك الوالدان والأقربون﴾. فإذا ألحقنا الفروض بأهلها، ولم يبق شيء، لم يستحق العاصب شيئاً، وإن بقي شيء أخذه أولى العصبة، وبحسب جهاتهم ودرجاتهم.

فإن جهات العصوبة خس: البنوة، ثم الأبوق، ثم الأخوة وبنوهم، ثم العمومة وبنوهم، ثم الولاء، فيقدم منهم الأقرب جهة. فإن كانوا في جهة واحدة، فالأقرب منزلة، فإن كانوا في منزلة واحية، فالأقوى وهو الشقيق،

وَلَوْأَنَّا كَتَبْنَا عَلَيْهِمْ أَنْ ٱقْتُلُواْ أَنَفُكُمْ أَوْا خُرُجُوا مِنْ دِينْ وِكُرِمَّا فَعَلُوهُ إِلَّا قَلِيلٌ مِنْهُمْ وَلَوْأَنَهُمْ فَعُلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ ءَلَكَانَ خَيْزًالُّهُمُ وَأَشَـدَّ تَثِيتًا ۞ وَإِذَا لَّأَنَّلُهُمْ مِن لَدُنَّا أَخِرًا عَظِيمًا ﴿ وَلَهَدَيْنَهُمْ صِرَطًا أَمُسْتَقِيمًا ﴿ وَمَن يُطِيعِ ٱللَّهُ وَالرَّسُولَ فَأُولَٰئِيكَ مُعَ ٱلَّذِينَ ٱلْعُـمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِنَ النَّبِيِّكَ وَالصِّدِ بِقِينِ وَالشُّهَدَاءَ وَالصَّالِحِينُ وَكُنُّنَّ أُوْلَيْهَكَ رَفِيقًا ۞ ذَٰلِكَ ٱلْفَضْلُومِنَ ٱللَّهِ ۗ وَكِلْكَ ٱلْفَضْلُومِنَ ٱللَّهِ ۗ وَكِنْكَ غَلَ بِٱللَّهِ عَلِمَا ۞ يَنَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْخُذُواْجِدْرَكُمْ فَأَيْفِرُوا ثُبَاتٍ أُوِانْفِرُواْجِيعًا ۞ وَإِنَّ مِنكُولُنَ لِنَبْطِئَنَّ فَإِنْ أَصَابَتْكُمْ مُصِيبَةٌ قَالَ قَدْ أَنْفَ مَالَةٌ عَلَى ٓ إِذْ لَرَ أَكُن مَّعَهُمْ شَهِيدًا ۞ وَلَهِنْ أَصَابَكُو ْفَضْلُ يَرِبُ ٱللَّهِ لِتَقُولَنَّا كَأَن لَّرَتَّكُنَّ بَيْنَكُمُ مَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُ وَمُوَّدَّةٌ يُكَلِّسَنِّي كُنتُ مَعَهُمْ فَأَفُوزَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞ • فَلْيُقَائِلُ فِي سَكِيلِ أَشَوا أَنْدِينَ يَشْرُونَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَ ايِالْآخِرَةَ وَمَن يُقَالِيَلْ فِ الله سَيِيلِ اللَّهِ فَيُفْتَلُ أَوْيَغَلِبْ فَسَوْفَ نُوْتِيدِ أَجُرًا عَظِيمًا ﴿ 

فإن تساووا من كل وجه اشتركوا. والله أعلم.

وأما كون الأخوات لغير أم مع البنات، أو بنات الابن عصبات، يأخذن ما فضل عن فروضهن، فلأنه ليس في القرآن ما يمدل على أن الأخوات يسقطن بالبنات.

فإذا كان الأمر كذلك، وبقي شيء بعد أخذ البنات فرضيهن، فإنه يعطى للأخوات، ولا يعدل عنهن إلى عصبة أبعد منهن، كابن الأخ والعم، ومَنْ هو أبعد منهم، والله أعلم.

ومن يطع الله ورسوله يدخله جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها وذلك الفوز العظيم \* ومن يعص الله ورسوله ويتعد حدوده يدخله ناراً خالداً فيها وله عذاب مهين أي: تلك التفاصيل التي ذكرها في المواريث حدود الله التي يجب الوقوف معها، وفي ذلك دليل على أن الوصية للوارث منسوخة بتقديره تعلى أنصباء الوارثين. مسوخة بتقديره تعلى أنصباء الوارثين. حدود الله المناوسية للوارث نام قسوله تعلى أنصباء الوارثين.

(١) ما بين القوسين زيادة من هامش أ، وقد جاء في ب بدل هذه الزيادة ما نصه: [عند القائلين بعدم الرد عليهما. وأما على القول الصحيح أن حكم الزوجين حكم باقي الورثة في الرد فالدليل المذكور شامل للجميع، كما شملهم دليل العول].

 <sup>(</sup>٢) هنا سبقُ قلم من الشيخ \_ رحمه الله \_ فالآية ﴿تلك حدود الله﴾ وأثبت الشيخ \_ زيادة ﴿فلا تعتدوها﴾ وليس هنا محلها، وعلى مقتضى ما أثبت فسر، فأبقيت الكلام كما هو، وعدلت الآية.

وَمَالَكُمْ لَانْفَتْنِلُونَ فِي سَيِيلِ لَقِيهِ وَٱلْتُسْتَضْعَفِينَ مِزَالِيَالِ وَالْفِسَآءِ وَٱلْوِلْدَيْ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبِّناً أَخْرِجَامِنْ هَلَذِهِ ٱلْقَرِّيْهِ ٱلظَّالِ أَهْلُهَا وَأَجْعَلُ لَنَامِن لَدُنكَ وَلِتًا وَأَجْعَل لَّنَامِن لَّدُنكَ نَصِيرًا ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يُقَائِدُونَ فِي كِيدِالْمَدِّةُ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ يُقَائِدُونَ فِ سَكِيل ٱلطَّلِغُونِ فَقَلْئِلُواْ أَوْلِيآ الثَّيْطِلِيِّ إِنَّاكِمُ ٱلثَّمْ يُطَنِّكُ إِن صَعِيقًا ۞ أَلْرَتَرَ إِلَى ٱلْذِينَ فِيلَ لَمُمُ كُفُّواۤ أَيْدِيَكُمْ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوْدَوَهَ الْوَا ٱلزَّكُوةَ فَلَمَّاكُيْبَ عَلَيْهِمُ ٱلْفِئَالَ إِذَا فَرِيقٌ مِّنْهُمْ يَخْشُونَ ٱلسَّاسَ كَخَشْيَةِ ٱللَّهِ أَوْأَشَدَّ خَشْيَةً وَقَالُواْرِيِّنَا لِرَكَابُتَ عَلَيْنَا ٱلْقِنَالَ لَوْلَآ أَخُرِيَّنَآ إِنَّ أَجَلِ فَرِيبٌ قُلْ مَنَاءُ ٱلدُّنْ الْكِيلُ وَٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ يِّنِ أَتَّقُنَّ وَلَا نَظُلُمُونَ فَيَيلًا ۞ أَيْسَاتَكُونُواْ يُدْرِكُكُو ٱلْوَّتُ وَلَوَكُسْتُرُ فِي بُرُوجٍ مُسَيِّدَةً وَإِن تَصِبَهُمُ حَسَنَةُ يَعُولُواْ هَنْوهِ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ۗ وَإِن تُصِبَّهُمْ سَيِنَةٌ يُقُولُواْ هُذِهِ مِنَ عِندِكًّ قُلُكُلُّ مِّنْ عِندِ أَللَّهِ فَمَّالِ هَلَؤُلُآءِ ٱلْقَوْمِ لِآيَكَا دُونَ يَفْقَهُونَ حَدِينًا ۞ مَّا أَصَابُكَ مِنْ حَسَنَةٍ فِمَنَ اللَّهِ وَمَا أَصَابِكَ مِن سَيْتُهُ وَفِينَ فَضَي كُ وَأَرْسَكُ لَكَ لِلنَّاسِ رَسُولًا وَكُنْ بِٱلْهَوْنَهِ مِنَّا ۞ AND THE PROPERTY OF THE PARTY O

على حقه، يدخل في هذا التعدي، مع قوله ﷺ: «لا وصية لوارث». ثـ ذكر طاعة الله ورسوله ومعصيتهما عِموماً؛ ليدخل في العموم لزوم حدوده في الفرائض، أو ترك ذلك، فقال: ﴿ وَمَنْ يَطِعُ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ بامتثال أمرهما الذي أعظمه طاعتهما في التوحيد، ثم الأوامر على اختلاف درجاتها، واجتناب نهيهما الذي أعظمه الشرك بالله، ثم المعاصى على اختلاف طبقاتها ﴿يدخله جنات تجرى من تحتها الأنهار خالدين فيها ﴾. فمَنْ أدى الأوامر، واجتنب النواهي، فلا بدله من دخول الجنة والنجاة من النار. ﴿وذلك الفوز العظيم﴾ الذي حصل به النجاة من سخطه وعذابه، والفوز بثوابه ورضوانه بالنعيم القيم الذي لا يصفه الواصفون.

ومن يعص الله ورسوله ويتعد حدوده يدخله نارا خالداً فيها وله عذاب مهين ويدخل في اسم المعصية الكفر فيما دونه من المعاصي، فلا، يكون فيها شبهة للخوارج القائلين بكفر أهل المعاصي فإن الله تعالى رتب دخول المنار على معصيته ورتب دخول المنار على معصيته ومعصية رسوله، فمن أطاعه طاعة تامة دخل الجنة بلا عذاب.

ومَنْ عصى الله ورسوله معصية تامة، يدخل فيها الشرك فما دونه،

دخل النار وخلد فيها، ومَنْ اجتمع فيه معصية وطاعة، كان فيه من موجب الثواب والعقاب بحسب ما فيه من الطاعة والمعصية. وقد دلت النصوص المتواترة على أن الموحدين الذين معهم طاعة التوحيد، غير محلدين في النار، فما معهم من التوحيد مانع لهم من الخلود فيها.

(10 - 17) ﴿ (والسلاتي سأتين الفاحشة من نساءكم فاستشهدوا عليهن أربعة منكم فإن شهدوا فأمسكوهن في البيوت حتى يسوفاهن الموت أو يجعل الله لهن سبيلاً ﴿ واللّذان يأتيانها منكم فآذوهما فإن تبابا وأصلحا فأعرضوا عنهما إن الله كان تواباً رحيماً ﴾ أي: النساء ﴿ اللاتي يأتين الفاحشة أي: الزنا، ووصفها بالفاحشة لشناعتها وقبحها

وفاستشهدوا عليهن أربعة منكم الي : من رجالكم المؤمنين العدول . وفان شهدوا فأسكوهن في البيوت أي : احبسوهن عن الحروج الموجب للريبة ، وأيضاً فإن الحبس من جملة العقوبات وحتى يتوفاهن الموت أي : هذا منتهى الحبس . وأو يجعل الله لهن سبيلا أي : طريقاً غير الحبس في البيوت، وهذه الآية ليست منسوخة ، وانما هي مغياة إلى ذلك الوقت، فكان وإنما هي مغياة إلى ذلك الوقت، فكان الأمر في أول الإسلام كذلك ، حتى المحصن وجلد غير المحصن .

﴿وَ كَذَلْكَ ﴿اللّذَانَ يَأْتِيانِهَ ﴾ أي : الفاحشة ﴿منكم ﴾ من الرجال والنساء ﴿فَآذُوهُمَا ﴾ بالقول والتربيخ والتعيير ، والضرب الرادع عن هذه الفاحشة ، فعلى هذا يكون الرجال إذا فعلوا الفاحشة يؤذون ، والنساء يجسن ويؤذين .

فالحبس عايته إلى الموت، والأذية نهايتها إلى التوبة والإصلاح، ولهذا قال: ﴿فَإِنْ تَابِا﴾ أي: رجعا عن الذنب الذي فعلاه وندما عليه، وعزما على أن لا يعودا ﴿وأصلحا﴾ العمل الدال على صدق التوبة ﴿فأعرضوا عنهما﴾ أي: عن أذاهما ﴿إن الله كان

تواباً رحيماً أي: كثير التوبة على المذبين الخطائين، عظيم الرحمة والإحسان، الذي \_من إحسانه \_ وفقهم للتوبة وقبلها منهم، وسامحهم عن ما صدر منهم،

ويؤخذ من هاتين الآيتين أن بينة الزنا، لا بد أن تكون أربعة رجال مؤمنين، ومن ساب أولى وأحرى اشتراط عدالتهم؛ لأن الله تعالى شدد في أمر هذه الفاحشة، ستراً لعباده، حتى إنه لا يقبل فيها الساء منفردات، ولا مع الرجال، ولا ما دون أربعة.

ولا بد من التصريح بالشهادة، كما دلت على ذلك الأحاديث الصحيحة، وتسومى إليه هذه الآية لما قال: ﴿فَالَ شَهْدُوا ﴾ يكتف بذلك حتى قال: ﴿فَإِنْ شَهْدُوا ﴾ أي: لا بد من شهادة صريحة عن أمر ينشاهد عياناً، من غير تعريض ولا كناية.

ويؤخذ منهما أن الأذية بالقول والفعل والحبس، قد شرعه الله تعزيراً لحنس المعصية الذي يحصل به الزجر.

﴿١٧ - ١٨﴾ ﴿إنما التوبة على الله للذين يعملون السوء بجهالة ثم يتوبون من قريب فأولئك يتوب الله عليهم وكان الله عليماً حكيماً \* وليست التوبة للذين يعملون السيئات حتى إذا حضر أحدهم الموت قال إن تبت الآن ولا الذين يموتون وهم كفار أولئك أعتدنا لهم عذابا أليماً ﴾ توبة الله على عباده نوعان: توفيق منه للتوبة، وقبول لها بعد وجودها من العبد، فأخبر هنا - أن التوبة المستحقة على الله حق أحقه على نفسه، كرماً منه وجوداً، لن عمل السوء، أي: المعاصى ﴿بِعِهالة﴾ أي: جهالة منه بعاقبتها، وإيجابها لسخط الله وعقابه، وجهل منه بنظر الله ومراقبته له، وجهل منه بما تؤول إليه من نقص الإيمان أو إعدامه، فكل عاص لله، فهو جاهل مذا الاعتبار، وإن كان عالماً بالتحريم. بل العلم بالتحريم شرط لكونها معصية معاقب عليها. ﴿ثم يتوبون من قريب، يحتمل أن يكون المعنى: ثم

يتوبون قبل معاينة الموت، فإن الله يقبل توبة العبد إذا تاب قبل معاينة الموت والعذاب قطعاً. وأما بعد حضور الموت، فلا يقبل من العاصين توبة، ولا من الكفار رجوع، كما قال تعالى عن فرعون: ﴿حتى إذا أدركه الغرق قال آمنت أنه لا إله إلا الذي آمنت به بنو إسرائيل الآية. وقال تعالى: وكفرنا بما كنا به مشركين. فلم يك وكفرنا بما كنا به مشركين. فلم يك ينفعهم إيمانهم، لما رأوا بأسنا، هنة الله التي قد خلت في عباده ﴾

وقال هنا: ﴿ وليست التوبة للذين يعملون السيئات﴾ أي: العاصي فيما دون الكفر.

وحتى إذا حضر أحدهم الموت قال إني تبت الآن، ولا الذين يموتون وهم كفار، أولئك أعتدنا لهم عذاباً أليماً وذلك أن التوبة في هذه الحال توبة اضطرار لا تنفع صاحبها، إنما تنفع توبة الاختيار. ويحتمل (۱) أن يكون معنى قوله: "من قريب" أي: قريب فيكون المعنى: أن من بادر إلى الإقلاع من حين صدور الذنب، وأناب إلى الله بخلاف من استمر على ذنوبه بخلاف من استمر على ذنوبه وأصر على عيوبه، حتى صارت فيه وأصر على عيوبه، حتى صارت فيه صفات راسخة، فإنه يعسر عليه إيجاد التوبة.

والغالب أنه لا يوفق للتوبة، ولا ييسر لأسبابها، كالذي يعمل السوء على علم تام (٣) وبهاون (٤) بنظر الله إليه، فإنه سد (٥) على نفسه باب الرحمة.

نعم قد يوفق الله عبده المصر على المذنوب عن عمد ويقين لتوبة (١٦) تامة (١٠٠) والتي يمحو بها ما سلف من سيئاته، وما تقدم من جناياته، ولكن الرحمة والتوفيق للأول أقرب، ولهذا

ختم الآية الأولى بقوله: ﴿وكان الله عليماً حكيماً ﴾

فمن علمه أنه يعلم صادق التوبة وكاذبها، فيجازي كلاً منهما بحسب ما يستحق بحكمته، ومن حكمته أن يوفق من اقتضت حكمته ورحمته توفيقه للتوبة، ويخذل من اقتضت حكمته وعدله عدم توفيقه. والله أعلم.

﴿ ١٩ \_ ٢١﴾ ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمِنُوا لا يحل لكم أن ترثوا النساء كرها ولا تعضلوهن لتذهبوا ببعض ما آتيتموهن إلا أن يأتين بفاحشة مبينة وعاشروهن بالمروف فإن كرهتموهن فعسى أن تكرهوا شيئاً ويجعل الله فيه خيراً كثيراً \* وإن أردتم استبدال زوج مكان زوج وآتيتم إحداهن قنطارأ فلا تأخذوا منه شيئا أتأخذونه بهتانا وإثماً مبيناً \* وكيف تأخذونه وقد أفضى بعضكم إلى بعض وأخذن منكم ميثاقاً غليظاً ﴾ كانوا في الجاهلية إذا مات أحدهم عن زوجته، رأى قريبه كأخيه وابن عمه ونحوهما أنه أحق بزوجته من كل أحد، وحماها عن غيره، أحبت أو كرهت فإن أحبها تزوجها على صداق يحبه دونها، وإن لم يرضها عضلها، فلا يزوجها إلا مَنْ يختاره هو، وربما امتنع من تزويجها حتى تبذل له شيئاً من ميراث قريبه أو من صداقها، وكان الرجل أيضاً يعضل زوجته التي [يكون] يكرهها ليذهب ببعض ما آتاها، فنهى الله المؤمنين عن جميع هذه الأحوال إلا حالتين: إذا رضيت واختارت نكاح قريب زوجها الأول، كما هو مفهوم قوله: ﴿كرِها ﴾. وإذا أتين بفاحشة مبينة كالزنا والكلام الفاحش وأذيتها لزوجها، فإنه في هذه الحال يجوز له أن يعضلها، عقوبة لها على فعلها، لتفتدي

ئم قال: ﴿وعاشروهن بالمعروف﴾

مَن يُطِعِ ٱلرَّسُولِكِ فَتَدْ أَطَاعَ ٱللَّهُ وَمَن فَوَلِّي فَكَمَّا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ۞ وَيَقُولُونَ طَاعَةٌ فَإِذَا رَزُواُمِنْ عِندِكَ يَتَّتَ طَآ يَفَ أُ مِنَّهُمْ غَيْرَ الَّذِي تَفُولُ وَالْتَهُ يُكَمِّبُ مَا يُسِيَّوْنَ فَأَعْرِضْعَنْهُمْ وَتُوَكِّلْعَلَى اللهِ وَكَاللهِ وَكَاللهِ وَكَاللهِ ۞ أَفَلَا يَتَدَبُّرُونَ ٱلْقُدْرَةِ أَنَّ وَلَوْكَ أَنَ مِنْ عِنْ عِنْ غِيْرِ ا لَسَّوَلُوَجَدُواْ فِيوَاخْتِلَفَاكَيْنِيلَ ﴿ وَإِذَاجَاءَهُمَّأْمُنُّ مِّنَ ٱلْأَمِّنِ أَوِلَـ لَخُوَفِ أَنَاعُواْ بِدِّ وَلَوْرَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِنَّ أَوْلِي ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمُهُ ٱلَّذِينَ يَسْمَنْ لِطُونَهُ مِنْهُمُّ وَلَوْ لَافْضِلُ أَلْقَهِ عَلَيْتُ كُمْ وَرَحْمَتُهُ لِلْأَبَّعْتُمُ ٱلشَّيْطَانَ إِلَّا فَلِيلًا ۞ فَقَائِلَ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ لَا تُتَكَّلُّفُ إِلَّا نَفَلْتُكُّ وَحَرِّضِ ٱلْمُؤْمِنِينُّ ا عَنَى اللَّهُ أَنْ يَكُفُّ بَأْسَ الَّذِينَ كُفُ رُوًّا وَاللَّهُ أَشَكُّ بَأْسًا إِنَّ وَأَشَدُّ تَنَكِيلًا ۞ تَن يَشْفَعُ شَفَعَةٌ حَسَنَةً يَكُنُهُ أَضِيبٌ اللهِ مِنْهَا وَمَن يَشْفَعُ شَفَعَ لَهُ سَيِّنَةً يَكُن لَهُ وَكُفْلُ مِنْهَكُ ﴾ وَكَانَ اَنَّهُ عَلَىٰكُ لِ شَيْءٍ مُّقِيتًا ۞ وَإِذَا حُيِّبُمُ بِتَحِيَّكُو خَتُواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَرُدُوْهِا إِنَّاللَّهَ كَانَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ حَسِيبًا ۞ 

وهذا يشمل المعاشرة القولية والفعلية، فعلى الزوج أن يعاشر زوجته بالمعروف، من الصحبة الجميلة، وكف الأذى، وبذل الإحسان، وحسن المعاملة، ويدخل في ذلك النفقة والكسوة ونحوها، فيجب على الزوج لزوجته المعروف من مثلة لمثلها في ذلك الزمان والمكان، وهذا يتفاوت بتفاوت

﴿ فَإِنْ كَرِهْتَمُوهُنْ فَعَسَى أَنْ تَكْرِهُوا شَيئاً وَيَجْعَلَ الله فيه خيراً كثيراً ﴾ أي: ينبغي لكنم \_ أيها الأزواج \_ أن تمسكوا زوجاتكم مع الكراهة لهن، فإن في ذلك خيراً كثيراً. من ذلك امتثال أمر الله، وقبول وصيته التي فيها سعادة الدنيا والآخرة.

ومنها أن إجباره نفسه \_ مع عدم عبته لها \_ فيه مجاهدة النفس، والتخلق بالأخلاق الجميلة. وربما أن الكراهة تزول وتخلفها المحبة، كما هو الواقع في ذلك. وربما رزق منها ولدأ صالحاً، نفع والديه في الدنيا والآخرة. وهذا كله مع الإمكان في الإمساك وعدم المحذور.

فإن كان لا بدمن الفراق، وليس

منه إذا كان عضلا بالعدل.

<sup>(</sup>٢) في ب: ذئبه.

<sup>(</sup>٣) في ب: قائم.

<sup>(</sup>٤) في ب: متهاون.

<sup>(</sup>۵) فی ب:یسد.

<sup>(</sup>٦) في ب: للتوبة.

<sup>(</sup>٧) في ب: النافعة.

<sup>(</sup>١) في هامش أ [ويؤيد هذا الاحتمال أن الله قال: ﴿إِنَمَا التَّوِيَةُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ الحاضرة ولم يقل: إنما يتوب الله، وبين اللفظين فرق ظاهر].

القَهُ لاَ إِلَهُ إِلَّاهُ وُّ لِيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَى وَمِ الْقِيسَةِ لَارْتَ مِيدٍّ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ ٱللَّهِ عَدِيثًا ﴿ ﴿ فَمَا لَكُو فِي ٱلْمُنْفِقِينَ فِتَدِّينِ وَلَقَهُ أَزَّكُمُ هُم عَاكَمُ مُوا أَرُّبِيدُونِ أَن تَهَدُواْ مَنْ أَضَلُ اللَّهُ وَمَن يُصَلِلِ اللَّهُ فَلَن تَجَدَلَهُ سَكِيلًا ۞ وَدُواْ لَوْ تَكْفُرُونَ كُمَا كُفُرُوا فَتَكُونُونَ سَوَآءٌ فَلَا تَنَّيٰذُوا مِنْهُمُ أَوْلِيٓآءَ حَتَّى يُهَاجِرُواْ فِي سَكِيلِ اللَّهِ ۚ فَإِن تَوَلَّواْ خَنْذُوهُمْ وَاَهَٰ ۖ لُوهُمْ حَيْثُ وَجَدتُمُوهُمْ وَلاَ نَتَّحِذُوا مِنْهُمْ وَلِيَّا وَلاَنْصِيرًا ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ يَصِلُونَ إِلَىٰ قَوْمِ بِنِينَكُمْ وَيَنْتَهُمْ مِيثَقُّ أَوَّهَآ وَكُمْ حَصِرَتَ صُدُورُهُمُ أَن يُقَائِلُوكُمْ أَوْيُقَائِلُوا فَوْمَهُمُ ۚ وَلَوْمَكَا ٓ ٱللَّهُ لَسَلَّطُهُمْ عَلَيْكُرْ فَلَقَائَلُوكُرْ فَإِنِ أَعْتَزَلُوكُمْ فَأَوْيُقَانِلُوكُمْ وَأَلْفَوْا إِلَيْكُمُ ٱلسَّكَةَ فَاجَعَلَ اللَّهُ الدُّرْعَلَتِهِمْ سَكِيدًا ۞ سَتَجِدُونَ ءَاخَرِينَ يُرِيدُونَ أَن يَأْمَنُوكُمْ وَيَأْمَنُواْ فَوَمَهُمْ كُلُّ مَا رُدُّواً إِلَى ٱلْفِشَدَةِ أَرْكُسُولُونِهَا ۚ فَإِن لَّرْيَعَ أَزِلُوكُمْ وَيُلْقُواْ إِلَيْكُمْ ٱلسَّكَةَ وَيَكُفُّوا أَيْدِيَهُمْ فَخُذُوهُمْ وَالْفَكُوهُ وَيَكُولُونَ مَيْتُ فَقِفْمُوهُ وَأُوْلَيْهِكُمْ جَعَكُنَالَكُرْعَلَيْهِمْ سُلَطَكَامَيْهِمْ ﴿

للإمساك محل، فليس الإمساك بلازم. بل متى ﴿أردتم استبدال زوج مكان زوج» أي: تطليق زوجة، وتزوج أخرى. أي: فلا جناح عليكم في ذلك ولا حرج. ولكن إذا ﴿آتيتم إحداهن أي: المفارقة، أو التي تزوجها ﴿قنطاراً ﴾ أي: مالاً كثيراً. ﴿فلا تأخذوا منه شيئاً ﴾ بل وفروه لهن، ولا تمطلوا بهن.

ACCEPTED " LONGED!

وفي هذه الآية دلالة على عدم تحريم كشرة المهر، مع أن الأفضل واللاتق الاقتداء بالنبي على في تخفيف المهر. ووجه الدلالة أن الله أخبر عن أمريقع منهم، ولم ينكره عليهم. فدل على عدم تحريمه [لكن قد ينهى عن كثرة الصداق إذا تضمن مفسدة دينية وعدم مصلحة تقاوم أ(1).

ثم قال: ﴿ أَتَأْخَذُونَهُ سِتَاناً وَإِنْماً مبيناً﴾ فإن هذا لا يحل، ولو تحيلتم عليه بأنواع الحيل، فإن إثمه واضح

وقد بين تعالى حكمة ذلك بقوله: ﴿ وكيف تأخذونه وقد أفضى بعضكم إلى بعض، وأخذن منكم ميثاقاً غليظاً ﴾ . وبيان ذلك: أن الزوجة قبل عقد النكاح محرمة على الزوج، ولم ترض بحلها له إلا بذلك المهر الذي يدفعه لها، فإذا دخل بها وأفضى إليها، وباشرها المباشرة التي كانت حراماً قبل

ذلك، التي لم ترض ببذلها إلا بذلك العوض، فإنه قد استوفى المعوض، فثبت عليه العوض، فكيف يستوفي المعوض، ثم بعد ذلك يرجع على العوض؟ هذا من أعظم الظلم والجور، وكذلك أخذ الله على الأزواج ميثاقاً غليظاً بالعقد، والقيام بحقوقها. ثم قال تعالى:

(۲۲) (ولا تشكحوا ما نكح آباؤكم من النساء إلا ما قد سلف إنه كان فاحشة ومقتاً وساء سبيلا أي: لا تتزوجوا من النساء ما تزوجهن آباؤكم، أي: الأب وإن علا. (إته كان فاحشة أي: أمراً قبيحاً يفحش ويعظم قبحه (ومقتاً) من الله لكم ومن الخلق، بل يمقت بسبب ذلك البن أباه، والأب ابنه، مع الأمر ببره.

وساء سبيلاً أي: بنس الطريق طريقاً لمن سلكه، لأن هذا من عوائد الجاهلية، التي جاء الإسلام بالتنزه عنها والبراءة منها.

﴿۲۲ ـ ۲۲﴾ ﴿حرمت عليكم أمهاتكم وبناتكم وأخواتكم وعماتك وخالاتكم وبنات الأخ وبنات الأخت وأمهاتكم اللاتي أرضعنكم وأخواتكم من الرضاعة وأمهات نساءكم وربائبكم اللاتي في حجوركم من نساءكم اللاتي دخلتم بهن فإن لم تكونوا دخلتم بهن فلا جناح عليكم وحلائل أبشاءكم الذين من أصلابكم وأن تجمعوا بين الأختين إلا ما قد سلف إن الله كان غفورا رحيما \* والمحصنات من النساء إلا ما ملكت أيمانكم كتاب الله عليكم وأحل لكم ما وراء ذلكم أن تبتغوا بأموالكم محصنين غير مسافحين فما استمتعتم به منهن فأتوهن أجورهن فريضة ولاجناح عليكم فيما تراضيتم به من بعد الفريضة إن الله كان عليماً حكيماً ﴾ هذه الايات الكريمات مشتملات على المحرمات بالنسب، والمحرمات بالرضاع، والمحرمات بالصهر، والمحرمات بالجمع، وعلى المحللات من النساء. فأما المحرمات

في النسب فهن السبع اللاتي ذكرهن الله.

الأم، يدخل فيها كل مَنْ لها عليك ولادة، وإن بعدت. ويدخل في البنت كل مَنْ لك عليها ولادة، والأخوات الشقيقات، أو لأب أو لأم. والعمة: كل أخت لأبيك، أو لجدك، وإن علا. والخالة: كل أخت لأمك، أو جدتك وإن علت، وإن علت، وإن علت، وإن علت، وإن علت، أو إلى الأربية أم لا. وبنات الأخ، وبنات الأخ،

فهؤلاء هن المحرمات من النسب بإجماع العلماء، كما هو نص الآية الكريمة، وما عداهن فيدخل في قوله: 
وأحل لكم ما وراء ذلكم وذلك كبنت العمة والعم، وبنت الحال والخالة.

وأما المحرمات بالرضاع فقد ذكر الله منهن الأم، والأخت. وفي ذلك تحريم الأم مع أن اللبن ليس لها، إنما هو لصاحب اللبن، دل بتنبيه على أن صاحب اللبن، يكون أباً للمرتضع فإذا ثبتت الأبوة والأمومة، ثبت ما هو فرع عنهما، كإخوتهما وأصولهم وفروعهم (٢).

وقال النبي على البحرم من الرضاع ما يحرم من الرضاع ما يحرم من النسب. فينتشر التحريم من جهة المرضعة ومن له اللبن، كما ينتشر في الطفل المرتضع إلى دريته فقط. لكن بشرط أن يكون الرضاع خس رضعات في الحولين، كما بينت السنة.

وأما المحرمات بالصهر، فهن أربع. حلائل الآباء وإن علوا، وحلائل الأبناء وإن نزلوا، وارثين أو محجوبين. وأمهات الزوجة وإن علون، فهؤلاء الثلاث يحرمن بمجرد العقد.

والرابعة: الربيبة، وهي بنت زوجته وإن نزلت، فهذه لا تحرم حتى يدخل بزوجته كما قال هنا ﴿وربائبكم اللاي في حجوركم من نسائكم اللاي دخلتم جن﴾ الاية

. وقد قال الجمهور: إن قوله: 

(اللاق في حجوركم) قيد خرج نخرج

الغالب، لا مفهوم له، فإن الربيبة تحرم ولو لم تكن في حجره، ولكن للتقييد بذلك فائدتان:

إحداهما: فيه التنبيه على الحكمة في تحريم الربيبة، وأنها كانت بمنزلة البنت فمن المستقبح إباحتها.

والثانية: فيه دلالة على جواز الخلوة بالربيبة، وأنها بمنزلة مَنْ هي في حجره من بناته ونجوهن. والله أعلم

وأما المحرمات بالجمع، فقد ذكر الله الجمع بين الأختين وحَرَّمَهُ. وحَرَّمَ الله الجمع بين الأختين وحَرَّمَهُ. وحرم النبي الله المرأتين بينهما رحم عرم، لو قدر إحداهما ذكراً والأخرى أنثى، حرمت عليه، فإنه عرم الجمع بينهما، وذلك لما في ذلك من أسباب التقاطع بين الأرخام.

ومن المحرمات في السكاح المحصنات من النساء أي: دوات الأزواج. فإنه يحرم نكاجهن ما دمن في عدتها. ﴿إلا ما ملكت أيمانكم أي السبي، فإذا سبيت الكافرة ذات بالسبي، فإذا سبيت الكافرة ذات تستبرأ. وأما إذا بيعت الأمة المزوجة أو وهبت، فإنه لا ينفسخ نكاجها لأن الملك الثاني نزل منزلة الأول، ولقصة بريرة حين خيرها النبي

وقوله: ﴿كتاب الله عليكم﴾ أي: الزموه واهتدوا به، فإن فيه الشفاء والنور، وفيه تفصيل الحلال من الحرام.

ودخل في قوله: ﴿وأحل لكم ما وراء ذلكم كل ما لم يذكر في هذه الآية، فإنه حلال طيب. فالحرام عسور، والحلل ليس له حد ولا حصر، لطفاً من الله ورحمة، وتسيراً للعباد.

وقوله: ﴿أَنْ تَبِتَغُوا بِأَمُوالَكُمُ الْيَ : تَطَلَّبُوا مِنْ وقع عَلَيْهُ نَظْرِكُمْ واختياركم، مِنْ اللّاتِي أَبَاحَهُنْ الله لكم حالة كونكم ﴿عَصنين﴾ أي: مستعفين عن الزنا، ومعفين نساءكم.

﴿غير مسافحين والسفح: سفح الماء في الحلال والحرام، فإن الفاعل لله عصن زوجته، لكونه وضع شهوته في الحرام، فتضعف داعيته للحلال، فلا يبقى محصناً لزوجته. وفيها دلالة على أنه لا يزوج غيو العفيف، لقوله تعالى: ﴿الزانِ لا ينكِح إلاّ زانية أو مشركة، والزانية لا ينكِحها إلا زانِ أو مشركة، والزانية لا ينكِحها إلا زانِ أو مشركة.

﴿فما استمتعتم به منهن أي: ممن تزوجتموها ﴿فاتوهن أجورهن أي: الأجور في مقابلة الاستمتاع. ولهذا إذا صداقها، ﴿فريضة ﴾ أي: إتيانكم صداقها، ﴿فريضة ﴾ أي: إتيانكم عليكم، ليس بمنزلة التبرع الذي إن شاء أمضاه وإن شاء رده، أو معنى قوله فريضة: أي: مقارة قد قدرتموها، شيئاً.

ولا جناح عليكم فيما تراضيتم به من بعد الفريضة أي: بزيادة من الزوج، أو إسقاط من الزوجة عن رضا وطيب نفس [هذا قول كثير من المفسرين، وقال كثير منهم: إنها نزلت في متعة النساء التي كانت حلالا في أول الإسلام، ثم حرمها النبي عليه وأنه يؤمر بتوقيتها، وأجرها، ثم إذا انقضى الأمد الذي بينهما فتراضيا بعد الفريضة فلا حرج عليهما، والله أعلم الارد.

وإن الله كان عليماً حكيماً أي: كامل العلم واسعه، كامل الحكمة. فمن علمه وحكمته شرع لكم هذه الشرائع، وحد لكم هذه الحدود الفاصلة بين الحلال والحرام.

(27 ) أنم قال تعالى: ﴿ وَمَنْ لَمُ يَسْتَطَعُ مِنْكُم طُولاً أَنْ يَنْكُم المحصنات المؤمنات فمن ما ملكت أيمانكم من فتياتكم المؤمنات والله أعلم بإيمانكم بعض كم من بعض فانكحوهن بإذن أهلهن وآتوهن أجورهن بالمعروف عصنات غير مسافحات ولا متخذات

أخدان فإذا أحصن فإن أتين بفاحشة فعليهن نصف ما على المحصنات من العداب ذلك لمن خشي العنت منكم وأن تصبروا خير لكم والله غفور رحيم أي: ومن لم يستطع الطول الذي هو المهر لنكاح المحصنات، أي: الزنا أو المشقة الكثيرة، المحنات. وهناه بالزماء الملوكات المؤمنات. وهذا بحسب ما يظهر، وإلا في المؤمن الصادق من غيره، فالله أعلم بالمؤمن الصادق من غيره، فأمور الدنيا مبنية على ظواهر الأمور، وأحكام الآخرة مستية على ما في البواطن.

وفانكحوهن أي: المملوكات ﴿ إِذِنَ أَهُمُلُوكَاتُ وَاحِداً ، وَاحِداً ، وَاحِداً ، وَاحِداً ، وَاحِداً ،

﴿وآتوهن أجورهن بالمعروف ﴾
أي: ولو كن إماء، فإنه كما يجب المهر للحرة، فكذلك يجب للأمة. ولكن لا يجوز نكساح الإمساء إلا إذا كن خصنات ﴾ أي: عفيفات عن الزنا ﴿ وَعَيْرِ مسافحات ﴾ أي: زانيات علانية ﴿ وَلا متخذات أخذان ﴾ أي: أخلاء في السر.

فالحاصل أنه لا يجوز للحر المسلم نكماح أمسة، إلا بسأر بعدة شروط ذكرها الله: الإيمان بهن، والعفة ظاهراً وباطناً، وعدم استطاعة طول الحرة، وخوف العنت، فإذا تمت هذه الشروط جاز له نكاحهن.

ومع هذا فالصبر عن نكاحهن أفضل، لما فيه من تعريض الأولاد للرق، ولما فيه من الدناءة والعيب. وهذا إذا أمكن الصبر، فإن لم يمكن الصبر عن المحرم إلا بتكاحهن وجب ذلك. ولهذا قال: ﴿وَأَنْ تَصْبِرُوا حَيْرُ لَكُمُ وَاللّٰهُ عَفُورُ رَحْيَمُ ﴾

وقوله: ﴿فإذا أحصن اي: تروجن أو أسلمن ، أي: الإماء ﴿فعليهن نصف ما على المحصنات ﴾ أي: الحرائر ﴿من العذاب ﴾

وذلك الذي يمكن تنصيفه، وهو

الجلد، فيكون عليهن خسون جلدة. وأما الرجم فليس على الإماء رجم، لأنه لا يتنصف، فعلى القول الأول إذا لم يتزوجن فليس عليهن حد، إنما عليهن تعزير يردعهن عن فعل الفاحشة.

وعلى القول الثاني: إن الإماء غير السلمات، إذا فعلن فاحشة أيضاً عزرن

وختم هذه الآية بهذين الاسمين الكريمين «الغفور والرحيم» لكون هذه الأحكام رحمة بالعباد، وكرماً وإحساناً إليهم، فلم يضيق عليهم، بل وسع غاية السعة.

ولعل في ذكر المغفرة بعد ذكر الحد إشارة إلى أن الحدود كفارات، يغفر الله بها ذنوب عباده، كما ورد بذلك الحديث. وحكم العبد الذكر في الحد المذكور حكم الأمة لعدم الفارق بينهما.

﴿ ٢٦ ـ ٢٦﴾ ﴿يريد الله ليبين لكم ويهديكم سنن الذين من قبلكم ويتوب عليكم والله عليم حكيم \* والله يريد أن يتوب عليكم ويريد الذبن يتبعون الشهوات أن تميلوا ميلا عظيماً \* يريد الله أن يخفف عنكم وخلق الإنسان ضعيفاً مخبر تعالى بمنته العظيمة، ومنحته الجسيمة، وحسن تربيته لعباده المؤمنين، وسهولة دينه، فقال: ﴿يريد الله ليبين لكم ﴾ أي: جميع ما تحتاجون إلى بيانه من الحق والباطل، والحلال والحرام، **﴿ويهديكم سنن** الذين من قبلكم الله أي: الذين أنعم الله عليهم من النبيين وأتساعهم، في سيرهم الحميدة، وأفعالهم السديدة، وشمائلهم الكاملة، وتوفيقهم التام. فلذلك نفذ ما أراده، ووضح لكم، وبيّن بياناً ما بُيِّنَ لمِن قبلكم، وهداكم هداية عظيمة في العلم والعمل.

﴿ ويتوب عليكم ﴾ أي: يلطف بكم في أحوالكم وما شرعه لكم، حتى تمكنوا(١) من الوقوف على ما حده الله، والاكتفاء بما أجله، فبقل ذنوبكم

بسبب ما يسر الله عليكم، فهذا من توبته على عباده.

ومن توبته عليهم أنهم إذا أذنبوا فتح لهم أبواب الرحمة، وأورع قلوبهم الإنابة إليه، والتذلل بين يديه، ثم يتوب عليهم بقبول ما وفقهم له. فله الجمد والشكر على ذلك.

وقوله: ﴿والله عليم حكيم﴾ أي: كامل الحكمة، فمن علمه أن علمكم ما لم تكونوا تعلمون، ومنها هذه الأشياء والحدود. ومن حكمته أنه يتوب على مَن اقتضت حكمته ورحته التوبة عليه، ويخذل مَن اقتضت حكمته وعدله مَن لا يصلح للتوبة.

وقوله : ﴿ وَالله يَرْيِدُ أَنْ يَسْتُوبُ عَلَيْكُم ﴾ أي: توبه تلم شعثكم، وتجمع متفرقكم، وتقرّب بعيدكم.

ويريد الذين يتبعون الشهوات ال الله وات الله وات معها حيث مالت، ويقدمونها على ما فيه رضا مجبوبهم، ويعبدون أهواءهم، من أصناف الكفرة والعاصين، المقدمين لأهوائهم على طاعة ربهم، فهؤلاء يريدون أن تميلوا ميلاً عظيماً أي: [أن] تنحرفوا عن الصراط المنتقيم، إلى صراط المخضوب عليهم والضالين.

يريدون أن يصرفوكم عن طاعة الرحمن إلى طاعة الشيطان، وعن التزام حدود من السعادة كلها في امتثال أوامره، إلى من الشقاوة كلها في اتباعه. فإذا عرفتم أن الله تعالى يأمركم بما فيه صلاحكم وفلاحكم وسعادتكم، وأن هؤلاء المتبعين لشهواتهم يأمرونكم بما فيه غاية الحسار والشقاء، فاختاروا الأنفسكم أولى الداعين، وتخيروا أحسن الطريقتين.

﴿يريد الله أن يخفف عنكم﴾ أي:
بسهولة ما أمركم به و [ما] نهاكم عنه،
ثم مع حصول المشقة في بعض
الشرائع، أبياح لكم ما تقتضيه
حاجتكم، كالميتة والدم ونحوهما
للمضطر، وكتزوج الأمة للحربتلك
الشروط السابقة، وذلك لرحمته التامة

وإحسانه الشامل، وعلمه وحكمته بضعف الإنسان من جميع الوجوه، ضعف البنية، وضعف الإرادة وضعف العزيمة، وضعف الإيمان، وضعف الصبر، فناسب ذلك، أن يخفف الله عنه، ما يضعف عنه وما لا يطيقه إيمانه وصبره وقوته.

(۲۹ - ۳۰) ﴿ يأيها الذين آمنوا لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل إلا أن تكون تجارة عن تراض منكم ﴿ ولا تقتلوا أنفسكم إنّ الله كان بكم رحيماً نصليه ناراً وكان ذلك على الله يسيراً وضلما نسوله ناراً وكان ذلك على الله يسيراً يأكلوا ينهم بينهم بالباطل، وهذا يشمل أكلها بالغصوب والسرقات، وأخذها بالغصوب والسرقات، وأخذها بالغصار والمكاسب الرديئة. بل لعله يدخل في ذلك أكل مال نفسك على وجه البطر والإسراف، لأن هذا من الماطل وليس من الحق.

ثم إنه لل حرم أكلها بالباطل \_ أباح لهم أكلها بالتجارات والمكاسب الخالية من الموانع، المشتملة على الشروط من التراضي وغيره.

ولا تقتلوا أنفسكم أي:
لا يقتل بعضكم بعضاً، ولا يقتل الإنسان نفسه. ويدخل في ذلك الإلقاء بالنفس إلى التهلكة، وفعل الأخطار الفضية إلى التلف والهلاك. إن الله كان بكم رحيماً ومن رحمه، أن صان نفوسكم وأموالكم، ونهاكم عن إضاعتها وإتلافها، ورتب على ذلك ما رتبه من الحدود.

وتأمل هذا الإيجاز والجمع في قبوله: ﴿لا تأكلوا أموالكم ﴾ ﴿ولا تقتلوا أنفسكم ﴾ كيف شمل أموال غيرك ومال نفسك، وقتل نفسك وقتل غيرك، بعبارة أخصر من قوله: ﴿لا يأكل يعضكم مال بعض ﴾ و«لا يقتل بعضكم بعضاً » مع قصور هذه العبارة على مال الغير، ونفس الغير، ونفس

مع أن إضافة الأموال والأنفس إلى

عموم المؤمنين فيه دلالة على أن المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم ومصالحهم، كالجسد الواحد، حيث كان الإيمان يجمعهم على مصالحهم الدينية والدنيوية.

ولما نهى عن أكل الأموال بالباطل التي فيها غاية الضرر عليهم، على الآكل، ومن أخذ ماله، أباح لهم ما فيه مصلحتهم من أنواع المكاسب والسحارات، وأنواع الحرف والإجارات، فقال: ﴿إِلا أَن تَكُونُ عِبَارَةُ عَن تُراضُ منكم﴾ أي: فإنها مباحة لكم.

وشرط التراضي مع كونها تجارة لدلالة أنه يشترط أن يكون العقد غير عقد ربا، لأن الربا ليس من التجارة، بل خالف لمقصودها، وأنه لا بد أن يرضئ كل من المتعاقدين ويأتى به اختياراً.

ومن تمام الرضا أن يكون المعقود عليه معلوماً، لأنه إذا لم يكن كذلك لا يتصور الرضا مقدوراً على تسليمه، لأن غير المقدور عليه شبيه ببيع القمار، فبيع الغرر بجميع أنواعه خال من الرضا، فلا ينفذ عقده.

وفيها أنه تنعقد العقود بما دل عليها من قبول أو فعل، لأن الله شرط الرضا، فبأي: طريق حصل الرضا انعقد، ثم ختم الآية بقوله: ﴿إِنَّ الله كان بكم رحيماً ﴾ ومن رحمته أن عصم دماءكم وأموالكم وصانها، وخاكم عن انتهاكها.

﴿٣٠﴾ ثم قال: ﴿وَمَنْ يَفْعَلْ فَلْكَ ﴾ أي: أكل الأموال بالباطل، وقتل النفوس ﴿علواناً وظلماً ﴾ أي: لا جهلاً ونسياناً ﴿فسوف نصليه ناراً ﴾ أي: عظيمة كما يفيده التنكير ﴿وكان ذلك على الله يسيرا ﴾.

﴿٣١﴾ ﴿إِن تَجِنْبُوا كَبِائْرُ مَا تَنْهُونَ عَنْهُ مِنْبُوا كَبِائْرُ مَا تَنْهُونَ عَنْهُ مَنْكُمُ مِيئَاتُكُم وَلَدَّخَلِكُمُ مِلْخَلاً كَرِيماً ﴾ وهذا من فضل الله وإحسانه على عباده المؤمنين وعدهم أنهم إذا اجتنبوا كبائر المنهيات غفر لهم جميع الذنوب والسيئات، وأدخلهم مدخلاً كريماً، كثير الخير وهو الجنة،

المشتملة على ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر

ويدخل في اجتناب الكبائر فعل الفرائض التي يكون تاركها مرتكبا كبيرة، كالصلوات الخمس، والجمعة وصوم رمضان، كما قال النبي على الصمادوات الخمس والجمعة إلى الجمعة، ورمضان إلى رمضان، مكفرات لما بينهما، ما اجتنبت الكبائر».

وأحسن ما حُدَّت به الكبائر، أن الكبيرة ما فيه حد في الدنيا، أو وعيد في الآخرة، أو نفي إيمان، أو ترتيب لعنة، أو غضب عليه.

ولا تتمنوا ما فضل الله به بعضكم على بعض للرجال نصيب مما اكتسبوا وللنساء نصيب مما اكتسبو واسألوا الله من فضله إن الله كان بكل شيء عليماً » ينهى تعالى المؤمنين عن أن يتمنى بعضهم ما فضل الله به غيره، من الأمور الممكنة وغير الممكنة. فلا تتمنى النساء خصائص الرجال فلا تتمنى النساء خصائص حلل النساء، والكمال، تمنيا عرداً، لأن هذا هو والكمال، تمنيا عرداً، لأن هذا هو أن تكون لك ويسلب إياها.

ولأنه يقتضي السخط على قدر الله ، والحواشي ، هؤ والإخلاد إلى الكسل والأماني الباطلة ، ثم ذكر نوء التي لا يقترن بها عمل ولا كسب . ﴿وَاللَّهِ مِنْ عَلَى وَإِنَمَا المحمود أمران : أن يسعى العبد المحالفة على على حسب قدرته بما ينفعه من مصالحه المحالفة على الدينية والدنيوية ، ويسأل الله تعلى من والاستراك با فضله ، فلا يتكل على نفسه ، ولا على وكل هذا من يع غير ربه . ولهذا قال تعالى : ﴿للرجال كان الموالي يتعا نصيب عما اكتسبوا ﴾ أي : من أعمالهم بعضهم مفرداً . المتحة للمطلوب . قال تعالى :

﴿ وللنساء نصيب مما اكتسبن ﴾ فكل منهم لا يناله غير ما كسبه وتعب فيه. ﴿ وَاسْأَلُوا الله مِن فَصْله ﴾ أي: من جيع مصالحكم في الدين والدنيا. فهذا كمال العبد وعنوان سعادته، لا من يترك العمل، أو يتكل على نفسه غير مفتقر لربه، أو يجمع بين الأمرين، فإن هذا مخذول خاسر.

﴾ وَمَاكَنَا ذَيْكُ إِنْ مَا يَقْتُلُ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَئًا وَمَن قَسَكُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ مُؤْمِنًا خَطَعًا فَتَحْدِيرُ رَفِّكَةٍ مُّؤْمِنكَةٍ وَدِيكُ مُّسَكِّمَةً إِلَّة أَهَ لِهِ يَإِلَّا أَنَّ يَمَهُ كُوُّا فَإِن كَانَ مِن قُومٍ عَدُولُكُمْ وَهُوَمُؤْمِنٌ فَتَحْرِيرُ وَقَكَمْ تُغْوِمِكَةً وَانكَابُ قَوْمِ بَيْنَكُمْ وَيَبْنَهُم مِيشَقُ فَذِيكٌ مُسَلَّمَةً إِلَىٰ أَهْلِهِ -وَتَحَرِيرُ وَفَهَا وَمُؤْمِنَا أَوْمَهَا لَزُنْجِهِ وْفَصِينَامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ فَوْبَةُ مِنَ ٱللَّهِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ۞ وَمَن يَقْتُ لُمُؤِّمِنُ اثْنَكُمُ يَعْدُافَجَرَّآؤَهُ جَهَنَّـمُ خَـٰلِدًا فِيهِكَا وَغَضِبُ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلِغَتَ.ُهُ وَأَعَــ ذَلَهُ عَذَابًا عَظِيــمًا ۞ يَنَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ؞َامْتُواْ إِنَاضَرَبْهُمْ فِي سَيِيلِ أَنَّهِ فَتَكَبَّنَّوْا وَلَاتَ فُولُوا لِمَنْ ﴿ أَلْقَلَ إِلَيْكُمُ أَلْسَكُمْ أَلْسَكُمْ لَسْتَ مُؤْمِنًا أَبْتَغُونَ عَرَضَ ٱلْحَيَوْوَالْدُنْكَ فَعِنْ دَالْتَوْمَعَ الْمُحَكِثِيمُ كَ نَالِكَ كُنتُرِينَ قَتَلُ فَمَنَّ ٱللَّهُ عَلَيْكُمْ يُّمْ فَتَبَيِّنُوٓ أَبِ ٱللَّهَ كَاتَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيِيرًا ۞ TERRET TERRET

وقوله: ﴿إِن الله كَانَ بِكُلِّ شَيِّءَ عليماً﴾ فيعطي من يعلمه أهلاً لذلك، ويمنع من يعلمه غير مستحق.

و ٣٣٥ و لكل جعلنا موالي عاترك الوالدان والأقربون والذين عقدت أيمانكم فاتوهم نصيبهم إن الله كان على كل شيء شهيداً أي: ﴿ ولكل من الناس ﴿ جعلنا موالي ﴾ أي: يتولونه ويتولاهم، بالتعزز والنصرة، والمعاونة على الأصور. ﴿ عما تسرك السوالدان والأقربون ﴾ وهذا يتسمل سائر والحواشي، هؤلاء الموالي من القرابة.

ثم ذكر نوعاً آخر من الموالي فقال: 

﴿ والذين عقدت أيمانكم ﴾ أي: 
حالفتموهم بما عقدتم معهم من عقد 
المحالفة على النصرة والمساعدة، 
والاشتراك بالأموال، وغير ذلك. 
وكل هذا من نعم الله على عباده، حيث 
كان الموالي يتعاونون بما لا يقدر عليه 
عضهم مفرداً.

قال تعالى: ﴿فَآتُوهُمْ نَصَيْبِهُمْ ﴾ أي: آتوا الموالي نصيبهم، الذي يجب القيام به من النصرة والمعاونة والمساعدة، على غير معصية الله. والميراث للأقارب الأدنين من الموالي.

﴿إِنْ الله كان على كل شيء شهيداً ﴾ أي: مطلعاً على كل شيء ، بعلمه لجميع الأمور ، وبصره لحركات عباده ، وسمعه لجميع أصواتهم .

الْمِسْتَوِى الْفَعِدُونَ مِن الْفَقِيدِينَ عَمْ الْفِي الفَّمْرِ وَالْجَهْدُونَ الْمَسْتَوِى الْفَعِدُونَ الْمَسْتِهِمْ مَسَلَّ الْفَالْحَيْمِ وَالْفَهْمُ وَالْمَسْتَمْ مَسَلَّ الْفَالَةُ عَلَيْنَ وَالْمَهُمُ وَالْمَسْتِهِمْ مَسَلَّ الْفَالَةُ عَلَيْنَ وَالْفَيْمِ مَ اللَّهِ وَالْمَسْتُمْ وَمَنْ وَمَشْلَ اللَّهِ اللَّهِ وَالْمَسْتَمْ وَمَنْ وَمَنْ وَالْمَسْتُمْ وَمَنْ وَمَنْ وَالْمَسْتُمْ وَالْمَسْتُمُ وَالْمَسْتُمْ وَالْمَسْتُمْ وَالْمَسْتُمْ وَالْمَسْتُمْ وَالْمَسْتُمْ وَالْمَسْتُمْ وَالْمَسْتُمُ وَالْمَسْتُمُ وَالْمَسْتُمُ وَالْمَسْتُمُ وَالْمَسْتُمُ وَالْمَسْتُمُ وَالْمَسْتُمُ وَالْمَلِيلُ وَالْمَسْتُمُ وَالْمَسْتُمُ وَالْمَسْتُمُ وَالْمَسْتُمُ وَالْمَسْتُمُ وَالْمَسْتُمُ وَالْمُلْكِلِيلُ وَالْمَسْتُمُ وَالْمَلِيلُ وَالْمُسْتُمُ وَالْمُلْكِلِيلُ اللَّهِ وَرَسُولِهِ مُ الْمُلْكِلِيلُ وَالْمُلْكِلِيلُ اللَّهِ وَمَنْ وَمَنْ وَالْمُلِيلُ وَالْمُلِكِلِيلُ وَالْمُلْكِلِيلُ وَالْمُلْكِلِيلُ وَالْمَلِيلُ وَالْمُلِكِ وَالْمَلِيلُ وَالْمُلْكِلِيلُ وَالْمُلِكِلِيلُ وَالْمُلِكِلِيلُ وَالْمُلِكِلِيلُ وَالْمُلِكِلِيلُ وَالْمُلِكِلِيلُ وَلَمْ وَالْمُلِكِلُ وَالْمُلِكِلِيلُ وَالْمُلِكِلِيلُ وَالْمُلِكِيلُ وَالْمُلِكِلِيلُ وَالْمُلْكِلِيلُ وَالْمُلِكِلِيلُ وَالْمُلِكِلِيلُ وَالْمُلِيلُولِيلُ وَالْمُلْكِلِيلُ وَالْمُلْكِلِيلُ وَالْمُلْكِلِيلُ وَالْمُلْكِلِيلُولُ وَالْمُلْكِلِيلُ وَالْمُلْكِلُولُ الْمُلْكِلِيلُولِ وَلَمْ الْمُلْكِلِيلُ وَالْمُلْكِلُولُ الْمُلْكِلِيلُ وَلِمُلِلْكُولُ الْمُلْكِلُولُ الْمُلْكِلِيلُ وَالْمُلْكِلِيلُولُ الْمُلْلِيلُولُ الْمُلْكِلُولُ الْمُلْكِيلُولُ الْمُلْلُولُولُ الْمُلْكِيلُولُ الْمُلْكِلِيلُولُ الْمُلْكِلُولُ الْمُلْلِلُولُ ال

﴿٣٤﴾ ﴿الرجال قوامون على النساء بما فضل الله بعضهم على بعض وبما أنفقوا من أموالهم فالصالحات قانتات حافظات للغيب بما حفظ الله واللاي تخافون تشوزهن فعظوهن وأهجروهن في المضاجع واضربوهن فإن أطعنكم فلا تبغوا عليهن سبيلا إن الله كان علياً كبيراً ﴾ يخبر تعالى ﴿أَن الرجال قوامون على النساء ﴾ ، أي : قوامون عليهن بإلزامهن بحقوق الله تعالى، من المحافظة على فرائضه، وكفهن عن المفاسد، والرجال عليهم أن يلزموهن بذلك، وقوامون عليهن أيضاً بالإنفاق عليهن، والكسوة والمسكن، ثم ذكر السبب الموجب لقيام الرجال على النساء، فقال: ﴿ بِما فضل الله بعضهم على بعض وبما انفقوا من أموالهم اي: بسبب فضل الرجال على النساء، وإفضالهم عليهن، فتفضيل الرجال على النساء من وجوه متعددة: من كون الولايات مختصة بالرجال، والنبوة، والرسالة، واختصاصهم بكثير من العبادات كالجهاد والأعياد والجُمَع. وبما خصهم الله به من العقل والرزانة والصبر والجلَّد الذي ليس للنساء مثله. وكذلك خصهم بالنفقات على الزوجات، بل وكثير من النفقات

يختص بها الرجال، ويتميزون عن النساء.

ولعل هذا سر قوله: ﴿ بِما أَنْفَقُوا﴾ وحذف المفعول، ليدل على عموم النفقة. فعلم من هذا كله أن الرجل كالوالي والسيد لامرأته، وهي عنده عانية أسيرة خادمة، فوظيفته أن يقوم بما استرعاه الله به.

· ئـــ قـــال: ﴿ وَالْسِلاتِي تَحْسَافُسُونَ نشورهن أي: ارتفاعهن عن طاعة أزواجهن، بأن تعصيه بالقول أو الفعل، فإنه يؤدبها بالأسهل فالأسهل، ﴿ فعظوهن ﴾ أي: ببيان حكم الله في طاعة الزوج ومعصيته، والترغيب في الطاعة، والترهيب من معصيته، فإن انتهت فذلك المطلوب، وإلا فيهجرها الزوج في المضجع، بأن لا يضاجعها، ولا يجامعها بمقدار ما يحصل به المقصود؛ وإلا ضربها ضرباً غير مبرح، فإن حصل القصود بواحد من هذه الأمور وأطعنكم ﴿فلا تبغوا عليهن مبيلاً أي: فقد حصل لكم ما تِحبون، فياتركوا معاتبتها على الأمور الماضية، والتنقيب عن العيوب التي يضر ذكرها، ويحدث بسببه الشر.

وران الله كان علياً كبيراً أي له العلو المطلق، بجميع الوجوه والاعتبارات، علو الذات، وعلو القدر، وعلو القهر، الكبير الذي لا أكبر منه ولا أجل ولا أعظم، كبير الذات والصفات.

أهلها إن يُريدا إصلاحاً يوفق الله بينهما إنّ الله كان عليماً خبيراً ﴾ أي: وإن خفتم الشقاق بين الزوجين، والمباعدة والمجانبة، حتى يكون كل منهما في شق، ﴿فَابِعِثُوا حَكُماً مِنْ أَهِلُهُ وَحَكُمّاً من أهلها الله أي: رجلين منكلفين، مسلمين عدلين عاقلين، يعرفان ما بين الزوجين، ويعرفان الجمع والتفريق. وهذا مستفاد من لفظ «الحكم» لأنه لا يصلح حكماً، إلا مَنْ اتصف بتلك الصفات. فينظران ما ينقم كل منهما على صاحبه، ثم يلزمان كلا منهما ما يجب، فإن لم يستطع أحدهما ذلك، قَنَّعًا الزوج الأخر بالرضا بما تيسر من الرزق والخلق، ومهما أمكنهما الجمع والإصلاح فلا يعدلا عنه.

فإن وصلت الحال إلى أنه لا يمكن اجتماعهما وإصلاحهما، إلا على وجه المعاداة والقاطعة، ومعصية الله، ورأيا أن التفريق بينهما أصلح، فرقا بينهما ولا يشترط رضا الزوج، كما يدل عليه، أن الله سماهما حكمين، والحكم يحكم، ولو (١١) لم يرض المحكوم عليه، ولهذا قال: ﴿إِن يريدا إصلاحاً يوفق الله بينهما أي: بسبب الرأي: الميمون والكلام الذي يجذب القلوب، ويؤلف بين القرينين.

﴿إِن الله كان عليماً حبيراً ﴾ أي: علماً بجميع الظواهر والبواطن، مطلعاً على خفايا الأمور وأسرارها. فمن علمه وخيره أن شرع لكم هذه الأحكام الجليلة، والسرائع الجميلة.

واعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً وبالوالدين إحساناً وبذي القربى والبنامى والمساكين والجار ذي القربى والجار الجنب والصاحب بالجنب وابن السبيل وما ملكت أيمانكم إنّ الله لا يحب من كان مختالاً فخوراً \* الذين يبخلون ويأمرون الناس بالبخل ويكتمون ما آتاهم الله من فضله وأعتدنا للكافرين عذاباً مين \* والذين ينفقون أموالهم رئاء الناس ولا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر

ومن يكن الشيطان له قريناً فساء قريناً يأمر تتعالى عباده بعبادته وحده لا شريك له، وهو الدخول تحت رق عبوديته، والانقياد لأوامره ونواهيه، عبة وذلاً وإخلاصاً له، فني جميع العبادات الظاهرة والباطنة

وينهى عن الشرك به شيئاً، لا شركاً أصغر ولا أكبر، لا ملكاً ولا نبيأ ولا وليأ ولا غيرهم من المخلوقين، الذين لا يملكون لأنفسهم نفعاً ولا ضراً، ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً، بيل النواجيب المتعين إخلاص العبادة لمن له الكمال المطلق من جميع الوجوه، وله التدبير الكامل الذي لا يشركه ولا يعينه عليه أحد. ثم بعد ما أمر بعبادته والقيام بحقه، أمر بالقيام بحقوق العباد، الأقرب فالأقرب. فقال: ﴿وبالوالدين إحسانا اي: أحسنوا إليهم بالقول الكريم، والخطاب اللطيف والفعل الجميل، بطاعة أمرهما، واجتناب نهيهما ﴿ والإنفاق عِليهما ، وإكرام مَنْ له تعلق سما، وصلة الرحم التي لا رحم لك إلا بهما. وللإحسان صِدان، الإساءة، وعدم الإحسان. وكلاهما منهى عنه .

وبدي القربي أيضاً إحساناً، ويشمل ذلك جميع الأقارب، قربوا أو بعدوا، بأن يحسن إليهم بالقول والفعل، وأن لا يقطع برحمه بقوله أو فعله.

واليتامي أي: الذين فقدوا آباءهم (١) وهم صغار، فلهم حق على المسلمين، سواء كانوا أقارب أو غيرهم، بكفالتهم، وبرهم، وجبر خواطرهم، وتأديبهم، وتربيتهم أحسن تربية، في مصالح دينهم ودنياهم.

﴿والمساكين﴾ وهم الذين أسكنتهم الحاجة والفقر، فلم يحصلوا على كفايتهم، ولا كفاية مَنْ يمونون. فأمر الله تعالى بالإحسان إليهم، بسد

خلتهم، وبدفع فاقتهم، والحض على ذلك، والقيام بما يمكن منه.

والحار في القربي أي: الحار القريب الذي له حقان، حق الجوار وحق القرابة، فله على جاره حق وإحسان راجع إلى العرف. وكذلك والحار الجنب أي: الذي لس له قرابة. وكلما كان الجار أقرب باباً، كان الحد مقاً، فينبغي للجار أن يتعاهد واللطافة بالأقوال والأفعال، وعدم واللطافة بالأقوال والأفعال، وعدم أذيته بقول أو فعل.

﴿والصاحب بالجنب﴾ قيل: الرفيق بالسفر، وقيل: الزوجة، وقيل الصاحب مطلقاً، ولعله أولى، فإنه يشمل الصاحب في الحضر والسفر، ويشمل الزوجة.

فعلى الصاحب لصاحبه، حق زائد على مجرد إسلامه، من مساعدته على أمور دينه ودنياه، والنصح له؛ والوفاء معه في اليسر والعسر، والمنشط والمكره، وأن يحب له ما يحب لنفسه، ويكره له ما يكره لنفسه، وكلما زادت الصحبة تأكد الحق وزاد،

وابن السبيل وهو: الغريب الذي احتاج في بلد الغربة أو لم يحتج، فله حق على السلمين لشدة خاجته، وكونه في غير وطنه، بتبليغة إلى مقصوده أو بعض مقصوده [وبإكرامه وتأنيسه]

وما ملكت أيمانكم أي: من الآدمين والبهائم بالقيام بكفايتهم وعدم تحميلهم ما يشق عليهم وإعانتهم على ما يتحملون، وتأديبهم لما فيه مصلحتهم فمن قام بهذه المأمورات فهو الخاضع لربه، المتواضع لعباد الله المنقاد لأمر الله وشرعه، الذي يستحق الشواب الجزيل والثناء الجميل، ومن لم يقم بذلك فإنه عبد معرض عن ربه، غير منقاد لأوامره، ولا متواضع عبر منقاد لأوامره، ولا متواضع معجب بنفسه، فخور بقوله، ولهذا

قال: ﴿إِن الله لا يحب مَنْ كَان مُتَالاً ﴾ أي: معجباً بنفسه، متكبراً على الخلق. ﴿فخوراً﴾ يثنى على نفسه ويمدحها، على وجه الفخر والبطر على عباد الله. فهؤلاء ما بهم من الاختيال والفحر، يمنعهم من القيام بالحقوق، ولهذا ذمهم بذلك، بقوله: ﴿الذين يبخلون، أي: يمنعون ما عليهم من الحقوق الواجبة، ﴿ وَيِأْمِرُونَ النَّاسُ بتالبخل، بأقوالهم وأفعالهم: ﴿ ويكتمون ما أتاهم الله من فضله ﴾ أي: من العلم الذي يهتدي به الضالون ويسترشد به الجاهلون، فيكتمونه عنهم، ويظهرون لهم من الباطل ما يجول بينهم وبين الحق. فجمعوا بين البخل بالمال، والبخل بالعلم، وبين السعى في خسارة أنفسهم وخسارة غيرهم، وهذه هي صفات الكافرين، فلهذا قال تعالى: ﴿وأعتدنا للكافرين عِدْابِأُ مهيناً ﴾ أي: كما تكبروا على عباد الله، ومنعوا حقوقه وتسبوا في منع غيرهم من البخل وعدم الاهتنداء، أهانهم بالعنداب الأليم، والخزي الدائم. فعياداً بك اللهم من کِل سوء .

ثم أخبر عن النفقة الصادرة، عن رياء وسمعة، وعدم إيمان به، فقال: ﴿ وَاللّٰهِ مِنْ النّٰاسِ ﴾ ووالذين ينفقون أموالهم رئاء الناس ﴾ ويعظموهم، ﴿ ولا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر ﴾ أي: ليس إنفاقهم صادراً عن إخلاص وإيمان بالله، ورجاء ثوابه، أي: فهذا من خطوات الشيطان وأعماله التي يدعو حزبه إليها، ليكونوا من أصحاب السعير، وصدرت منهم بسبب مقارنته لهم وأزهم إليها، فلهذا قال: ﴿ ومَنْ يكن والصاحب الذي يريد بينس المقارن والصاحب الذي يريد بينس المقارن والصاحب الذي يريد إهلاك مَنْ قارنه، ويسعى فيه أشد

.. فكما أن مَنْ بخل بما آتاه الله،

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: الذين فقد آباؤهم.

<sup>(</sup>۲) زیادة من هامش ب.

وكتم ما مَنْ به الله عليه عاص آثم غالف لربه، فكذلك مَنْ أنفق وتعبد لغير الله، فإنه آثم عاص لربه، مستوجب للعقوبة، لأن الله إنما أمر بطاعته وامتشال أمره، على وجه الإخلاص، كما قال تعالى: ﴿وما أمروا إلا ليعبدوا الله خلصين له المدين فهذا العمل المقبول الذي يستحق صاحبه المدح والثواب، فلهذا حث تعالى عليه بقوله:

واليوم الآخر وأنفقوا عليهم لو آمنوا بالله واليوم الآخر وأنفقوا عما رقهم الله عليماً أي: أي شيء عليهم، وأي حرج ومشقة تلحقهم، وأي حصل منهم الإيمان بالله، الذي هو انفقوا من أموالهم التي رزقهم الله وأنعم بها عليهم، فجمعوا بين الإخلاص والإنفاق، ولما كان الإخلاص سرا بين العبد وبين ربه، لا يطلع عليه إلا الله، أخبر تعالى بعلمه بحميع الأحوال فقال: بعلمه بحميع الأحوال فقال:

﴿ ٤ - ٤٤ ﴾ ﴿ إِنَّ الله لا يطلم مثقال ذرة وإن تك حسنة يضاعفها ويؤت من لدنه أجراً عظيماً \* فكيف على هؤلاء شهيداً \* يومئذ يود الذين كفروا وعصوا الرسول لو تسوى بهم الأرض ولا يكتمون الله حديثاً ﴾ يُغير عما يضاد ذلك من الظلم القليل والكثير، فقال: ﴿ إِن الله لا يظلم مثقال ذرة أي : ينقصها من حسنات عبده ، أو يزيدها في سيئاته ، كما قال يرم ومن يعمل مثقال ذرة شراً يوه .

﴿ وإن تك حسنة يضاعفها ﴾ أي: إلى عشرة أمثالها، إلى أكثر من ذلك، بحسب حالها ونفعها، وحال صاحبها، إخلاصاً وعبة وكمالاً

﴿ وَيَوْتُ مِن لَدَنه أَجِراً عِظْيِماً ﴾ أي : زيادة على تواب العمل بنفسه، من التوفيق لأعمال أخر، وإعطاء البر الكثير والخير الغزير

ثم قال تعالى: ﴿ فكيف إذا جئنا من

كل أُمَّة بشهيد وجئنا بك على هؤلاء شهيداً أَي : كيف تكون تلك الأحوال، وكيف يكون ذلك الحكم العظيم، الذي جمع أن مَنْ حكم به كامل العدل، كامل العدل، كامل الحكمة، بشهادة أزكى الخلق، وهم الرسل على أعهم، مع إقرار المحكوم عليه؟!! فهذا \_ والله \_ الحكم الذي هو أعم الأحكام وأعدلها وأعظمها.

وهناك يبقى المحكوم عليهم مقرين له لكمال الفضل والعدل، والحمد والثناء. وهنالك يسعد أقوام بالفوز والفلاح والعز والنجاح. ويشقى أقوام بالخزي والفضيحة والعذاب المهين.

ولهذا قال: ﴿يومئذيود الذين كفروا وعصوا الرسول﴾ أي: جعوا بين الكفر بالله وبرسوله، ومعصية الرسول ﴿لو تسوَّى بهم الأرض﴾ أي: تبتلعهم ويكونون تراباً وعدماً، كما قال تعالى: ﴿ويقول الكافريا ليتني كنت تراباً﴾.

﴿ولا يكتمون الله حديثا ﴾ أي: بل يقرون له بما عملوا، وتشهد عليهم السنتهم وأيديهم وأرجلهم بما كانوا يعملون يومئذ يوفيهم الله جزاءهم الحق، ويعلمون أن الله هو الحق المين.

فأما ما ورد من أن الكفار يكتمون كفرهم وجحودهم، فإن ذلك يكون في بعض مواضع القيامة، حين يظنون أن جحودهم مغن عنهم من عناب الله، فإذا عرفوا الحقائق، وشهدت عليهم جوارحهم، حيثنا ينجلي الأمر، ولا يبقى للكتمان موضع، ولا نفع ولا فائدة.

لا تقربوا الصلاة وأنتم سكارى حتى لا تقربوا الصلاة وأنتم سكارى حتى تعلموا ما تقولون ولا جنباً إلا عابري على سبيل حتى تغتسلوا وإن كنتم مرضى أو على سفر أو جاء أحد منكم من الغائط أو لامستم النساء فلم تجدوا ماء فتيمموا صعيداً طيباً فامسحوا بوجوهكم وأيديكم إنَّ الله كان عفواً غفوراً المنهي تعالى عباده المؤمنين أن يقربوا الصلاة وهم سكارى، حتى يعلموا ما الصلاة وهم سكارى، حتى يعلموا ما

يقولون، وهذا شامل لقربان مواضع الصلاة كالمسجد، فإنه لا يمكن السكران من دخولة. وشامل لنفس الصلاة، فإنه لا يجوز للسكران صلاة ولا عبادة، لاختلاط عقله، وعدم علمه بما يقول، ولهذا حدد تعالى ذلك وغياه إلى وجود العلم، بما يقول السكران. وهذه الآية الكريمة منسوخة بتحريم الخمر مطلقاً، فإن الخمر في أول الأمر - كان غير عرم، ثم إن الله تعالى عرض لعباده بتحريمه، بقوله: فيسألونك عن الخمر والميسر قل فيهما أكبر ومنافع للناس، وإثمهما أكبر من نفعهما .

ثم إنه تعلل نهاهم عن الخمر عند حضور الصلاة، كما في هذه الآية، ثم إنه تعلل حرّمه على الإطلاق في جميع الأوقات في قوله: ﴿ إِنّا أَيّا الذين آمنوا إِنّا الحمر والمسر والأنصاب والأزلام رجسٌ من عمل الشيطان فاجتنبوه ﴾ الآية

ومع هذا فإنه يشتد تجريمه وقت حضور الصلاة، لتضمنه هذه المفسدة العظيمة، بعد حصول مقصود الصلاة الذي هو روحها ولبها، وهو الخشوع القلب، فإن الخمر يسكر القلب، ويصدعن ذكر الله وعن الصلاة، ويؤخذ من المعنى منع السخول في الصلاة في حال النعاس المغرط، الذي لا يشعر صاحبه بما يقول ويفعل، بل لعل فيه إشارة إلى أنه ينبغي لمن أراد الصلاة أن يقطع عنه كل يشغل يشغل فكره، كمدافعة الأخشين، والترق لطعام ونحوه، كما ورد في ذلك الحديث الصحيح.

﴿ وَإِنْ كُنتُم مُرضَى أَوْ عَلَى سِفُر أَوْ جَاء أَحِد مِنكُم مِن الْغَائِطُ أَوْ لَامْسِتُم

النساء فلم تجلوا ماء فتيمموا ﴿ فأباح التيمم للمريض مطلقاً مع وجود الماء وعدمه، والعلة المرض الذي يشق معه استعمال الماء، فإذا فقده المسافر أو وجلاما يتعلق بحاجته من شرب ونجوه، جاز له التيمم.

وكذلك إذا أحدث الإنسان ببول أو غائط أو ملامسة النساء، فإنه يُباح له التيمم إذا لم يجد الماء، حضراً وسفراً، كما يدل على ذلك عموم الآية. والحاصل: أن الله تعلى أباح التيمم في حالتين:

حال عدم الماء، وهذا مطلقاً في الحضر والسفر. وحال المشقة باستعماله بمرض ونحوه.

واختلف المفسرون في معنى قوله: ﴿ أُو لامستم النساء ﴾ هل المراد بذلك: الحَمَّاع ، فتكون الآية نصاً في جواز التيمم للجنب ، كما تكاثرت بذلك الأحاديث الصحيحة ؟ أو المراد بذلك بحرد اللمس باليد ، ويقيد ذلك بما إذا كان مظنة خروج المذي ، وهو المس الذي يكون لشهوة ، فتكون الآية دالة على نقض الوضوء بذلك ؟

واستدل الفقهاء بقوله: ﴿فلم تجدوا ماع والمعتددخول الوقت، قالوا: لأنه لا يقال: ﴿لم يجد لله لم يطلب، بل لا يكون ذلك إلا بعد الطلب، واستدل بذلك أيضاً على أن الماء المتغير بشيء من الطاهرات يجوز بل يتعين التطهر به لدخوله في قوله: ﴿فلم تجدوا ماع وهذا ماء. ونوزع في ذلك بأنه ماء غير مطلق، وفي ذلك

وفي هذه الآية الكريمة مشروعية هذا الحكم العظيم الذي امتن به الله على هذه الأمة، وهو مشروعية التيمم، وقد أجمع على ذلك العلماء ولله الحمد، وأن التيمم يكون بالصعيد الطيب، وهو كل ما تصاعد على وجه الأرض، سواء كان له غبار أم لا، ويحتمل أن يختص ذلك بذي الغبار، لأن الله قال: فوالسحوا بوجوهكم وأبديكم منه وما لا غبار له لا يمسح به.

وقوله: ﴿ فَاصحوا بوجوهكم وأيديكم ﴾ هذا محل المسح في التيمم: الوجه جميعه، والبدان إلى الكوعين، كما دلت على ذلك الأحاديث الصحيحة، ويستحب أن يكون ذلك بضربة واحدة، كما دل على ذلك حديث عمار، وفيه أن تيمم الجنب كتيمم غيره، بالوجه واليدين.

## فاندة

اعلم أن قواعد الطب تدور على ثلاث قواعد: حفظ الصحة عن المؤذيات، والاستفراغ منها، والحمية عنها، وقد نبه تعالى عليها في كتابه العزيز.

أما حفظ الصحة والحمية عن المؤذي، فقد أمر بالأكل والشرب وعدم الإسراف في ذلك، وأباح للمسافر والريض الفطر، حفظاً لصحتهما، باستعمال ما يصلح البدن على وجه العدل، وحماية للمريض عمّا يضره.

وأما استفراغ المؤذي، فقد أباح تعلى للمحرم المتأذي برأسه أن يحلقه لإزالة الأبخرة المحتقنة فيه، ففيه تنبيه على استفراغ ما هو أولى منها، من البول والغائط والقيء والمني والدم، وغير ذلك، نبه على ذلك ابن القيم رحه الله تعالى.

وفي الآية وجوب تعميم مسح الوجه واليدين، وأنه يجوز التيمم ولو لم يضق الوقت، وأنه لا يخاطب بطلب الماء إلا بعد وجود سبب الوجوب والله أعلم.

ثم ختم الآية بقوله: ﴿إِن الله كان عفواً غفوراً﴾ أي: كثير العفو والمغفرة لعباده المؤمنين، بتيسير ما أمرهم به، وتسهيله غاية التسهيل، بحيث لا يشق على العبد امتثاله، فيحرج بذلك.

ومن عفوه ومغفرته أن رحم هذه الأمة بشرع طهارة التراب بدل الماء، عند تعذر استعماله. ومن عفوه ومغفرته أن فتح للمذنبين باب التوبة والإنابة ودعاهم إليه، ووعدهم بمغفرة ذنويهم. ومن عفوه ومغفرته، أن المؤمن لو أتاه بقراب الأرض خطايا ثم

其 وَإِذَاكُنتَ فِهِمْ فَأَقَمَّتَ هَٰهُمُ ٱلصَّلَوْءَ فَأَنْقُمْ طَأَبِكُمُّ مِنْهُم مَّعَكَ وَلَيْ أَنْذُوا أَسْلِحَتُهُمَّ فَإِذَا سَجَدُواْ فَلْيَكُونُواْ مِن وَرَآيَةٍ كُمْ وَلْتَأْتِ طَآيِفَةً أُخْرَىٰ لَرُيْصُلُواْ فَلَيْصُلُواْ مَعَكَ وَلَيَا أَخُذُوا حِذْرَهُمْ وَأَسْلِحَهُمْ وَوَاللَّهِ فَاللَّهِ وَاللَّهِ وَكَاللَّهِ فَاللَّهِ لَوْتَغْفَلُونِ عَنْ أَسْلِحَيْكُمْ وَأَمْيَعَٰ يَكُمْ فَيَمِيلُونَ عَلَيْحَكُم مَّيَّلَةً وَلَحِدَةً وَلَاجُنَاحَ عَلَيْحُكُمْ إِنْكَانَ يِحكُمْ أَذَى مِن مُّطَرِأً وَحَكَنتُ مِّرَجَى إِلَى فَضَعُوا أَشَاحَكُمُ وَخُذُواْحِذُرَكُمُ إِنَّاللَّهُ أَعَدُّ لِلكَّفِرِينَ عَذَابًا مُهِيئًا ۞ فَإِذَا فَضَيْتُ وُالصَّكَاوَةَ فَآذَكُ وَإِلَّا لَهُ قِينَمُ اوَقُعُودًا وَتَلَا جُنُوبِكُمٌّ فَإِذَا ٱطْمَأْنَتُمْ فَأَقِيمُواْ ٱلصَّكَلَةُ إِنَّ ٱلصَّكَلَةُ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِنْكُا مَّوْقُونَا ﴿ وَلَا يَهِنُواْ فِ ٱبْيَعَكَ الْقَوْمِ إِن تَحِكُونُواْ تَأْلَمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلُمُونَ كَمَانَـ أَلْمُونِّ وَتَرْجُونَ مِنَ اللَّهِ مَا لَا يَرْجُونَ وَكَانَ اللهُ عَلِيمًا حَيِكِمًا ۞ إِنَّا أَزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِنْبَ بِٱلْحَيْ لِعَنْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ عِنَّا أَرَيْكَ ٱللَّهُ وَلَا تَكُن لِلْهُ خَمَّ إِنِينَ خَصِيمًا ۞ ANDRE 10 MARGE

لقيه لا يشرك به شيئاً، لأتاه بقرابها مغفرة.

﴿ ٤٤ ـ ٤٦ ﴾ ﴿ أَلَمْ تَسْرُ إِلَى الْسَذَيْسِينَ أوتوا نصيبا من الكتاب يشترون الصلالة ويريدون أن تضلوا السبيل \* والله أعلم بأعدائكم وكفى بالله وليا وكفي بالله نصيراً \* من الذين هادوا يحرفون الكلم عن مواضعه ويقولون سمعنا وعصينا واسمع غير مسمع وراعنا ليَا بألسنتهم وطعناً في الدين ولو أنهم قالوا سمعنا وأطعنا واسمع وانظرنا لكان خيراً لهم وأقوم ولكن لعنهم الله بكفرهم فلا يؤمنون إلا قليلا الهذاذم لن ﴿ أُوتُوا نصيباً من الكتاب ﴿ وَفِي ضمنه تحذير عباده عن الاغترار سم، والوقوع في أشراكهم، فأخبر أنهم، في أنفسهم ﴿ يشترون الضلالة ﴾ أي: يحبونها محبة عظيمة، ويؤثرونها إيثار من يبذل المال الكثير في طلب ما يحبه، فيؤثرون الضلال على الهدي، والكفر على الإيمان، والشَّقاء على السعادة، ومسع هسدا ﴿يسريسدون أن تسضيلوا السبيل ﴾.

فهم حريصون على إضلالكم غاية الحرص، باذلون جهدهم في ذلك، ولكن لما كان الله ولي عباده المؤمنين وناصرهم، بين لهم ما اشتملوا عليه من الضلال والإضلال، ولهذا قال: هو كفى بالله وليا أي: يتولى أحوال عباده، ويلطف بم في جميع أمورهم،

وَاسْتَغْفِرِاَفَةَ إِنَّ الْفَدُكُانِ عَفُورًا رَحِبًا ﴿ وَلَا خُتُولُ الْمَا الْمَا

وييسر لهم ما به سعادتهم وفلاحهم. ﴿وكفى بالله نصيراً﴾ ينصرهم على أعدائهم، ويبين لهم ما يحارون منهم ويعينهم عليهم. فولايته تعالى فيها حصول الخير، ونصره فيه زوال الشر.

TOTAL "LOCALO"

ثم بين كيفية ضلالهم وعنادهم، وإيثارهم الباطل على الحق فقال: ﴿من اللّٰذِينِ هادوا﴾ أي: اليهود، وهم علماء الضلال منهم.

﴿ يُحرفون الكلم عن مواضعه إما بتغيير اللفظ أو المعنى، أو هما جيعاً. فمن تحريفهم تنزيل الصفات التي ذكرت في كتبهم، التي لا تنطبق ولا تصدق إلا على محمد على أنه غير مراد بها، ولا مقصود بها، بل أريد بها غيره، وكتمانهم ذلك.

فهذا حالهم في العلم أشر حال، قلبوا فيه الحقائق، ونزلوا الحق على الباطل، وجحدوا لذلك الحق، وأما هيقولون سمعنا وعصينا ﴾ أي: سمعنا وعصينا أمرك، وهذا غاية الكفر والعناد، والشرود عن الانقياد، وكذلك يخاطبون الرسول ويه بأبي بأقبح خطاب وأبعده عن الأدب، فيقولون: في أسمَع غير مُسمَع ﴾ قصدهم: اسمع ما غير مسمع ما تحب، بل مسمع م

الرعونة، بالعيب القبيح، ويظنون أن اللفظ ـ لما كان محتملاً لغير ما أرادوا من الأمور ـ أنه يروج على الله وعلى رسوله، فتوصلوا بذلك اللفظ الذي يلوون به ألسنتهم إلى الطعن في الدين، والعيب للرسول، ويصرحون بذلك فيما بينهم، فلهذا قال: ﴿لِمَا بِالسنتهم وطعناً في الدين﴾.

﴿ ٤٧﴾ ﴿ يا أيها الله ين أوتوا الكتاب آمنوا بما نزلنا مصدقاً لما معكم من قبل أن نطمس وجوهاً فنردها على أدبارها أو نلعنهم كما لعنا أصحاب السبت وكان أمر الله مفعولاً ﴾ يأمر تعالى أهل الكتاب من اليهود والنصارى، أن يؤمنوا بالرسول عمد على والنوان أن يؤمنوا بالرسول العظيم، المهيمن على غيره من الكتب السابقة الذي قد صدفها، فإنها أخرت به فلما وقع المخبر به كان تصديقاً لذلك

وأيضاً فإنهم إن لم يؤمنوا بهذا القرآن، فإنهم لم يؤمنوا بما في أيديهم من الكتب، لأن كتب الله يصدق بعضها بعضاً، ويوافق بعضها بعضاً. فدعوى الإيمان ببعضها دون بعض، دعوى باطلة، لا يمكن صدقها.

وفي قوله: ﴿آمنوا بِما نزلنا مصدقاً لما معكم﴾ حث لهم، وأنهم ينبغي أن

يكونوا قبل غيرهم مبادرين إليه، بسبب ما أنعم الله عليهم به من العلم، والكتاب الذي يوجب أن يكون ما عليهم أعظم من غيرهم، ولهذا توعدهم على عدم الإيمان فقال: ﴿من قبل أن نطمس وجوها فنردها على **أدبارها،** وهذا جزاء من جنس ما عملوا، كما تركوا الحق، وآثروا الباطل، وقلبوا الحقائق، فجعلوا الباطل حقاً والحق باطلاً، جوزوا من جنس ذلك بطمس وجوههم كما طمسوا الحق، وردها على أدبارها، بأن تجعل في أقفائهم، وهذا أشنع ما يكون ﴿أُو نَلْعَنُهُم كُمَّا لَعِنَّا أَصِحَابِ السِّبِّكِ ا بان يطردهم من رحمته، ويعاقبهم بجعلهم قردة، كما فعل بإخوانهم الذين اعتدوا في السبت، ﴿فقلنا لهم كونوا قردة خاسئين﴾. ﴿وكان أمر الله مفعولاً كقوله: ﴿إنما أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له كن فيكون،

﴿ ٤٨﴾ ﴿إن ألله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ومن يشرك بالله فقد افترى إثماً عظيماً ﴾ يخبر تعالى: أنه لا يغفر لمن أشرك به أحداً من المخلوقين، ويغفر ما دون الشرك (١) من الذنوب، صغائرها وكبائرها، وذلك عند مشيئته مغفرة ذلك، إذا اقتضت حكمته مغفرته.

فالذنوب التي دون الشرك قد جعل الله لمغفرتها أسباباً كثيرة، كالحسنات الماحية، والمصائب المكفرة في الذنيا، والبرزخ، ويوم القيامة، وكدعاء المؤمنين بعضهم لبعض، وشفاعة الشافعين. ومن فوق ذلك كله رحمته التي أحق بها أهل الإيمان والتوحيد.

وهذا بخلاف الشرك فإن المشرك قد سد على نفسه أبواب المغفرة، وأغلق دونه أبواب الرحمة، فلا تنفعه الطاعات من دون التوحيد، ولا تفيده المصائب شيئاً وما لهم يوم القيامة ﴿من شافعين \* ولا صديق حميم﴾

ولهذا قال تعالى: ﴿وَمَنْ يِسُوكُ بِاللهِ

فقد افترى إثماً عظيماً في: افترى جرماً كبيراً، وأي: ظلم أعظم ممن سوَّى المخلوق \_ من تراب، الناقص من جميع الوجوه، الفقير بذاته من كل عمن عبده \_ نفعاً ولا ضراً، ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً \_ بالخالق لكل شيء، الكامل من جميع الوجوه، الغني بذاته عن جميع محلوقاته، الذي بيده النفع والضر، والعطاء والمنع، الذي ما

من نعمة بالمخلوقين، إلا فمنه تعالى،

فهل أعظم من هذا الظلم شيء؟ 🔻 🐇

ولهذا حتم على صاحبه بالخلود بالعذاب وحرمان الشواب ﴿إنه مَنْ يَسُركُ بِالله فقد حرم الله عليه الجنة ومأواه النار﴾ وهذه الآية الكريمة في حق غير التأثب وأما التائب، فإنه يغفر له الشرك فما دونه، كما قال تعالى: ﴿قَلْ يا عبادي اللين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله إن الله يغفر الذنوب جيعاً﴾ أي: لمن تاب إليه وأناب.

﴿٤٩ ـ ٥٠ ﴾ ﴿أَلَمْ تَسَرُ إِلَى الْسَذَيْسَنَ يزكون أنفسهم بل الله يزكى من يشاء ولا يظلمون فتيلا \* انظر كيف يفترون على الله الكذب وكفي به إثماً مبيناً ﴾ هذا تعجيب من الله لعباده، وتوبيخ للذين يزكون أنفسهم من اليهود والنصاري، ومَنْ نحا نُحوهم، من كل مَنْ زكى نفسه، بأمر ليس فيه. · وذلك أن اليهود والنصاري يقولون: ﴿نحن أبناء الله وأحباؤه ﴿ ويقولون: ﴿لن يدخل الجنة إلا مَنْ كَانَ هُوداً أُو نصاري، وهذا مجرد دعوي لا برهان عليها، وإنما البرهان ما أخبر به في القرآن في قوله: ﴿ بِلِّي مَنْ أَسِلْمُ وجهه لله وهو محسن فله أجره عندربه ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون﴾. فهؤلاء هم الذين زكاهم الله، ولهذا قال هنا: ﴿ بِل الله يزكِّي مَنْ يشاء ﴾ أي: بالإيمان والعمل الصالح، بالتخلي عن الآخلاق الرذيلة، والتحلي بالصفات الجميلة.

وأما هؤلاء فهم \_ وإن زكوا أنفسهم بزعمهم أنهم على شيء، وأن الثواب

لهم وحدهم \_ فإنهم كذبة في ذلك، ليس لهم من خصال الزاكين نصيب، بسبب ظلمهم وكفرهم، لا بظلم من الله لهم، ولهذا قال: ﴿ولا يظلمون فتيلاً وهذا لتحقيق العموم، أي: لا يظلمون شيئاً، ولا مقدار الفتيل الذي في شق النواة، أو الذي يفتل من وسخ البد وغيرها.

قال تعالى: ﴿انظر كيف يفترون على الله الكذب ﴾ أي: بتزكيتهم أنفسهم، لأن هذا من أعظم الافتراء على الله. لأن مضمون تزكيتهم لأنفسهم، الإخبار بأن الله جعل ما هم عليه حقا، وما عليه المؤمنون المسلمون باطلاً. وهذا أعظم الكذب، وقلب الحقائق بجعل الحق باطلاً، والباطل حقاً. ولهذا قال: ﴿وكفي به إشما مبيناً ﴾ أي: ظاهراً بيناً، موجباً للعقوبة البليغة والعذاب الأليم.

﴿١٥ ـ ٥٧﴾ ﴿أَلَمْ تَسر إِلَى السَّذِيسِن أوتوا نصيباً من الكتاب يؤمنون بالجبت والطاغوت ويقولون للذين كفروا هؤلاء أهدى من الذين آمنوا سبيلا \* أولئك الذين لعنهم الله ومن يلعن الله فلن تجد له نصيراً الله أم لهم نصيب من الملك فإذاً لا يؤتون الناس نقيراً \* أم يحسدون الناس على ما آتاهم الله من فضله فقد آتينا آل إبراهيم الكتاب والحكمة وآتيناهم ملكاً عظيماً \* فمنهم من آمن به ومنهم من صدعته وكفى بجهنم سعيرا \* إن الذين كفروا بأياتنا سوف نصليهم نارأ كلما نضجت جلودهم بدلناهم جلودا غيرها ليذوقوا العذاب إن الله كان عزيزاً حكيماً \* والذين آمنوا وعملوا الصالحات سندخلهم حنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها أبدأ لهم فيها أزواج مطهرة وتدخلهم ظلا ظليلا) وهذا من قبائح اليهود وحسدهم للنبي ﷺ والمؤمنين، أن أخلاقهم الرديلة ، وطبعهم الحيث ، حملهم على ترك الإيمان بالله ورسوله والتعوض عنه بالإيمان بالجبت والطاغوت، وهو الإيمان بكل عبادة لغير الله، أو حكم بغير شرع الله.

فدخل في ذلك السحر والكهانة،

THE REPORT OF THE PARTY OF THE ا \* لَاخَيْرَ فِي حَيْدِينَ خُونَهُ رَ إِلَّا مَنْ أَمَرُ بِصَدَقَةٍ أَوْمَعْ رُوفٍ أَوْ إِصْلَحِ مَيْنَ ٱلنَّاسُ وَمَن يَفْعَ لَ ذَلِكَ ﴿ اَبْنِعَكَآءَ مَرْضَالِ اللَّهُ فَسَوْفَ نُؤْيِدٍ وَأَجْدُرًا عَظِيمًا ۞ وَمَن يُسَافِق ٱلرسُولَ مِنْ بَعْدِ مَاتَكِينَ لَهُ ٱلْحَدَى وَيَتَّبِعْ عَيْرَسَكِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَانُوَكُ وَنُصِّلِهِ مَجَهَنَّ ا وُسَاآءَتْ مَصِيرًا ۞ إِنَّ أَلَنَّهُ لَا يَغْفِرُ أَن يُنْزَلِكَ يِعَاء وَتَغْفِرُمَادُونَ ذَٰلِكَ لِنَ يَشَكَّاءُ وَمَن يُشْرِكَ بِٱللَّهِ فَقَدْضَلَّ ضَّلَالْابَعِيدًا ۞ إِن يَدْعُونَ كِينَ دُونِيوَ ۚ إِلَّا إِنْكَا وَإِن يَدْعُونِ إِلَّاتَ يُطَنَّا مِّرِيدًا ﴿ لَكَنَهُ ٱللَّهُ وَقَالَ لَأُغِنَّا أَنْ مِنْ عِسَادِكَ نَصِيبًا مَّفْرُوضًا ﴿ وَلِأَمْ لِلَّهُمِّ لَنَّهُمْ وَلَأُمِّينَهُمْ وَلَآمُرَهُمْ فَكَيْبَيِّكُنَّ وَاذَاكَ ٱلْأَعْكِمِ و وَلاَمْرَهُهُمْ فَلَيْغَيْرُكَ خَلْقَ اللَّهِ وَمَن يَتَّ خِذِ الشَّيْطَان وَلِيَّا مِن دُونِ اللَّهِ فَلَكَ دُخَسِرَخُ رَاتُ اللَّهِ مِنَا ٥ يَعِدُهُمْ وَيُعَنِّيهِمْ وَمَايَعِدُهُمْ ٱلشَّيْطَانُ إِلَّاعُرُولًا ۞ اللَّهِ اللَّهِ مَا لَهُ مُوجَهَمُ مُ وَلَا يَجِدُونَ عَنْهَا مِحْمَا ٥ 

وعبادة غير الله، وطاعة الشيطان، كل هذا من الجبت والطاغوت، وكذلك حملهم الكفر والحسدعلي أن فضلوا طريقة الكافرين بالله \_عندة الأصنام \_ على طريق المؤمنين، فقال: ﴿ويقولون للذين كفروا، أي: لأجلهم، تملقاً لهم ومداهنة، وبغضاً للإيمان؛ ﴿هؤلاء أهدى من الذين آمنوا سبيلاً ﴾ أي : طريقا. فما أسمجهم وأشد عنادهم، وأقل عقولهم! ! كيف سلكوا هذا المسلك الوخيم، والوادي الدميم؟!! هل ظنوا أن هذا يروج على أحد من العقلاء، أو يدخل عقل أحدمن الجهلاء، فهل يفضل دين قام على عبادة الأصنام والأوثان، واستقام على تحريم الطيبات، وإباحة الحبائث، وإحلال كثير من المحرمات، وإقامة الظلم بين الخلق، وتسوية الخالق بالمحلوقين، والكفر بالله ورسله وكتبه، على دين قام على عبادة الرحمن، والإخلاص لله في السر والإعلان، والكفر بما يعبد من دونه من الأوثان والأنداد والكاذبين، وعلى صلة الأرحام والإحسان إلى حميع الحِلْق، حتى البهائم، وإقامة العُدلَ والقسط بين الناس، وتحريم كل خبيث وظلم، والصدق في جميع الأقوال والأعمال فهل هذا إلا من الهذيان، وصاحب هذا القول إما من أجهل الناس وأضعفهم عقلاً، وإمامن أعظمهم عناداً وتمرداً ومراغمة للحق،

وَالَّذِينَ اَسَوَا وَعَسَوَا الصَّلِيحَنِ سَسَنْحِهُمُ الْمَارِ وَعَلَيْهِمُ الْمَصَلَّمُ وَالْمَارِينَ وَهَا الْمَارُولُ وَالْمَارُولُ وَالْمَالُمُولُ وَالْمَارُولُ وَالْمَارُولُ وَالْمَالُمُولُ وَالْمَارُولُ وَالْمَالُمُولُ وَالْمَارُولُ وَالْمَالُمُولُ وَالْمَالُولُ وَالْمَالُمُولُ وَالْمَالُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمِلْكُولُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَل

وهذا هو الواقع، ولهذا قال تعالى عنهم: ﴿ أُولَتُكُ الذّين لعنهم الله ﴾ أي: طردهم عن رحمته، وأحل عليهم نقمته. ﴿ ومن يلعن الله فلن تجد له نصيراً ﴾ أي: يتولاه، ويقوم مصالحه، ويحفظه عن المكاره، وهذا غاية الخذلان.

وأم لهم نصيب من الملك أي: فيفضلون من شاؤوا على من شاؤوا بمجرد أهوائهم، فيكونون شركاء لله في تدبير المملكة، فلو كاتواكذلك قال: ﴿فَإِذَا ﴾ أي: لو كان لهم نصيب من الملك ﴿لا يؤتون الناس نقيراً ﴾ أي: شيئاً، ولا قليلاً وهذا وصف أي: شيئاً، ولا قليلاً وهذا وصف ملكهم المشارك لملك الله. وأخرج هذا عرب غرج الاستفهام المتقرر إنكاره، عند كل أحد.

﴿أُم يحسدون الناس على ما اتاهم الله من فضله ﴾ أي: هل الحامل لهم على قولهم كونهم شركاء لله فيفضلون مَنْ شاؤوا؟ أم الحامل لهم على ذلك الحسد للرسول وللمؤمنين على ما آتاهم الله من فضله؟ وذلك ليس ببدع ولا غريب على فضل الله .

﴿فقد آتينا آل إبراهيم الكتاب والحكمة وآتيناهم ملكاً عظيماً ﴿ وذلك ما أنعم الله به على إبراهيم وذريته، من النبوة والكتاب والملك الذي أعطاه من

أعطاه من أنسيائه ك «داود» و «سليمان». فإنعامه لم يزل مستمراً على عباده المؤمنين

فكيف ينكرون إنعامه بالنبوة والنصر والملك لمحمد الشخ أفضل الخلق وأجلهم، وأعظمهم معرفة بالله وأخشاهم له؟!!

وفصنهم من آمن به أي بمحمد الله السعادة الدنيوية والفلاح الأخروي ومنهم من صدعته عناداً وبغياً وحسداً فحصل لهم من شقاء الدنيا ومصائبها ما هو بعض آثار معاصيهم وكفى بجهنم سعيراً تسعر على من كفر بالله و وجحد نبوة أنبيائه من اليهود والنصاري، وغيرهم من أصناف الكفرة.

ولهذا قال: ﴿إِن الذين كفروا بآياتنا سوف نصليهم ناراً ﴾ أي: عظيمة الوقود، شديدة الحرارة، ﴿كلما نضحت جلودهم ﴾ أي: احترقت ﴿بدلناهم جلوداً غيرها ليذوقوا العذاب ﴾ أي: ليبلغ العذاب منهم كل مبلغ، وكما تكرر منهم الكفر والعناد، وصار وصفاً لهم وسجية ؛ كرر عليهم العذاب جزاءاً وفاقاً، ولهذا قال: إن الله كان عزيزاً حكيماً ﴾ أي: له العزة العظيمة، والحكمة في خلقه وأمره، وثوابه وعقابه.

﴿والذين آمنوا﴾ أي: بالله، وما أوجب الإيسان به ﴿وع ملوا الصالحات﴾ من الواجبات والمستحبات تجري من تحتها الأنبار خالدين فيها أبداً لهم فيها أزواج مطهرة﴾ أي: من الأخلاق الرذيلة، والحلق الذميم، ومما يكون من نساء الذيا من كل دنس وعيب ﴿وندخلهم ظلا ظليلا﴾

﴿ ٥٨ ـ ٥٩ ﴾ ﴿إِن الله يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها وإذا حكمتم بين الناص أن تحكموا بالعدل إن الله نعما يعظكم به إن الله كان سميعاً بصيراً \* يا أيها الذين آمنوا أطبعوا الله وأطبعوا الرسول وأولي الأمر منكم فإن تسازعتم في شيء فردوه إلى الله تسازعتم في شيء فردوه إلى الله

والرسول إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ذلك خير وأخسن تأويلاكه الأمانات كل ما اؤغن عليه الإنسان وأمر بالقيام به. فأمر الله عباده بأدائها أي: كاملة موفرة، لا منقوصة ولا مبحوسة، ولا ممطولاً بها، ويدخل في ذلك أمانات الولايات والأموال والأسرار؛ والمأمورات التي لا يطلع عليها إلا الله.

وقد ذكر الفقهاء، على أن مَنْ اوْعَن أمانة وجب عليه حفظها في حرز مثلها، قالوا: لأنه لا يمكن أداؤها إلا بحفظها؛ فوجب ذلك

وفي قوله: ﴿إِلَى أَهْلُها﴾ دلالة على أنها لا تدفيع وتؤدى لغير المؤتمن، ووكيله بمنزلته؛ فلو دفعها لغير ربها لم يكن مؤدياً لها.

﴿ وإذا حكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل ﴾ وهذا يشمل الحكم بينهم في الدماء، والأصوال، والأعراض، القليل من ذلك والكثير، على القريب والبعيد، والبر والفاجر، والولي والعدو.

والمراد بالعدل الذي أمر الله بالحكم به، هو ما شرعه الله على لسان رسوله من الحدود والأحكام، وهذا يستلزم معرفة العدل ليحكم به. ولما كانت هذه أوامر حسنة عبادلة، قال: ﴿إِنَّ الله عما يعظكم به، إن الله كان سميعاً ونواهيه، لاشتمالها على مصالح ونواهيه، لاشتمالها على مصالح الدارين ودفع مضارهما، لأن شارعها الدارين ودفع مضارهما، لأن شارعها السميع البصير الذي لا تحقى عليه خافية، ويعلم بمصالح العباد ما لا يغلمون.

ثم أمر بطاعته وطاعة رسوله، وذلك بامتثال أمرهما، الواجب والمستحب، واجتناب بيهما. وأمر المناعة أولي الأمر، وهم: الولاة على الناس، من الأمراء والحكام والمفتين، فإنه لا يستقيم للناس أمر دينهم ودنياهم إلا بطاعتهم والانقياد لهم، طاعة لله، ورغبة فيما عنده، ولكن بشرط أن لا يأمروا بمعصية الله، فإن

معصية الخالق, ولعل هذا هو السر في حذف الفعل عند الأمر بطاعتهم، وذكره مع طاعة الرسول فإن الرسول، لا يأمر إلا بطاعة الله، ومَنْ يطعه فقد أطاع الله، وأما أولو الأمر فشرط الأمر بطاعتهم أن لا يكون معصية.

ثم أمر بردكل ما تنازع الناس فيه من أصول الدين وفروعه، إلى الله وإلى رسوله؛ فإن الله كتاب الله وسنة رسوله؛ فإن فيهما الفصل في جميع المسائل الخلافية، إما بصريحهما، أو عمومهما؛ أو إيماء، أو تنبيه، أو مفهوم أو عموم معنى يقاس عليه ما أشبهه، لأن كتاب الله وسنة رسوله عليهما بناء الدين، ولا يستقيم الإيمان الإيمان

فالرد إليهما شرط في الإيمان، فلهذا قال: ﴿إِن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر﴾ فدل ذلك على أن مَنْ لم يرد إليهما مسائل النزاع فليس بمؤمن حقيقة، بل مؤمن بالطاغوت، كما ذكر في الآية بعدها ﴿ذلك﴾ أي: الرد إلى الله ورسوله ﴿خير وأحسن تأويلا﴾ فإن حكم الله ورسوله، أحسن الأحكام وأعدلها، وأصلحها للناس، في أمر دينهم ودنياهم وعاقبتهم.

﴿٦٠ \_ ٦٣﴾ ﴿أَلَمْ تَسر إِلَى الْسَذَيْسِنَ يزعمون أنهم آمنوا بما أنزل إليك وما أنزل من قبلك يريدون أن يتحاكموا إلى الطاغوت وقد أمروا أن يكفروا به ويريد الشيطان أن يضلهم ضلالا بعيداً \* وإذا قيل لهم تعالوا إلى ما أنزل الله وإلى الرسول رأيت المنافقين يصدون عنك صدودا \* فكيف إذا أصابتهم مصيبة بما قدمت أيديهم ثم جاؤوك يحلفون بالله إن أردنا إلا إحساناً وتوفيقاً \* أولئك الدين يعلم الله ما في قلوبهم فأعرض عنهم وعظهم وقل لهم في أنفسهم قولاً بليغاً بعجب تعالى عباده من حالة المنافقين. ﴿الذين يزعمون أنهم﴾ مؤمنون بما جاء به الرسول ويما قبله، ومع هذا ﴿يريدون أن يتحاكموا

**إلى الطاغوت﴾** وهو كل مَنْ حكم بغير . شرع الله فهو طاغوت.

والحال أنهم ﴿قد أمروا أن يكفروا به فكيف يجتمع هذا والإيمان؟ فإن الإيمان يقتضي الانقياد لشرع الله وتحكيمه في كل أمر من الأمور، فمَنْ زعم أنه مؤمن واختار حكم الطاغوت على حكم الله، فهو كاذب في ذلك. وهذا من إضلال الشيطان إياهم، ولهذا قال: ﴿ويريد الشيطان أن يضلهم ضلالاً بعيداً عن الحق.

وفكيف يكون حيال هؤلاء الضالين وإذا أصابتهم مصيبة بما قدمت أيديهم من المعاصي، ومنها تحكيم الطاغوت؟!

﴿ثُمُ جَاؤُوكُ مِعتَدْرِينَ ﴿ لَا صَدَارِ مِنْ اللهِ إَحْسَانًا مِنْهُم ، ويقولون: ﴿إِنْ أَرِدْنَا إِلَا إِحْسَانًا وَلِي أَرِدْنَا إِلاَ إِحْسَانُ إِلَى اللّهِ خَاصِمِينَ والتوفيق الإحسان إلى المتخاصِمين والتوفيق بينهم ، وهم كذبة في ذلك . فإن الإحسان كل الإحسان تحكيم الله ورسوله ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ مِنْ الله حكماً لقوم يوقنون﴾

ولهذا قال: ﴿ أُولْسَكُ اللّهُ بِهِ فَي قَلُوبِهِم ﴾ أي: من النفاق والقصد السيى على فأعرض عنهم ﴾ أي: لا تبال بهم ولا تقابلهم على ما فعلوه واقترفوه. ﴿ وعظهم ﴾ أي: بين لهم حكم الله تعالى، مع من تركه، ﴿ وقل لهم في أنفسهم قولاً بلغا ﴾ أي: انصحهم سراً بينك وبالغ في زجرهم وقمعهم عمّا كانوا وبالغ في زجرهم وقمعهم عمّا كانوا عليه، وفي هذا دليل على أن مقترف المعاصي وإن أعرض عنه، فإنه ينصح حصول المقصود ، سراً، ويبالغ في وعظه بما يظن صحول المقصود به .

﴿ 16 - 70 ﴿ ﴿ وَمَا أُرْسَلْنَا مَنْ رَسُولُ أَنْهُمْ إِذَ اللهُ وَلَوْ أَنْهُمْ إِذَ ظُلْمُوا أَنْفُسُهُمْ جَاؤُوكُ فَاسْتَغْفُرُوا اللهُ وَاسْتَغْفُرُوا اللهُ وَاسْتَغْفُرُوا اللهُ وَاسْتَغْفُرُوا اللهُ تَوَابًا

إُوِّإِن ٱمْزَأَةً خَافَتْ مِنْ بَعْلِهِ النُّشُوزَّا أَوِّلِهُ إِنَّا فَلَاجُنَاحَ عَلَهُمَا أَنْ يُصَالِحَالِنَهُمَا صُلْحًا وَٱلصَّلَحُ وَكُلَّ وَكُلُّوكُ مُورَكُ وَكُمْ مِنْ ٱلْأَنْفُسُ ٱلشُّحِّ وَإِن تُحَسِنُواْ وَنَسِّقُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَكَانَ عِمَاتُعَمَلُونَ حَيِيرًا ۞ وَلَن لَنْـ تَطِيعُوْ أَنْ تُعْدِلُوا بَيْنَ الَّهِ اللَّهِ عَلَوْ حَصَّتُ فَكَا يَجِيدُ أُواْكُ لَ الْمَيْلِ فَمَذَرُوهَا كَالْمُعَلَّقَةِ وَإِن نُصَه لِحُوا وَتَتَّقُواْ فِإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ غَ فُورًا زَّجِهِ مَا ۞ وَإِن يَتَفَرَّفَا يُعْنِ ٱللَّهُ كُلٌّ مِّن سَعَتِ فَيْه وَكَاتَ اللَّهُ وَاسِعًا حَكِيمًا ۞ وَيَتَّوَمَا فِ ٱلسَّمَكُوتِ وَمَافِ ٱلْأَرْضِ ۗ وَلَقَدُ وَصَّيْبَ الَّذِيبَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَ إِ يَنْهِ مَا فِ ٱلسَّكَنُونِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَكَابَ ٱللَّهُ غَيِيًّا إُ حَيِدًا ۞ وَيِلِّهِ مَا فِي ٱلسَّدَمُ وَتِي وَمَا فِي ٱلْأَرْضُ وَكُونَ بِٱللَّهِ ۚ وَكِلَّا۞ إِن يَشَأَيْنُهِ بَكُرْ أَيُّهَا ٱلنَّاسُ وَيَأْتِ عِاخَرِينٌ وَكُانَ اللَّهُ عَلَىٰ ذَلِكَ مَّدِيرًا ۞ مَّن كَانَ يُرِيدُ ثُوَابِ ٱلدُّنَّيَا الله عَيندَ لَقِيهُ وَابُ الدُّنَّا وَأَلْآخِرَ وَوَكَانَ اللَّهُ مَعِيعًا بِصِيرًا ١ 

رحيماً \* فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجاً مما قضيت ويسلموا تسليماً يجبر تعالى خبراً في ضمنه الأمر والحث على طباعة البرسول والانقياد له. وأن الغاية من إرسال الرسل أن يكونوا مطاعين، ينقاد لهم المرسل إليهم في جميع ما أمروا به ونهوا المليم " للمطاع، تعظيم المليم" للمطاع،

وفي هذا إثبات عصمة الرسل فيما يبلغونه عن الله، وفيما يأمرون به وينهون عنه؛ لأن الله أمر بطاعتهم مطلقاً، فلولا أنهم معصومون لا يشرعون ما هو خطأ، لما أمر بذلك مطلقاً.

وقوله: ﴿ بِإِذِنَ اللهِ ﴾ أي: الطاعة من المطيع، صادرة بقضاء الله وقدره. ففيه إثبات القضاء والقدر، والحث على الاستعانة بالله، وبيان أنه لا يمكن الإنسان \_ إن لم يعنه الله \_ أن يطيع الرسول.

ثم أخبر عن كرمه العظيم وجوده، ودعوته لمن اقترف السيشات، أن يعترفوا ويتوبوا ويستغفروا الله فقال: ﴿ولو أنهم إذ ظلموا أنفسهم جاؤوك﴾ أي: معترفين بذنوهم، باخعين بها.

<sup>(</sup>١) في النسختين: متعذرين.

<sup>(</sup>٢) في النسختين: تعظيم المطاع للمطبع، وهو سبق قلم، وقد عدلت في ب عن طريق المطبعة السلفية إلى تعظيم المطاع من المطبع.

﴿فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله تواباً رحيماً﴾ أي: لتاب عليهم بمغفرته ظلمهم، ورحهم بقبول التوبة والتوفيق لها، والشواب عليها، وهذا المجيء إلى الرسول عليها محتص بحياته؛ لأن السيفاق يدل على ذليك، لكون الاستغفار من الرسول لا يكون إلا في حياته، وأما بعد موته فإنه لا يطلب منه شيء، بل ذلك شرك.

ثم أقسم تعالى بنفسه الكريمة أنهم لا يؤمنون حتى يحكموا رسوله فيما شجر بينهم، أي: في كل شيء يحصل فيه اختلاف، بخلاف مسائل الإجماع، فإنها لا تكون إلا مستندة للكتاب والسنة، ثم لا يكفي هذا التحكيم حتى ينتفي الحرج من قلوبهم والضيق، ثم لا يكفي ذلك (۱) حتى يسلموا لحكمه تسليماً، بانشراح صدر، والمائينة نفس، وانقياد بالظاهر والباطن.

فالتحكيم في مقام الإسلام، وانتفاء التي أمروا بها، أ الحرج في مقام الإيمان، والتسليم في بذلك صفة الأشرار مقام الإحسان، فمن استكمل هذه يستلزم نفي ضده. المراتب وكملها، فقد استكمل مراتب (الثاني) حصو المدين كلها، فمَنْ ترك هذا التحكيم وزيادته، فإن الله المذكور غير ملتزم له فهو كافر، ومَن بسبب ما قاموا به

تركه، مع التزامه فله حكم أمثاله من العاصين.

﴿٦٦ ـ ٦٨﴾ ﴿ولو أنا كتبنا عليهم أن اقتلوا أنفسكم أو اخرجوا من دياركم ما فعلوه إلا قليل منهم ولو أنهم فعلوا ما يوعظون به لكان خيراً لهم وأشد تثبيتاً \* وإذا لآتيناهم من لدنا أجراً عظيماً \* ولهديناهم صراطاً مستقيماً﴾ يخبر تعالى أنه لو كتب على عباده الأوامر الشاقة على النفوس من قتل النفوس، والخروج من الديار، لم يفعله إلا القليل منهم والنادر، فليحمدوا ربهم وليشكروه على تيسير ما أمرهم به من الأوامر التي تسهل على كل أحد، ولا يشق فعلها، وفي هذا إشارة إلى أنه ينبغي أن يلحظ العبد ضد ما هو فيه من المكروهات، لتخف عليه العبادات، ويزداد حمداً وشكراً لربه.

ثم أخبر أنهم لو فعلوا ما يوعظون به، أي: ما وظف عليهم في كل وقت بحسبه، فبذلوا همهم، ووفروا نفوسهم للقيام به وتكميله، ولم تطمع نفوسهم لما لم يصلوا إليه، ولم يكونوا أن ينظر إلى الحالة التي يلزمه القيام بها فيكملها، ثم يتدرج شيئاً فشيئاً، حتى يصل إلى ما قدر له من العلم والعمل من طمحت نفسه إلى أمر لم يصل إليه من طمحت نفسه إلى أمر لم يصل إليه ولم يؤمر به بعد، فإنه لا يكاد يصل إلى ذلك بسبب تفريق الهمة، وحصول الكسل وعدم النشاط.

تم رتب ما بحصل لهم على فعل ما يوعظون به، وهو أربعة أمور:

(أحدها) الخيرية في قوله: ﴿لكان حَيراً لهم﴾ أي: لكانوا من الأخيار المتصفين بأوصافهم، من أفعال الخير، التي أمروا بها، أي: وانتفى عنهم بذلك صفة الأشرار، لأن ثبوت الشيء يستلزم نفي ضده.

(الثاني) حصول التثبيت والثبات وزيادته، فإن الله يثبت الذين آمنوا بسبب ما قاموا به من الإيمان، الذي

هو القيام بما وعظوا به، فيثبتهم في الحياة الدنيا، عند ورود الفتن في الأوامر والنواهي والمصائب، فيحصل لهم ثبات يوفقون لفعل الأوامر وترك التواجر، التي تقتضي النفس فعلها، وعند حلول المصائب، التي يكرهها العبد. فيوفق للتثبيت بالتوفيق للصبر أو للرضا أو للشكر.

فينزل عليه معونة من الله للقيام بذلك، ويحصل له الثبات على الدين، عند الموت وفي القبر.

وأيضاً فإن العبد القائم بما أمر به، لا يزال يتمرن على الأوامر الشرعية حتى يألفها، ويشتاق إليها وإلى أمثالها؛ فيكون ذلك معونة له على الطاعات.

(الثالث): قوله: ﴿ وَإِذَا لَاتِينَاهُم من لدنا أجراً عظيماً ﴾ أي: في العاجل والآجل، الذي يكون للروح والقلب والبدن، ومن النعيم المقيم عما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر.

(الرابع) الهداية إلى صراط مستقيم. وهذا عموم بعد خصوص، لشرف الهداية إلى الصراط المستقيم، من كونها متضمنة للعلم بالحق، ومحبته وإيثاره

ورياره والعمل به وتوقف السعادة والفلاح على ذلك، فحسن هدي إلى صراط مستقيم، فقد وفق لكل خير، واندفع عنه كا شده في

عنه کل شر وضیر .

والرسول فأولئك مع الذين أنعم الله والرسول فأولئك مع الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً \* ذلك الفضل من الله وكفي بالله عليماً أي: كل مَن أطاع الله ورسوله على حسب حاله، وقدر الواجب عليه من ذكر وأنثى وصغير وكبير، ﴿فأولئك مع وأنثى وصغير وكبير، ﴿فأولئك مع الذين أنعم الله عليهم أي: النعمة والسعادة، ﴿من النبيين الذين فضلهم الله بوحيه، واختصهم نضلهم الله بوحيه، واختصهم نقضيلهم ، بإرسالهم إلى الخلق،

ودعوتهم إلى الله تعالى ﴿والمصديقين﴾ وهم: الذين كمل تصديقهم بما جاءت بيقينهم، وبالقيام به قولاً وصدقوه وحالاً، ودعوة إلى الله، ﴿والشهداء﴾ الذين قاتلوا في سبيل الله لإعلاء كلمة الله، فقتلوا، ﴿والصالحين﴾ الذين صلح ظاهرهم وباطنهم، فصلحت أعمالهم، فكل مَن أطاع الله وحسن أولك رفيقاً بالاجتماع بهم جوار رب العالمين.

﴿ذَلَكُ النَّهُ ضِلَ﴾ النَّذِي نَالُوهُ ﴿مَنْ اللهُ﴾ فهو الذي وفقهم لذلك، وأعانهم عليه، وأعطاهم من الثواب، ما لا تبلغه أعمالهم.

﴿وَكِفَى بِاللهُ عليماً﴾ يعلم أحوال عباده، ومَنْ يستحق منهم الثواب الجزيل، بما قام به من الأعمال الصالحة، التي تواطأ عليها القلب والجوارح.

﴿٧١ ـ ٧٤﴾ ﴿يا أيها الذين آمنوا خذوا حذركم فانفروا ثبات أو انفروا جميعاً \* وإن منكم لن ليبطئن فإن أصابتكم مصيبة قال قد أنعم الله على إذ لم أكن معهم شهيداً \* ولئن أصابكم فضل من الله ليقولن كأن لم تكن بينكم وبينه مودة يا ليتني كنت معهم فأفوز فوراً عظيماً \* فليقاتل في سبيل الله الذين يشرون الحياة الدنيا بالآخرة ومن يقاتل في سبيل الله فيقتل أو يغلب فسوف نؤتيه أجراً عظيماً المايامر تعالى عباده المؤمنين بأخذ حذرهم من أعدائهم الكافرين. وهذا يشمل الأخذ بجميع الأسباب، التي بها يستعان على قتالهم، ويستدفع مكرهم وقوتهم، من استعمال الحصون والخنادق، وتعلم الرمى والركوب، وتعلم الصناعات التي تعين على ذلك، وما به يعرف مداخلهم ومخارجهم، ومكرهم، والنفير في سبيل الله

ولهذا قال: ﴿فانفروا ثبات﴾ أي:
متفرقين بأن تنفر سرية أو جيش، ويقيم
غيرهم ﴿أو انفروا جميعاً﴾ وكل هذا تبع
للمصلحة والنكاية، والراحة للمسلمين
في دينهم، وهذه الآية نظير قوله
تعلى: ﴿وأعدوا لهم ما استطعتم من
قوة﴾.

ثم أخبر عن ضعفاء الإيمان المتكاسلين عن الجهاد فقال: ﴿وَإِنَّ مِنْ كُلُمْ مِنْ كُلُمْ مِنْ كُلُمْ مِنْ كُلُمْ مُنْ الله أي يتثاقل عن الجهاد في سبيل الله، ضعفاً، وخوراً، وجبناً، هذا الصحيح.

وقيل معناه البيطئن غيره، أي : يزهده عن القتال، وهؤلاء هم المنافقون ولكن الأول أولى، لوجهين:

أحدهما: قوله ﴿منكم﴾ والخطاب للمؤمنين.

والثاني: قوله في آخر الآية: ﴿كَأَنُ الْكَفَارِ لَمُ تَكُنَ بِينَكُم وبِينَه مودة ﴾ فإن الكفار من المشركين، والمنافقين، قد قطع الله بينهم وبين المؤمنين المودة. وأيضاً فإن هذا هو الواقع، فإن المؤمنين على

صادقون في إيمانهم، أوجب لهم ذلك كمال التصديق والجهاد.

وضعفاء دخلوا في الإسلام، فصار معهم إيمان ضعيف لا يقوى على الجهاد.

كما قال تعالى: ﴿قالت الأعراب امنا قل لم تؤمنوا ولكن قولوا أسلمنا ﴾ إلى آخر الآيات. ثم ذكر غايات هؤلاء المتثاقلين، ونهاية مقاصدهم، وأن معظم قصدهم الدنيا وحظامها ققال: ﴿وَقِبُلُ وَطُفُر الْأَعَدَاءُ عَلَيْكُم فِي بعض وقتل، وظفر الأعداء عليكم في بعض ﴿قَالَ اللّهُ فَي ذلك من الحكم وقال ﴾ ذلك المتخلف ﴿قد أنعم الله ضعف عقله وإيمانه أن التقاعد عن طعي إذ لم أكن معهم شهيداً ﴿وَلَى من الحِهِم ضعف عقله وإيمانه أن التقاعد عن يبدر أن النعمة الحقيقية هي التوفيق لهاه يبدر أن النعمة الحقيقية هي التوفيق لهاه

ۚ ٱلَّذِينَ يَثَرُيَّصُونَ بِكُرْ فَإِنْ كَانَ لَكُرٌّ فَتُحُّ مِنَ ٱللَّهِ قَالُوٓۤ ٱلَّهُ نَكُمُ مَّعَكُرُ وَإِن كَانَ لِلْكَ فِينَ نَصِيبٌ قَالُوۤٱٱلۡرَّفَ تَنْحُودٌ عَلَيْكُوْ وَمَنْعَكُمْ مِنَ ٱلْوَقِينِينَّ فَاللَّهُ يَعْكُمُ بَيْنَكُوْ يَوْمَ ٱلْفِيكَمَةِ وَلَنْ يَعْمَلُ اللَّهُ لِلْكَوْمِينَ عَلَى ٱلْمُوْمِينِ سَيِيلًا ۞ إِنَّ الْمُنْفِقِينَ يُحُدُّ بِعُونَ أَللَّهُ وَهُو خَدِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَّى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَىٰ يُرَآءُ وَنَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذَٰكُرُونَ اللَّهُ إِلْاقَلِيلًا ۞ مُّذَبْذُبِينَ بَيْنَ ذَلِكَ لَآ إِلَىٰ هَـٰتَوُلِآءَ وَلِآ إِلَ هَنَوُكُوا وَمَن يُضْلِل أَمَّهُ فَكُن يَحِدَ لَهُ سَكِيلًا ﴿ بَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ؞َامَنُواْ لَانَتَّ حِذُواْ ٱلْكَيْمِينَ أَوْلِيَّآ مِن دُونِ ٱلمُؤْمِنِينَ أَتُرِيدُونَ أَنْ يَخَعَـٰ لُوَا يَدِعَلَىٰ حَجَمَ سُلَطَنَا مُبْيِتًا ۞ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ فِي ٱلدَّرْكِ ٱلْأَسْفَكِلِ مِن ٱلنَّارِ وَلَنْ يَحَدَ الْمُمْ نَصِيرًا ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ نَابُواْ وَأَصْلَحُوا وَاعْتَصَمُواْ إِياً لِنَّهِ وَأَخْلَصُوا دِينَهُمْ لِنَّاءِ فَأَوْلَنَيْكَ مَعَ ٱلْمُؤْمِدِينَ ۖ وَسَوْفَ و مَايَفَعَلُ اللَّهُ اللَّهُ مِنِينَ أَجَرًا عَظِيمًا ۞ مَايَفَعَلُ اللَّهُ بِعَـَ ذَابِكُرُ النشكرتُم وعَامَنتُ وْزُكَاتَ اللَّهُ شَاكِرُامُ وَعَلِيمًا ٥ PARTIES IN SECTION

الطاعة الكييرة، التي بها يقوى الإيمان، وينهلم بها العبد من العقوبة والخسران، ويحصل له فيها عظيم الثواب، ورضا الكريم الوهاب.

وأما القعود فإنه وإن استراح قليلاً، فإنه يعقبه تعب طويل وآلام عظيمة، ويفوته ما نحصل للمجاهدين.

ثم قال: ﴿ ولئن أصابكم فضل من الله الى انصر وغنيمة ﴿ ليقولن كأن لم تكن بينكم وبينه مودة يا ليتني يتمنى أنه حاضر لينال من المغانم، ليس له رغبة ولا قصد في غير ذلك، كأنه ليس منكم، يا معشر المؤمنين ولا بينكم مقتضاها أن المؤمنين مشتركون في جميع مصالحهم ودفع مضارهم، يفرحون مصالحهم ودفع مضارهم، يفرحون بحضولها ولو على يد غيرهم من يصعون جميع أخوانهم المؤمنين (٢٠)، ويألمون بفقدها، ويسعون جميعا في كل أمر يصلحون به فيقا الذي يتمنى الدنيا فقط، ليست معه الروح الإيمانية فقط، ليست معه الروح الإيمانية المذكورة.

ومن لطف الله بعباده أن لا يقطع عنهم أبوابها. بل من حصل منه غير ما يليق، أمره ودعاه إلى جبر نقصه، وتكميل نفسه،

<sup>(</sup>١) في النسختين: الذي.

<sup>(</sup>٢) في النسختين: على يد غيره من أخوانه.

\* لَا يُحِبُ اللَّهُ لَلْهُ رَبِالسُّونِ مِنَ الْقَوْلِ إِلَّا مَن ظُلَّ وَكَانَ ٱللَّهُ سَمِيعًا عَلِياً ۞ إِن بُنَّدُولَ خَيْرًا أَوْتُخْفُوهُ أَوَّبَعْفُواْ عَن سُوَةٍ فَإِنَّ اللَّهُ كَانَ عَفُوًّا فَقِيرًا ۞ إِنَّ الَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِٱللَّهِ وَرُسُ لِهِ عَوْجُورِ نُدُونَ أَنْ يُفَدِّرُوْ أَيْزِى ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ ء وَيَقُولُونَ نُوْمِرَ بِبَعْضِ وَنَكَفُ رُبِيَعْضِ وَبُكُونَ أَنَ يَنَّخِـدُواْ بَيِّتَ ذَلِكَ سَكِيلًا ۞ أَوْلَيْبِكَ هُمُٱلْكَفِرُونَ حَقَّا وَأَعْتَدْنَا لِلْكَلِفِينَ عَذَابًا ثُهِينًا ۞ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ ءَوَلُوْيُفُرِيُّواْ بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ أَوْلَتِهِ لَكَسَوْفَ يُوتِيهِمْ أَجُورَهُمْ وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًارَّحِيمًا ۞ يَعَالُكَ أَهُلُ ٱلْكِتَلِي أَنْ تُنَزِّلُ عَلَيْهِمْ كِعَنَّامِنَ ٱلسَّمَاءَ فَقَدْ سَأَلُوا مُوسَى أَكْبَرُ مِن ذَٰلِكَ فَقَالُواْ أَرِياا ٱللَّهَ حَهْرَةُ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلصَّاحَقَةُ بِطُلُمِهِمْ ثُدَّاتُخَذُواْ ٱلْعِجْلَ مِنْ بَعْدِمَاجَآءَتْهُمُ ٱلْمِيْلَتُ فَعَفُونَاعَنَ ذُلِكَ وَءَالمَيْنَ امُوسَىٰ سُلُطَكَ أَيْبِتُ الْ وَزَيَّعَنَا فَوْقَهُمُ ٱلطُّورَ بِمِيثَلِقِهِمْ وَقُلْنَاهُمُ ٱدْخُلُواْ ٱلْبَابَ سُجَدًا وَقُلْنَا لَهُمُ لَا يَعْدُواْ فِي ٱلْسَبْتِ وَأَخَذُنَا مِنْهُم مِينَ قَاعَلِظا ٥

فلهذا أمر هؤلاء بالإخلاص، والخروج في سبيله، فقال: ﴿فليقاتل في سبيل الله الذين يشرون الحياة الدنيا بالآخرة ﴾ . هذا أحد الأقوال في هذه الاية، وهو أصحها.

TO THE SECOND

وقيل: إن معناه: فليقاتل في سبيل الله المؤمنون الكاملو الإيمان، الصادقون في إيمانهم ﴿الذين يشرون الحياة الدنيا بالآخرة ﴾ أي: يبيعون الدنيا رغبة عنها، بالآخرة رغبة فيها.

فإن هؤلاء هم الذين يوجه إليهم الخطاب، لأنهم الذيس قد أعدوا أنفسهم ووطنوها على جهاد الأعداء، لما معهم من الإيمان التام المقتضى

وأما أولئك التثاقلون، فلا يعيأ بهم، خرجوا أو قعدوا، فيكون هذا نظير قوله تعالى: ﴿قل آمنوا به أو لا تؤمنوا، إن الذين أوتوا العلم من قبله إذا يتلى عليهم يخرون للأذقان سجداً﴾ إلى آخر الأيات. وقوله: ﴿فَإِنْ يَكُفُّرُ بِهَا هُؤُلًّاءً فَقَدْ وَكُلَّنَا بِهَا قُومًا ليسوا بها بكافرين، وقيل: إن معنى الآية: فليقاتل المقاتل والجاهد للكفار، الذين يشرون الحياة الدنيا بالأخرة، فيكون على هذا الوجه ضعيفًا. "الذين" في محل نصب على المفعولية .

> ﴿ومَنْ يقاتل في سبيل الله الله بأن يكون جهاداً، قد أمّر الله به ورسوله، ويكون العبد مخلصاً لله فيه قاصداً

وجه الله . ﴿فيقتل أو يغلب فسوف نؤتيه أجرا عظيماً ﴿ زيادة في إيمانه ودينه، وغنيمة، وثناء حسناً، وثواب المجاهدين في سبيل الله الذين أعد الله لهم في الجنة ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر.

﴿٧٥﴾ ﴿ومالكم لا تقاتلون في سبيل الله والمستضعفين من الرجال والنساء والولدان الذين يقولون ربنا أخرجنا من هذه القرية الظالم أهلها واجعل لنا من لدنك ولياً واجعل لنا من لدنك نصيراً ﴿ هَذَا حَتْ مِنَ اللهُ لَعَبَادُهُ المؤمنين، وتهييج لهم على القتال في سبيله، وأن ذلك قد تعين عليهم، وتوجه اللوم العظيم عليهم بتركه فقال: ﴿وما لكم لا تقاتلون في سبيل الله ﴾ والحال أن المستضعفين من البرجنال والبنيساء والولدان البذيين لا يستطيعون حيلة ولا يهتدون سبيل، ومع هذا فقد نالهم أعظم الظلم من أعدائهم فهم يدعون الله أن يخرجهم من هذه القرية الظالم أهلها لأنفسهم بالكفر والشرك وللمؤمنين بالأذى الشيطان كان ضعيفاً . والصدعن سبيل الله، ومنعهم من الدعوة لدينهم والهجرة . . . . . . . .

> ويدعون الله أن يجعل لهم ولياً ونصيراً، يستنقذهم من هذه القرية الظالم أهلها، فصار جهادكم على هذا الوجه من باب القتال، والذب عن عيلاتكم وأولادكم ومحارمكم، لا من باب الجهاد الذي هو الطمع في الكفار، فإنه وإن كان فيه فضل عظيم، ويلام المتخلف عنه أعظم لوم، فالجهاد الذي فيه استنقاذ المستضعفين منكم أعظم أجرأ، وأكبر فائدة بحيث يكون من باب دفع الأعداء.

﴿٧٦﴾ ئے قال: ﴿الذين آمنوا يقاتلون في سبيل الله والذين كفروا يقاتلون في سبيل الطاغوت فقاتلوا أولياء الشيطان إنَّ كيد الشيطان كان

هذا إخسار من الله بأن المؤمنين يقاتلون في سبيله ﴿والذين كفروا يقاتلون في سبيل الطاغوت﴾ الذي هو الشيطان. في ضمن ذلك عدة فوائد:

منها: أنه بحسب إيمان العبد يكون جهاده في سبيل الله، وإخلاصه ومتابعته . فالجهاد في سبيل الله من آثار الإيمان ومقتضياته ولوازمه، كما أن القتال في سبيل الطاغوت من شعب الكفر ومقتضياته.

ومنها: أن الذي يقاتل في سبيل الله ينبغي له ويحسن منه من الصبر والجلد ما لا يقوم به غيره، فإذا كان أولياء الشيطان يصبرون ويقاتلون وهم على باطل، فأهل الحق أولى بذلك، كما قال تعالى في هذا المعنى: ﴿إِن تَكُونُوا تألمون فإنهم يألمون كما تألمون، وترجون من الله ما لا يرجون﴾ الآية.

ومنها: أن الذي يقاتل في سبيل الله معتمد على ركن وئيق، وهو الحق، والتوكل على الله. فصاحب القوة والركن الوثيق، يطلب منه من الصبر والثبات والنشاط ما لا يطلب عن يقاتل عن الباطل، الذي لا حقيقة له ولا عاقبة حميدة. فلهذا قال تعالى: ﴿ فقاتلوا أولياء الشيطان إن كيد

والكيد: سلوك الطرق الخفية في ضرر العدو، فالشيطان وإن بلغ مكره مهما بلغ فإنه في غاية الضعف، الذي لا يقوم لأدني شيء من الحق، ولا لكيد الله لعباده المؤمنين

﴿ ٧٧ ــ ٧٨﴾ ﴿أَلَمْ تَرْ إِلَى اللَّذِينَ قَيلَ لهم كفوا أيديكم وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة فلما كتب عليهم القتال إذا فريق منهم يخشون الناس كخشية الله أو أشد خشية وقالوا ربنالم كتبت علينا القتال لولا أخرتنا إلى أجل قريب قل مناع الدنيا قليل والأخرة خير لمن إتقى ولا تظلمون فتيلاً \* أينما تكونوا يدرككم الموت ولوكنتم في بروج مشيدة السلمون - إذ كانوا بمكة \_ مأمورين بالصلاة والزكاة، أي: مواساة الفقراء، لا الزكاة المعروفة ذات النصب والشروط، فإنها لم تفرض إلا بالمدينة، ولم يؤمروا بجهاد الأعداء، لعدة فوائد: .

الله منها: أن من حكمة الباري تعالى أن يشرع لعباده الشرائع على وجه لا يشق

عليهم؛ ويبدأ بالأهم فالأهم، والأسهل فالأسهل.

ومنها: أنه لو فرض عليهم القتال -مع قلة عددهم وعددهم، وكشرة أعدائهم - لأذى ذلك إلى اصمحلال الإسلام، فروعي جانب المصلحة العظمي على ما دونها، ولغير ذلك من الحكم.

وكان بعض المؤمنين يودون أن لو فرض عليهم القتال في تلك الحال، غير اللائق فيها ذلك، وإنما اللائق فيها القيام بما أمروا به في ذلك الوقت من التوحيد والصلاة والزكاة ونحو ذلك، كما قال تعالى: ﴿ولو أنهم فعلوا ما يوعظون به لكان خيراً لهم وأشد تثبيتاً﴾ فلما هاجروا إلى المدينة، وقوى الإسلام، كُتب عليهم القتال في وقته المناسب لذلك، فقال فريق من الذين يستعجلون القتال قبل ذلك، خِوفاً من الناس وضعفاً وخوراً: ﴿ رَبُّنَا لَم كُتبت علينا القتال﴾؟ وفي هذا تضجّرهم، واعتراضهم على الله، وكان الذي ينبغى لهم ضد هذه الحال، التسليم لأمر الله، والمصبر على أواسره، فعكسوا الأمر الطلوب منهم، فقالوا: ﴿لُولا أَخْرَتْنَا إِلَى أَجِل قَرِيبِ﴾ أي: هلا أخرت فرض القتأل مدة متأخرة عن الوقت الحاضر، وهذه الحال كثيراً ما تعرض لن هو غير رزين واستعجل في الأمور قبل وقتها، فالغالب عليه أنه لا يصبر عليها وقت حلولها، ولا ينوء بحملها، بل يكون قليل الصبر. ثم إن الله وعظهم عن هذه الحال، التي فيها التخلف عن القتال فقال: ﴿قُلَّ متاع الدنيا قليل والآخرة خير لن اتقى التمتع بلذات الدنيا وراحتها قليل، فتحمل الأثقال في طاعة الله في المدة القصيرة مما يسهل على النفوس ويخف عليها؛ لأنها إذا علمت أن المشقة التي تنالها لا يطول لبثها، هان عليها ذلك، فكيف إذا وازنت بين الدنيا والآخرة، وأن الآخرة خير منها، في ذاتها، ولذاتها، وزمانها، فذاتها \_كما ذكر النبي ﷺ في الحديث الثابت عنه ـ "أن موضع

سوط في الجنة خير من الدنيا وما فيها". ولذاتها صافية عن المكدرات، بل كل ما خطر بالبال، أو دار في الفكر من تصور لذة، فلذة الجنة فوق ذلك كما قال تعلى: ﴿فلا تعلم نفس ما أخفي لهم من قرة أعين ﴿، وقال الله على لسان نبيه: «أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر».

وأما لذات الدنيا فإنها مشوبة بأنواع التنغيص، الذي لو قوبل بين لذاتها وما يقترن بها من أنواع الآلام، والهموم والغموم، لم يكن لذلك نسبة بوجه من الوجوه.

وأما زمانها، فإن الدنيا منقضية، وعمر الإنسان بالنسبة إلى الدنيا شيء يسير، وأما الآخرة، فإنها دائمة النعيم، وأهلها خالدون فيها، فإذا فكر حقيقتهما حق التصور، عرف ما هو أحق بالإيثار، والسعي له، والاجتهاد لطلبه، ولهذا قال: ﴿والآخرة خير لمن اتقى الشرك، وسائر المحرمات.

﴿ولا تظلمون فتيلاً﴾ أي: فسعيكم للدار الآخرة، ستجدونه كاملاً موفراً، غير منقوص منه شيئاً.

ثم أخر أنه لا يغني حلر عن قدر، وأن القاعد لا يدفع عنه قعوده شيئا، فقال: ﴿أَيْنَ مَا تَكُونُوا يَدْرُكُكُمُ المُوتُ ﴾ أي: في أي: زمان، وأي: مكان. ﴿ولو كنتم في بروج مشيدة ﴾ أي: قصور منيعة، ومنازل رفيعة، وكل هذا حث على الجهاد في سبيل الله تاره بالترغيب في فضله وثوابه، وتارة بالترهيب من عقوبة تركه، وتارة بالإخسار أنه لا ينفع القاعدين في وعودهم، وتارة بتسهيل الطريق في ذلك وقصرها.

﴿٧٨ - ٧٨﴾ ثـــم قــال: ﴿وإن تصبهم حسنة يقولوا هذه من عند الله وإن تصبهم سيئة يقولوا هذه من عندك قل كل من عند الله فمال هؤلاء القوم لا يكادون يفقهون حديثاً \* ما أصابك من حسنة فمن الله وما أصابك من

فَيِمَانَقْضِهِم مِيشَقَهُمْ وَكُفْرِهِم بِغِالِلْتِ ٱللَّهِ وَقَبْلِهِمُ ٱلْأَبْلِكَ آ بِغَيْرِحَقِّ وَقُوْلِهِمْ قُلُورُكَاغُلُفُّ بَلَّطَبَعَ اللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَائِوْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلَا ﴿ وَبِكُفِّرِهِمْ وَقَوْلِهِمْ عَلَى مَرْيَمُ بُهُنَّانًا عَظِيمًا ﴿ وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَنَكُنَا ٱلْمَيْدِيحَ عِيسَى أَنْ مُرَّيَّمُ رَسُولَ اللَّهِ وَمَاقَتَلُوهُ وَمَاصَلُوهُ وَلَكِينَ شُيِّهَ لَهُمْ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخْتَلَقُواْفِدِ لِيَ شَكِي مِنْدُ مَاكُمُ يِدِمِنْ عِلْمِ إِلَّا إِنَّا عَ ٱلظَّانَّ وَمَاقَنُلُوهُ يَقِينًا ۞ بَلرَّفَعَهُ أَلَّهُ إِلَيْهُ وَكَانَ أَلَنَّهُ عَزِيزًا حَرَّكِمًا ٠ وَإِن مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِتُنَبِ إِلَّا لِتُوْمِنَنَّ بِدِهِ فَبْلَ مَوْتِيِّةِ وَيَوْمَ ٱلْقِيَلَمَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا ۞ فَيَظُلْمِ مِنَ ٱلَّذِينَ هَادُولْ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَاتٍ أُجِلَّتَ لَهُمْ وَيصَدِيهِم عَن سَجِيبِ إِلَيْهِ كَتِيرًا ۞ وَأَخْذِهِمُ ٱلْرِيَوْا وَقَدْنُهُواْعَنْهُ وَأَكْلِهِمْ أَمْوَالُالْتَاسِ بِٱلْبَظِيلُ وَأَعْتَدُنَا لِلْكُفْرِينَ مِنْهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ۞ لَّنِكِزَ ٱلرَّبِيحُونَ إِن ٱلْعِلْمِينُهُمْ وَكُلْتُوْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أَيْلُ إِلَيْكَ وَمَا أَيْزِلَ مِن فَيْلِكُ ۚ وَٱلْمُقِيمِينَ ٱلصَّلَوَةُ ۚ وَٱلْمُؤْتُونَ ٱلزَّكُوَّةَ وَٱلْمُؤْمِثُونَ إِنَّهُ إِنَّهُ وَٱلْبُورِ ٱلْآخِرُ أُولَتِهِكَ سَنُوْنِهِمُ أَجْرًا عَظِيمًا ٥ OVERENCE OF

سيئة فمن نفسك وأرسلناك للناس رسولاً وكفي بالله شهيداً \* من يطع الرسول فقد أطاع الله ومن تولى فما أرسلناك عليهم حفيظا، يخبر تعالى عن الذين لا يعلمون، المعرضين عمَّا جاءت به الرسل، المعارضين لهم، أنهم إذا جاءتهم حسنة ، أي: خصب وكثرة أموال، وتوفر أولاد وصحة، قالوا: ﴿هذه من عند الله ﴾ وأنهم إن أصابتهم سيئة، أي: جدب، وفقر، ومرض، وموت أولاد وأحياب قالوا: ﴿ هذه من عندك الله أي: بسبب ما جئتنا به يا محمد، تطيروا برسول الله ﷺ، كما تطير أمثالهم برسل الله، كما أخبر الله عن قوم فرعون أنهم قالوا لموسى ﴿فإذا جاءتهم الجسنة قالوا لنا هذه وإن تصبهم سيئة يطيروا بموسى ومَنْ معه ﴿.

وقال قوم صالح: ﴿قالوا اطيرنا بك وبمَنْ معك﴾ .

وقال قوم يأسين لرسلهم: ﴿إِنَا تطيرنا بكم لئن لم تنتهوا لنرجنكم﴾ الآية. فلما تشابهت قلوبهم بالكفر، تشابهت أقوالهم وأعمالهم. وهكذا كل مَنْ نسب حصول الشر أو زوال الخير لما جاءت به الرسل أو لبعضه، فهو داخل في هذا الذم الوخيم.

قال الله في جوابهم: ﴿قُلْ كُلْ﴾ أي: من الحسنة والسيئة، والخير والشر. ﴿من عند اللهِ أي: بقضائه

\* إِنَّا أَوْجَيْنَا إِلَيْكَ كُمَّا أَوْجَيْناً إِلَى تُوجِ وَالنِّيتِينَ مِنْ بَعْدِيهُ وَأُوْجَيْنَا ۚ إِنَّ إِلَهُ إِلَهُ عِمْ وَاسْمَعِيلَ وَاسْحَقَّ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَعِينَىٰ وَأَيُونَ وَيُونُسُ وَهَا رُونَ وَسُلِيْمَانٌ وَءَالَيْنَ دَاوُدَ زَبُورًا ﴿ وَرُسُلًا فَدُ فَصَصْنَهُمْ عَلَيْكَ مِن فَبْلُ وَرْسُلًا لَّهُ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكُ وَكَلَّمْ اللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا الله وُسُلَامُتَوَيِّينَ وَمُنذِرِينَ لِتَلَّايَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ جُنَّةُ أَهُدُ ٱلرُّسُلِّ وَكَانَ ٱللَّهُ عَنِيرًا حَرَيكًا ۞ لَكِنِ اللَّهُ يَشْهَدُ مِمَّا أَنزُلَ إِلَيْكَ أَنزَلُهُ بِعِلْمِ فُو وَٱلْلَتِ كُهُ يَنْهَدُونَ عُرِينَ بِاللَّهِ شَهِيدًا ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كُفَرُوا وَصَدُّوا اللَّهِ عَن سَبِيلِ اللَّهِ قَدْضَلُواْضَكَالْا بَعِيدًا ۞ إِنَّ ٱلَّذِينِ كَفَّرُواْ وَظَلَمُواْ لَرِيَكِيْنِ اللَّهُ لِيَغَفِرَ لَهُمْ وَلَا لِيَهَدِيَهُمْ طَيِقًا ۞ إِلَّاطَرِينَ جَهَنَّمَ خَلِيرِينَ فِيهَا أَبَدًّا زَّكَانَ الْمُ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرًا ﴿ يَتَأَنُّهُ ٱلنَّكَاسُ فَدَجَآءَكُمُ اللَّهِ اللَّهِ مَا يَعْمُ النَّهِ ٱلرَّمُولُ بِٱلْحَقِّ مِن رَّيِّكُمُ فَعَامِنُوالْخَيْرا لَكُو وَإِن تَكَفَّرُوا فَإِنْ يَنْهُ مَانِ ٱلسَّكَنُوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ۞

وقدره وخلقه. ﴿فما لهؤلاء القوم﴾ أي: الصادر منهم تلك المقالة الباطلة. ﴿لا يكادون يفقهون حديثاً ﴿ أَي إ لا يفهمون حديثاً بالكلية، ولا يقربون من فهمه، أو لا يفهمون منه إلا فهما ضعيفاً، وعلى كل فهو ذم لهم وتوبيخ على عدم فهمهم وفقههم عن الله وعن رسوله، وذلك بسبب كفرهم وإعراضهم.

TOURSE THE SERVICE OF THE SERVICE OF

وفي ضمن ذلك مدح من يفهم عن الله وعن رسوله، والحث على ذلك، وعلى الأسباب المعينة على ذلك، من الإقبال على كلامهما وتدبره، وسلوك الطرق الموصلة إليه. فلو فقهوا عن الله لعلموا أن الخير والشر والحسنات والسيئات كلها بقضاء الله وقدره، لا يخرج منها شيء عن ذلك. وأن البرسل عليهم البصلاة والسلام، لا يكونون سببألشر

بعثوا بصلاح الدنيا والآخرة والدين . ثم قال تعالى: ﴿ما أصابك من حسنة ﴾ أي: في الدين والدنيا ﴿ فَمِنَ الله ﴾ هو الذي منَّ جها ويسرها بتيسير أسبابها. ﴿وما أصابك من سيئة ﴾ في الدين والدنيا ﴿فمن نفسك اي: بذنوبك وكسبك، وما يعفو الله عنه أكثر ـ

يحدث، هم ولا ما جاؤوا به، لأنهم

فالله تعالى قد فتح لعباده أبواب إحسانه، وأمرهم بالدخول لبره

وفضله، وأخبرهم أن المعاصي مانعة من فضله، فإذا فعلها العبد فلا يلومن إلا نفسه فإنه المانع لنفسه، عن وصول فضل الله وبره.

ثم أخبر عن عموم رسالة رسوله محمد ﷺ فقال: ﴿وأرسلناك للناس رسولا وكفي بالله شهيداً ﴿ على أنك رسول الله حقاً بما أيدك بنصره، والعجزات الساهرة، والسراهين الساطعة؛ فهي أكبر شهادة على الإطلاق؛ كما قال تعالى: ﴿قُلْ أَيْ: شيء أكبر شهادة قل الله شهيد بيني وبينكم، فإذا علم أن الله تعالى، كامل العِلم، تام القدرة، عظيم الحكمة، وقد أيد الله رسوله بما أيده، ونصره نصراً عظيماً، تيقن بذلك أنه رسول الله، وإلا فلو تقول عليه بعض الأقاويل، لأخذ منه باليمين، ثم لقطع منه الوتين.

﴿٨١ ـ ٨١﴾ ﴿من يطع الرسول فقد أطاع الله ومن تولى فما أرسلناك عليهم حفيظا \* ويقولون طاعة فإذا برزوا من عندك بيت طائفة منهم غير الذي تقول والله يكتب ما يبيتون فأعرض عنهم وتوكل على الله وكفي بالله وكسيلاً ﴾ أي: كل مَنْ أطاع رسول الله في أوامره ونواهيه ﴿فقد ينهي إلا بأمر الله، وشرعه، ووحيه وتنزيله، وفي هذا عصمة الرسول ﷺ لأن الله أمر بطاعته مطلقاً، فلولا أنه معصوم في كل ما يبلغ عن الله، لم يأمر بطاعته مطلقاً، ويمدح على ذلك

وهذا من الحقوق المستركة، فإن الجزاء، ففيه وعيد لهم. الحقوق ثلاثة:

> حق لله تعالى، لا يكون لأحد من الخلق، وهو عبادة الله والرغبة إليه، وتوابع دلك .

وقسم مختص بالرسول، وهو التعزير والتوقير والنصرة .

وقسم مشترك، وهو الإيمان بالله ورسوله، ومحبتهما وطاعتهما كما جمع الله بين هـ له الحقـوق في قـولـه: ﴿لتؤمنوا ببالله ورسوله وتعزروه وتوقروه وتسبحوه بكرةً وأصيلاً﴾.

فمَنْ أطاع الرسول فقد أطاع الله، وله من الثواب والخير، ما رتب على طاعة الله، ﴿وَمَنْ تُولِي﴾ عن طاعة الله ورسوله، فإنه لا يضر إلا نفسه، ولا يضر الله شيئاً ﴿ فما أرسلناك عليهم حفيظاً ﴾ أي: تحفظ أعمالهم وأجوالهم، بل أرسلناك مبلغاً ومبيناً وناصحاً؛ وقد أديت وظيفتك، ووجب أجرك على الله، سواء اهتدوا أم لم يهتدوا. كما قال تعالى: ﴿فَذَكِّر إنما أنت مذكر لست عليهم بمسيطر، الاية

ولابدأن تكون طاعة الله ورسوله ظاهراً وباطناً، في الجضرة والمغيب. فأما مَنْ يظهر في الحضرة الطاعة والالتزام، فإذا خلا بنفسه أو أبناء جنسه، ترك الطاعة وأقبل على صدها، فإن الطاعة التي أظهرها غير نافعة ولا مفيدة، وقد أشبه مَنْ قال الله فيهم: ﴿ويقولون طاعة ﴾ أي: ينظهرون الطاعة إذا كانوا عندك. ﴿فَإِذَا بِرزُوا مِنْ عندك أي: خرجوا وخلوا في حالة لا يطلع فيها عليهم. ﴿بيت طائفة منهم غير الذي تقول اي: بيتوا ودبيروا غيير طباعتك ولائتم إلآ

وفي قوله: ﴿بيت طائفة منهم غير أطاع الله الله تعالى، لكونه لا يأمر ولا الذي تقول الله دليل على أن الأمر الذي استقروا عليه غير الطاعة؛ لأن التبييت تدبير الأمر ليلا على وجه يستقر عليه الزأي، ثم توعدهم على ما فعلوا فقال: ﴿والله يكتب ما يبيتون ﴾ أي: يحفظه عليهم، وسيجازيهم عليه أتم

ثم أمر رسوله بمقابلتهم بالإعراض، وعدم التعنيف، فإنهم لا يضرونه شيئاً إذا توكل على الله، واستعان به في نصر دينه، وإقامة شرعه. ولهذا قال: ﴿فَأَعِرْضُ عَنْهُمُ وتوكل على الله وكفي بالله وكيلا﴾ .

﴿٨٢﴾ ﴿أَفَلَا يَتَدَبُّرُونَ القُرآنَ وَلُو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً ﴿ يأمر تعالى بتدبر كتابه، وهو التأمل في معانيه، وتحديق الفكر فيه، وفي مبادئه وعواقبه، ولوازم

ذلك، فإن تدبر كتاب الله مفتاح للعلوم والمعارف، وبه يستنج كل خير وتستخرج منه جميع العلوم، وبه يرداد الإيمان في القلب، وترسخ شجرته:

فإنه يعرف بالرب المعبود، وما له من صفات الكمال وما ينزه عنه من سمات النقص، ويعرف الطريق الموصلة إليه، وصفة أهلها، وما للهم هو العدو على الحقيقة، والطريق الموصلة إلى العذاب، وصفة أهلها، وما لهم عند وجود أسباب العقاب.

وكلما ازداد العبد تأملاً فيه ، ازداد علماً وعملاً وبصيرة ، لذلك أمر الله بذلك، وحث عليه ، وأخبر أنه [هو] المقصود بإنزال القرآن ، كما قال تعالى: ﴿كتاب أنزلناه إليك مبارك ليدبروا آياته ، وليتذكر أولو الألباب ، وقال تعالى: ﴿فَالا يتدبرون القرآن أم على قلوب أقفالها ﴾ .

ومن فوائد التدبر لكتاب الله: أنه بذلك يصل العبد إلى درجة اليقين، والعلم بأنه كلام الله، لأنه يراه يصدق بعضا، ويوافق بعضه بعضاً، ويوافق بعضه بعضاً في القرآن في عدة مواضع، كلها متوافقة متصادقة، لا ينقض بعضها بعضاً، فبذلك يعلم كمال القرآن، وأنه من عند مَن أحاط علمه بجميع الأمور، فلذلك قال تعالى: ﴿ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً ﴾ أي: فلما كان من عند الله لم يكن فيه اختلاف أصلاً.

مصيبة عليهم، أن يتثبتوا ولا يستعجلوا بإشاعة ذلك الخبر، بل يردونه إلى الرسول، وإلى أولي الأمر منهم، أهل الرأي: والعلم والنصح، والعقل والرزانة، الذين يعرفون الأمور، ويعرفون المصالح وضدها.

فإن رأوا في إذاعته مصلحة ونشاطاً للمؤمنين وسروراً لهم وتحرزاً من أعدائهم، فعلوا ذلك. وإن رأوا أنه ليس فيه مصلحة (١)، أو فيه مصلحته، لم ولكن مضرته تزيد على مصلحته، لم ينيعوه، ولهذا قال: ﴿لعلمه الذين يستنبطونه منهم ﴾ أي: يستخرجونه بفكرهم وآرائهم السديدة، وعلومهم الرشيدة.

وفي هذا دليل لقاعدة أدبية، وهي أنه إذا خصل بحث في أمر من الأمور، ينبغي أن يولى من هو أهل لذلك، ويجعل إلى أهله، ولا يتقدم بين أيديهم، فإنه أقرب إلى الصواب وأحرى للسلامة من الخطأ. وفيه النهي عن العجلة والتسرع لنشر الأمور من حين سماعها، والأمر بالتأمل قبل الكلام والنظر فيه، هل هو مصلحة، الكلام عليه الإنسان، أم لا؟ فيحجم عنه؟

ثم قال تعالى: ﴿ولولا قضل الله عليكم ورحمته ﴾ أي: في توفيقكم وتأديبكم، وتعليمكم ما لم تكونوا تعلمون، ﴿لاتبعتم الشيطان إلا قليلا ﴾ لأن الإنسان بطبعه ظالم جاهل، فلا تأفره نفسه إلا بالشر. فإذا لجأ إلى ربه واعتصم به، واجتهد في ذلك، لطف به ربه ووفقه لكل خير، وعصمه من الشيطان الرجيم.

﴿ ٨٤﴾ ﴿ فَقَاتِلُ فَي سبيلُ اللهُ لَا تَكَلَّفُ إِلا نَفْسَكُ وحرضُ المؤمنين عسى الله أن يكف بأس الذين كفروا والله أشد بأساً وأشد تنكيلاً ﴾ هذه الحالة أفضل أحوال العبد، أن يجتهد في نفسه على امتثال أمر الله من الجهاد وغيره، ويحرض غيره عليه، وقد يعدم في العبد الأمران أو أحدهما، فلهذا قال

يَتَأَهْلَ ٱلْكِئْبُ لَاتَّغْلُواْ فِي دِينِكُمْ وَلَاتَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْحَقِّ إِنَّا ٱلْلَيْدِينَ عِيسَى آنْ مُرْجَ رَسُولُ ٱللَّهِ وَكُلُسُتُهُ وَأَ أَلْقَتُهَا إِلَىٰ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْ فَ فَعَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرُسُ إِلِّهِ مَوَلَاتُقُولُوا ثَلَاثَةٌ ٱنفَهُوا حَيْزًا لَّكُمُّ إِنَّمَا ٱللَّهُ إِلَا فُوعِدٌ سُبُحَنَّهُ و أَن يَكُونَا لَهُ وَلَدُّ لَهُ مَا فِي الْمَسْمَلُونِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضُ وَكُفِّي بِأَلْوَوْكِيلًا ۞ لَّن يَسْتَنْكِفَ ٱلْمُسِيمُ أَن بَكُونَ عَبْدَالِتُووَلَا ٱلْمُلَتِحِكَةُ ٱلْقُلَدِيُونَ وَهُنَ يَسْتَنكِفَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيَسْتَكِي فَيَرَفْسَيَحَثُوهُمْ إِلَيْهِ وَمِيعَنَا ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فَيُونِيْهِمْ أَجُوزَهُمْ وَيَزِيدُهُمْ مِن فَضَيلِهُ وَأَمَّ اللَّهِ أستنكفوا وأستكثروا فيعكنهم عذاب أليساولا يَحِدُونَ لَهُمُ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلِيُّكَا وَلَانْضِيزًا ۞ يَتَأَيُّهَٱ ٱلنَّاسُ فَدْجَآءَكُمْ رُهَانَّ مِن رَّيْكُمْ وَأَرَّلْنَا إِلَيْكُو وَرُامِّينَا ۞ فَأَمَّا ٱلَّذِيكَ ءَامَنُوا بِاللَّهِ وَإَعْتَصَامُوا بِوهِ فَسَيْدَ عِلْهُمْ فِ رَحْمَةُ مِنْهُ وَفَصْلِ وَيَعْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَاطاً مُسْتَقِيمًا ۞ AND TO THE PERSON

لرسوله: ﴿فقاتل في سبيل الله لا تكلف إلا شفسك أي: ليس لك<sup>(٢)</sup> قدرة على غير نفسك، فلن تكلف بفعل غيرك.

وحرض المؤمنين على القتال، وهذا يسمل كل أمر يحصل به نشاط المؤمنين وقوة قلوبهم، من تقويتهم، والإخبار بضعف الأعداء، وفشلهم، وبما أعد الله للمقاتلين من الثواب، وما على المتخلفين من العقاب، فهذا وأمثاله كله يدخل في التحريض على القتال.

وعسى الله أن يكف بأس الذين كفروا أي: بقتالكم في سبيل الله وقمريض بعضكم بعضاً. ووالله أشد بأسا أي: قوة وعزة ووأشد تنكيلا بالمذنب في نفسه وتنكيلا لغيره، فلو شاء تعالى النتصر من الكفار بقوته ولم يجعل لهم باقية

ولكن من حكمته يبلو بعض عباده ببعض، ليقوم سوق الجهاد، ويحصل الإيمان النافع، إيمان الاختيار، لا إيمان الاضطرار والقهر الذي لا يفيد شيئاً.

﴿ ٨٥﴾ ﴿ من يشفع شفاعة حسنة يكن له نصيب منها ومن يشفع شفاعة سيئة يكن له كفل منها وكان الله على كل شيء مقيناً ﴾ المراد بالشفاعة هنا:

<sup>(</sup>١) في ب: ما فيه مصلحة.

THE THE PARTY. يَسَنَفُتُونَكَ قُلِ اللَّهُ يُقْتِيكُمْ فِي ٱلْكُلْلَةِ إِنِ ٱمْرُ أَلْقَلْكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدُّ وَلَهُ وَأَخْتُ فَلَهَا نِصْفُ مَاتَرَكُ وَهُورُرُتُهَا إِن لَرَ بكُن لِمَّا وَلَدُّ فَإِن كَانَتَا ٱثْنَيِّي فَلَهُمَا ٱلثُّكَانِ مِمَّا فَرُكَ وَإِن كَا الْوَالِخُوةُ رِيَّالًا وَنِسَاءَ فَلِلذَّكِّرِ مِثْلُ حَظِّ ٱلْأَثْمَايَنَّ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُ وَأَن تَصِيلُوا وَاللَّهُ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيدًا ۞ STATES SOUTH SOUTH COME STATES إِيَّالَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَوْفُوا بِالْعُقُودُ أُجِلَّتَ ٱلْكُرِيَهِ بِمَدُّ ٱلْأَنْسَاء إِلَّا مَا يُتَلَىٰ عَلَيْكُمْ عَيْرَكُمِ لِي ٱلصَّبِيدِ وَأَنتُمْ حُرُمٌ إِنَّ ٱللَّهَ يَعَنَّكُوم مَارُكِيدُ ۞ يَتَأَبُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامْتُوا لَا يَحْمُلُوا شَعَيْرَاهُولَا ٱلشَّهْرَا لَحْزَامَ وَلَا الْمُدَى وَلَا الْفَكَتِيدَ وَلَا ْمَارِينَ ٱلْمِيْتَ ٱلْفُرَامَ يَبَيْتَغُونَ فَضَلَامُن زَّيْهِمْ وَرَضُونًا ۚ وَإِذَا سَلَلْتُدُوفَا صَطَادُوًّا الم وَلَا يَجْرِينَكُمْ مُسَنَعَانُ قَوْمِ أَنْ صَدُّوكُمْ عَنِ ٱلْمُسْجِدِ ٱلْخُرَارِ أَن نَفْ تَدُواْ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلتَّ فَوَيَّ وَلَاتَعَاوَفُواْ عَلَى ٱلْإِنْدِوَٱلْعُدُونِ وَٱنَّفُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ مَنْكِيدُٱلْفِقَابِ ۞

المعاونة على أمر من الأمور، فمن شفع غيره وقام معه على أمر من أمور الخير ومنه الشفاعة للمظلومين لمن ظلمهم كان له نصيب من شفاعته، بحسب أجر الأصيل والمباشر شيء، ومن عاون غيره على أمر من الشر، كان عليه كفل من الإثم بحسب ما قام به وعاون عليه. ففي هذا الحث العظيم على التعاون على البير والتقوى، والزجر العظيم عن التعاون على البير والتقوى، والزجر وقرر ذلك بقوله: ﴿وكان الله على كل أهيء مقيتاً أي: شاهداً حفيظاً، حسيباً على هذه الأعمال، فيجازي كلاً ما يستحقه.

﴿ ٨٦﴾ ﴿ وإذا حييتم بتحية فحيوا بأحسن منها أو ردوها إن الله كان على كل شيء حسيباً التحية هي اللفظ الصادر من أحد المتلاقيين، على وجه الإكرام والدعاء، وما يقترن بذلك المفظ من الشاشة ونحوها.

وأعلى أنواع التحية ما وردبه الشرع، من السلام ابتداء ورداً. فأمر تعلى المؤمنين أنهم إذا حيوا بأي: تحية كانت، أن يردوها بأحسن منها لفظاً وبشاشة، أو مثلها في ذلك. ومفهوم ذلك النهي عن عدم الرد بالكلية، أو ردها بدونها.

ويؤخذ من الآية الكريمة الحث على

ابتداء السلام والتحية، من وجهين: أحدهما: أن الله أمر بردها بأحسن منها، أو مثلها، وذلك يستلزم أن التحية مطلوبة شرعاً.

الشاني: ما يستفاد من أفعل التفضيل، وهو «أحسن» الدال على مشاركة التحية وردها بالحسن، كما هو الأصل في ذلك.

ويستثنى من عموم الآية الكريمة من حيابحال غير مأمور بها، ك «على مشتغل بقراءة، أو استماع خطبة، أو مصل ونحو ذلك» فإنه لا يطلب إجابة عيته، وكذلك يستثنى من ذلك من أمر الشارع بهجره، وعدم تحيته، وهو العاضي غير التائب الذي يرتدع بالهجر، فإنه يهجر ولا يحيا، ولا ترد تحيية، وذلك لعارضة المصلحة الكبرى.

ويدخل في رد التحية كل تحية اعتادها الناس، وهي غير محظورة شرعاً، فإنه مأمور بردها أو أحسن منها، ثم أوعد تعالى وتوعد على فعل الجسنات والسيئات بقوله: ﴿إنَ الله كان على كل شيء حسيها وسيئها، العباد أعمالهم، حسنها وسيئها، صغيرها وكبيرها، ثم يجازهم بما اقتضاه فضله وعدله وحكمه المحمود،

﴿ ٨٧﴾ ﴿ الله لا إلى الله إلا هو المحمعنكم إلى يوم القيامة لا ريب فيه ومن أصدق من الله حديثاً ﴾ يخبر تعالى، عن انفراذ، بالوحدانية، وأنه لا معبود ولا مألوه إلا هو، لكماله في ذاته وأوصافه، ولكونه المنفرد بالخلق والتدبير، والنعم الظاهرة والباطنة.

وذلك يستلزم الأمر بعبادته، والتقرب إليه بجميع أنواع الغبودية. لكونه المستحق لمذلك وحده، والمجازي للعباد بما قاموا به من عبوديته أو تركوه منها، ولذلك أقسم على وقوع عل الجزاء وهو يوم القيامة، فقال: (لبجمعنكم) أي: أولكم

في ﴿ يُوم القيامة لا ريب فيه ﴾ أي: لا شك ولا شبهة بوجه من الوجوه، بالدليل العقالي والتدليل السمعي، فالدليل العقلي ما نشاهده من إحياء الأرض بعد موتها، ومن وجود النشأة الأولى التي وقوع الثانية أولى منها بالإمكان، ومن الحكمة التي يحزم بأن الله لم يخلق خلقه عبثاً، يحيون ثم يموتون، وأما الدليل السمعي، فهو إخبار أصدق الصادقين بذلك، بل إقسامه عليه، ولهذا قال: ﴿وَمَنْ أصدق من الله حديثاً الكائد أمر رسوله ﷺ أن يقسم عليه في غير موضع من القرآن، كقوله تجالي: ﴿رَعُمُ الَّذِينَ كَفُرُوا أَنَّ لَنَّ يَبِعَثُوا قُلُّ بِلِّي وربي لتبعثن ثم لتنبؤن بما عملتم وذلك على الله يسير 🏶 .

وأخركم في مقام واجد

وقي قوله: ﴿وَمَنْ أَصِدَقَ مِنَ اللهُ قَيلاً﴾ ﴿وَمَنْ أَصِدَقَ مِن اللهُ قَيلاً﴾ ﴿وَمَنْ أَصِدَقَ مِن اللهُ قَيلاً﴾ أخباره وأقواله في أعلى مراتب الصدق، بل أعلاها. فكل ما قيل في العقائد [والعلوم] (١) والأعمال عما يناقض ما أخبر الله به، قهو باطل لمناقضته للخبر الصادق اليقيني، فلا يمكن أن يكون حقاً.

﴿٨٨\_٩١﴾ ﴿نصالكم في المنافقين فئتين والله أركسهم بما كسبوا أتريدون أن تهدوا من أضل الله ومن يضلل الله فلن تجد له سبيلا ﴿ وَدُوا لُو تكفرون كما كفروا فتكونون سواء فلا تتخذوا منهم أولياء حتى يهاجروا في سبيل الله فإن تولوا فخذوهم واقتلوهم حيث وجدتموهم ولا تتخذوا منهم وليا ولا نصيراً \* إلا الذين يصلون إلى قوم بينكم وبينهم ميثاق أوجاؤوكم حصرت صدورهم أن يقاتلوكم أو يقاتلوا قومهم ولوشاء الله لسلطهم عليكم فلقاتلوكم فإن اعتزلوكم فلم يقاتلوكم وألقوا إليكم السلم فما جعل الله لكم عليهم سبيلا \* ستجدون أخرين يريدون أن بأمنوكم ويأمنوا قومهم كل ما ردوا إلى المتنة

أركسوا فيها فإن لم يعتزلوكم ويلقوا إليكم السلم ويكفوا أيديهم فخذوهم واقتلوهم حيث ثقفتموهم وأولئك جعلنا لكم عليهم سلطّاناً مبيّناً ﴾ (١٠) المراد بالمنافقين المذكورين في هذه الايات: المنافقون المظهرون إسلامهم، ولم يهاجزوا مع كفرهم، وكان قد وقع بين الصحابة رضوان الله عليهم فيهم اشتباه، فبعضهم تحرج عن قتالهم، وقطع موالاتهم بسبب ما أظهروه من الإيمان، وبعضهم علم أحوالهم بقرائن أفعالهم، فحكم بكفرهم، فأخبرهم الله تعالى أنه لا ينبغي لكم أن تشتبهوا فيهم ولا تشكوا، بل أمرهم واضح غير مشكل، إنهم منافقون قد تكرر كفرهم، وودوا مع ذلك كفركم، وأن تكونوا مثلهم. فإذا تحققتم ذلك منهم ﴿فلا تتخذوا منهم أولياء ﴾ وهذا يستلزم عدم محبتهم، لأن الولاية فرع

ويستلزم أيضاً بغضهم وعداوتهم، لأن النهي عن الشيء أمر بضده، وهذا الأمر موقت بهجرتهم، فإذا هاجروا جرى عليهم ما جري على المسلمين، كماكان النبى على بجري أحكام الإسلام لكل مَنْ كان معه وهاجر إليه، وسواءكان مؤمناً حقيقة أو ظاهر

وانهم إن لم يهاجروا وتولوا عنها ﴿فَنَحُلُوهُم وَاقْتُمُلُوهِم حَيِثُ وجدتموهم أي. في أي أو وقت، وأي: محل كان، وهذا من جملة الأدلة الدالة، على نسح القتال في الأشهر الحرم، كما هو قول جمهور العلماء، والمنازعون يقولون: هذه نصوص مطلقة، محمولة على تقييد التحريم في الأشهر الحرم.

ثم إن الله استثنى من قتال هؤلاء المنافقين ثلاث فِرَق :

فرقتين أمر بتركهم وحتم [على] ذلك، إحداهما(٢) من يصل إلى قوم بيتهم وبين المسلمين عهد وميثاق بترك القتال، فينضم إليهم، فيكون له حكمهم في حقن الدم والمال.

والفِرقَة الثانية قوم ﴿حصرت صدورهم أن يقاتلوكم أو يقاتلوا قومهم) أي: بقوا، لا تسمح أنفسهم بقتالكم، ولا بقتال قومهم، وأحبوا ترك قتال الفريقين، فهؤلاء أيضا امر بتركهم، وذكر الحكمة بذلك في قوله: ﴿ولوشاء الله لسلطهم عليكم فلقاتلوكم، فإن الأمور المكنة ثلاثة أقسام:

إما أن يكونوا معكم ويقاتلوا أعداءكم، وهذا متعذر من هؤلاء، فدار الأمر بين قتالكم مع قومهم، وبين ترك قتال الفريقين، وهو أهون الأمريس عليكم، والله قمادر على تسليطهم عليكم، فاقبلوا العافية، واحمدوا ربكم الذي كف أيديهم عنكم مع التمكن من ذلك .

فهؤلاء ﴿إنَّ اعتزلوكم فلم يقاتلوكم وألقوا إليكم السلم فما جعل الله لكم عليهم سبيلا﴾ ٠

الفرقة الثالثة: قوم يريدون مصلحة أنفسهم، بقطع النظر عن احترامكم، وهم الذين قال الله فيهم: ﴿ستجدون آخرين، أي: من هؤلاء المنافقين. ﴿يريدون أن يأمنوكم﴾ أي: خوفاً منكم ﴿ويأمنوا قومهم كلما ردوا إلى الفتنة أركسوا فيها أي: لا يزالون مقيمين على كفرهم ونفاقهم، وكلما عرض لهم عارض من عوارض الفتن، أعماهم ولكسهم على رؤوسهم، وازداد كفرهم ونفاقهم، وهؤلاء في الصورة كالفرقة الثانية؛ وفي الحقيقة

فإن الفرقة الثانية تركوا قتال المؤمنين

احتراماً لهم، لا خُوفاً على أنفسهم، وأما هذه الفرقة فتركوه خوفأ لا احتراماً، بل لو وجدوا فرصة في قتال المؤمنين، فإنهم مستعدون(٢) لانتهازها، فهؤلاء إن لم يتبين منهم، ويتضح اتصاحا عطيما اعتزال المؤمنين وترك قتالهم، فإنهم يقاتلون، ولهذا قال: ﴿فَإِنَّ لَمْ يَعْتَرُلُوكُمْ وَيُلْقُوا إِلَيْكُمْ السلم اي: المسلم الوادعة ويكفوا أيديهم فخذوهم واقتلوهم حيث ثقفتموهم وأولئكم جعلنا لكم عليهم سلطاناً مبيناً ﴾ أي: حجة بينةً واضحة، لكونهم معتدين ظالمين لكم تاركين للمسالمة، فلا يلومون إلا

﴿٩٢﴾ ﴿وما كان لمؤمن أن يقتل مؤمناً إلا خطأ ومن قتل مؤمناً خطأ فتحرير رقبة مؤمنة ودية مسلمة إلى أهله إلا أن يصدقوا فإنَّ كان من قوم عدو لكم وهو مؤمن فتحرير رقبة مؤمنة وإن كان من قوم بينكم وبينهم ميثاق فدية مسلمة إلى أهله، وتحرير رقبة مؤمنة فمن لم يجد فصيام شهرين متتابعين توبة من الله وكان الله عليماً حكيماً ﴾ هذه الصيغة من صيغ الامتناع، أي: يمتنع ويستحيل، أن يصدر من مؤمن قتل مؤمن، أي: متعمداً، وفي هذا الإخبار بشدة تحريمه، وأنه مناف للإيمان أشد منافاة، وإنما يصدر ذلك إما من كافر، أو من فاسق قد نقص إيمانه نقصاً عظيماً، ويخشى عليه ما هو أكبر من ذلك، فإن الإيمان الصحيح يمنع المؤمن من قتل أخيه الذي قد عقد الله بينه وبينه الأخوة الإيمانية، التي من مقتضاها محبته وموالاته، وإزالة ما يعرض لأخيه من الأذي، وأي: أذى أشد من القتِل؟ :

وهذا يصدقه قوله عَلَيْه: «لا ترجعوا بعدي كفارا يضرب

في هامش أ : (وقد ثبت في الصحيحين من حديث زيد بن أرقم أن رسول الله ﷺ، خرج إلى أحد، فرجع ناس خرجوا معه، فكان أصحاب رسول الله ﷺ فيهم فرقتين: فرقة تقول: نقتلهم، وفرقة تقول: لا فأنزل الله: ﴿فما لكم في المنافقين فتتين﴾ فقال رسول الله ﷺ: "إنها طيبة، وإنها تنفي الخبث كما تنفي النار خبث الحديد". وليس هناك علامة تدل على محل هذه الزيادة.

كذا في ب، وفي أ: أحدها. (۲)

<sup>(</sup>۲) في ب: سيقدمون.

بعضكم رقاب بعض". فعلم أن القتل من الكفر العملي، وأكبر الكبائر بعد الشرك بالله.

ولا كان قوله: ﴿وما كان لمؤمن أن يقتل مؤمناك لفظا عاما لجميع الأحوال، وأنه لا يصدر منه قتل أخيه بوجه من الوجوه، استثنى تعالى قتل الخطأ فقال: ﴿إِلا خطأَ فَإِنَّ الْمُخطَّىء الذي لا يقصد القتل غير آثم، ولا متجرىء على محارم الله، ولكنه لما كان قد فعل فعلاً شنيعاً، وصورته كافية في قبحه، وإن لم يقصده أمر تعالى بالكفارة والدية فقال: ﴿ وَمَنْ قِتِل مِوْمَنْ خطأً سواء كان القاتل ذكراً أو أنثى، حَراً أو عبداً، صغيراً أو كبيراً، عاقلاً أو مجنوناً، مسلماً أو كافراً، كما يفيده لفظ «مَنْ» الدالة على العموم، وهذا من أسرار الإتيان بـ «مَنْ» في هذا الموضع، فإن سياق الكلام يقتضي أن يقول: فإن قتله، ولكن هذا لفظ لا يشمل ما تشمله «مَن».

وسواء كان المقتول ذكراً أو أنبى، صغيراً أو كبيراً، كما يفيده التنكير في سياق الشرط، فإن على القاتل «تمرير رقبة مؤمنة » كفارة لذلك، تكون في ماله، ويشمِل ذلك الصغير والكبير، والذكر والأنثى، والصحيح والمعيب، في قول بعض العلماء

ولكن الحكمة تقتضي أن لا يجزى عتق المعيب في الكفارة ؛ لأن المقصود بالعتق نفسه ، وملكه منافع نفسه ، فإذا كان يضيع بعتقه ، وبقاؤه في الرق في قوله : هر تحرير وقبة ، ما يدل على ذلك ؛ فإن التحرير : تخليص مَن فاستحقت منافعه لغيره أن تكون له ، فإذا لم يكن فيه منافعه لغيره أن تكون له ، التحرير . فتأمل ذلك ، فإنه واضع .

وأما الدية فإنها تجب على عاقلة القاتل في الخطأ وشبه العمد.

﴿مسلمة إلى أهله ﴾ جبراً لقلوبهم، والمراد بأهله هنا هم ورثته، فإن الورثة يرثون ما ترك الميت، فالدية داخلة فيما

ترك، وللدية تفاصيل كثيرة مذكورة في كتب الفقه.

وقوله: ﴿إِلاَ أَنْ يَصِدَقُوا﴾ أَيَ يَصِدُقُوا﴾ أَي يَصِدِقُوا﴾ أَي يَصِدِقُ وَنِ اللهِ المَّفُو عِن اللهِ المَّفُونَ اللهِ على المحقو، لأن الله سماها صدقة، والصدقة مطلوبة في كل وقت. ﴿فَإِن كَانَ المُمْتُولُ ﴿مِن قُومٍ عَدُو لَكُم ﴾ أَي: من كَفَار حربين ﴿وهو مؤمن أَي: وليس فتحريم رقبة مؤمنة ﴾ أي: وليس عليكم لأهله دية ، لعدم احترامهم في دمائهم وأموالهم .

وإن كان المقدول ومن قوم بينكم وبينهم ميثاق فدية مسلمة إلى أهله وتحرير رقبة مؤمنة وذلك لاحترام أهله بما لهم من العهد والمثاق.

وفعن لم يجدك الرقبة ولا ثمنها، بأن كان معسراً بذلك، ليس عنده ما يفضل عن مؤنته وحوائجه الأصلية متتابعين أي: لا يفطر بينهما من غير عذر، فإن أفطر لعذر، فإن العذر والحيض التتابع، كالمرض والحيض التتابع، ووجب عليه استثناف الصوم. التي أوجبها الله على القاتل توبة من الله على القاتل توبة من الله على القاتل توبة لما عنده، ورحمة بهم، وتكفير على من تقصير من الله على عباده، ورحمة بهم، وتكفير على العاتل خطا.

﴿وكان الله عليماً حكيما ﴿ أَيَ كَامِلُ العِلْمِ كَامِلُ الْحَكْمَةِ ، لا يَخْفَى عليه مشقال ذرة في الأرض ولا في السماء، ولا أصغر من ذلك ولا أكبر، في أي: وقت كان وأي: عل كان.

على كان. ولا نخرج عن حكمته من المخلوقات والشرائع شيء، بل كل ما خلقه وشرعه، قهو متضمن لغاية الحكمة، ومن علمه وحكمته أن أوجب على القاتل كفارة مناسبة لما

صدر منه، فإنه تسبب لإعدام نفس محترمة وأخرجها من الوجود إلى العدم، فناسب أن يعتق رقبة ويخرجها من رق العبودية للخلق إلى الحرية التنامة، فإن لم يجدهذه الرقبة صام شهرين متتابعين، فأخرج نفسه من رق السهوات واللذات الحسية القاطعة للعبد عن سعادته الأبدية إلى التعبد لله تعالى بتركها تقرباً إلى الله.

ومدها تعالى بهذه المدة الكثيرة الشاقة في عددها، ووجوب التتابع فيها، ولم يشرع الإطعام في هذا الموضع لعدم المناسبة . بخلاف الظهار، كما سيأتي إن شاء الله تعالى .

ومن حكمته أن أوجب في القتل الدية، ولو كان خطأ، لتكون رادعة وكافة عن كثير من القتل، باستعمال الأسباب العاصمة عن ذلك.

ومن حكمته أن وجبت على العاقلة في قتل الخطأ، بإجماع العلماء، لكون القاتل لم يذنب فيشق عليه أن يقوم بذلك من بينه وبينهم المعاونة والمناصرة، والمساعدة على تحصيل المصالح وكف المفاسد [ولعل ذلك من أسباب منعهم لن يعقلون عنه من القتل حذراً من تحميلهم](١٠) ويخف عنهم وطاقتهم، توزيعه عليهم يقدر أحوالهم وطاقتهم، وخففت أيضاً بتأجيلها عليهم ثلاث

ومن حكمته وعلمه أن جبر أهل القتيل عن مصيبتهم، بالدية التي أوجها على أولياء القاتل

﴿ ٣٣﴾ ﴿ وَمِنْ يَقْتُلْ مُؤْمِناً مَتَعَمَداً فَيَهَا وَغَضِبِ الله فَجِزاقُه جَهَنَم خَالداً فَيَهَا وَغَضِبِ الله عليه ولعنه وأعد له عذاباً عظيماً ﴾ تقدم أن الله أخبر أنه لا يصدر قتل المؤمن من الكفر من الكفر العملي، وذكر هنا وعيد القاتل عمداً، وعيداً ترجف له القلوب، وتنصدع له الأفندة، وتنزعج منه أولو العقول.

فلم يردفي أنواع الكبائر أعظم من هذا الوعيد، بل ولا مثله، ألا وهو

الإخبار بأن جزاءه جهنم، أي: فهذا الذنب العظيم قد انتهض وحده أن يجازى صاحبه بجهنم، بما فيها من العذاب العظيم، والخزي المهين، وسخط الجبار وفوات الفوز والفلاح، وحصول الخيبة والخسار. فعياذا بالله

من كل سبب يبعد عن رحمته. وهذا الوعيد له حكم أمثاله من مصوص الوعيد، على بعض الكبائر والمعاضي بالخلود في التار، أو حرمان الجنة.

وقد اختلف الأئمة رحمهم الله في تأويلها، مع اتفاقهم على بطلان قول الخوارج والمعتزلة الذين يخلدونهم في النار ولو كانوا موحدين. والصواب في تأويلها ما قاله الإمام المحقق: شمس الدين بن القيم رحمه الله في «المدارج» فإنه قال بعدما ذكر تأويلات الأثمة في ذلك وانتقدها فقال:

وقالت فِرقَة : هذه النصوص وأمثالها مما ذكر فيه المقتضي للعقوبة ، ولا يلزم من وجود مقتضي الحكم وجوده ، فإن الحكم إنما يتم بوجود مقتضيه وانتفاء موانعه .

وغاية هذه النصوص الإعلام بأن كذا سبب للعقوبة ومقتض لها، وقد قام الدليل على ذكر الموانع، فبعضها بالإجماع، وبعضها بالنص. فالتوبة مانع بالإجماع، والتوحيد مانع بالنصوص المتواترة التي لا مدفع لها والحسنات العظيمة الماحية مانعة، والمصائب الكبار المكفرة مانعة، وإقامة الحدود في الدنيا مانع بالنص، ولا سبيل إلى تعطيل هذه النصوص، فلا بدمن إعمال النصوص من الجانين.

ومن هنا قامت الموازنة بين الحسنات والسيئات، اعتباراً بمقتضى العقاب ومانعه، وإعمالاً لأرجحها.

قالوا: وعلى هذا بناء مصالح الدارين ومفاسدهما. وعلى هذا بناء الأحكام الشرعية ، والأحكام القدرية ،

وهو مقتضى الحكمة السارية في الروجود، وبه ارتباط الأسباب ومسبباتها، خلقاً وأمراً، وقد جعل الله سبحانه لكل ضد ضداً يدافعه ويقاومه، ويكون الحكم للأغلب منهما.

فالقوة مقتضية للصحة والعافية، وفساد الأخلاط وبغيها مانع من عمل الطبيعة، وفعل القوة، والحكم للغالب منهما، وكذلك قوى الأدوية والأمراض. والعبد يكون فيه مقتض للصحة، ومقتض للعطب، وأحدهما يمنع كمال تأثير الآخر ويقاومه، فإذا ترجع عليه وقهره، كان التأثير له.

ومن هنا يعلم انقسام الخلق إلى مَن يدخل الجنة ولا يدخل النار، وعكسه، ومَن يدخل النار ثم يخرج منها، ويكون مكثه فيها بحسب ما فيه من مقتضى المكث في سرعة الخروج ويطئه. ومَنْ له بصيرة منورة يرى بها كل ما أخبر الله به في كتابه، من أمر المعاد وتفاصيله، حتى كأنه يشاهده رأي: عين.

ويعلم أن هذا هو مقتضى إلهيته سحانه، وربوبيته، وعزته، وحكمته، وأنه يستحيل عليه خلاف ذلك، ونسبة ذلك إليه نسبة ما لا يليق به إليه، فيكون نسبة ذلك إلى بصيرته، كنسبة الشمس والنجوم إلى بصره.

وهذا يقين الإيمان، وهو الذي يحرق السيئات، كما تحرق النار الحطب، وصاحب هذا المقام من الإيمان يستحيل إصراره على السيئات، وإن وقعت منه وكثرت، فإن ما معه من نور الإيمان يأمره بتجديد التوبة كل وقت بالرجوع إلى الله في عدد أنفاسه، وهذا من أحب الخلق إلى الله. انتهى كلامه، قدس الله روحه، وجزاه عن الإسلام والمسلمين خيراً.

﴿ 9 ﴾ ﴿ بِا أَيَّهَا اللَّهِ بِنَ آمَنُوا إِذَا ضربتم في سبيل الله فتبينوا ولا تقولوا لمن ألقى إليكم السلام لست مؤمناً تبتغون عرض الحياة الدنيا فعند الله

مغانم كثيرة كذلك كنتم من قبل فمن الله كان بما فمن الله عليكم فتبينوا إن الله كان بما تعملون خبيراً يأمر تعالى عباده المؤمنين إذا خرجوا جهاداً في سبيله، وابتغاء مرضاته أن يتبينوا ويتثبتوا في جميع أمورهم المشتبهة.

فإن الأمور قسمان: واضحة وغير واضحة

فالواضحة البينة لا تحتاج إلى تثبت وتبين، لأن ذلك تحصيل حاصل. وأما الأمور المشكلة غير الواضحة،

فإن الإنسان يحتاج إلى التثبت فيها والتبين، ليعرف هل يقدم عليها أم لا؟ فإن التثبت في هذه الأمور يحصل فيه من الفوائد الكثيرة، والكف لشرور عظيمة، ما به يعرف دين العبد وعقله ورزانته، بخلاف المستعجل للأمور في بدايتها(١)، قبل أن يتبين له حكمها، فإن ذلك يؤدي إلى ما لا ينبغي، كما جرى لهؤلاء الذين عاتبهم الله في الآية، لما لم يتثبتوا وقتلوا من سلم عليهم، وكان معه غنيمة له أو مال غيره، ظناً أنه يستكفى بذلك قتلهم، وكان هذا خطأ في نفس الأمر، فلهذا عاتبهم بقوله: ﴿ ولا تقولوا لمن ألقى إليكم السلام لست مؤمنا تبتغون عرض الحياة الدنيا فعند الله مغانم كثيرة ﴾ أي: فلا يحملنكم العرض الفاني القليل، على ارتكاب ما لا ينبغى فيفوتكم ما عند الله من الثواب الجزيل الباقي، فما عند الله خير وأبقى.

وفي هذا إشارة إلى أن العبد ينبغي له إذا رأى دواعي نفسه مائلة إلى حالة له فيها هوى، وهي مضرة له أن يذكرها ما أعد الله لمن نهى نفسه عن هواها، وقدم مرضاة الله على رضا نفسه، فإن في ذلك ترغيباً للنفس في امتثال أمر الله، وإن شق ذلك عليها.

وكما أن الهداية حصلت لكم شيئاً فشيئاً، فكذلك غيركم.

فنظر الكامل لحاله الأولى الناقصة ، ومعاملته لن كان على مثلها ، بمقتضى ما يعرف من حاله الأولى ، ودعاؤه له بالحكمة والموعظة الحسنة من أكبر الأسباب لنفعه وانتفاعه ، ولهذا أعاد الأمر بالتين فقال : ﴿فتينوا﴾

فإذا كان من خرج للجهاد في سبيل الله، وبحاهدة أعداء الله، وقد استعد بأنواع الاستعداد للإيقاع بهم، مأموراً بالتبين لمن ألقى إليه السلام، وكانت القرينة قوية، في أنه إنما سلم تعوذاً من القتل، وخوفاً على نفسه فإن ذلك يدل على الأمر بالتبين والتثبت في كل الأحوال التي يقع فيها نوع اشتباه، فيتثبت فيها العبد، حتى يتضح له الأمر ويبين الرشد والصواب.

﴿إِن الله كان بما تعملون خبيراً ﴾ فيجازي كلاً ما عمله ونواه، بحسب ما علمه من أحوال غباده ونياتهم.

﴿ ٧٩ - ٩٥﴾ ﴿ لا يسستسوي القاعدون من المؤمنين غير أولي الضرر والمجاهدون في سبيل الله بأموالهم وأنفسهم فضل الله المجاهدين بأموالهم وعد الله الحسنى وفضل الله المجاهدين منه ومعفرة ورحمة وكان الله غفوراً مي المقاعدين أجراً عظيماً \* درجات منه ومعفرة ورحمة وكان الله غفوراً رحيماً ﴾ أي: لا يستوي مَن جاهد من المؤمنين بنفسه وماله، ومَنْ لم يخرج للجهاد ولم يقاتل أعداء الله، ففيه الحث على الخروج للجهاد، والترغيب في ذلك، والترهيب من التكاسل والقعود عنه من غير عذر.

وأما أهل الضرر كالمريض والأعمى والأعمى والأعرج، والذي لا يجد ما يتجهز به، فإنهم ليسوا بمنزلة القاعدين من غير علر، فمَنْ كان من أولي الضرر راضياً بقيعوده، لا ينوي الخروج في سبيل الله لولا [وجود] المانع، ولا يحدث نفسه بذلك، فإنه بمنزلة القاعد لغير عدر.

ومَنْ كان عازماً على الخروج في

سبيل الله لولا وجود المانع، يتمنى ذلك ويحدَّث به نفسه، فإنه بمنزلة مَنْ خرج للجهاد، لأن النية الجازمة إذا اقترن بها مقدورها من القول أو الفعل ينزل صاحبها منزلة الفاعل.

ئم صرح تعالى بتفضيل المجاهدين على القاعدين بالدرجة ، أي: الرفعة ، وهذا تفضيل على وجه الإجمال، ثم صرَّح بذلك على وجه التفصيل، ووعدهم بالمغفرة الصادرة من رجم، والرحمة التي تشتمل على حصول كل خير، والدفاع كل شر

والدرجات التي فصلها النبي علي المحددية التابت عنه في «الصحيحين»، أن في الجنة مئة درجة، ما بين كل درجتين كما بين السماء والأرض، أعدها الله للمجاهدين في سبيله.

وهذا الثواب الذي رتبه الله على الجهاد، نظير الذي في سورة الصف في قوله: ﴿يا أيها الذين آمنوا هل أدلكم على تجارة تنجيكم من عذاب أليم. تؤمنون بالله ورسوله وتجاهدون في سبيل الله بأموالكم وأنفسكم ذلكم خير لكم إن كنتم تعلمون. يغفر لكم ذنوبكم ويدخلكم جنات تجري من نحتها الأنهار ومساكن طيبة في جنات عدن ذلك الفوز العظيم إلى آخر السورة.

وتأمل حسن هذا الانتقال، من حالة إلى أعلى منها، فإنه نفى التسوية أولا بين المجاهد وغيره، ثم صرّح بتفضيل المجاهد على القاعد بدرجة، ثم انتقل إلى تفضيله بالمغفرة والرحمة والدرجات.

وهذا الانتقال من حالة إلى أعلى منها عند التفضيل والمدح، أو النزول من حالة إلى ما دونها، عند القدح والذم أحسن لفظاً، وأوقع في النفس.

وكذلك إذا فضل تعالى شيئاً على شيء وكل منهما له فضل، احترز بذكر الفضل الجامع للأمرين، لثلا يتوهم أحد ذم المفضل عليه كما قال هذا: ﴿وكلاً وعد الله الحسنى ﴾ .

وكما [قال تعالى] في الآيات المذكورة في الصف في قوله: ﴿وبشر

المؤسنين . وكما في قوله تعالى: 
﴿لا يستوي منكم مَنْ أنفق من قبل الفتح وقاتل أي: عمن لم يكن كذلك . 
ثم قال: ﴿وكلاً وعد الله الحسنى ﴾ وكما قال تعالى: ﴿ففهمناها سليمان وكلاً آتينا حكماً وعلماً ﴾ فينبغي لمن بحث في التفضيل بين الأشخاص والطوائف والأعمال، أن يتفطن لهذه النكتة .

وكذلك لو تكلم في ذم الأشخاص والمقالات، ذكر ما تجتمع فيه عند تفضيل بعضها على بعض، لئلا يتوهم أن المفضل قد حصل له الكمال. كما إذا قيل: النصارى خير من المجوس، فليقل مع ذلك: وكل منهما كافر.

والقتل أشنع من الزنا، وكل منهما معصية كبيرة، حرمها الله ورسوله وزجر عنها.

ولما وعد المجاهدين بالمغفرة والرحمة الصادرين عن اسميه الكريمين المعفور الرحيم، ختم هذه الآية بهما فقال: ﴿وَكَانَ اللهُ عَفُوراً رحيمًا ﴾.

﴿٩٧ \_ ٩٩﴾ ﴿إن الذين توفاهم الملائكة ظالمي أنفسهم قالوا فيم كنتم قالوا كنا مستضعفين في الأرض قالوا ألم تكن أرض الله واسعة فتهاجروا فيها فأولئك مأواهم جهنم وساءت مصيراً \* إلا المستضعفين من الرجال والنساء والولدان لا يستطيعون حيلة ولا يهتدون سبيلا \* فأولئك عسى الله أن يسعف وعسهم وكبان الله عفواً غفوراً هذا الوعيد الشديد لن ترك الهجرة مع قدرته عليها حتى مات، فإن الملائكة الذين يقبضون روحه، يوبخونه بهذا التوبيخ العظيم، ويقولون لهم: ﴿ فيم كنتم ﴾ أي: على أي: حال كنتم؟ وبأي. شيء تميزتم عن المشركين؟ بل كثرتم سوادهم، وربما ظاهرتموهم على المؤمنين، وفاتكم الخير الكثير والجهاد مغ رسوله والكون مع المسلمين ومعاونتهم على أعدائهم .

﴿قالوا كنا مستضعفين في الأرض﴾ أي: ضعفاء مقهورين مظلومين، ليس لنا قدرة على الهجرة. وهم غير صادقين في ذلك، لأن الله وبخهم

وتوعدهم، ولا يكلف الله نفساً إلاً وسعها.

واستثنى المستضعفين حقيقة، ولهذا قالت لهم الملائكة: ﴿ أَلَمُ مُكُنَّ أرض الله واسعة فتهاجروا فيهام وهذا استفهام تقرير، أي: قد تقرر عند كل أحد أن أرض الله واسعة، فحيثما كان العبد في عل لا يتمكن فيه من إظهار دينه، فإن له متسعاً وفسحة من الأرض يتمكن فيها من عبادة الله، كما قال تعالى: ﴿ يَا عَبَادِي الَّذِينُ آمِنُوا إِنَّ أرضى واسعة فإياى فاعبدون، قال الله عن هؤلاء الذين لا عذر لهم: ﴿ فَأُولِتُكُ مِأُواهِم حِهِمَ وساءت مصيراً﴾ وهذا كما تقدم، فيه ذكر بيان السبب الموجب، فقد يترتب عليه مقتضاه، مع اجتماع شروطه، وانتفاء موانعه، وقد يمنع من ذلك مانع.

وفي الآية دليل على أن الهجرة من أكبر الواجبات، وتركها من المحرمات، بل من الكبائر، وفي الآية دليل على أن كل مَن توفي فقد استكمل واستوفى ما قدر له من الرزق والأجل والعمل، وذلك مأخوذ من لفظ «التوفي» فإنه يدل على ذلك، لأنه لو بقي عليه شيء من ذلك لم يكن متوفياً.

وفيه الإيمان بالملائكة ومدحهم، لأن الله ساق ذلك الخطاب لهم على وجه التقرير والاستحسان منهم، وموافقته لمحله.

ثم استثنى المستضعفين على الحقيقة، الذين لا قدرة لهم على الهجرة بوجه من الوجوه ﴿ولا يهتدون سبيلا﴾

فهؤلاء قال الله فيهم: ﴿فَأُولُئُكُ عَسَى اللهُ أَنْ يَعْفُو عَنْهُم وَكَانَ اللهُ عَفُواً عَفُواً عَفُواً اللهُ عَفُواً وَاجِبَ وَقَوْعِهَا مِن الله تعالى بمقتضى كرمه وإحسانه، وفي الترجية بالثواب لمن عمل بعض الأعمال فائدة:

وهو أنه قد لا يوفيه حق توفيته، ولا يعمله على الوجه اللائق الذي ينبغي، بل يكون مقصراً فلا يستحق ذلك الثواب. والله أعلم.

وفي الآية الكريمة دليل على أن من

عجز عن المأمور من واجب وغيره، فإنه معذور، كما قال تعالى في العاجزين عن الجهاد: ﴿ليس على الأعمى حرج ولا على الأعرج حرج ولا على المريض حرج ﴿. وقال في عموم الأوامر: ﴿فاتقوا الله ما استطعم ﴾.

وقال النبي على الإذا أمرتكم بأمر، فأتوا منه ما استطعتم». ولكن لا يعذر الإنسان إلا إذا بذل جهده، وانسدت عليه أبواب الحييل، لقوله: ﴿لا يستطيعون حيلة﴾ وفي الآية تنبيه على أن الدليل في الحج والعمرة ونحوهما مما يحتاج إلى سفر من شروط الاستطاعة.

سبيل الله يجد في الأرض مراغماً كثيراً وسعة ومن يخرج من بيته مهاجراً إلى الله ورسوله ثم يدركه الموت فقد وقع أجره على الله وكان الله غفوراً الهجرة، والترغيب وبيان الحث على المصالح، فوعد الصادق في وعده، أن المصالح، فوعد الصادق في وعده، أن يجد مراغماً في الأرض وسعة، فالمراغم مشتمل على مصالح الدين والسعة على مصالح الدين

وذلك أن كثيراً من الناس يتوهم أن في الهجرة شتاتاً بعد الألفة، وفقراً بعد الغني، وذلاً بعد العز، وشدة بعد الرخاء

والأمرليس كذلك، فإن المؤمن ما دام بين أظهر المشركين، فدينه في غاية المنقص، لا في العبادات القاصرة عليه، كالصلاة ونحوها، ولا في العبادات المتعدية، كالجهاد بالقول والفعل، وتوابع ذلك، لعدم تكنه من ذلك، وهو بصدد أن يفتن عن دينه، خصوصاً إن كان مستضعفاً.

فإذا هاجر في سبيل الله تمكن من إقامة دين الله وجهاد أعداء الله، ومراغمتهم، فإن المراغمة اسم جامع لكل ما يحمل به إغاظة لأعداء الله من قول وقعل، وكذلك يحمل له سعة في رزقه، وقد وقع كما أخر الله تعالى.

حُرِّمَتْ عَلَيْهِ حَجُمُ ٱلْمُنْتَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحْمُ ٱلْجِيزِيرِ وَمَآ أَهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ - وَٱلْمُنْخَيِفَةُ وَٱلْمَوْفَوْذَةُ وَٱلْكُرِّدَيَةُ وَٱلْتَطِيحَةُ وَمَا أَكَلُ السَّبُعُ إِلَّامَاذَكَ يَنْهُ وَمَاذَيْحَ عَلَى ٱلنَّصُبِ وَأَن نَسْتَفْسِمُوا بِأَلْأَزْلَيْرُ ذَاكِكُمْ فِسَقُّ ٱلْمُوْمَيْسَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِن دِينِكُرٌ فَلَا تَغْشُوهُمْ وَآخَشُونِيا ٱلْيُومُ ٱكْمُلْتُ ٱلْكُرْدِينِكُمْ وَأَغْسَتُ عَلَيْكُرُونِ مَنِي وَرَضِيتُ لَكُو ٱلْإِسْلَادِينَأَ فَرَاضِكُمْ فِي مَخْمُصَةِ عَيْرَمُتُجَانِفِ لِإِثْمِرُ فَإِنَّ ٱللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيرٌ ۞ يَمْتَلُونَكَ مَاذَاۤ أُمِلَّ لَهُمُّ قُلُ أُمِلَ لَكُمُ ٱلطَّيِبَاتُ وَمَاعَلَمُ مُرِّنَ ٱلْحَوَارِجِ مُكَلِّبِينَ تُعَيِّمُونِهُنَّ مِمَاعَلَمَكُمُ ٱللَّهُ فَكُلُّواْ مِمَّا أَمْسَكُنَ عَلَنَكُمْ وَأَذَكُنُ وَالْمَمَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَأَنَّقُوا اللَّهَ إِنَّا اللَّهَ مَرِيعٌ أَلِحَابٍ ٥ ٱلْيَوْمُ أُحِلَّ ٱلْكُوَّ ٱلطَّيْبَاتُ وَطُعَامُ ٱلَّذِينَ أُومُوا ٱلْكِنَابِ طِلَّ لَكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَحُمْ وَٱلْحُصْبَاتُ مِنَ ٱلْمُوْمِنَاتِ وَٱلْحُصَاتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِنَلْبُ مِن قَبْلِكُو إِذَا ءَانَيْتُمُوهُنَّ أَجُورَهُ نَّ مُعَصِنِينَ غَيْرَمُسُلفِحِينَ وَلَامُتَّحِذِي ٓأَخُدَانٍۗ وَمَن يَكَفَّرُ بِٱلْإِيكِنِ فَقَدْحَيِطَ عَمَلُهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَيْرِينَ ۞ REFERENCE OF THE REPORT OF THE

واعتبر ذلك بالصحابة رضي الله عنهم، فإنهم لما هاجروا في سبيل الله وتسركوا ديسارهم وأولادهم وأموالهم لله، كمل بذلك إيمانهم، وحصل لهم من الإيمان التام والجهاد أثمة لمن بعدهم، وكذلك حصل لهم، عما يترتب على ذلك من الفتوحات والمغنائم، ما كانوا به أغنى الناس، وهكذا كل مَنْ فعل فعلهم، حصل له ما يحصل لهم المحصل لهم إلى يوم القيامة.

ثم قال: ﴿وَمَنْ يَخْرِج مِنْ بِيتُهُ مِهَاجِراً إِلَى الله ورسوله﴾ أي: قاصداً لدين الله، لا لغير ذلك من المقاصد ﴿ثم يدركه الموت ، يقتل أو غيره ، ﴿فقد وقع أجره على الله ﴾ أي: فقد حصل له أجر المهاجر الذي أدرك مقصوده بضمان الله تعالى، وذلك لانه في العمل ، فمن رحمة الله به وبأمثاله ، أن أعطاهم أجرهم كاملاً ، ولو لم يكملوا العمل وغفر لهم ما حصل منه من التقصير في الهجرة وغيرها .

وله ذا ختم هذه الآيمة بهذين الاسمين الكريمين فقال: ﴿وكان الله غفوراً رحيماً ﴾ يغفر للمؤمنين ما اقترفوه من الخطيئات، خصوصاً التائين المنين إلى ربهم.

ورحيماً بجميع الحلق، رحة أوجدتهم وعافتهم، ورزقتهم من المال والبنين والقوة، وغير ذلك. رحيماً بالمؤمنين، حيث وفقهم للإيمان، وعلمهم من العلم ما يحصل به الإيقان، ويسر لهم أسباب السعادة والفلاح، وما به يدركون غاية الأرباح، وسيرون من رحمته وكرمه ما لاعين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر، فنسأل الله أن لا يحرمنا خيره بشر ما عندنا

﴿١٠١ \_ ١٠١﴾ ﴿ وإذا ضربتم في الأرض فليس عليكم جناح أن تقصروا من الصلاة إن خفتم أن يفتنكم الذين كفروا إن الكافرين كانوا لكم عدواً مبيناً \* وإذا كنت فيهم فأقمت لهم الصلاة فلتقم طائفة منهم معك وليأخذوا أسلحتهم فإذا سجدوا فليكونوا من ورائكم ولتأت طائفة أخرى لم يصلوا فليصلوا معك وليأخذوا حذرهم وأسلحتهم ود الذين كفروا لوتغفلون عن أسلحتكم وأمتعتكم فيميلون عليكم ميلة واحدة ولا جناح عليكم إن كان بكم أذى من مطرأو كنتم مرضى أن تضعوا أسلحتكم وخذوا حذركم إن الله أعد للكافرين عذاباً مهيناً ﴿ هاتان الآيتان أصل في رخصة القصر، وصلاة

الخوف، يقول تعالى: ﴿ وَإِذَا ضَرِبْتُم فَيِ الْأَرْضِ ﴾ أي: في السفر، وظاهر الآية، [أنه] يقتضي الترخص (١) في كما هو مذهب أي حنيفة رحمه الله، وخالف في ذلك الجمهور، وهم الأثمة الثلاثة وغيرهم، فلم يجوزوا الترخص (٢) في سفر المعصية، تخصيصاً للآية بالمعنى والمناسبة، فإن الرخصة سهولة من الله لعباده إذا سافروا أن يقصروا ويفطروا، والعاضي بسفره، لا يناسب حاله التخفيف.

وقوله: ﴿فليس عليكم جناح أن تقصروا من الصلاة﴾ أي: لا حرج ولا إثم عليكم في ذلك، ولا ينافي ذلك كون القصر هو الأفضل، لأن نفي الحرج إزالة لبعض الوهم الواقع في كثير من النفوس، بل ولا ينافي الوجوب، كما تقدم ذلك في سورة البقرة، في قوله: ﴿إن الصفا والمروة من شعائر الله ﴾ إلى آخر الآية.

وإزالة الوهم في هذا الموضع طاهرة، لأن الصلاة قد تقرر عند السلمين وجوبها على هذه الصفة التامة، ولا يزيل هذا عن تفوس أكثرهم إلا بذكر ما ينافيه.

أمران: أحدهما: ملازمة النبي على

والثاني: أن هذا من باب التوسعة والترخيص والرحمة بالعباد، والله تعالى يجب أن تؤتى رخصه كما يكره أن تؤتى معصيته.

القصر في جميع أسفاره.

وقوله: ﴿أَنْ تَقْصُرُوا مِنْ الصَلاةِ ﴾ ولم يقل أن تقصروا الصلاة ، فيه فائدتان :

إحداهما: أنه لو قال أن تقصروا الصلاة، لكان القصر غير منضط بحد من الحدود، فريما ظن أنه لو قصر معظم الصلاة وجعلها ركعة واحدة، لأجزأ، فإتيانه بقولة: ﴿مِن الصلاة﴾ ليدل ذلك على أن القصر محدود

مضبوط، مرجوع فيه إلى ما تقرر من فعل النبي ﷺ وأصحابه.

الثانية: أن «من» تفيد التبعيض، ليعلم بذلك أن القصر لبعض الصلوات المروضات، لا جميعها، فإن الفجر والمغرب لا يقصران، وإنما الذي يقصر الصلاة الزباعية من أربع إلى ركعتين.

فإذا تقرر أن القصر في السفر رخصة، فاعلم أن الفسرين قد اختلفوا في هذا القيد، وهو قوله: ﴿إِنْ حَفْتُم أن يفتنكم الذين كفروا﴾ الذي يدل ظاهره أن القصر لا يجوز إلا توجود الأمزين كليهما، السفر مع الخوف.

ويرجع حاصل اختلافهم إلى أنه هل المراد بقوله: ﴿أَنْ تقصروا ﴾ قصر العدد فقط؟ أو قصر العدد والصفة؟ فالإشكال إنما يكون على الوجه الأول.

فعلى هذا يكون هذا القيد أي به نظراً لغالب الحال الني كان النبي على المنارق وأصحابه عليها، فإن غالب أسفارهم أسفار جهاد.

وفيه فالدة أخرى، وهي بيان الحكمة والمصلحة في مشروعية رخصة المقصر، فبين في هذه الآية أنهى ما يتصور من المشقة الناسبة للرخصة، وهي اجتماع السفر والخوف، ولا يستلزم ذلك أن لا يقصر مع السفر وحده، الذي هو مظنة المشقة.

وأما على الوجه الثاني، وهو أن الراد بالقصر: قصر العدد والصفة، فإن القيد على بابه، فإذا وجد السفر والخوف جاز قصر العدد، وقصر الصفة، وإذا وجد السفر وحده جاز

قصر العدد فقط، أو الخوف وحده جاز قصر الصفة.

ولذلك أتى بصفة صلاة الخوف بعدها بقوله: ﴿وإذا كنت فيهم فأقمت لهم الصلاة ﴾ أي: صليت بهم صلاة تقيمها، وتتم ما يجب فيها ويلزم، فعلمهم مّا يَسِغِي لك ولهم فعله.

ثم فسر دلك بقوله: ﴿فلتقم طائفة منهم معك، أي: وطائفة قائمة بإزاء العدو، كما يدل على ذلك ما يأتي: ﴿فَإِذَا سَجِدُوا﴾ أي: الذين معك، أي: أكملوا صلاتهم، وعبر عن الصلاة بالسجود، ليدل على فضل السجود، وأنه ركن من أركانها، بل هو أعظم أركانها.

﴿ فليكونوا من ورائكم ولتأت طائفة أخرى لم يصلوا، وهم الطائفة الذين قاموا إزاء العدو ﴿فليصلوا معك﴾ دل ذلك على أن الإمام يبقى بعد انصراف الطائفة الأولى منتظراً للطائفة الثانية، فإذا حضروا صلى بهم ما بقي من صلاته، ثم جلس ينتظرهم حتى يكملوا صلاتهم، ثم يسلم بهم، وهذا أحد الوجوه في صلاة الخوف.

فإنها صحت عن النبي على من وجوه كثيرة كلها جائزة، وهذه الآية تدل على أن صلاة الجماعة فرض عين من رجهين:

المحدهما: أن الله تعالى أمر بها في هذه الحالة الشديدة، وقت اشتداد الخوف من الأعداء وحذر مهاجمتهم، فإذا أوجبها في هذه الحالة الشديدة، فإيجابها في حالة الطمأنينة والأمن من باب أولى وأحرى.

والثاني: أن المصلين صلاة الخوف يتركون فيها كثيرامن الشروط واللوازم، ويعفى فيها عن كثير من الأفعال المبطلة في غيرها، وما ذاك إلا لتأكد وجوب الجماعة، لأنه لا تعارض بين واجب ومستحب، فلولا وجوب الجماعة لم تترك هذه الأمور اللازمة

وتدل الآية الكريمة على أن الأولى والأفضل أن يصلوا بإمام واحد. ولو تضمن ذلك الإخلال بشيء، لا يخل به

لو صلوها بعدة أئمة، وذلك لأجل اجتماع كلمة الملمين واتفاقهم، وعدم تفرق كلمتهم، وليكون ذلك أوقع هيبة في قلوب أعدائهم، وأمر تعالى بأخذ السلاح، والحذر في صلاة الخوف، وهذا وإن كان فيه حركة واشتغال عن بعض أحوال الصلاة، فإن فيه مصلحة راجحة، وهو الجمع بين الصلاة والجهاد، والحذر من الأعداء الحريصين غاية الحرص على الإيقاع بالمسلمين، والميل عليهم وعلى أمتعتهم ولهذا قال تعالى: ﴿وود الذين كفروا لو تغفلون عن أسلحتكم وأمتعتكم فيميلون عليكم ميلة واحدةً﴾.

ثم إن الله عدر من له عدر، من مرض أو مطر، أن يضع سلاحه، ولكن مع أخذ الحذر فقال: ﴿ولا جناح عليكم إن كان بكم أذى من مطر أو كنتم مرضى أن تضعوا أسلحتكم وخذوا حذركم إن الله أعد للكافرين عذاباً مهيناً ﴾.

ومن العذاب المهين ما أمر الله به حزبه المؤمنين وأنصار دينه الموجدين، من قتلهم وقتالهم حيثما تقفوهم، ويأخذوهم ويحصروهم، ويقعدوا لهم كل مرصد، ويجذروهم في جميع الأحوال، ولا يغفلوا عنهم، خشية أن ينال الكفار بعض مطلوبهم فيهم.

فلله أعظم حمد وثناء على ما منَّ به على المؤمنين، وأيدهم بمعونته وتعاليمه التي لو سلكوها على وجه الكمال لم تهزم لهم راية، ولم يظهر عليهم عدو في وقت من الأوقات.

وفي قوله: ﴿فإذا سجدوا فليكونوا من ورائكم الطائفة من ورائكم الطائفة تكمل جميع صلاتها قبل ذهابهم إلى موضع الحارسين. وأن الرسول ﷺ يثبت منتظراً للطائفة الأخرى قبل السلام، لأنه أولاً ذكر أن الطائفة تقوم معه، فأخبر عن مصاحبتهم له. ثم أضاف الفعل بعد إليهم دون الرسول، قدل ذلك على ما ذكرناه . :

وفي قوله: ﴿ولتأت طائفة أخرى لم يصلوا فليصلوا معك، دليل على أن الطائفة الأولى قد صلوا، وأن جميع

وَٱلَّذِينَ كُفَ رُواْ وَكَ ذَيُواْ مِنَا لِكِنَآ أَوْلَيْكَ أَصْحَابُ ٱلجَنَدِيرِ ۞ يَدَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱذْكُرُواْ نِعْيَتَ ٱللَّهِ عَلَيْهِ عُمْمُ إِذْهُمْ مَوْمُ أَنْ يَبْسُطُواْ إِلَيْكُمْ أَيْدَيْهُمْ فَكُفَّ أَبِدِيَهُمْ عَنْكُمْ أَوَّأَنَّهُواْ اللَّهُ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَّوَّكُلْ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ \* وَلَقَدْ أَخَذَ أَمَّةُ مِينَّقَ بَنِي إِنْهُ إِيلَ وَيَعَشَا مِنْهُمُ أَثْنَى عَشَرَنَقِيبًا وَقَالَ أَلَلَهُ إِنِّ مَعَكُ لَإِنْ أَقَمَّتُمُ ٱلصَّكَاوَةَ وَءَاقِينَتُمُ ٱلزَّكَوْةَ وَءَامَنَـنُو برُيسُبِلِي وَعَرَّزُيْتُمُوهُمْ وَأَقْرَضْتُمُ ٱللَّهُ قَرْضَيَّا حَسَنَا لَأُكُونَكَ عَنكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ وَلَأَنْظِلَنَّكُمْ جَنَّنْ عِجَدِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَا رُفْعَن كَفَريَّك ذَلِكَ مِنْ حَكُمْ فَقَدْضَلُ سَوَآةَ ٱلسَّكِيلِ ۞ فِيمَا تقضيهم فيشكفهم لعنفهم وبحكنانا فكويهم فليسية يُحَرِّفُونَ ٱلْكَالِمَعَ مُّوَاجِعِيةً وَنَسُواْ حَظَّامِمَا ذَكِرُواْ بِهِ ۚ وَلَاتَ زَالُ تَطَلِعُ عَلَىٰ خَآيِتَ إِمِنْهُ مَ إِلَّا قِلِكَ لَمِنْهُمُ اً فَأَعْفُ عَنْهُمْ وَأَصْفَحْ إِنَ أَلَّهَ يُحِبُّ لَلْحُسِنِينَ ۞ 

intrinsia stalish just

صلاة الطائفة الثانية تكون مع الإمام حقيقة في ركعتهم الأولى، وحكماً في ركعتهم الأخيرة، فيستلزم ذلك انتظار الإمام إياهم حتى يكملوا صلاتهم، ثم يسلم بهم، وهذا ظاهر للمتأمل.

﴿ ١٠٣﴾ ﴿ فإذا قضيتم الصلاة فادكروا الله قيامأ وقعودا وعلى جنوبكم فإذا اطمأننتم فأقيموا الصلاة إن الصلاة كانت على المؤمنين كتاباً موقوتاً ﴾ أي: فإذا فرغتم من صلاتكم، صلاة الخوف وغيرها، فاذكروا الله في جميع أحوالكم وهيئاتكم، ولكن خصت صلاة الخوف بذلك لفوائد. منها: أن القلب صلاحه وفلاحه وسعادته، بالإنابة إلى الله تعالى في المحبة وامتلاء القلب من ذكره والثناء عليه .

وأعظم ما يحصل به هذا المقصود الصلاة، التي حقيقتها أنها صلة بين العبد وبين ربه .

ومنها: أن فيها من حقائق الإيمان ومعارف الإيـقـان، مـا أوجـب أن يفرضها الله على عباده كل يوم وليلة. ومن المعلوم أن صلاة الخوف لا تحصل فيها هذه المقاصد الحميدة بسبب اشتغال القلب والبدن والخوف فأمر بجبرها بالدكر بعدها

ومنها: أن الخوف يوجب من قلق القلب وحوفه، ما هو مظنة لضعفه، وإذا ضعف القلب ضعف البدن عن مقاومة العدو، والذكر لله والإكثار منه

وَمِنَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓا إِنَّ انْصَارَى ٓ لَّهُذُبُ الْمِنْ فَعَهُمْ فَكُنُواْ حَظًّا مِنَّا ذُكِيِّرُواْ بِهِ عَأَغَرَبْ النَّهُ مُ الْعَكَ اوَّةَ وَٱلْبِعَضَاءَ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيدَ مَنَّ وَسَوْفَ يُبَدِّ فَهُ مُواللَّهُ بِمَاكَانُواْيَصْمُعُونَ ۞ يَنَأَهُلُ ٱلْكِنْكِ قَدْجَآءَكُمْ رَسُولُنَا إِنْجِينَ لَكُمْ صَحَيْبُواعَمَّا كُنتُمْ تَخْفُوك مِنَ ٱلْكِتَابِ وَيَعْفُواْعَن كَيْدِرُ قَدْ جَآءَكُم مِنَ ٱللَّهِ مُنُورٌ وَكِتَابٌ مِّينَ ۞ يَهْدِى بِدِاللَّهُ مَنِ ٱتَّبَعَ رِضَوَانَهُ سُبُلَ السَّكَلِووَيُغْرِجُهُ مِينَ ٱلظُّلُمَنْتِ إِلَى ألنَّورِ بِإِذْنِ مِهِ وَيَعَهِ دِيعِمْ إِلِّن صِرَطِ مُسْتَقِيدٍ ۞ لْقَدْكَفَرَالْذِينَ قَالُوٓا إِنِّ ٱللَّهَ هُوَٱلْمَيْدِيحُ أَمَّنُ مَنْ يَمْ قُلُ فَكَن يَعْلِكُ مِنَ ٱللَّهِ شَيْمًا إِنْ أَرَادَ أَن يُهْ لِكَ ٱلْمُرْسِيحَ أَرْبَ مُرْبَيِّمَ وَأُمَّاهُ وَمَن فِ ٱلْأَرْضِ جَيِعَ أُوَيِنَّهِ مُلْكَ ٱلسَّمَكُونِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا يَنْتَهُمَأُ يَخُ لُقُ مَا يَشَاءُ وَٱلْقَدُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ وَقَدِيثٌ ۞ ACCEPTANT WEST SERVICE

من أعظم مقويات القلب.

ومنها: أن الذكر لله تعالى مع الصبر والشبات سبب للفلاح والظفر بالأعداء، كما قال تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا إذا لقيتم فئة فاثبتوا، واذكروا الله كثيراً لعلكم تفلحون﴾. فأمر بالإكثار منه في هذه الحال إلى غير ذلك من الحكم.

وقوله: ﴿ فَإِذَا أَصْمَانَتُمْ فَأَقِيمُوا أَخْرَى ... المُصِلاة ﴾ أي: إذا أَمْنَتُمْ مِن الخُوف، الأمر الأوطمأنت قلوبكم وأبدانكم، فأتموا ما لا يرج صلاتكم على الوجه الأكمل، ظاهراً والنجاة من وباطنا، بأركانها وشروطها، لهم مقاص وخشوعها، وسائر مكملاتها.

﴿إِن الصلاة كانت على المؤمنين كتاباً موقوتاً ﴾ أي: مفروضاً في وقته، فدل ذلك على فرضيتها، وأن لها وقتاً لا تصح إلا به، وهو هذه الأوقات التي قد تقررت عند المسلمين، صغيرهم وكبيرهم، عالمهم وحاهلهم، وأخذوا ذلك عن نبيهم محمد على المتولة الصلى،

ودل قوله: ﴿على المؤمنين﴾ على أن الصلاة ميزان الإيمان، وعلى حسب إيمان العبد تكون صلاته، وتتم وتكمل، ويدل ذلك على أن الكفار وإن كانوا ملتزمين لأحكام المسلمين كأهل الذمة \_أنهم لا يخاطبون بفروع الدين كالصلاة، ولا يؤمرون بها، بل ولا تصح منهم ما داموا على كفرهم، وإن

كانوا يعاقبون عليها، وعلى سائر الأحكام في الآخرة.

﴿ ١٠٤﴾ ﴿ ولا تبنوا في ابتغاء القوم إن تكونوا تألمون فإنهم يألمون كما تألمون كما تألمون وتسرجون من الله ما لا يسرجون لا تضعفوا ولا تكسلوا في ابتغاء عدوكم من الكفار، أي: في جهادهم والمرابطة على ذلك، فإن وهن القلب مستدع لوهن البدن، وذلك يضعف عن مقاومة الأعداء. بل كونوا أقوياء نشيطين في قتالهم.

ثم ذكر ما يقوي قلوب المؤمنين، فذكر شيئين:

الأول: أن ما يصيبكم من الألم والتعب والجراح ونحو ذلك، قإنه يصيب أعداءكم، فليس من المروءة الإنسانية والشهامة الإسلامية أن تكونوا أضعف منهم، وأنتم وإياهم قد تساويتم فيما يوجب ذلك، لأن العادة الجارية لا يضعف إلا مَنْ توالت عليه الآلام وانتصر عليه الأعداء على الدوام، لا مَنْ يدال مرة، ويدال عليه أخرى به

الأمر الثاني: أنكم ترجون من الله ما لا يرجون، فترجون الفور بثوابه والنجاة من عقابه، بل خواص المؤمنين لهم مقاصد عالية، وآمال رفيعة، من نصر دين الله، وإقامة شرعه، واتساع دائرة الإسلام، وهداية النضالين، وقمع أعداء الدين، فهذه الأمور توجب للمؤمن المصدق زيادة القوة، وتضاعف النشاط والشجاعة التامة؛ لأن مَنْ يقاتل ويصبر على نيل عره الدنيوي إن ناله، ليس كمن يقاتل لنيل السعادة الدنيوية والأخروية، والفوز برضوان الله وجنته، فسبحان مُرُ فاوت بين العباد، وفرق بينهم بعلمه وحكمته، ولهذا قال: ﴿وَكَانَ اللَّهُ عليماً حكيماً كامل العلم، كامل الحكمة .

﴿ ١٠٥ ـ ١٠٣﴾ ﴿ إِنَا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الكتاب بالحق لتحكم بين الناس بما أراك الله ولا تكن للخائين خصيماً \* واستغفر الله إن الله كان غفوراً

رحيماً \* ولا تجادل عن الذين يختانون أنفسهم إن الله لا يحب من كان خوانا أثيماً \*يستخفون من الناس ولا يستخفون من الله وهو معهم إذ يبيتون ما لا يرضى من القول وكان الله بما يعملون محيطاً ﴿ هَاأُنْتُمْ هَوُلاء جادلتم عنهم في الحياة الدنيا فمن يجادل الله عنهم يوم القيامة أم من يكون عليهم وكيلا \* ومن يعمل سوءاً أو يظلم نفسه ثم يستغفر الله يجد الله غفوراً رحيماً الله ومن يكسب إثما فإنما يكسبه على نفسه وكان الله عليماً حكيماً \* ومن يكسب خطيئةً أو إثماً ثم يرم به بريئاً فقد احتمل ستاناً وإثماً مبيناً \* ولولا فضل الله عليك ورحمته لهمت طائفة منهم أن يضلوك وما يضلون إلا أنفسهم وما يضرونك من شىء وأنزل الله عليك الكتاب والحكمة وعلمكما لمتكن تعلم وكان فضل الله عليك عظيماً ﴾ يخبر تعالى، أنه أنزل على عبده ورسوله الكتاب بالحق، أي: محفوظاً في إنزاله من الشياطين، أن يتطرق إليه منهم باطل بل نزل بالحق، ومشتملاً أيضاً على الحق فأخباره صدق، وأوامره ونواهيه عدل ﴿ وتحت كلمة ربك صدقاً وعدلاً وأخبر أنه أنزله ليحكم بين

وفي الآية الأخرى: ﴿وأنزلنا إليك الذكر لتبن للناس ما نُزُل إليهم﴾. في حتمل أن هذه الآية في الحكم بين الناس، في مسائل النزاع والاختلاف، وتلك في تبيين جميع الدين، وأصوله وفروعه، ويحتمل أن الآيتين كليهما، معناهما واحد، فيكون الحكم بين الناس هنا يشمل الحكم بينهم في الدماء والأعراض والأموال وسائر الحقوق وفي العقائد، وفي جميع مسائل الحكام.

وقولته: ﴿بِمَا أَرَاكُ اللهِ أَي:
لا بهواك، بل بصاعلمك الله
وألهمك، كقوله تعالى: ﴿وَمَا يَنْطَقُ
عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى ﴿
وفي هذا دليل على عصمته على فيما يبلغ عن الله من جميع الأحكام

وغيرها، وأنه يشترط في الحاكم (۱) العلم والعدل، لقوله: ﴿ بما وَرَبُ الله ﴾ ولم يقل: بما رأيت. ورتب أيضاً الحكم بين الناس على معرفة الكتاب، ولما أمر الله بالحكم بين الناس المتضمن للعدل والقسط، نهاه عن الجور والظلم الذي هو ضد العدل، فقال: ﴿ ولا تكن للخائنين خصيماً ﴾ فقال: ﴿ ولا تكن للخائنين خصيماً ﴾ أي: لا تخاصم عن مَنْ عرفت خيانته، من مدع ما ليس له، أو منكر حقاً عليه، سواء علم ذلك أو ظنه. ففي عليه، سواء علم ذلك أو ظنه. ففي هذا دليل على تحريم الخصومة في باطل، والنيابة والحقوق الدنيوية.

ويمال مفهوم الآية على جواز الدخول في نيابة الخصومة لمن لم يعرف منه ظلم.

﴿واستغفر الله﴾ مما صدر منك، إن صدر.

﴿إِن الله كان غفوراً رحيماً ﴾ أي: يغفر الذنب العظيم لمن استغفره وتاب إليه وأناب، ويوفقه للعمل الصالح بعد ذلك، الموجب لثوابه وزوال عقابه.

ولا تجادل عن الذين يحتانون انفسهم و «الاختيان» و «الخيانة» بمعنى الجناية والظلم والإثم، وهذا يشمل النهي عن المجادلة، عن مَنْ أذنب وتوجه عليه عقوبة، من حد أو منه من الخيانة، أو بدفع ما ترتب على ذلك من العقوبة الشرعية. ﴿إن الله كثير الخيانة والإثم، وإذا انتفى الحب شبت ضده، وهو البغض، وهذا كثير المنهى المتقدم.

ثم ذكر عن هؤلاء الخائنين أنهم «يستخفون من الناس ولا يستخفون من الله وهو معهم إذ يبيتون ما لا يرضى من القول» وهذا من ضعف الإيمان، ونقصان اليقين، أن تكون خافة الخلق عندهم أعظم من

خافة الله، فيحرصون بالطرق المباحة والمحرمة على عدم الفضيحة عند الناس، وهم مع ذلك قد بارزوا الله بالعظائم، ولم يبالوا بنظره واطلاعه عليهم.

وهو معهم بالعلم في جميع أحوالهم، خصوصاً في حال تبيتهم ما لا يرضيه من القول، من تبرئة الجاني، ورمي البريء بالجناية، والسعي في ذلك للرسول ﷺ، ليفعل ما بيتوه.

فقد جعوا بين علة جنايات، ولم يراقبوا رب الأرض والسنماوات، المطلع على سرائرهم والسنمائرهم، وله خال بقوله: وله خال الله بما يعملون عيطاً أي: قد أحاط بذلك علماً، ومع هذا لم يعاجلهم بالعقوبة، بل استأنى بهم، وعرض عليهم التوبة وحذرهم من الإصرار على ذنبهم، الموجب للعقوبة البليغة.

ها أنتم هؤلاء جادلتم عنهم في الحياة الدنيا فمن يجادل الله عنهم يوم القيامة أم من يكون عليهم وكيلاً أي: هبكم جادلتم عنهم في هذه الحياة الدنيا، ودفع عنهم جدالكم بعض ما الحناق، فماذا يغني عنهم وينفعهم؟ الحلق، فماذا يغني عنهم وينفعهم؟ ومَنْ يجادل الله عنهم يوم القيامة حين تتوجه عليهم الحجة، وتشهد عليهم السنتهم وأيديهم وأرجلهم بما كانوا يعملون؟ هيومئذ يوفيهم الله دينهم الحق، ويعلمون أن الله هوالحق المين،

فَمَنْ يجادل عنهم، مَنْ يعلم السر وأخفى، ومَنْ أقام عليهم من الشهود ما لا يمكن معه الإنكار؟ وفي هذه الآية إرشاد () إلى المقابلة بين ما يتوهم من مصالح الدنيا المترتبة على ترك أوامر الله ، أو فعل مناهيه، وبين ما يفوت من ثواب الآخرة، أو يخصل من عقوباتها.

فيقول مَنْ أمرته نفسه بترك أمر الله

ها أنت تركت أمره كسلاً وتفريطاً، فما النفع الذي انتفعت به؟ وماذا فاتك من ثواب الآخرة؟ وماذا ترتب على هذا الترك من الشقاء والحرمان والخيبة والخسران؟

وكذلك إذا دعته نفسه إلى ما تشتهيه من الشهوات المحرمة، قال لها: هبك فعلت ما اشتهيت، فإن لدته تنقضي، ويعقبها من الهموم والغموم والعموات، وفوات الثواب وحصول العقاب ما بعضه يكفي العاقل في الإحجام عنها.

وهذا من أعظم ما ينفع العبد تدبره، وهو خاصة العقل الحقيقي. بخلاف الذي (٤) يدعي العقل، وليس كذلك، فإنه بجهله وظلمه يؤثر اللذة الحاضرة، والراحة الراهنة، ولو ترتب عليها ما ترتب. والله المستعان.

ثم قال تعالى: ﴿ وَمَنْ يعمل سوءاً أو يظلم نفسه، ثم يستغفر الله يجد الله غفوراً رحيماً ﴾ أي: مَنْ تجرأ على المعاصي واقتحم على الإثم، ثم استغفر الله استغفاراً تاماً، يستلزم الإقرار بالذنب والندم عليه، والإقلاع، والعزم على أن لا يعود. فهذا قد وعده مَنْ لا يخلف الميعاد، بالمغفرة والرحة.

فيغفر له ما صدر منه من الذنب، ويزيل عنه ما ترتب عليه من النقص والعيب، ويعيد إليه ما تقدم من الأعمال الصالحة، ويوفقه فيما يستقبله من عمره، ولا يجعل ذنبه حائلاً عن توفيقه، لأنه قد غفره وإذا غفره، غفر ما يترتب عليه.

واعلم أن عمل السوء عند الإطلاق يشمل سائر المعاصي، الصغيرة والكبيرة، وسمي "سوءاً» لكونه يسوء عامله بعقوبته، ولكونه في نفسه سيئاً غير حسر.

وكذلك ظلم النفس عند الإطلاق يشمل ظلمها بالشرك فما دونه. ولكن

<sup>(</sup>٣) في ب: الإرشاد.

<sup>(</sup>٤) في ب: من.

<sup>(</sup>١) في أ: الحكم.

<sup>(</sup>۲) في ب: ما يحذرون.

عند اقتران أحدهما بالآخر، قد يفسر كل واحد منهما بما يناسبه، فيفسر عمل السوء هنا بالظلم الذي يسوء الناس، وهو ظلمهم في دمائهم وأموالهم وأعراضهم.

ويفسر ظلم النفس بالظلم والمعاصي التي بين الله وبين عبله، وسمي ظلم النفس «ظلما» لأن نفس العبد ليست ملكاً له، يتصرف فيها بما يشاء، وإنما هي ملك لله تعالى، قد يقيمها على طريق العبد، وأمره أن للصراط المستقيم، علماً وعملاً، فيسعى في تعليمها ما أمر به، ويسعى في العمل بما يجب، فسعيه في غير هذا في العمل بما يجب، فسعيه في غير هذا الطريق ظلم لنفسه وحيانة، وعدول بها عن العدل، الذي ضده الجور والظلم.

ثم قال: ﴿وَمَنْ يَكُسَبُ إِثْماً فَإِنَما يَكْسَبُهُ عَلَى نَفْسُهُ ﴿ وَهَذَا يَشْمِلُ كُلُ مَا يَوْثُمُ مِن صغير وكبير، فَمَنْ كسب سيئة فإن عقوبتها الدنيوية والأخروية على نفسه، لا تتعداها إلى غيرها، كما قال تعالى: ﴿ولا تزر وازرة وزر قال تعالى: ﴿ولا تزر وازرة وزر تنكر، عمت عقوبتها، وشمل إثمها، فلا تخرج أيضاً عن حكم هذه الآية الكريمة، لأن مَنْ ترك الإنكار الواجب فقد كسب سئة.

وفي هذا بيان عدل الله وحكمته، أنه لا يعاقب أحداً بذنب أحد، ولا يعاقب أحداً أكثر من العقوبة الناشئة عن ذنبه، ولهذا قال: ﴿وكان الله عليماً حكيماً﴾ أي: له العلم الكامل، والحكمة التامة.

ومن علمه وحكمته أنه يعلم الذنب وما صدر منه، والسبب الداعي لقعله، والعقوبة المترتبة على فعله، ويعلم حالة المذنب، أنه إن صدر منه الذنب، بغلبة دواعي نفسه الأمّارة بالسوء، مع إنابته إلى ربه في كثير من أوقاته، أنه سيغفر

له ويوفقه للنوبة .

وإن صدر منه بتجرئه على المحارم، استخفافاً بنظر ربه، وتهاوناً بعقابه، فإن هذا بعيد من المغفرة، بعيد من التوفيق للتوبة.

ثم قال: ﴿وَمن يكسب خطيئة﴾ ما دون اي . ذنبا كبيراً ﴿أُو إِسْمناً﴾ ما دون ذلك . ﴿ثم يرم به﴾ أن يتهم بذنبه ﴿بريئاً﴾ من ذلك الذنب، وإن كان أي: فقد حل فوق ظهره بهتا للبريء فقد حل فوق ظهره بهتا للبريء ذلك من كبائر الذنوب وموبقاتها، فإنه قد جمع عدة مفاسد: كسب الخطيئة ثم الكذب الشنيع، بتبرئة نفسه واتهام والبريء، ثم ما يترتب على ذلك، من البريء، ثم ما يترتب على ذلك، من العقوبة الدنيوية، تنذفع عمن وجبت عليه، وتقام على من لا يستحقها،

ثم ما يترتب على ذلك أيضاً من كلام الناس في البريء، إلى غير ذلك من المفاسد التي نسأل الله العافية منها، ومن كل شر.

ثم ذكر منته على رسوله بحفظه وعصمته عمن أراد أن يضله فقال: ﴿ولولا فضل الله عليك ورحمته لهمت طائفة منهم أن يضلوك ﴿. وذلك أن هذه الآيات الكريمات قد ذكر المسرون، أن سبب نزولها: أن أهل بيت سرقوا في المدينة، فلما اطلع على سرقتهم خافوا الفضيحة، وأخذوا سرقتهم فرموها ببيت من هو بريء من

واستعان السارق بقومه أن يأتوا رسول الله على ويطلبوا منه أن يبرىء صاحبهم على رؤوس الناس، وقالوا: إنه لم يسرق، وإنما الذي سرق مَنْ وجدت السرقة ببيته، وهو البريء. فهم رسبول الله على أن يسبرىء صاحبهم، فأنزل الله هذه الآيات

تذكيراً وتبييناً لتلك الواقعة، وتحذيراً للرسول عليه من المخاصمة عن الخاتنين، فإن المخاصمة عن المبطل من الضلال، فإن الضلال نوعان:

ضلال في العلم، وهو الجهل بالحق، وضلال في العمل، وهو العمل بغير ما يجب. فحفظ الله رسوله عن هذا النوع من الضلال [كما حفظه عن الضلال في الأعمال](١)

وأخبر أن كيدهم ومكرهم يعود على أنفسهم، كحالة كل ماكر، فقال: ﴿ وَما يَضَلُونَ ذَلِكَ التَّحِيلُ، لَم يُحَصِلُ لَهم فيه مقصودهم، ولم يحصل لهم (٢) إلا مقصودهم، ولم يحصل لهم (٢) إلا أخيبة والحرمان والإثم والخسران، وهذه (٢) نعمة كبيرة على رسوله المحمل، وهو التوفيق يتضمن النعمة بالعمل، وهو التوفيق لفعل ما يجب، والعصمة له عن كل

ثم ذكر نعمته عليه بالعلم فقال: ﴿ وَأَنْزُلُ اللهُ عَلَيْكُ الكِتَابُ وَالْحَكَمَةُ ﴾ أَوْزُلُ عَلَيْكُ مِذَا القرآن العظيم، والذكر الحكيم، الذي فيه تبيان كل شيء، وعلم الأولين والآخرين.

والحكمة: إما السُنّة التي قد قال فيها بعض السلف: إن السُنّة تنزل عليه كما ينزل القرآن.

وإما معرفة أسرار الشريعة الزائدة على معرفة أحكامها، وتنزيل الأشياء منازلها، وترتيب كل شيء بحسبه.

﴿وعلمك ما لم تكن تعلم ﴾ وهذا يشمل جميع ما علمه الله تعالى. فإنه ﷺ كما وصفه الله قبل النبوة بقوله: ﴿ما كنت تدري ما الكتاب ولا الإيمان ﴾ ﴿ووجدك ضالاً فهدى ﴾.

ثم لم يزل يوحي الله إليه ويعلمه ويكمله، حتى ارتقى مقاماً من العلم يتعذر وضوله على الأولين والآخرين،

<sup>(</sup>۱) زیادة من هامش: ب.

<sup>(</sup>٢) في النسختين: له، وقد غيرتها للتوافق مع ما سبق من الضمائر.

<sup>(</sup>٣) في النسختين: وهذا.

فكان أعلم الخلق على الإطلاق، وأجعهم لصفات الكمال، وأكملهم فيها، ولهذا قال: ﴿وكان فضل الله عليك عظيماً﴾ ففضله على الرسول محمد ﷺ أعظم من فضله على كل خلوق(١).

وأجناس الفضل الذي قد فضله الله به، لا يمكن استقصاؤها<sup>(٢)</sup> ولا يتيسر إحصاؤها<sup>(٣)</sup>

المجادة الله خير في كثير من نجواهم إلا من أمر بصدقة أو معروف أو إصلاح بين الناس ومن يفعل ذلك عظيماً أي: لا خير في كثير مما يتناجى به الناس ويتخاطبون، وإذا لم يكن فيه خير، فإما لا فائدة فيه كفيرم الكلام المباح، وإما شرومضرة محضة، كالكلام المحرم بجميع أنواعه.

ثم استثنى تعالى فقال: ﴿ إِلاَ مَنْ أَمْرِ دَلُ عَلَى ذَلُكُ الاستثناء. بصدقة﴾ من مال أو علم، أو أي: نفع ولكن كمال الأجر كان، بل لعله يدخل فيه العبادات النية والإخلاص، وله القاصرة، كالتسبيح والتحميد، يفعل ذلك ابتغاء مرض ونحوه، كما قال النبي ﷺ إن بكل فؤتيه أجراً عظيماً ﴾ فله تسبيحة صدقة، وكل تكبيرة صدقة، أن يقصد وجه الله ت وكل تهليلة صدقة، وأمر بالمعروف العمل لله في كل وقت صدقة، وهي عن المنكر صدقة، وفي من أجراء الحير، ليح بضع أحدكم صدقة الحديث.

والطاعة، وكل ما عرف في الشرع سواء تم مقصوده أم لا، لأن النية والعقل حسنه، وإذا أطلق الأمر حصلت، واقترن بها ما يمكن من المعروف من غير أن يقرن بالنهي عن العمل. والكار، وذلك ودخل فيه النهي عن المنكر، وذلك الرسول من بعد ما تبين له الهدى ويتبع لا يتم فعل الخير إلا بترك الشر.

وأما عند الاقتران، فيفسر المعروف بفعل المأمور، والمنكر بترك المنهي. ﴿أو إصلاح بين الناس﴾ والإصلاح لا يكون إلا بين متنازعين متخاصمين، والنزاع والخصام والتغاضب، يوجب من الشر والفرقة ما لا يمكن حصره،

فلذلك حث الشارع على الإصلاح بين الناس في الدماء والأموال والأعراض، بل وفي الأديان، كما قال تعالى: ﴿وَاعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تفرقوا ﴾. وقال تعالى: ﴿وَإِنْ طَائِفَتَانَ مِنْ المُؤْمِنِينَ اقتتلوا فأصلحوا بينهما، فإن بغت إحداهما على الأخرى فقاتلوا التي تبغي حتى تفيء إلى أمر الله الآية.

وقال تعالى: ﴿والصلح خير﴾ والساعي في الإصلاح بين الناس أفضل من القانت بالصلاة والصيام والصدقية، والمصلح لا بدأن يصلح الله سعيه وعمله.

كما أن الساعي في الإفساد لا يصلح الله عمله، ولا يتم له مقصوده كما قال تعالى: ﴿إِنَّ اللهُ لا يصلح عمل الفسدين﴾. فهذه الأشياء حيثما فعلت فهي خير، كما دل على ذلك الاستثناء.

ولكن كمال الأجر وتمامه بحسب النية والإخلاص، ولهذا قال: ﴿وَمَنْ يَفْعِلَ ذَلِكَ ابتغاء مرضاة الله فسوف نؤتيه أجراً عظيماً ﴾ فلهذا ينبغي للعبد أن يقصد وجه الله تعالى، ويخلص العمل لله في كل وقت، وفي كل جزء من أجراء الخير، ليحصل له بذلك الأجر العظيم، وليتعود الإخلاص، فيكون من المخلصين، وليتم له الأجر، سواء تم مقصوده أم لا، لأن النية حصلت، واقترن بها ما يمكن من العمل.

﴿ ١١٥ ـ ١١٦﴾ ﴿ ومن يشاقق الرسول من بعد ما تين له الهدي ويتبع غير سبيل المؤمنين نوله ما تولَّى ونصله جمهنم وساءت مصيراً \* إن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك ضلالاً بعيداً ﴾ أي: ومن يخالف الرسول ﷺ ويعانده فيما جاء به ﴿ من بعد ما تين له الهدى ﴾ بالدلائل القرآنية بعد ما تين له الهدى ﴾ بالدلائل القرآنية

وَفَالَتِ ٱلْيَهُودُ وَٱلنَّصَلَرَئَ نَعَنُ أَنْسَوُا اللَّهِ وَأَجِنَا وَأُمَّونُ لَكُلِمَ يُعَاذِبُكُو بِذُنُوبِكُمْ مِلْ أَنْشُوبِكُرُّ مِّنَانَ خَلَقٌ يَغْفِرُلِكَ يَثَنَاهُ وَيُعَنِّبُ مَن يَشَنَاهُ وَيَقْدِمُنْكُ ٱلسَّمَوَ سِي وَٱلْأَرْضِ وَمَايَيْنَهُمْ مَا ۚ وَإِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ ۞ يَتَأَهْلَ ٱلْكِئْبِ قَدْجَاۤ أَكُوْ رَسُولَنَا يُبِينُ لَكُمُ عَلَىٰ فَتَرَوْمِنَ ٱلرُّسُلِ أَن تَقُولُوا مَاجَآءَتَامِنُ بَيْدِرِ وَلَانَدِيرِ فَقَدْ حَآءَكُم بَثِيرٌ وَنَذِيرٌ وَٱللَّهُ عَلَى كُلِّ مَّىٰءِقَدِيرٌ ۞ وَإِذْفَالَ سُوسَى لِقَوْمِيهِ، يَفَوْمِ أَذْكُرُواْ يْعْـمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْجَعَلَ فِيكُمْ أَيْلِهَآ وَجَعَلَكُمُ مُلُوكًا وَءَاتَنكُمْ مَّالَرُيُونِ أَحَدًا مِنَ ٱلْعَالِمِينَ ۞ يَفَوَدٍ ٱدْخُلُواْ ٱلْأَرْضَ ٱلْقُدُّسَةَ ٱلْتِي كُنْبَ اللَّهُ لَكُمْ وَلَاتَرْنَدُواْ عَلَىٰٓ أَنْكَارِكُمُ فَنَنَقَلِبُواْ خَيْرِينَ ۞ فَالْوَاٰبِكُمُوسَىۤ إِنَّ فِيهَا قَوْمًا جَمَّارِينَ وَإِنَّا لَن نَدَّخُلَهَا حَتَّىٰ يَخُرُجُواْ مِنْهِ كَافَإِن يَغْيُجُواْمِنْهَا فَإِنَّا دَيْخِلُونَ ۞ قَالَ رَجُهُلَانِ مِنَ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْهُمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَا أَدَخُلُواْ عَلَيْهُمُ ٱلْبَارِثِ فَإِذَا مَخَلَّتُ مُوهُ فَإِنَّكُمُ عَنْلِبُونَ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتُوحَكَّلُواْ إِن كُنْتُ رَثُوْمِنِينَ ۞ 

والبراهين النبوية .

﴿ويتبع غير سبيل المؤمنين ﴾
وسبيلهم هو طريقهم في عقائدهم
وأعمالهم ﴿نوله ما تولى ﴾ أي: نتركه
وما اختاره لنفسه ، ونخذله فلا نوفقه
للخير ، لكونه رأى الحق وعلمه
وتركه ، فجزاؤه من الله عدلاً أن يبقيه
في ضلاله حائراً ، ويزداد ضلالاً إلى
ضلاله .

كما قال تعالى: ﴿فلما زاغوا أزاغ الله قبلويهم ﴾ وقبال تبعمالي: ﴿ وَنَقِلُبِ أَفِئَدَتُهُمْ وَأَبِصَارِهُمْ كُمَّا لَمُ يؤمنوا به أول مرة. ويدل مفهومها، على أن مَنْ لم يشاقق الرسول، ويتبع غيرسبيل المؤمنين، بأن كان قصده وجه الله، واتباع رسوله، ولزوم جماعة المسلمين، ثم صدر منه من الذنوب أو الهم بها، ما هو من مقتضيات النفوس، وعلبات الطباع، فإن الله لا يوليه نفسه وشيطانه، بل يتداركه بلطفه، ويمن عليه بحفظه، ويعصمه من السوء؛ كما قال تعالى عن يوسف عليه السلام: ﴿كَذَلَكَ لِنَصَرِفِ عِنْهُ البسوء والفحشاء إنه من عبادنا المخلصين أي: بسبب إخلاصه صرفنا عنه السوء، وكذلك كل

<sup>(</sup>١) في ب: الخلق.

<sup>(</sup>٢) في النسختين: استقصاؤه، وقد عدلت في ب، ولعل الصواب ما أثبت.

<sup>(</sup>٣) في النسختين: إحصاؤه، وقد عدلت في ب، ولعل الصواب ما أثبت.

فَكَالُواْ يَكُمُوسَنَى إِنَّا لَنَ نَدْخُهُ لَهَا ٓ أَكِدًا مَّا ذَامُواْ فِيمَّا فَأَذُهُبّ أَنْتَ وَرَبُّكُ فَقَائِلًا إِنَّاهَاهُ مَا قَاعِدُونَ ﴿ وَالَّهِ مَا لَارَبَ إِنِّ لَا أَمْلِكُ إِلَّا فَفِيقِ وَأَنِّعِيُّ أَفُرُقَ بِيَنْكُنَا وَبَيْرَكُ ٱلْقَوْمِ ٱلْفَاسِقِينَ ۞ قَالَ فَإِنَّهَا عُمَرَمَّةُ عَلَيْمِمْ أَرْبَعِينَ سَسَنَةً يَيْهِ هُوكَ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَا تَأْسَ عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْفُسِيقِينَ ٥ \* وَأَنْكُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ أَبْنَى ءَادَمَ بِإِلْحَقِّ إِذْ قُرَّا قُرِّبَانَا فَتُفَيِّلَ مِنْ أَحَدِهِمَا وَلَوْ بُنَفَيِّلُ مِنَ الْآخَرِ قَالَ لَأَفْتُلَكُّ عَالَ إِنَّسَايَتَقَبَّكُ ٱلْقَادِينَ ٱلْمُتَّقِينَ ۞ لَهِنْ بَسَطَتَ إِلَى يَدُكُ لِنَفْتُ كَنِي مَا أَنَا بِبَاسِطِ يَدِيَ إِلَيْكَ لِأَفْتُلُ فَتُكَارِيَ ۖ إِنَّ لَّنَافُ ٱللَّهُ وَبُّ ٱلْمُعَلِّمِينَ ۞ إِنَّ أُرِيدُ أَن مَّهُ وَأَبِإِثْنِي وَإِثْمِكَ فَتَكُونَ مِنْ أَصْحَبِ ٱلنَّكَارُّ وَذَلِكَ جَرَّوُا الظَّالِمِينَ ٥ فَطُوَّعَتْ لَهُ مَفْسُهُ مَثَلُ أَخِيهِ فَقَنَاكُ مَأَضَّتَ مِنَ ٱلْخَلِيرِينَ ۞ فَعَكَ ٱللَّهُ عُرَاكِ أَيَهُ ثَنُ فِي الْأَرْضِ لِيُرِيَّ مُكَيِّفٌ يُورِي سَوَّءَ ٱلْخِيدِ وْقَالَ بِكُونِيلَتَى أَعَجَزَتُ أَنْ ٱلْوُرَكِ مِشْلَ هَنْذَا ٱلْعُسُوٰبِ فَأُوْلِيَ سَوَّءَةَ أَخِتُّ فَأَصْبَحَ مِنَ ٱلنَّكِيمِينَ 

غلص، كما يدل عليه عموم التعليل. وقوله: ﴿ونصله جهنم﴾ أي: نعذبه فيها عذاباً عظيماً. ﴿وساءت

مصيراً ﴾ أي: مرجعاً له ومآلاً.

وهذا الوعيد المرتب (١) على الشقاق، ومخالفة المؤمنين، مراتب لا يحصيها إلا الله، بحسب حالة الذنب صغراً وكبراً فمنه ما يخلد في النار ويوجب جميع الخذلان. ومنه ما كالتفصيل لهذا المطلق.

وهو: أن الشرك لا يعفره الله تعلل، لتضمنه القدح في رب العالمين وفي وحدانيته، وتسوية المخلوق الذي لا يملك لنفسه ضراً ولا نفعاً، بمن هو مالك النفع والضر، الذي ما من نعمة إلا منه، ولا يدفع النقم إلا هو، الذي له الكمال المطلق من جميع الوجوه، والعنى التام بجميع وجوه الاعتبارات.

فمن أعظم الظلم وأبعد الضلال، عدم إخلاص العبادة لمن هذا شأنه وعظم ته، وصرف شيء مشها للمخلوق، الذي ليس له من صفات الخنى الكمال شيء، ولا له من صفات الغنى شيء، بل ليس له إلا العدم، عدم الوجود، وعدم الكمال، وعدم

الغنى، والفقر من جميع الوجوه. وأما ما دون الشرك من الذنوب والمعاصي، فهو تحت المشيئة، إن شاء الله غفره برحمته وحكمته، وإن شاء عذب عليه، وعاقب بعدله وحكمته، وقد الستدل بهذه الأية الكريمة، على أن إجماع هذه الأمة

حجة، وأنها معصومة من الخطأ. ووجه ذلك: أن الله توعد من خالف سبيل المؤمنين بالخذلان والنار، و"سبيل المؤمنين" مفرد مضاف، يشمل سائر ما المؤمنون عليه من العقائد والأعمال.

فإذا اتفقوا على إيجاب شيء، أو استحبابه، أو تحريمه، أو كراهته، أو إباحته فهذا سبيلهم، فمن خالفهم في شيء من ذلك بعد انعقاد إجماعهم عليه، فقد اتبع غير سبيلهم. ويدل على ذلك قوله تعالى: ﴿كنتم خير أُمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر﴾

ووجه الدلالة منها: أن الله تعالى أخبر أن المؤمنين من هذه الأمة لا يأمرون إلا بالمعروف، فإذا اتفقوا على إيجاب شيء أو استخبابه؛ فهو مما أمروا به، فيتعين بنص الآية أن يكون معروفاء ولاشيء بعدالعروف غير النكر، وكذلك إذا اتفقوا على النهي عن شيء، فهو مما نهوا عنه، فلا يكون إلا منكراً، ومثل ذلك قوله تعالى: ﴿وَكَذَلُكُ جَعَلْنَاكُمُ أَمَّةً وَسَطَّأَ لِتَكُونُوا شهداء على الناس). فأخبر تعالى أن هذه الأمة جعلها الله وسطاً، أي: عدلاً خياراً، ليكونوا شهداء على الناس، أي: في كل شيء، فإذا شهدوا على حكم بأن الله أمر به أو نهى عنه أو أباحه، فإن شهادتهم معصومة، لكونهم عالمين بما شهدوا به، عادلين في شهادتهم، فلو كان الأمر بخلاف ذلك لم يكونوا عادلين في شهادته، ولا عالمين بها.

ومشل ذلك قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ تَنَازَعَتُم فِي شَيَّء، فَرِدُوه إِلَى اللهِ

والرسول في يفهم منها أن ما لم يتنازعوا فيه، بل اتفقوا عليه، أنهم غير مأمورين برده إلى الكتاب والسُنة، وذلك لا يكون إلا موافقاً للكتاب والسُنة، فلا يكون مخالفاً.

فهذه الأدلة ونحوها تفيد القطع، أن إجماع هذه الأُمة حجة قاطعة، ولهذا بين الله قبح ضلال المشركين بقوله:

(۱۷ آ – ۱۲۱) ﴿إن يدعون من دونه إلا إناثاً وإن يدعون إلا شيطاناً مريداً \* لعنه الله وقال الاخدن من عبادك نصيباً مفروضاً \* والأضلنهم والأمنينهم والآمر آم فليبتكن آذان الله ومن يتخذ الشيطان ولياً من دون الله فقد خسر خسراناً مبيناً \* يعدهم ويمنيهم وما يعدهم الشيطان إلا غروراً \* أولئك مأواهم جهنم الا يجدون عنها عصاً

أي: ما يدعو هؤلاء المشركون من دون الله إلا إنسائساً، أي : أوثسانساً وأصناماً، مسميات بأسماء الإناث، ك «العزي» و «مناة» وتحوهما، ومن المعلوم أن الاسم دال على المسمى. فإذا كانت أسماؤها أسماء مؤنثة ناقصة، دل ذلك على نقص السميات بتلك الأسماء، وفقدها لصفات الكمال، كما أخبر الله تعالى في غير موضع من كتابه، أنها لا تخلق ولا ترزق، ولا تدفع عن عابديها، بل والا عن نفسها؛ نفعاً ولا ضراً، ولا تنصر أنفسها بمن يريدها بسوء، وليس لها أسماع ولا أبصار ولا أفئدة، فكيف يُعبد مَنْ هذا وصفه، ويُسترك الإحلاص لمن له الأسماء الحسني والصفات العليا والحمد والكمال، والمجد، والجلال، والعزء والجمال، والزحمة، والبر، والإحسان، والانفراد بالخلق والتدبير، والحكمة العظيمة في الأمر والتقدير؟!! هل هذا إلا من أقبح القبيح، الدال على نقص صاحبه، وبلوغه من الخسة والدناءة أدني ما يتصوره متصور، أو يصفه واصف؟!!

ومع ذلك(١) فعبادتهم إنما صورتها فقط لهذه الأوثان الناقصة. وبالحقيقة ما عبدوا غير الشيطان، الذي هو عدوهم، الذي يريد إهلاكهم، ويسعى في ذلك بكل ما يقدر عليه، الذي هو في غاية البعد من الله، لعنه الله وأبعده عن رحمته، فكما أبعده الله من رحمته، يسعى في إبعاد العباد عن رحمة الله. ﴿إِنَّمَا يَدْعُو حَزِّبِهِ لَيْكُونُوا مِنْ أَصْحَابِ السعير﴾ ولهذا أخبر الله عن سعيه في إغواء العباد، وتزيين الشركهم والفساد، وأنه قال لربه مقسماً: ﴿لأتخذن من عبادك نصيباً مفروضاً﴾ أي: مقدراً. علم اللعين أنه لا يقدر على إغواء جميع عباد الله، وأن عباد الله المخلصين ليس له عليهم سلطان، وإنما سلطانه على مَنْ تولاه، وآثر طاعته على طاعة مولاه.

وأقسم في موضع آخر ليغوينهم ﴿لأَغِوينُهُم أَجْعِينَ، إلا عبادك منهم المخلصين ، فهذا الذي ظنه الخبيث وجزم به، أخسر الله تعالى بوقوعه بقوله: ﴿ ولقد صدق عليهم إبليس ظنه فاتبعوه إلا فريقاً من المؤمنين﴾.

وهذا النصيب المفروض الذي أقسم لله إنه يتخذهم (٢) ، ذكر ما يريد مم، ومايقصده لهم بقوله: (ولأضلنهم) أي: عن الصراط المستقيم، ضلالاً في العلم، وضلالاً

﴿ ولأمنينهم ﴾ أي: مع الإضلال، لأمنينهم أن ينالوا ما باله المهتدون. وهذا هو الغرور بعينه، فلم يقتصر على مجرد إضلالهم حتى زين لهم ما هم فيه من النصلال . وهذا زينادة شو إلى شرهم، حيث عملوا أعمال أهل النار الموجبة للعقوبة، وحسبوا أنها موجبة للجنة، واعتبر ذلك باليهود والنصاري ونحوهم، فإنهم كما حكى الله عنهم، ﴿وقالوا لن يدخل الجنة إلا مَن كان هوداً أو تصاري، تلك أمانيهم، ﴿وكذلك زيّنا لكل أمة عملهم﴾ ﴿قل

هل ننبئكم بالأخسرين أعمالا. الذين ضل سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعا﴾ الاية .

وقال تعالى عن المنافقين إنهم يقولون يوم القيامة للمؤمنين: ﴿أَلَّمُ نَكُنَّ معكم؟ قالوا: بلي ولكنكم فتنتم أنفسكم وتربصتم وارتبتم وغرتكم الأمان حتى جاء أمر الله وغركم بالله الغرور﴾.

وقوله: ﴿ولامرنهم فليبتكن آذان الأنعام الله أي: بتقطيع آذانها، وذلك كالبحيرة، والسائبة والوصيلة، والحام، فنبّه ببعض ذلك على جميعه. وهذا نوع من الإضلال يقتضي تحريم ما أحل الله، أو تجليل ما حرّم الله، ويلتحق بذلك من الاعتقادات الفاسدة والأحكام الجائرة، ما هو من أكبر النصلال. ﴿ولامرنهم فليغيرن خلق الله كه وهذا يتناول تغيير الخلقة الظاهرة بالوشم، والوشر، والنمص، والتفلج للحسن، ونحو ذلك، مما أغواهم به الشيطان فغيروا خلقة الرحمن.

. وذلك يتضمن التسخط من خلقته، والقدح في حكمته، واعتقاد أن ما يصنعون بأيديهم أحسن من خلقة الرحن، وعدم الرضا بتقديره وتدبيره، ويتناول أيضاً تغيير الخلقة الباطنة. فإن الله تعالى خلق عباده حنفاء، مفطورين على قبول الحق وإيثاره، فجاءتهم الشياطين فاجتالتهم عن هذا الخلق الجميل، وزينت لهم الشر والشرك، والنكفر والفسوق والعصيان.

فإن كل مولود يولد على الفطرة، ولكن أبواه يهودانه، أو ينصرانه، أو يمجسانه، ونحو ذلك مما يغيرون به ما فطر الله عليه العباد، من توحيده، وحبه ومعرفته، فافترستهم الشياطين في هذا الموضع افتراس السبع والذئاب للغنم المنفردة.

المخلصين، لجرى عليهم ما جرى على وعد الله حقاً، ومن أصدق من الله

هؤلاء الفتونين، وهذا الدي جري عليهم من توليهم عن رجم وفاطرهم (٦)، وتوليهم لعدوهم الريد لِهِم الشر من كُلُّ وجه، فخسروا الدنيا والاخرة، ورجعوا بالخيبة والصفقة الخاسرة، ولهذا قال: ﴿وَمَنْ يِتَحَدُّ الشيطان ولياً من دون الله فقد خسر خسراناً مبيناً ﴾ وأي: خسار أبين وأعظم ممن خسر دينه ودنياه؛ وأوبقته معاصيه وخطاياه؟!! فحصل له الشقاء الأبدي، وفاته النعيم السرمدي.

: كما أن مَنْ تولى مولاه وآثر رضاه، ربح كل الربح، وأفلح كل الفلاح، وفاز بسعادة الدارين، وأصبح قرير العين، فلا مانع لما أعطيت، ولا معطى لما منعت، اللَّهم تولنا فيمن توليت، وعافنا فيمن عافيت.

ثم قال: ﴿يعدهم ويمنيهم ﴾ أي: يعد الشيطان من يسعى في إضلالهم. والوعد يشمل حتى الوعيد كما قال تعالى: ﴿الشيطان يعدكم الفقر﴾. فإنه يعدهم إذا أنفقوا في سبيل الله افتقروا، ويخوفهم إذا جاهدوا بالقتل وغيره، كما قال تعالى: ﴿إنما ذلكم الشيطان يخوف أولياءه الاية. ويخوفهم عند إيثار مرضاة الله بكل ما يمكن وما لا يمكن، ممايدخله في عقولهم، حتى يكسلوا عن فعل الخير، وكذلك يمنيهم الأمان الباطلة التي هي عند التحقيق كالسراب الذي لا حقيقة له، ولهذا قال: ﴿وَمَا يَعْدُهُمُ السَّيْطَانُ إِلَّا غروراً، أولئك مأواهم جهنم، أي: مَنْ انقاد للشيطان، وأغرض عن ربه، وصار من أتباع إبليس وحزبه، مستقرهم النار. ﴿ولا يجدون عنها محيصاً﴾ أي: مخلصاً ولا ملجاً، بل هم خالدون فيها أبد الآباد.

﴿١٢٢﴾ ولما بين مآل الأشقياء أولياء الشيطان، ذكر مأل السعداء أوليائه فقال: ﴿والذِّينِ آمنوا وعملوا الصالحات سندخلهم جنات تجري من لولا لطف الله وكرمه بعباده تحتها الأنهار خالدين فيها أبدأ،

في ب: ومع هذا. (٢) في النسختين: إنهم يتخذهم.

قسيلاً (1) أي: ﴿ آسنوا ﴾ بالله والدوم وملائكته، وكتبه، ورسله، والدوم الآخر، والقدر خيره وشره، على الوجه الذي أمروا به، علماً وتصديقاً وإوراداً ، ﴿ وعملوا الصالحات ﴾ الناشئة عن الإيمان .

وهذا يشمل سائر الأمورات، من واجب ومستحب، الذي على القلب، والذي على اللسان، والذي على بقية الجوارح. كل له من الثواب المرتب على ذلك بحسب حاله ومقامه، وتكميله للإيمان والعمل الصالح.

ويفوته ما رتب على ذلك بحسب ما أخل به من الإيمان والعمل، وذلك بحسب ما علم من حكمة الله ورحته، وكذلك وعده الصادق الذي يعرف من تبع كتاب الله وسنة رسوله.

ولهذا ذكر الثواب المرتب على ذلك بقوله: ﴿سندخلهم جنات تجري من تحتها الأنهار ﴾ فيها ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر، من أنواع المآكيل والمسارب اللذيذة، والمناظر العجيبة، والأزواج الحسنة، والقصور والغرف الزخرفة، والأشجار المتدلية، والفواكه المستغربة، والأصوات الشجية، والنِعَم السابغة، وتزاور الإخوان، وتذكرهم ماكان منهم في رياض الجنان وأعلى من ذلك كله وأجل رضوان الله عليهم، وتمتع الأرواح بقربه، والعيون برؤيته، والأسماع بخطابه، الذي ينسيهم كل نعيم وسرور، ولولا الثبات من الله لهم لطاروا وماتوا من الفرح والجبور، فلله ما أحلى ذلك النعيم، وما أعلى ما أنالهم الرب الكريم، وماذا حصل لهم من كل خير وسهجة لا يصفه الواصفون، وتمام ذلك وكماله الخلود الدائم في تلك المنازل العاليات، ولهذا قال: ﴿خالدين فيها أبداً، وعد الله حقاً، ومَنْ أصدق من الله قيلاً﴾ . فصدق الله العظيم الذي بلغ قوله

وحديثه في الصدق أعلى ما يكون، ولهذا لما كان كلامه صدقاً، وخبره حقاً كان ما يدل عليه مطابقة، وتضمناً، وملازمة، كل ذلك مراد من كلامه، وكذلك كلام رسوله ولا ينطق إلا عن وحيه.

ولا أماني أهل الكتاب من يعمل سوءاً ولا أماني أهل الكتاب من يعمل سوءاً يجربه ولا يجدله من دون الله ولياً ومن يعمل من الصالحات من ذكر أو أنثى وهو مؤمن الصالحات من ذكر أو أنثى وهو مؤمن نقيراً هم أي: ﴿لَيْسَ ﴾ الأمر والنجاة والتركية ﴿بأمانيكم ولا أماني أهل الكتاب ﴾. والأماني: أحاديث النفس المجردة عن العمل ؛ المقترن بها دعوى المجردة ، لو عورضت بمثلها لكانت من جنسها. وهذا عام في كل أمر، فكيف بأمر الإيمان والسعادة الأبدية؟!

فإن أماني أهل الكتاب قد أخبر الله بها، أنهم قالوا: ﴿لن يدخل الجنة إلا مَنْ كان هوداً أو نصارى تلك أمانيهم ﴾ وغيرهم عمن ليس ينتسب لكتاب ولا رسول من باب أولى وأحرى.

وكذلك أدخل الله في ذلك من ينتسب إلى الإسلام لكمال العدل والإنصاف، فإن مجرد الانتساب إلى أي دين كان، لا يفيد شيئاً إن لم يأت الإنسان ببرهان على صحة دعواه فالأعمال تصدق الدعوى أو تكذبها ولهذا قال تعالى: ﴿مَنْ يُعمل سوءاً مِجْزُ لها السوء شامل، لأي ذنب كان(١)، من صغائر الذنوب وكبائرها، وشامل أيضاً لكل جزاء، قليل أو كثير، دنيوي أو أخروي.

والناس في هذا المقام درجات لا يعلم ها إلا الله، فتمستقل ومستكثر، فمَنْ كان عمله كله سوءاً، وذلك لا يكون إلا كافراً. فإذا مات من

دون توبة جوزي بالخلود في العذاب الأليم.

ومَنْ كان عمله صالحاً، وهو مستقيم في غالب أحواله، وإنما يصدر منه بعض الأحيان بعض الذنوب الصغار، فما يصيبه من الهم والغم، والأذى، و [بعض] الآلام، في بدنه، أو قلبه، أو حبيبه، أو ماله، ونحو ذلك في إنها مكفرات للذنوب، وهي عما يجزى به على عمله، قيضها الله لطفاً بعباده، وبين هذين الحالين مراتب كثيرة.

وهذا الجزاء على عمل السوء العام، خصوص في غير التائبين، فإن التائب من الذب كمن لا ذنب له، كما دلت على ذلك النصوص.

ولياً ولا نصيراً لا يجدله من دون الله ولياً ولا نصيراً لا إذالة بعض ما لعله يتوهم أن من استحق المجازاة على عمله، قد يكون له ولي، أو ناصر، أو شافع، يدفع عنه ما استحقه، فأخبر تعالى بانتفاء ذلك، فليس له ولي يحصل له المطلوب، ولا نصير يدفع عنه المرهوب، إلا ربه ومليكه.

﴿ وَمَنْ يَعْمَلُ مِنْ الصَّالَحَاتُ ﴿ دَخُلُ فَي ذَلِكُ سَائر الأَعْمَالُ القلبية والبدنية ، ودخل أيضاً كل عامل من إنس أو جن صغير أو كبير ، ذكر أو أُنثى وهو ولهذا قال: ﴿ من ذكر أو أُنثى وهو مؤمن ﴾ وهذا شرط لجميع الأعمال ، لا تكون صالحة ، ولا تقبل ، ولا يترتب عليها الثواب ، ولا يندفع بها العقاب ، إلا بالإيمان

فالأعمال بدون الإيمان، كأغصان شجرة قطع أصلها، وكبناء بني على موج الماء، فالإيمان هو الأصل والأساس والقاعدة التي يبنى عليه كل شيء، وهذا القيد ينبغي التفطن له في كل عمل أطلق، فإنه مقيد به .

﴿ فَأُولِئِكِ ﴾ أي: الذين جعوا بين الإيمان والعمل الصالح، ﴿ يدخلون

لتنجي فالمحد المعهة والدليقة وفعادات

والمحالك وألما والمسمد والمدا

<sup>(</sup>١) في ب: أورد الآية كاملة، بينما في أ، اقتصر على أولها.

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أن لأي سوء كان.

<sup>(</sup>٣) زيادة من هامش: ب.

الجنة) المشتملة على ما تشتهي الأنفس وتلذ الأعين ﴿ولا يظلمون نقيراً ﴾ أي: لا قليلاً ولا كثيراً مما عملوه من الخير، بل يجدونه كاملاً موفراً، مضاعفاً أضعافاً كثيرة.

﴿١٢٥﴾ ﴿ومن أحسن ديناً ممن اسلم وجهه لله وهو محسن واتبع ملة إبراهيم حنيفا واتخذ الله إبراهيم خليلا \* أي: لا أحد أحسن من دين من جمع بين الإخلاص للمعبود، وهو إسلام الوجنه الله، اللذال على استسلام القلب وتوجهه وإنابته وإخلاصه، وتوجه الوجه وسائر الأعضاء لله.

﴿وهو الإخلاص والاستسلام ﴿تحسن﴾ أي: متبع لشريعة الله التي أرسل بها رسله، وأنزل كتبه، وجعلها طريقاً لخواص خلقه وأتباعهم.

﴿واتبع ملة إبراهيم ﴾أي: دينه وشرعه ﴿حنيفاً﴾أي: مائلاً عن الشرك إلى التوحيد، وعن التوجه للخلق إلى الإقبال على الخالق، ﴿وَاتَّحَذَ اللهُ إِبْرَاهِيمَ خَلَيْلاً﴾ والحلة أعلى أنواع المحبة، وهذه المرتبة حصلت للخليلين محمد وإبراهيم عليهما الصلاة والسلام، وأما المحبة من الله، فهي لعموم المؤمنين، وإنما إتخذ الله إبراهيم خليلاً، لأنه وفي بما أمر به وقام بما ابتلى به ، فجعله الله إماماً للناس ، وَاتَّخَذُهُ خَلَيْلًا، ونوه بَذَكَرَهُ فَيَ الْعَالَمِينَ. ﴿١٢٦﴾ ﴿ولله ما في السماوات وما في الأرض وكان الله بكل شيء محيطاً ﴾ وهذه الآية الكريمة فيها بيان إحاطة الله تعالى بجميع الأشياء، فأخبر أن له ﴿ما في السماوات وما في الأرض﴾ أي: الجميع ملكه وعبيده، فهم المملوكون، وهو المالك المتفرد بتدبيرهم، وقد أحاط علمه بجميع المعلومات، وبصره بجميع المبصرات، وسمعه بجميع المموعات، ونفذت مشيئته وقدرته بجميع الموجودات، ووسمعمت رحمته أهمل الأرض والسماوات، وقهر بعزه وقهره كل مخلوق، ودانت له جميع الأشياء .

﴿١٢٧﴾ ﴿ ويستفتونك في النساء قل الله يفتيكم فيهن وما ينلي عليكم في الكتاب في يتامي النساء اللات لا تؤتونهن ما كتب لهن وترغبون أن تنكحوهن والمستضعفين من الولدان وأن تقوموا لليتامي بالقسط وما تفعلوا من خير فإن الله كان به عليماً ﴾ الاستفتاء: طلب السائل من المسؤول بيان الحكم الشرعي في ذلك المسؤول عنه. فأخبر عن المؤمنين أنهم يستفتون الرسول على الله المتعلق النساء المتعلق بهم فتولى الله هذه الفتوى بنفسه، فقال: ﴿قل الله يفتيكم فيهن﴾ فاعملوا على ما أفتاكم به في جميع شؤون النساء، من القيام بحقوقهن وترك ظلمهن عموماً وخصوصاً.

وهذا أمرعام يشمل جميع ما شرع الله أمراً ونهياً، في حق النساء الزوجات وغيرهن، الصغار والكبار، ثم خص \_ بعد التعميم \_ الوصية بالضعاف من اليتامي والولدان، اهتماما بهم، وزجراً عن التفريط في حقوقهم، فقال: ﴿وَمَا يَتُّلُّ عَلَيْكُمْ فَيُ الكتاب في يتامى النساء ﴾ أي : ويفتيكم أيضاً بما يتلي عليكم في الكتاب في شأن اليتامي من النساء. ﴿اللاق لا تؤتونهن ما كتب لهن﴾ وهذا إخبار عن الحالة الموجودة الواقعة في ذلك الوقت، فإن اليتيمة إذا كانت تحت ولاية الرجل، بخسها حقها وظلمها، إما بأكل مالها الذي لها أو يعضه، أو منعها من التزوج لينتفع بمالها، خوفاً من استخراجه من يده إن زوجها، أو يأخذ من مهرها الذي تتزوج به بشرط أو غيره، هذا إذا كان راغباً عنها، أو يرغب فيها وهي ذات جمال ومال، ولا يقسط في مهرها، بل يعطيها دون ما تستحق، فكل هذا ظلم يدخل تحت هذا النص، ولهذا قال: ﴿وترغبون أن تنكحوهن اي: ترغبون عن نكاحهن، أو في نكاحهن كما ذكرنا عثيله .

﴿ والمستضعفين من الولدان ﴾ أي: ويفتيكم في المستضعفين من الولدان الصغار، أن تعطوهم حقهم من الميراث

وغيره، وأن لا تستولوا على أموالهم على وجه الطلم والاستبداد. ﴿وأن تقوموا لليتامي بالقسط، أي: بالعدل التام، وهذا يشمل القيام عليهم بإلزامهم أمر الله وما أوجبه على عباده، فيكمون الأولياء مكلفين بذلك، يلزمونهم بما أوجبه الله

ويشمل القيام عليهم في مصالحهم الدنيوية، بتنمية أموالهم، وطلب الأحظ لهم فيها، وأن لا يقربوها إلا بالتي هي أحسن، وكذلك لا يحابون فيهم صديقاً ولا غيره، في تزوج وغيره، على وجه الهضم لحقوقهم. وهذا من رحمته تعالى بعباده، حيث حث غاية الحث على القيام بمصالح مَنْ لايقوم بمصلحة نفسه، لضعفه وفقد

تم حث على الإحسان عموماً، فقال: ﴿وما تفعلوا من خير﴾ لليتامي ولغيرهم، سواء كان الخير متعدياً أو لازماً، ﴿ فَإِن الله كان به عليماً ﴾ أي: قد أحاط علمه بعمل العاملين للخير، قلة وكثرة، حسناً وضده، فيجاري كلا بحسب عمله المسادات المسادات المساد

﴿ ﴿١٢٨ ﴾ ﴿ وإن اصرأة خافت من بعلها نشورا أو إعراضاً فلا جناح عليهما أن يصلحا بينهما صلحاً والصلح خير وأحضرت الأنفس الشبح وإن تحسنوا وتتقوا فإن الله كان بما تعملون خبيراً ﴾ أي: إذا خافت المرأة نشوز زوجها، أي: ترفعه عنها، وعدم رغبته فيها وإعراضه عنها، فالأحسن في هذه الحالة أن يصلحا بينهما صلحاً، بأن تسمح المرأة عن بعض حقوقها اللازمة لزوجها، على وجه تبقى مع زوجها، إما أن ترضى بأقل من الواجبَ لها من النفقة، أو الكسوة، أو المسكن، أو القسم، بأن تسقط حقها منه، أو تهب يومها وليلتها الزوجها أو لضرتها.

فإذا أتفقا على هذه الحالة ، فلا جناح ولا بأس عليهما فيها، لا عليها ولا على الزوج، فيجوز حينتذ لزوجها البقاء معها على هذه الحال، وهي خير من الفرقة، ولهذا قال: ﴿والصلح

خير الله ويؤخذ من عموم هذا اللفظ والمعنى أن الصلح بين مَنْ بينهما حق أو منازعة في جميع الأشياء، أنه خير من استقصاء كل منهما على كل حقه، لما فينها من الإصلاح وبقاء الألفة، والاتصاف بصفة السماح.

وهو جائز في جميع الأشياء، إلا إذا أحل حراماً أو حرّم حلالاً، فإنه لا يكون صلحاً، وإنما يكون جوراً. واعلم أن كل حكم من الأحكام لا يتم موانعه، فمن ذلك هذا الحكم الكبير موانعه، فمن ذلك هذا الحكم الكبير الذي هو الصلح، فذكر تعالى المقتضي لذلك، ونبّه على أنه خير، والخير كل عاقل يطلبه ويرغب فيه، فإن كان مع ذلك حقد أمر الله به وحث عليه ازداد المؤمن طلباً له ورغبة فيه.

وذكر المانع بقوله: ﴿وأحضرت الأنفس الشع ﴾ أي: جبلت النفوس على الشع ، وهو: عدم الرغبة في بذل ما على الإنسان، والحرص على الحق الذي له، فالنفوس مجبولة على ذلك طبعاً، أي: فينبغي لكم أن تحرضوا على قلع هذا الخلق الذي من نفوسكم، وتستبدلوا به ضده، وهو السماحة، وهو بنذل الحق الذي عليك، والاقتناع ببعض الحق الذي

فمتى وفق الإنسان لهذا الخلق الحسن، سهل حيث عليه الصلح بينه وبين خصمه ومعامله، وتسهلت الطريق للوصول إلى المطلوب. بخلاف من لم يجتهد في إزالة الشح من نفسه، فإنه يعسر عليه الصلح والموافقة، لأنه لا يرضيه إلا جميع ماله، ولا يرضى أن يؤدي ما عليه، فإن كان خصمه مثله الشعر الأمر.

ثم قال: ﴿ وَإِن تحسنوا وتتقوا﴾ أي: تحسنوا في عبادة الخالق، بأن يعبد العبد ربه كأنه يراه فإن لم يكن يراه فإنه يراه، وتحسنوا إلى المخلوقين بجميع طرق الإحسان، من نفع بمال، أو علم من نفع بمال، أو ﴿ وتتقوا﴾ الله بفعل جميع المأمورات، وترك جميع المحظور، أو محسنوا بفعل

المأمور، وتتقوا بترك المحظور ﴿ فَإِن الله كان بِما تعملون خبيراً ﴾ قد أحاط به علماً وجبراً ، فيحفظه لكم، ويجازيكم عليه أتم الجزاء.

﴿١٢٩﴾ ﴿ ولن تستطيعوا أن تعدلوا بين النساء ولو حرصتم فلا تميلوا كل الميل فتذروها كالمعلقة وإن تصلحوا وتتقوا فإن الله كان غفوراً رحيماً ﴾ يخبر تعالى: أن الأزواج لا يستطيعون، وليس في قدرهم العدل التام بين النساء، وذلك لأن العدل يستلزم وجود المحبة على السواء، والداعي على السواء، والميل في القلب إليهن على السواء، ثم العمل بمقتضى ذلك. وهذا متعذر غير محكن، فلذلك عفا الله عمّا لا يستطاع، ونهى عمّا هو ممكن بقوله: ﴿فلا تميلوا كل الميل فتذروها كالمعلقة ﴾ أي: لا تميلوا ميلاً كثيراً بحيث لا تؤدون حقوقهن الواجبة، بل افعلوا ما هو باستطاعتكم من العدل.

فالنفقة والكسوة والقسم ونحوها، عليكم أن تعدلوا بينهن فيها، بخلاف الحب، والوطء ونحو ذلك، فإن الزوجة إذا ترك زوجها ما يجب لها، صارت كالمعلقة الشي لا زوج لها فتستريح وتستعد للتزوج، ولا ذات زوج يقوم بحقوقها.

وأن تصلحوا ما بينكم وبين زوجاتكم، بإجبار أنفسكم على فعل ما لا تهواه النفس، احتساباً وقياماً بحق الزوجة، وتصلحوا أيضاً فيما بينكم وبين الناس، فيما تنازعوا فيه، وهذا يستلزم الخث على كل طريق يوصل إلى الصلح مطلقاً كما تقدم.

﴿وتتقوا﴾ الله بفعل المأمور وترك المحطور، والصير على المقدور. ﴿ وَالصير على المقدور ما وَفِي الله كان خفوراً رحيماً ﴾ يغفر ما صدر منكم من الذنوب والتقصير في الحق الواجب، ويرحمكم كما عطفتم على أزواجكم ورحتموهن.

﴿١٣٠﴾ ﴿وإن يتفرقا يفن الله كُلَّا من سعته وكان الله واسعاً حكيماً﴾ هذه الحالة الثالثة بين الزوجين، إذا

تعذر الاتفاق فإنه لا بأس بالفراق، فقال: ﴿وَإِنْ يَتَفْرُقا﴾ أي: بطلاق، أو فسخ، أو خسخ، أو خسر ذلك ﴿يغن الله كلا﴾ من الزوجين ﴿من الشامل. فيغني الزوج بزوجة خير له الشامل. فيغني الزوج بزوجة خير له منها، ويغنيها من فضله وإن انقطع نصيبها من زوجها، فإن رزقها على المتكفل بأرزاق جميع الخلق، القائم بمصالحهم، ولعل الله واسعاً﴾ أي: بمصالحهم، ولعل الله واسعاً﴾ أي: كثير الفضل، واسع الرحمة، وصلت رحمته وإحسانه إلى حيث وصل إليه علمه.

ولكنه مع ذلك ﴿حكيماً﴾ أي: يعطي بحكمة، ويمنع لحكمة. فإذا اقتضت حكمته منع بعض عباده من إحسانه، بسبب من العبد لا يستحق معه الإحسان حرمه عدلاً وحكمة.

﴿١٣١ - ١٣٢﴾ ﴿ولله مسا فسي السماوات وما في الأرض ولقد وصينا الذين أوتوا الكتاب من قبلكم وإياكم أن اتقوا الله وإن تكفروا فإنَ لله ما في السسموات وما في الأرض وكبان الله غنياً حميداً \* وله ما في السماوات وما في الأرض وكفي بالله وكيلاً بخبر تعالى عن عموم ملكه العظيم الواسع، الستلزم تدبيره بجميع أنواع التدبير، وتصرفه بأنواع التصريف قدراً وشرعاً، فتصرفه الشرعي أن وصيي الأولين والآخرين أهل الكتب السابقة واللاحقة بالتقوى التضمنة للأمر والنهي، وتشريع الأحكام، والجازاة لمن قام بهذه الوصية بالثواب، والمعاقبة لمن أهملها وضيعها بأليم العذاب. ولهذا قال: ﴿وإن تكفروا﴾ بأن تتركوا تقوی الله، وتشرکوا بالله ما لم ينزل به عليكم سلطاناً، فإنكم لا تضرون بذلك إلا أنفسكم، ولا تضرون الله شيئاً، ولا تنقصون ملكه، وله عبيد خير منكم وأعظم، وأكثر مطيعون له خاضعون لأمره. ولهذا رتب على ذلك قوله: ﴿ وَإِنْ تَكَفِّرُوا فَإِنْ لِلَّهُ مَا فِي السماوات وما في الأرض وكان الله غنياً حميداً ﴾ له الجود الكامل والإحسان

الشامل الصادر من خزائن رحمته، التي لا ينقصها الإنفاق، ولا يغيضها المنفقة، سحاء الليل والنهار، لو اجتمع أهل السماوات وأهل الأرض، أولهم وآخرهم، فسأل كل [واحد] منهم ما بلغت أمانيه، ما نقص من ملكه شيئاً، ذلك بأنه جواد واجد ماجد، عطاؤه كلام، وعذابه كلام، إنما أمره لشيء إذا أراد أن يقول له كن فيكون.

ومن تمام عناه أنه كامل الأوصاف، إذ لو كان فيه نقص بوجه من الوجوه لكان فيه نوع افتقار إلى ذلك الكمال، بل له كل صفة كمال، ومن تلك الصفة كمالها، ومن تمام غناه أنه لم يتخذ صاحبة ولا ولداً، ولا شريكاً في ملكه ولا ظهيراً، ولا معاوناً له على شيء من تداير ملكه.

ومن كمال غناه افتقار العالم العلوي والسفلي، في جميع أحوالهم وشؤونهم إليه، وسؤالهم إياه جميع حوائجهم الدقيقة والجليلة، فقام تعالى بتلك المطالب والأسئلة، وأغناهم وأقناهم، ومنَّ عليهم بلطه وهداهم.

وأما الحميد فهو من أسماء الله تعالى الجليلة، الدال على أنه [هو] المستحق لكل هد، ومحبة وثناء وإكرام، وذلك لما اتصف به من صفات الحمد، التي هي صفة الجمال والجلال، ولما أنعم به على خلقه من النعم الجزال، فهو المحمود على كل حال.

وما أحسن اقتران هذين الاسمين الكريمين ﴿ الغني الحميد ﴾!! فإنه غني عمود، فله كمال من غناه، وكمال من حده، وكمال من اقتران أحدهما بالآخر.

ثم كرر إجاطة ملكه لما في السماوات وما في الأرض، وأنه على كل شيء وكيل، أي: عالم قائم بتدبير الأشياء على وجه الحكمة، فإن ذلك من عما هو وكيل عليه، والقوة والقدرة على بما هو وكيل عليه، والقوة والقدرة على

تنفيذه، وتدبيره وكون ذلك التدبير على وجه الحكمة والمصلحة، فما نقص من ذلك فهو لنقص بالوكيل، والله تعالى منزه عن كل نقص.

﴿ ١٣٣ - ١٣٣﴾ ﴿ إِن يسشأ يذهبكم أيها الناس ويأت بآخرين وكان الله على ذلك قديراً ﴿ من كان والآخرة وكان الله سميعاً بصيراً ﴾ أي: والآخرة وكان الله سميعاً بصيراً ﴾ أي: الكاملة والمشيئة النافذة فيكم، ﴿ إِن يشأ يذهبكم أيها الناس ويأت بآخرين منكم، وفي هذا تهديد للناس على منكم، وأعراضهم عن منجم، فإن الله لا يعبأ بهم شيئا إن لم يهمل ويملي

ثم أخبر أن مَنْ كانت همته وإرادته دنية، غير متجاوزة ثواب الدنيا، وليس له إرادة في الآخرة، فإنه قد قصر سعيه ونظره، ومع ذلك فلا يحصل له من ثواب الدنيا سوى ما كتب الله له منها، غذه ثواب الدنيا والآخرة، فليطلبا منه، ويستعان به عليهما، فإنه لا ينال ما عنده إلا بطاعته، ولا تدرك الأمور الدينية والدنيوية إلا بالاستعانة به، والافتقار إليه على الدوام.

وله الحكمة تعالى في توفيق مَنْ يوفقه، وخذلان مَنْ يخذله، وفي عطائه ومنعه، ولهذا قال: ﴿وكان الله سميعاً بصيراً ﴾.

﴿ ١٣٥﴾ ثم قال تعالى: ﴿ يَا أَيِّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قوامين بالقسط شهداء لله ولو على أنفسكم أو الوالدين والأقربين إن يكن غنياً أو فقيراً فالله أولى بهما فلا تتبعوا الهوى أن تعدلوا وإن تلووا أو تعرضوا فإن الله كان بما تعملون خيراً ﴾

يأمر تعالى عباده المؤمنين أن يكونوا ﴿ قُوالِمِينَ بِالقَسْطُ شُهِداء اللهِ ﴾ والقوام صيغة مبالغة، أي: كونوا في كل

مِنْ أَجْلِ ذَٰلِكَ حَكَبُنَا عَلَى بَنِيَ إِنْ رَبِي لِلْ أَنَهُ مِنْ قُتَلَ نَفْسُنَا بِغَيْرِنَفْسٍ أَوْفَسَادِ فِ ٱلْأَرْضِ فَكُأَنَّ مَافَنَلَ النّاسَجَيعُ اوَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّا أَحْيَا النَّاسَ جَيعًا وَلَفَدْجَاءَتْهُمْ رُسُلُنَا بِٱلْبِيِّنَاتِ ثُمَّ إِنَّ كَثِيرًا مِّنْهُم بَعْدَذَلِكَ فِي ٱلْأَرْضِ كَنْبِرَقُونَ ۞ إِنَّمَاجَزَوْلًا ٱلْذِينَ يُحُمَّادِ يُؤْرِثَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسَعُونَ فِي ٱلْأَرْضِ مَسَادًا أَنْ يُقَمُّلُوا أَوْصَالُواْ أَوْتُصَلِّمُواْ أَوْتُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلَفٍ أَوْيُنفَوْأُمِنَ ٱلْأَرْضِ فَالِكَ لَهُمْ خِنْرِيُّ فِي ٱلدُّنيْكَ أُولَهُمْ فِ ٱلْآيِضِ وَعَذَابٌ عَظِيدٌ ﴿ اللهُ الَّذِيتَ تَابُوا مِن قَسْلِ أَن تَقَدِرُوا عَلَيْهِمْ فَأَعْسَلُمُواْ أَنْ ٱللَّهُ عَنْ وُرِّدُ يَّجِهِ \* ﴿ يَنَا أَيُّهُ ٱللَّذِينَ عَامَتُواْ ٱتَّـقُواْ ٱللَّهَ وَاَجْتَغُوْاْ إِلَيْ وَٱلْوَسِيلَةَ وَجَلِهِ دُواْ فِي سَيِيلِهِ ء لَمُلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴿ إِنَّالَٰذِينَ كَفَرُوا لَوَاتَ لِمُهُمْ مَّالِفَ ٱلْأَرْضِ جَيِعَا وَمِثْلَهُ مُعَهُ لِيَفْ مَدُولِيهِ مِنْ الله عَذَابِ يُوْمِ ٱلْفِيدَ عَافَيْتِ لَمِنْهُمُّ وَلَكُمْ عَذَابُ ٱللَّهُ ٢٠ THE SERVICE THE SERVICE OF THE SERVI

institute beautiful

أحوالكم قائمين بالقسط، الذي هو العدل في حقوق الله، وحقوق عباده، فالقسط في حقوق الله أن لا يستعان بنعمه على معصيته، بل تصرف في طاعته.

والقسط في حقوق الآدميين، أن تؤدي جميع الحقوق التي عليك (١)، كما تطلب حقوقك. فتؤدي النفقات الواجبة، والديون، وتعامل الناس بما تحب أن يعاملوك به، من الأخلاق والمكافأة، وغير ذلك.

ومن أعظم أنواع القسط القسط في المقالات والقاتلين، فلا يحكم لأحد القولين، أو أحد المتنازعين، لانتسابه أو ميله لأحدهما، بل يجعل وجهته العدل بينهما، ومن القسط أداء الشهادة على الأحباب بل على النفس، ولهذا قال: ﴿شهداء لله ولو على أنفسكم أو قليراً فالله أولى بهما أي: فلا تراعوا الغني لغناه، ولا الفقير بزعمكم رحمة له، بل اشهدوا بالحق، على مَنْ كان.

والقيام بالقسط من أعظم الأمور، وأدل على دين القائم به، وورعه ومقامه في الإسلام، فيتعين على مَنْ نصح نفسه وأراد نجاتها أن يهتم له غاية الاهتمام، وأن يجعله نصب عبيه،

يُرِيدُونَ أَنْ يَغَـ رُجُواْمِنِ ٱلنَّارِ وَمَاهُم بِغَارِجِينَ مِنَّهُ وَلَهُمْ عَذَابٌ مَّقِيدٌ ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَأَقْطُعُوا أَيْدِيَهُمَاجَزَّاءً بِمَاكِسَبَانَكَفَلَاقِنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَيْرِزُ حَيِكُ اللهِ عَمَن تَابَينَ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَمَ فَإِنَّ ٱللَّهَ يَنُوبُ عَلَيْهُ إِنَّ ٱللَّهَ عَنْوُرٌ رَّحِيدٌ ﴿ أَلَّوْتَعَلَّمُ أَنَّ ٱللَّهَ لَهُ مُلْكَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ يُعَكِّذِبُ مَن يَشَكَّآهُ وَيَعْفِرُ لِمَن يَشَكَأُهُ وَأَلْقَهُ عَلَى كَيْ مِنْ مِعْدِ فَدِيثُ وَ • يَكَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ لَا يَعَزُينكَ ٱلَّذِينَ يُسَدِيعُونَ فِٱلْكُثْمَرِ مِنَ ٱلَّذِيرَكَ قَالُوٓا ءَامَنَكَا بِأَفْوَاهِهِمْ وَلَرَّتُوْمِينَ قُلُوبُهُمُّرُ وَينَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ سَمَّا عُونَ اللَّهِ ذِبِ سَمَّا عُونَ لِقَوْمٍ ءَاخَرِينَ لَرِّ يَأْتُوكَ يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِّمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِيَّةٍ ـ يَقُولُونَ إِنْ أُوتِيتُمُ هَا نَا فَحَدُ ذُوهُ وَإِن لَّرَّوُقُونُهُ فَأَحْذَرُوْآ وَصَ بُرِيدِ إِللَّهُ وَعَنْتُ مَا فَأَن تَعْلِكَ لَهُ مِنَ اللَّهِ شَيَّعًا أُوْلَيْهِكَ ٱلَّذِينَ لَرْتُ رِدِاللَّهُ أَنْ يُطَهِّ رَقَلُوبَهُم مَلَمُ مُو ٱلدُّنْتَ الحِنْوَيُ وَلَهُمْ فِ ٱلْآخِرَةِ عَدَابُ عَظِيدٌ ﴿ 

ومحل إرادته، وأن يزيل عن نفسه كل مانع وعائق يعوقه عن إرادة القسط أو العمل به.

وأعظم عائق لذلك اتباع الهوى، ولهذا نبه تعالى على إزالة هذا المانع بقوله: ﴿فلا تتبعوا الهوى أن تعدلوا﴾ أي: فلا تتبعوا شهوات أنفسكم عدلتم عن الصواب، ولم توفقوا للعدل، فإن الهوى إما أن يعمي بصيرة صاحبه حتى يرى الحق باطلاً والباطل لأجل هواه، فمن سلم من هوى نفسه، وفق للحق، وهدي إلى الصراط المستقيم.

ولما بين أن الواجب القيام بالقسط، نهى عن ما يضاد ذلك، وهو لي اللسان عن الحق في الشهادات وغيرها، وتحريف النطق عن الصواب المقصود من كل وجه، أو من بعض الوجوه، ويدخل في ذلك تحريف الشهادة وعدم تكميلها، أو تأويل الشاهد على أمر آخر، فإن هذا، من اللي، لأنه الانحراف عن الحق.

﴿ أُو تعرضُوا ﴾ أي: تتركوا القسط المنوط بكم، كترك الشاهد لشهادته وترك الحاكم لحكمه، الذي يجب عليه القيام به.

﴿ فَإِن الله كان بِما تعملون خبيراً ﴾ أي: محيط بما فعلتم، يعلم أعمالكم

خفيها وجليها، وفي هذا تهديد شديد للذي يلوي أو يعرض، ومن باب أولى وأحرى الذي يحكم بالباطل، أو يشهد بالزور، لأنه أعظم جرماً، لأن الأولين تركا الحق، وهنذا ترك الحق وقام بالباطل.

الله الذين آمنوا آمنوا آمنوا آمنوا الله ورسوله والكتاب الذي أنزل على رسوله والكتاب الذي أنزل من قبل ومن يكفر بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر فقد ضل ضلالاً بعيداً الحلم أن الأمر إما أن يوجه إلى مَنْ لم يدخل في الشيء ولم يتصف بشيء يدخل في الشيء ولم يتصف بشيء منه، فهذا يكون أمراً له بالدخول فيه، مذاك كأمر مَنْ ليس بمؤمن بالإيمان، كقوله تعالى: ﴿يا أيها الذين أوتوا الكتاب آمنوا بما نزلنا مصدقاً لما معكم الآية.

وإما أن يوجه إلى من دخل في الشيء، فهذا يكون أمره ليصحح ما وجد منه ويحصل ما لم يوجد، ومنه ما ذكره الله في هذه الآية من أمر المؤمنين بالإيمان، فإن ذلك يقتضي أمرهم بما يصحح إيمانهم، من الإخلاص والصدق، وتجنب المفسدات والتوبة من جمع المنقصات.

ويقتضي أيضاً الأمر بما لم يوجد من المؤمن، من علوم الإيمان وأعماله، فإنه كلما وصل إليه نص، وفهم معناه واعتقده، فإن ذلك من الإيمان المأمور به. وكذلك سائر الأعمال الظاهرة والباطنة، كلها من الإيمان، كما دلت على ذلك النصوص الكثيرة، وأجمعليه سائف الأمة.

ثم الاستمرار على ذلك والشبات عليه إلى الممات كما قال تعالى: وإلا أيها الذين آمنوا اتقوا الله حتى تقاته ولا تمون إلا وأنتم مسلمون والقرآن وبالكتب المتقدمة، فهذا كله من الإيمان الواجب، الذي لا يكون العبد مؤمناً إلا به، إجالاً فيما علم من ذلك تفصيله، وتفصيلاً فيما علم من ذلك بالتفصيل، فمن آمن هذا الإيمان المأمور به، فقد اهتدى وأنجع. ﴿وَمَنْ المُمور به، فقد اهتدى وأنجع. ﴿وَمَنْ

يكفر بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر فقد ضل ضلالاً بعيداً . وأي: ضلال أبعد من ضلال مَنْ ترك طريق الهدى المستقيم، وسلك الطريق الموصلة له إلى العذاب الأليم؟!!

واعلم أن الكفر بشيء من هذه المذكورات كالكفر بجميعها، لتلازمها وامتناع وجود الإيمان ببعضها دون بعض، ثم قال:

﴿١٣٧﴾ ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمِنُوا تُمْ كَفُرُوا ثم آمنوا ثم كفروا ثم ازدادوا كفراً لم يكن الله ليغفر لهم ولا ليهديهم سبيلا﴾ أي: مَنْ تكرر منه الكفر بعد الإيمان، فاهتدى ثم ضل، وأبصر ثم عمي، وأمن ثم كفر واستمر على كفره، وازداد منه، فإنه بعيد من التوفيق والهداية لأقوم الطريق، وبعيد من المعفرة، لكونة أتى بأعظم مانع يمنعه من حصولها. فإن كفره، يكون عقوبة وطبعاً، لا يزول كما قال تعالى: ﴿فلما زاغوا أزاغ الله قلوبهم ﴾. ﴿ وَنَقِلُبُ أَفْتُدْتُهُمْ وَأَبْصَارُهُمْ كُمَّا لَمْ يؤمنوا به أول مرة ﴾. ودلت الآية: أنهم إن لم يزدادوا كفراً، بل رجعوا إلى الإيمان، وتركوا ما هم عليه من الكفران، فإن الله يعفر لهم، ولو تكررت منهم الردة. وإذا كان هذا الحكم في الكفر، فغيره من العاصي التي دونه من باب أولى أن العبد لو تكررت منه، ثم عاد إلى التوبة، عاد الله له بالمعفرة.

بأنّ لهم عذاباً أليماً \* الذين يتخذون بأنّ لهم عذاباً أليماً \* الذين يتخذون الكافرين أولياء من دون المؤمنين أيبتغون عندهم العزة فإنّ العزة لله جميعاً البشارة تستعمل في الخير، وتستعمل في الشر بقيد، كما في هذه الآية. يقول تعالى: ﴿بشر المنافقين﴾ أي: الذين أظهروا الإسلام وأبطنوا الكفر، بأقبح بشارة وأسوتها، وهو الكفر، بأقبح بشارة وأسوتها، وهو الكفار وموالاتهم ونصرتهم، وتركهم لوالاة المؤمنين، فأي: شيء حملهم على ذلك؟ أيبتغون عندهم العزة؟

وهدا هو الواقع من أحوال

المنافقين، ساء ظنهم بالله، وضعف يقينهم بنصر الله لعباده المؤمنين، ولحظوا بعض الأسباب التي عند الكافرين، وقصر نظرهم عما وراء ذلك، فاتخذوا الكافرين أولياء، يتعززون بهم ويستنصرون.

والحال أن العزة لله جميعاً، فإن نواصي العباد بيده، ومشيئته نافذة فيهم. وقد تكفل بنصر دينه وعباده المؤمنين، وإدالة العدو عليهم إدالة غير مستمرة، فإن العاقبة والاستقرار للمؤمنين، وفي هذه الآية الترهيب العظيم من موالاة الكافرين؛ وترك موالاة المؤمنين، وأن ذلك من صفات المنافقين، وأن الإيمان يقتضي عجبة المؤمنين وموالاتهم، وبغض الكافرين وعداوتهم،

﴿١٤٠ ــ ١٤١﴾ ﴿وقد نزل عليكم في الكتاب أن إذا سمعتم آيات الله يكفربها ويستهزأ بها فلا تقمدوا معهم حتّى بخوضوا في حديثِ غيره إنكم إذاً مثلهم إن الله جامع المنافقين والكافرين في جهنم جميعاً \* الذين يتربصون بكم فإن كان لكم فتح من الله قالوا ألم نكن معكم وإن كان للكافرين نصيب قالوا ألم نستحوذ عليكم ونمنعكم من المؤمنين فالله يحكم بينكم يوم القيامة ولن يجعل الله للكافرين على المؤمنين سبيلاً ﴾ أي. وقد بين الله لكم فيما أنزل عليكم حكمه الشرعي عند حضور مجالس الكفر والمعاصى ﴿أَنْ إِذَا سمعتم آيات الله يكفر بها ويستهزأ بها﴾ أي: يستهان بها. وذلك أن الواجب على كل مكلف في آيات الله الإيمان بها، وتعظيمها وإجلالها وتفخيمها، وهذا المقصود بإنزالها، وهو الذي خلق الله الخلق لأجله، فضد الإيمان الكفر بها، وضد تعظيمها الاستهزاء بها واحتقارها، ويدخل في ذلك مجادلة الكفار والمنافقين لإبطال آيات الله ونصر كفرهم.

وكذلك المتدعون على اختلاف

أنواعهم، فإن احتجاجهم على باطلهم يتضمن الاستهانة بآيات الله، لأنها لا تدل إلا على حق، ولا تستلزم إلا على حكة، ولا تستلزم إلا محاصي والفسوق، التي يستهان فيها بأوامر الله ونواهيه، وتقتحم حدوده التي حدها لعباده ومنتهى هذا النهي عن القعود معهم فحرت يخوضوا في حديث غيره أي:

﴿إِنكُمْ إِذا ﴾ أي: إن قعدتم معهم في الحال المذكورة ﴿مثلهم ﴾ لأنكم رضيتم بكفرهم واستهزائهم، والراضي بالمعصية كالفاعل لها، والحاصل أن مَنْ حضر بجلساً يعصى الله به، فإنه يتعين عليه الإنكار عليهم، مع القدرة أو القيام مع عليها.

﴿إِن الله جامع المنافقين والكافرين في جهنم جميعاً > كما اجتمعوا على الكفر والموالاة ولا ينفع الكافرين (١) عبرد كونهم في الظاهر مع المؤمنين كما قال تعالى: ﴿يوم يقول المنافقون والمنافقات للذين آمنوا انظرونا نقتبس من نوركم > إلى آخر الآيات.

ثم ذكر تحقيق موالاة المنافقين للكافرين، ومعاداتهم للمؤمنين فقال: 
﴿ الدّين يتربصون بكم ﴾ أي: ينتظرون الحالة التي تصيرون عليها، وتنتهون إليها، من خير أو شر، قد أعدوا لكل حالة جواباً بحسب نفاقهم. ﴿ فإن كان لكم فتح من الله قالوا ألم نكن معكم ﴾ فيظهرون أنهم مع المؤمنين ظاهراً وباطناً، ليسلموا من القدح والطعن عليهم، وليشركوهم في الغنيمة والفيء، ولينتصروا بهم.

وإن كان للكافرين نصيب ولم يقل فتح، لأنه لا يحصل لهم فتح، يكون مبدأ لنصرتهم المستمرة، بل غاية ما يكون، أن يكون لهم نصيب غير مستقر، حكمة من الله. فإذا كان ذلك وقالوا ألم نستحوذ عليكم أي: نستولي عليكم ﴿ونمنعكم من

سَتَعُونَ لِلْكَدِبِ أَكَنَّا لُونَ لِلنُّحْدِ فَانْ بِمَا مُوكَ فَأَحْكُونِينَهُم أَوْ أَعُرِضَ عَنْهُمٌ وَإِن تُعُرِضُ عَنْهُم فَلَن يَضُرُّوكَ شَيْئاً وَإِنْ حَكَمَتَ فَأَحْكُمْ مِينَهُم بِٱلْهِسْطِ إِنَّ اللَّهَ يَجِبُ ٱلْفُسِطِينَ ۞ وَكَيْفَ يُحَكِّمُونَكَ وَعِندَهُمُ ٱلتَّوْرَيْنَةُ فِهَاحُكُمُ اللَّهِ ثُمَّ يَتَوَلَّوْبُ مِنْ بَعْدِ ذَلِكُ وَمَا أَوْلَيْهِ لَهِ إِلْمُؤْمِنِينَ ۞ إِنَّا أَزَلْتَ التَّوْرَالَ مَ فِيهَا هُدَى وَفُولًا يَعَكُمُ مِهَا النَّبِيتُونَ الَّذِينَ أَسَامُوا لِلَّذِينَ هَادُواْ وَالرِّيَّانِيُونِ وَالْأَجْارُ يَمَا ٱسْتُحْفِظُواْمِي كِنْنِ اللَّهِ وَكَانُواْ عَلَيْهِ شُهَكَآءً فَلَا تَغَشُّواْ ٱلنَّكَاسَ وَآخِشُونِ وَلَامَشْتُرُواْ بِعَايِنِي ثَمَنَ اوَلِيلاً وَمَن لَّرْيَحَكُمُ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ فَأَوْلَتِيكَ هُمُ ٱلْكَيْفِرُوبَ ﴾ وكتَبَنَّاعَلَيْهِمْ فِيهَآ أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ وَٱلْعَرْبَ اللهِ عَلَيْنَ وَٱلاَّنْفَ بِٱلْأَنْفِ وَٱلْأَذْثَ بِٱلْأَذُّ وَٱللِيَنِّ وَٱللِيَنِّ وَاللِيَنِّ وَاللِيَنِ وَٱلْجُرُوحَ قِصَاصٌّ فَمَن تَصَكَّ قَ بِدِء فَهُوَكَ فَارَةً لَهُۥ الله وَمَن لَّرَيْحَكُم بِمَا أَسَرَلَ اللَّهُ كَأُولَةٍ لِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴿ THE RESIDENCE OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

المؤمنين أي: يتصنعون عندهم بكف أيديهم عنهم مع القدرة، ومنعهم من المؤمنين بجميع وجوه المنع من تفنيدهم، وتزهيدهم في القتال، ومظاهرة الأعداء عليهم، وغير ذلك مما هو معروف منهم.

﴿فَالله يُحِكم بينكم يوم القيامة ﴾ فيجازي المؤمنين ظاهراً وباطناً بالجنة ، ويعذب المنافقين والمنافقات ، والمشركين والمشركات .

ولن يجعل الله للكافرين على المؤمنين سبيلاً أي: تسلطاً واستيلاء عليهم، بل لا تزال طائفة من المؤمنين على الحق منصورة، لا يضرهم مَن خالهم ولا مَن خالههم، ولا يضاب النصر لا يزال الله يحدث من أسباب النصر هو مشهود بالعيان. حتى إن المؤمنين، ودفع لتسلط الكافرين، ما أبعض] (٢) المسلمين الذين تحكمهم المعوائف الكافرة، قد بقوا محترمين الطوائف الكافرة، قد بقوا محترمين اللهم المعرفون لأديانهم، ولا يكونون من الله، فله المحافرة الحمد أولاً وآخراً، من الله، فله (المحافرة وظاهراً وباطناً.

﴿١٤٢ ـ ١٤٣﴾ ﴿إِنَّ المُنسافِقِينِ يُخادعون الله وهو خادعهم وإذا قاموا إِلَى الصلاة قاموا كسالى يراؤون الناس ولا يذكرون الله إلاّ قليلاً \* مذبذبين

<sup>(</sup>١) في ب: المنافقين.

**建筑 和知道完**。 وَقَفَّيْنَا عَلَى مَا تَلْرِهِر بِعِيسَى أَيْنِ مَرْيُمُ مُصَدِّقًا لِلَّا يَنْ نَكَ يَعْمِنَ ٱلتَّوْرَيْنِةِ وَءَابَسْنَهُ ٱلْإِنجِيلَ فِيهِ هُنَى وَنُورٌ وَمُصَدِّقًا لِلَّابَيْنَ يَكَيْهِ مِنَ ٱلتُّوْرَكِةِ وَهُدَّى وَمُوْعِظَةً لِلْمُثَّقِينَ ۞ وَلَيْضَكُرُ أَهَلُ ٱلْإِنْجِيلِ عِمَّا أَنْلُ اللَّهُ فِيدُ وَمَن لَّرْيَحَكُم عِمَّا أَنْزُلُ اللَّهُ وَأَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَلْسِقُورَ ﴾ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِنْبَ بِلَغَيْقَ مُصُدِّقًا لِلَّاكِيَّ كِنَدَيْهِ مِنَّ ٱلۡكِنْكِ وَمُهَنِّمِينًا عَلَيْهُ فَأَحَدُ مُ مِنْفَهُم مِنَا أَنزَلَ ٱللَّهُ ۚ وَلَا لَنَهِ مِعْ أَهُوَّا ۖ هُمَّ عَنَّا جَآءَكَ مِنَ الْمِيُّ لِكُ لِجَعَلْنَامِن كُوْثِرَعَكُ وَمِنْهَاكِماً وَلُوشَآءَ أَلَقَهُ لَجَعَلُكُمْ أَفَّةً وَلِيدَةً وَلَكِن لِبَتْلُوكُمْ فِي مَآءَاتَ لَكُوَّ فَأَمْسُنَيِّفُواْ ٱلْخَيْزَٰتِ إِلَى ٱللَّهِ مَرْجِعُ حَكُمْ جَبِيعًا فَيُنَيِّنُكُمْ ۗ يِمَاكُسُمُ فِيهِ تَخْلِفُونَ ۞ وَأَنِ ٱحْكُرَيْنُهُمْ عِمَاأَزُلَ ٱللَّهُ وَلَا لَنَّ يِعَ أَهُوآءَهُمْ وَلَمْذَرُهُمْ أَنْ يَفْلِنُولَا عَنْ يَعْضِ مَآ أَنْزَلُ اللَّهُ إِلَيْكُ فَإِن تُولُولُ فَأَعْلَمُ أَفَا أَيْرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُصِيبَهُم يِبَعْض ذُنُوبِهِمَّ وَإِنَّ كَثِيرًا فِنَ ٱلنَّاسِ لَفَاسِقُونَ ۞ أَفَتُكُو ٱلْجَهِلِيَّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ خَكْمًا لِقَوْمِ يُوقِوْنُونَ ۞ AND AND THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE PAR

بين ذلك لا إلى هيؤلاء ولا إلى هـؤلاء ومن يضلل الله فلن تجد له سبيلا﴾ يخبر تعالى عن المنافقين بما كانوا عليه، من قبيح الصفات، وشنائع السمات، وأن طريقتهم مخادعة الله تعالى، أي: بما أظهروه من الإيمان، وأبطنوه من الكفران، ظنوا أنه يروج على الله ولا يعلمه ولا يبديه لعباده، والحال أن الله خادعهم، فمجرد وجود هذه الحال منهم، ومشيهم عليها، خداع لأنفسهم. وأي: خداع أعظم من يسعى سعيا يعود عليه بالهوان والذل والحرمان؟!!

ويدل بمجرده على نقص عقل صاحبه، حيث جمع بين المعصية، وراها حسنة، وظنها من العقل والمكر، فلله مايصنع الجهل والخذلان بصاحبه!! ومن خداعه لهم يوم القيامة ما ذكره الله في قوله: ﴿ يُوم يقول المنافقون والمنافقات للذين آمنوا انظرونا نقتبس من نوركم قيل ارجعوا وراءكم فالتمسوا نورا فضرب بينهم بسور له باب باطنه فيه الرحمة وظاهره من قبله العذاب ينادونهم ألم نكن معكم، إلى آخر الآيات.

ومن صفاتهم أنهم ﴿إذا قاموا إلى الصلاة ﴾ - إن قاموا - التي هي أكبر

متثاقلين لها، متبرمين من فعلها، والكسل لا يكون إلا من فقد الرغبة من قلوبهم، فلولا أن قلوبهم فارغة من الرغبة إلى الله وإلى ما عنده، عادمة للإيمان، لم يصدر منهم الكسل، ﴿ يسراؤون السناس ﴾ أي . هذا الذي انطوت عليه سرائرهم، وهذا مصدر أعمالهم، مراءاة الناس، يقصدون رؤية الناس وتعظيمهم واحترامهم، ولا يخسل حسون لله فسل هاذا ﴿لا يذكرون الله إلا قليلا ﴾ لامتلاء قلوبهم من الرياء، فإن ذكر الله تعالى وملازمته، لا يكون إلامن مؤمن ممتلىء قلبه بمحبة الله وعظمته.

﴿منبلبين بين ذلك لا إلى هؤلاء ولا إلى هولاء ﴾ أي : مترددين بين فريق المؤمنين وفريق الكافرين. فلا من المؤمنين ظاهراً وباطناً، ولا من الكافرين ظاهراً وباطناً. أعطوا باطنهم للكافرين، وظاهرهم للمؤمنين، وهذا أعظم ضلال يقدر . ولهذا قال : ﴿ وَمِنْ يضلل الله فلن تجدله سبيلاً الله الله الله تجد طريقاً لهدايته، ولا وسيلة لترك غوايته، لأنه انغلق عنه باب الرحمة، وصار بدله كل نقمة .

- فهذه الأوصاف المذمومة، تدل بتنبيهها على أن المؤمنين متصفون بضدها، من الصدق ظاهراً وباطناً والإخلاص، وأنهم لا يجهل ما عندهم، ونشاطهم في صلاتهم وعباداتهم، وكثرة ذكرهم لله تعالى. وأنهم قدهداهم الله ووفقهم للصراط المستقيم. فليعرض العاقل نفسه على هذين الأمرين، وليختر أيهما أولي به، وبالله (١) المستعان.

﴿ ١٤٤﴾ ﴿ بِا أَيْهِا اللَّذِينَ آمِنُوا لا تتخذوا الكافرين أولياء من دون المؤمنين أتريدون أن تجعلوا لله عليكم سلطاناً مبيناً ﴾ لما ذكر أن من صفات المنافقين اتخاذ الكافرين أولياء من دون المؤمنين، نهى عباده المؤمنين أن يتصفوا بهذه الحالة القبيحة، وأن يشابهوا الطاعات العملية، ﴿قاموا كسالي المنافقين، فإن ذلك موجب لأن

﴿تجعلوا لله عليكم سلطاناً مبيناً ﴾ أي: حجة واضحة على عقوبتكم، فإنه قد أنذرنا وحذرنا منهاء وأخبرنا بما فيها من المفاسد، فسلوكها بعد هذا موجب

وفي هذه الآية دليل على كمال عدل الله، وأن الله لا يعذب أحداً؛ قبل قيام الحجة عليه، وفيها التحذير من المعاصى؛ فإن فاعلها يجعل لله عليه سلطاناً مبيناً.

﴿١٤٥ \_ ١٤٧﴾ ﴿إِن المنافقين في الدرك الأسفل من النار ولن تجد لهم نصيراً \* إلا الذين تابوا وأصلحوا واعتصموا بالله وأخلصوا دينهم لله فأولئك مع المؤمنين وسوف يؤت الله المؤمنين أجراً عظيماً \* ما يفعل الله بعذابكم إن شكرتم وآمنتم وكان الله شاكراً عليماً ﴾ يخبر تعالى عن مال المنافقين، أنهم في أسفل الدركات من العذاب، وأشر الحالات من العقاب. فهم تحت سائر الكفار، لأنهم شاركوهم بالكفر بالله ومعاداة رسله، وزادوا عليهم المكر والخديعة، والتمكن من كثير من أنواع العداوة للمؤمنين، على وجه لا يشعر به ولا يحس. ورتبوا على ذلك جريان أحكام الإسلام عليهم، واستحقاق ما لا يستحقونه، فبذلك ونحوه استحقوا أشد العذاب، وليس لهم منقذ من عذابه، ولا ناصر يدفع عنهم بعض عقابه، وهذا عام لكل منافق، إلا مَنْ منَّ الله عليهم بالتوبة من السيئات. ﴿وأصلحوا﴾ له الظواهر والبواطن ﴿واعتصموا بالله ﴾ والتجأوا إليه، في جلب منافعهم ودفع الضار عنهم. ﴿وَأَخْلُصُوا دِينَهُم ﴾ الذي هو الإسلام والإيمان والإحسان ﴿شُهُ

فقصدوا وجه الله بأعمالهم الظاهرة والباطنة، وسلموا من الرياء والنفاق، فمَنْ اتصف بهذه الصفات ﴿فأولئك مع المؤمنين﴾ أي: في الدنيا، والبرزخ، ويوم القيامة . ﴿وسوف يوق الله المؤمنين أجراً عظيماً ﴾ لا يعلم كنهه

إلا الله، مما لا عمين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر.

وتأمل كيف خص الاعتصام والإخلاص بالذكر، مع دخولهما في قوله: ﴿وأصلحوا﴾ لأن الاعتصام والإخلاص من جملة الإصلاح، لشدة الحاجة إليهما، خصوصاً في هذا المقام الحرج الذي تمكن من القلوب النفاق، فلا يزيله إلا شدة الاعتصام بالله، ودوام اللجأ والافتقار إليه في دفعه، للنفاق، فذكرهما لفضلهما وتوقف للأعمال الظاهرة والباطنة عليهما، ولشدة الحاجة في هذا المقام إليهما،

وتأمل كيف لما ذكر أن هؤلاء مع المؤمنين لم يقل: وسوف يؤتيهم أجراً عظيماً، مع أن السياق فيهم. بل قال: عظيماً لا لأن هذه القاعدة الشريفة لم يزل الله يبدىء فيها ويعيد، إذا كان السياق في بعض الجزئيات، وأراد أن يرتب (() عليه ثواباً أو عقاباً وكان ذلك مشتركاً بينه وبين الجنس الداخل فيه، رتب الثواب في مقابلة الحكم العام الذي تندرج تحته تلك القضية وغيرها، ولثلا يتوهم اختصاص الحكم بالأمر البنيعة، فالتائب من المنافقين، مع المؤمنين وله ثوابهم.

شم أخبر تعالى عن كمال غناه، وسعة حلمه، ورحته وإحسانه، فقال: هما يفعل الله بعذابكم إن شكرتم وآمنتم والحال أن الله شاكر عليم. يعطي التحملين لأجله الأثقال الدائبين في الأعمال جزيل الثواب وواسع الإحسان. ومن ترك شيئاً لله أعطاه الله خيراً منه.

ومع هذا يعلم ظاهركم وباطنكم، وأعمالكم وما تصدر عنه من إخلاص وصدق، وضد ذلك. وهو يريد منكم التوبة والإنابة والرجوع إليه، فإذا أنبتم إليه، فأي: شيء يفعل بعدابكم؟ فإنه لا يتشفى بعذابكم، ولا ينتفع

بعقابكم، بل العاصي لا يضر إلا نفسه، كما أن عمل المطيع لنفسه.

والشكر هو خضوع القلب، واعترافه بنعمة الله، وثناء اللسان على المشكور، وعمل الجوارح بطاعته، وأن لا يستعين بنعمه على معاصيه.

﴿ ١٤٨ ـ ١٤٨ ﴾ ﴿ لا يحسب الله الجهر بالسوء من القول إلا من ظلم وكان الله سميعاً عليماً \* إن تبدوا خيراً أو تخفوه أو تعفوا عن سوء فإن الله كان عفواً قديراً ﴾ يخبر تعالى أنه لا يجب الجهر بالسوء من القول، أي: يبغض ذلك ويمقته ويعاقب عليه، ويشمل ذلك جميع الأقوال السيئة التي تسوء وتحزن، كالشتم والقذف والسبونحو ذلك، فإن ذلك كله من المنهي عنه الذي يبغضه الله.

ويدل مفهومها أنه يحب الحسن من القول كالذكر والكلام الطيب اللين

وتوله: ﴿ إِلا مَنْ ظَلِمَ ﴾ أي: فإنه يجوز له أن يدُعو على مَنْ ظلمه ، ويتشكى (٢) منه ، ويجهر بالسوء لمن جهر له به ، من غير أن يكذب عليه ، ولا يزيد على مظلمته ، ولا يتعدى بشتمه غير ظالمه ، ومع ذلك فعفوه ، وعدم مقابلته أولى ، كما قال تعالى : ﴿ وَمَنْ عَفَا وَأَصِلْحَ فَأَجُره عَلَى الله ﴾ .

وكان الله سميعاً عليماً ولما كانت الآية قد اشتملت على الكلام السيء والحسن والمباح، أخبر تعالى أنه سميع، فيسمع أقوالكم، فاحذروا أن تتكلموا بما يغضب ربكم فيعاقبكم على ذلك.

وفيه أيضاً ترغيب على القول الحسن هالم بنياتكم ومصدر أقوالكم. ثم قال تعالى: فإن تبدوا خيراً أو تخفوه وهذا يشمل كل خير قولي وفعلي، ظاهر وباطن، من واجب ومستحب.

طاهر وباطن، من واجب ومستحب. واجب ومستحب. وأو تعفوا عن سوء أي: عمن ساءكم في أبيدانكم وأموالكم وأعراضكم، فتسمحوا عنه، فإن المخزاء من جنس العمل، فمَنْ عفا لله عنه، ومَنْ أحسن الله عنه، ومَنْ أحسن أحسن الله

إليه، فلهذا قال: ﴿ فإن الله كان عفواً قديراً ﴾ أي: يعفو عن زلات عباده وذنوبهم العظيمة، فيسدل عليهم ستره، ثم يعاملهم بعفوه التام الصادر عن قدرته.

وفي هذه الآية إرشاد إلى التفقه في معاني أسماء الله وصفاته، وأن الخلق والأمر صادر عنها، وهي مقتضية له، ولهذا يعمل الأحكام بالأسماء الحسني، كما في هذه الآية

لا ذكر عمل الخير والعفو عن المسيء رتب على ذلك، بأن أحالنا على معرفة أسمائه، وأن ذلك يغنينا عن ذكر توابها الخاص.

﴿١٥٠ ـ ١٥٠﴾ ﴿إِن السلايسِن يكفرون بالله ورسله ويتولون نؤمن ببعض بين الله ورسله ويقولون نؤمن ببعض ونكفر ببعض ويريدون أن يتخذوا بين ذلك سبيلاً \* أولئك هم الكافرون حقا واعتدنا للكافرين عذاباً مهيناً \* والذين آمنوا بالله ورسله ولم يفرقوا بين أحد منهم أولئك سوف يؤتيهم أجورهم وكان الله غفوراً رحيماً \*.

هنا قسمان قد وضحا لكل أحد: مؤمن بالله وبرسله كلهم وكتبه، وكافر بذلك كله

وبقي قسم ثالث: وهو الذي يزعم أنه يؤمن ببعض الرسل دون بعض، وأن هذا سبيل ينجيه من عذاب الله، إن هذا إلا محرد أماني، فإن هؤلاء يريدون التفريق بين الله وبين رسله.

فإن مَنْ تولى الله حقيقة تولى جميع رسله، لأن ذلك من تمام توليه، ومَنْ عادى أحداً من رسله فقد عادى الله، وعادى جميع رسله كما قال تعالى: هِمَنْ كان عدواً لله الآيات.

وكذلك من كفر برسول فقد كفر بجميع الرسل، بل بالرسول الذي يزعم أنه به مؤمن، ولهذا قال: ﴿ أُولئك هم الكافرون حقا ﴾ وذلك لثلا يتوهم أن مرتبتهم متوسطة بين الإيمان والكفر.

ووجه كونهم كافرين \_حتى بما

زعموا الإيمان به - أن كل دليل دلهم على الإيمان بمن آمنوا به موجود هو أو مثله، أو ما فوقه للنبي الذي كفروا به، وكل شبهة يزعمون أنهم يقدحون بها في النبي الذي كفروا به موجود مثلها أو أعظم منها فيمن آمنوا به.

فلم يبق بعد ذلك إلا التشهي والهوى وبجرد الدعوى التي يمكن كل أحد أن يقابلها بمثلها، ولما ذكر أن هؤلاء هم الكافرون حقا، ذكر عقاباً شاملاً لهم ولكل كافر، فقال: ﴿وَأَعتدنا للكافرين عذاباً مهيناً ﴾ كما تكبروا عن الإيمان بالله، أهانهم بالعذاب الأليم المخزي.

﴿والذين آمنوا بالله ورسله ﴾ وهذا يتضمن الإيمان بكل ما أخبر الله به عن نفسه ، وبكل ما جاءت به الرسل من الأخبار والأحكام . ﴿ولم يفرقوا بين أحد ﴾ من رسله ، بل آمنوا بهم كلهم ، فهذا هو الإيمان الحقيقي ، واليقين المبنى على البرهان .

﴿أُولْنُكُ سُوفَ يَوْتَيَهُمْ أَجُورُهُمْ ﴾ أي: جزاء إيمانهم، وما ترتب عليه من عمل صالح، وقول حسن، وخلق جيل، كلٌ على حسب حاله، ولعل هذا هو السر في إضافة الأُجُور إليهم؛ ﴿وكان الله غفوراً رحيماً ﴾ يغفر السيئات ويتقبل الحسنات.

﴿ ١٦٦ ـ ١٦٣﴾ ﴿ يسألك أهل الكتاب أن تنزل عليهم كتاباً من السماء فقد سألوا موسى أكبر من ذلك فقالوا أرنا الله جهرة فأخذتهم الصاعقة بظلمهم ثم اتخذوا العجل من بعد ما جاءتهم البينات فعفونا عن ذلك وآتينا موسى سلطاناً مبيناً \* ورفعنا فوقهم الطور بميثاقهم وقلنا لهم ادخلوا الباب سجّداً وقلنا لهم لا تعدوا في السبت وأحذنا منهم ميثاقاً غليظاً \* فبما نقضهم ميثاقهم وكفرهم بآيات الله وقتلهم الانبياء بغير حق وقولهم قلوبنا غلف بل طبع الله عليها بكفرهم فلا يؤسنون إلا قليلا \* وبكفرهم وقولهم على مريم متاناً عظيماً \* وقولهم إنا قتلنا المسيج عيسي ابن مريم رسول الله وما قتلوه وما صلبوه ولكن شبه لهم

وإنّ الذين اختلفوا فيه لفي شك منه ما لهم به من علم إلا اتباع الظن وما قتلوه يـقـيناً \* بـل رفـعـه الله إليه وكـان الله عزيزاً حكيماً ﴿ وإن من أهل الكتاب إلا ليؤمنن به قبل موته ويوم القيامة يكون عليهم شهيداً \* فبظلم من الذين هادوا حرمنا عليهم طيبات أحلت لهم وبصدّهم عن سبيل الله كثيراً \* وأخذهم الربا وقدنهوا عنه وأكلهم أموال الناس بالباطل وأعتدنا للكافرين منهم عذاباً أليماً ﴾ هذا السؤال الصادر من أهل الكتاب للرسول محمد ﷺ على وجه العناد والاقتراح، وجعلهم هذا السؤال يتوقف عليه تصديقهم أو تكذيبهم. وهو أنهم سألوه أن ينزل عليهم القرآن جملة واحدة كما نزلت التوراة والإنجيل، وهذا غاية الظلم منهم والجهل، فإن الرسول بشر عبد مدبر، ليس في يده من الأمر شيء، بل الأمر كله لله، وهو الذي يرسل وينزل ما يشاء على عباده، كما قال تعالى عن الرسول، لما ذكر الآيات التي فيها اقتراح المشركين على محمد علي المقارة

وكذلك جعلهم الفارق بين الحق والباطل مجرد إنزال الكتاب جملة أو مفرقاً، مجرد دعوى لا دليل عليها، ولا مناسبة، بل ولا شبهة، فمن أين يوجد في نبوة أحد من الأنبياء أن الرسول الذي يأتيكم بكتاب نزل مفرقاً فلا تؤمنوا به ولا تصدقوه؟

سبحان ربي هيل كنيت إلا بشراً

رسولاً﴾.

بل نزول هذا القرآن مفرقاً بحسب الأحوال، محايد على عظمته واعتناء الله بمن أنزل عليه، كما قال تعلى: ﴿وقال الذين كفروا لولا نزّل عليه القرآن جملة واحدة كذلك لنثبت به فؤادك ورتلناه ترتيلاً. ولا يأتونك بمشل إلا جئناك بالحق وأحسن تفسيراً ﴾.

فلما ذكر اعتراضهم الفاسد أخبر أنه ليس بغريب من أمرهم، بل سبق لهم من المقدمات القبيحة ما هو أعظم مما سلكوه مع الرسول الذي يزعمون أنهم آمنوا به، من سؤالهم له رؤية الله

عياناً، واتخاذهم العجل إلهاً يعبدونه، من بعد ما رأوا من الآيات بأبصارهم ما لم يره غيرهم

ومن امتناعهم من قبول أحكام كتابهم وهو التوراة، حتى رفع الطور من فوق رؤوسهم، وهددوا أنهم إن لم يؤمنوا أسقط عليهم، فقبلوا ذلك على وجه الإغماض، والإيمان الشبيه بالإيمان الضروري.

ومن امتناعهم من دخول أبواب القرية التي أمروا بدخولها سجداً مستغفرين، فخالفوا القول والفعل. ومن اعتداء من اعتدى منهم في السبت، فعاقبهم الله تلك العقوبة الشيعة.

وبأخذ الميثاق الغليظ عليهم، فبدوه وراء ظهورهم، وكفروا بآيات الله، وقتلوا رسله بغير حق، ومن قولهم: أنهم قتلوا المسيح عيسى وصلبوه، والحال أنهم ما قتلوه وما صلبوه، بشه لهم غيره، فقتلوا غيره وصلبوه.

وادعائهم أن قلوبهم غلف لا تفقه ما تقول لهم ولا تفهمه، وبصدهم الناس عن سبيل الله، فصدوهم عن الحق، ودعوهم إلى ما هم عليه من الضلال والغي، وبأخذهم السحت والربا مع نهي الله لهم عنه، والتشديد فه

فالذين فعلوا هذه الأفاعيل، لا يستنكر عليهم أن يسألوا الرسول عمداً أن ينزل عليهم كتاباً من السماء، وهذه الطريقة من أحسن الطرق لمحاجة من الاعتراض الباطل ما جعله شبهة له ولغيره في رد الحق، أن يبين من حاله الجبيثة وأفعاله الشنيعة، ما هو من أقبح ما صدر منه، ليعلم كل أحد أن هذا الاعتراض من ذلك الوادي الخسيس، وأن له مقدمات يجعل هذا معها.

وكذلك كل اعتراض يعترضون به على نبوة محمد على يمكن أن يقابل بمثله، أو ما هو أقوى منه في نبوة من يدعون إيمانهم به، ليكتفى بذلك شرهم، وينقمع باطلهم، وكل حجة سلكوها في تقريرهم لنبوة مَنْ آمنوا

به، فإنها ونظيرها وما هو أقوى منها، دالة ومقررة لنبوة محمد ﷺ.

ولما كان المراد من تعديد ما عدد الله من قبائحهم هذه القابلة، لم يبسطها في هذا الموضع، بل أشار إليها، وأحال على مواضعها، وقد بسطها في غير هذا الموضع في المحل اللائق ببسطها.

وقوله: ﴿وإن من أهل الكتاب إلا ليؤمنن به قبل موته ﴿ يحتمل أن الضمير هنا في قوله: ﴿قِيلِ مُوتِهِ ﴾ يعود إلى أهل الكتاب، فيكون على هذا كل كتابي يحضره الموت، ويعاين الأمر حقيقة، فإنه يؤمن بعيسي عليه السلام، ولكنه إيمان لا ينفع، إيمان اضطرار، فيكون مضمون هذا التهديد لهم والوعيد، وأن لا يستمروا على هذه الحال التي سيندمون عليها قبل ماتهم، فكيف يكون حالهم يوم حشرهم وقيامهم؟!! ويحتمل أن الضمير في قوله: ﴿قِبلُ موته ﴾ راجع إلى عيسى عليه السلام، فيكون المعنى: وما من أحدٍ من أهل الكتاب إلا ليؤمنن بالمسيح عليه السلام قبل موت المسيح، وذلك يكون عند اقتراب الساعة وظهور علاماتها

فإنه تكاثرت الأحاديث الصحيحة في نزوله عليه السلام في آخر هذه الأمة. يقتل الدجال، ويضع الجزية، ويؤمن به أهل الكتاب مع المؤمنين. ويوم القيامة يكون عيسى عليهم شهيداً، يشهد عليهم بأعمالهم، وهل هي موافقة لشرع الله أم لا؟

وحينذ لا يشهد إلا ببطلان كل ما هم عليه، مما هو مجالف لشريعة القرآن ولما دعاهم إليه محمد على علمان عدالة المسيح عليه السلام وصدقه، وأنه لا يشهد إلا بالحق، إلا أن ما جاء به محمد على هو الحق، وما عداه فهو ضلال وباطل.

ثم أخبر تعالى أنه حرم على أهل الكتاب كثيراً من الطيبات التي كانت حلالاً عليهم وهذا تحريم عقوبة، بسبب ظلمهم واعتدائهم، وصدهم الناس عن سبيل ألله، ومنعهم إياهم من الهدى، وبأخذهم الربا وقد نهوا

عنه، فمنعوا المحتاجين عن يبايعونه عن العدل، فعاقبهم الله من جنس فعلهم، فمنعهم من كثير من الطيبات التي كانوا بصدد حلها، لكونها طيبة، وأما التحريم الذي على هذه الأمة، فإنه تحريم تنزيه لهم عن الخبائث التي تضرهم في دينهم ودنياهم.

(١٦٢) ولكن الراسخون في العلم منهم والمؤمنون يؤمنون بما أنزل المن قبلك والمقيمين السلاة والمؤتون الزكاة والمؤمنون بالله والمؤتون الزكاة والمؤتيم أجراً عظيماً لما ذكر معايب أهل الكتاب ذكر المدوحين منهم، فقال: ولكن الراسخون في العلم أي: الذين ثبت العلم في قلوبهم، ورسخ الإيقان في أفتدتهم، فأثمر لهم الإيمان التام العام أفرال المنا العام العام أنزل وما أنزل من قبلك .

وأثمر لهم الأعمال الصالحة، من إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة، اللذين هما أفضل الأعمال، وقد اشتملتا على الإخلاص للمعبود، والإحسان إلى العبيد. وآمنوا باليوم الآخر فخافوا الوعد ورجوا الوعد.

﴿أُولِئكُ سنؤتيهم أَجراً عظيماً ﴾ لأنهم جمعوا بين العلم والإيمان، والعمل الصالح، والإيمان بالكتب والرسل السابقة واللاحقة

منها: أن محمداً على ليس ببلع من الرسلين الرسلين

A MANAGE يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ امْنُوا لِالنَّفِيدُ وَاٱلْيَهُودَ وَٱلنَّصَبِّرَيَ أَوْلِمَا أَبَعْمُ مُثَمَّ أَوْلِيَآ وَبَعْضٌ وَمَن يَتَوَكُّمْ مِنكُوْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّالَتَهَ لَايَهْ بِي الْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ۞ فَقُرَّكَ ٱلَّذِنَ فِي قُلُوبِهِم مِّرَضٌ يُسَارِعُونَ فِيهِمْ يَقُولُونَ نَغَشَىٰٓ أَنْ تُصِيبَىٰ الآيِرَةُ فَعَسَى ٱللَّهُ أَنْ يَأْتِي بِٱلْفَتْحِ أَوْلَمْ إِ ا مِنْ عِندِهِ فَيُصِّيحُوا عَلَىٰ مَا أَسَرُوا فِي أَنْفُيهِمْ نَدِمِينَ ﴿ وَتَقُولُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَهَنَوُلآءِ ٱلَّذِينَ أَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهَدَ أَيْنَ بِهِمْ إِنَّهُمْ لَكَكُمْ حَيِطَتُ أَعْمَالُهُمْ فَأَصْبَحُواْ خَلِيرِينَ ۞ يَتَأَيُّهُٱ ٱلَّذِينَ ٓ امْنُواْمَنُ يُرْتَكَ مِنكُرٌ عَن دِينِهِ ۗ فَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمٍ يُحْبُهُمْ وَيُحْبُونُهُ وَأَذِلَّذِ عَلَى ٱلْمُؤْمِرِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَنْفِرِينَ يُجَلِّهِ دُونَ فِ سَيِدِ إِلَّلَهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوَمَةً لَآيِمٌ ذَٰلِكَ فَضَلُ اللَّهِ يُوْتِيهِ مَن يَثَالَهُ وَاللَّهُ وَسِغُ عَلِيمٌ ۞ إِنَّا وَلِيُّكُو اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكُوٰةَ وَهُمْ رَكِعُونَ ۞ وَمَن يَتُولَّ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ عَامَتُوا فِإنَّ حِرْبَ لَقَوهُمُ ٱلْفَلِيدُونَ ﴿ يَنَأَهُمُ ٱلَّذِينَ ] اَمَنُواْ لَائَنَةَ خِذُوا اللِّينَ الْغَنْدُواْ دِينَكُرْ هُزُوا وَلِعِبَامِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَبَمِن قَبْلِكُمْ وَالْكُفَّارَ أُولِيَاءَ وَالْشُوااللَّهُ إِن كُنْمُ مُؤْمِنِينَ ﴿ 

العدد الكثير والجم الغفير، فاستغراب رسالته لا وجه له إلا الجهل أو العناد.

ومنها: أنه أوحى إليه كما أوحى إليهم من الأصول والعدل الذي اتفقوا عليه، وأن بعضهم يصدق بعضاً، ويوافق بعضهم بعضاً.

ومنها: أنه من جنس هؤلاء الرسل، فليعتبره المعتبر بإخوانه المرسلين، فدعوته دعوتهم؛ وأخلاقهم متفقة؛ ومصدرهم واحد؛ وغايتهم واحدة، فلم يقرنه بالمجهولين؛ ولا بالكذابين، ولا بالملوك الظالمين.

ومنها: أن في ذكر هؤلاء الرسل وتعدادهم، من التنويه بهم، والثناء الصادق عليهم، وشرح أحوالهم، عما يزداد به المؤمن إيماناً بهم، ومحبة لهم، والمتناناً بسنتهم، ومعرفة بحقوقهم، ويكون ذلك مصداقاً لقوله: ﴿سلام على نوح في إسلام على إبراهيم العالمين ﴿سلام على إبراهيم صلى إلى ياسين، إلى كذلك نجزي على الحسين ﴿

فكل محسن له من الثناء الحسن بين الأنام بحسب إحسانه. والرسل \_ خصوصاً هؤلاء المسمون \_في المرتبة العليا من الإحسان.

ولما ذكر اشتراكهم بوحيه، ذكر تخصيص بعضهم، فذكر أنه آتى داود الزبور، وهو الكتاب المعروف، المزبور

وَانَا اَنْ اَلْهِ الْمِنْ الْمَالِمُونَا الْمَنْ الْمَالُولِ الْمَالُولِ الْمَالُولِ الْمَالُولِ الْمَالُولُ اللّهُ اللّهُ الْمَالُولُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ ال

الذي خص الله به داود عليه السلام لفضله وشرفه، وأنه كلم موسى تكليماً، أي: مشافهة منه إليه، لا بواسطة، حتى اشتهر بهذا عند العالمين، فيقال: «موسى كليم الرحن».

وذكر أن الرسل منهم من قصه الله على رسوله، ومنهم مَنْ لم يقصصه عليه، وهذا يدل على كثرتهم وأن الله أرسلهم مسشريس لمن أطاع الله واتبعهم، بالسعادة الدنيوية والأخروية، ومنذرين مَنْ عصى الله وخالفهم بشقاوة الدارين، لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل فيقولوا: ﴿ما جاءنا من بشير ونذير، فقد جاءكم بشير ونذير.

قلم يبق للخلق على الله حجة لإرساله الرسل تترى، يبينون لهم أمر دينهم، ومراضي ربهم ومساخطه، وطرق الجنة وطرق النار، فمَنْ كفر منهم بعد ذلك فلا يلومن إلا نفسه.

وهذا من كمال عزته تعالى وحكمته، أن أرسل إليهم الرسل، وأنزل عليهم الكتب، وذلك أيضاً من فضله وإحسانه، حيث كان الناس مضطرين إلى الأنبياء أعظم ضرورة تقدر، فأزال هذا الاضطرار، فله

الحمد وله الشكر، ونسأله كما ابتدأ علينا نعمته بإرسالهم، أن يتمها بالتوفيق لسلوك طريقهم، إنه جواد

﴿١٦٢﴾ ﴿لكن الله يشهد بما أنزل إليك أنزله بعلمه والملائكة يشهدون وكفى بالله شهيداً ﴾ لما ذكر أن الله أوحى إلى رسوله محمد ﷺ كما أوحى إلى إخوانه من المرسلين، أخبر هنا بشهادته تعالى على رسالته وصحة ما جاء به، وأنه ﴿أنزله بعلمه﴾ يحتمل أن يكون المراد أنزله مشتملاً على علمه، أي: فيه من العلوم الإلهية والأحكام الشرعية والأخبار الغيبية، ما هو من علم الله تعالى الذي علم به عباده.

ويجتمل أن يكون المراد: أنزك صادراً عن علمه، ويكون في ذلك إشارةِ وتنبيه على وجه شهادته، وأن الممنى: إذا كان تعالى أنزل هذا القرآن المشتمل على الأوامر والنواهي، وهو يعلم ذلك، ويعلم حالة الذي أنزله عليه، وأنه دعا الناس إليه، فمن أجابه وصدقه كان وليه، ومُنْ كذبه وعاداه كان عدوه واستباح ماله ودمه، والله تعالى يمكنه، ويوالي نصره، ويجيب دعواته، ويخذل أعداءه وينصر أولياءه، فهل توجد شهادة أعظم من هذه الشهادة وأكبر؟!! ولا يمكن القدح في هذه الشهادة، إلا بعد القدح بعلم الله وقدرته وحكمته، وإخباره تعالى بشهادة الملائكة على ما أنزل على رسوله، لكمال إيمانهم ولجلالة هذا الشهود عليه.

فإن الأمور العظيمة لا يستشهد عليها إلا الخواص، كما قال تعالى في الشهادة على التوحيد: ﴿شهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولو العلم قائماً بالقسط لا إله إلا هو العزيز الحكيم و وفي بالله شهيداً.

﴿١٦٧ - ١٦٩﴾ ﴿إِنَّ الذَّيْنَ كَفُرُوا وصدوا عن سبيل الله قد ضلوا ضلالاً بعيداً \* إِنَّ الذِّينَ كَفُرُوا وظلموا لم يكن الله ليغفر لهم ولا ليه ديم

طريقاً \* إلا طريق جهنم خالدين فيها أبداً وكان ذلك على الله يسيراً \* لما أخبر عن رسالة الرسل صلوات الله وسلامه عليهم، وأخبر برسالة خاتمهم محمد، وشهد بها وشهدت ملائكته \_ لزم من ذلك، ثبوت الأمر المقرر والمشهود به، فوجب تصديقهم، والإيمان بهم واتباعهم.

والمراد بالظلم هنا أعمال الكفر والاستغراق فيه، فهؤلاء بعيدون من المغفرة والهداية للصراط المستقيم. ولهذا قال: ﴿لم يكن الله ليغفر لهم ولا ليهديم طريقاً إلا طريق جهنم﴾.

وإنما تعذرت المغفرة لهم والهداية ، لأنهم استمروا في طغيانهم ، وازدادوا في كفرانهم (١) ، فطبع على قلوبهم وانسدت عليهم طرق الهداية بما كسبوا ﴿ وما ربك بظلام للعبيد﴾

﴿وكان ذلك على الله يسيراً أي: لا يبللي الله بهم ولا يعبأ، لأنهم لا يصلحون للخير، ولا يليق بهم إلا الحالة التي اختاروها لأنفسهم.

الرسول بالحق من ربكم قامنوا خيراً الرسول بالحق من ربكم قامنوا خيراً لكم وإن تكفروا فإن لله ما في السماوات والأرض وكان الله عليماً حكيماً في أمر تعالى جميع الناس أن يؤمنوا بعبده ورسوله محمد والفائدة السبب الموجب للإيمان به، والفائدة من الإيمان به، فالسب الموجب هو إخباره الإيمان به، فالسب الموجب هو إخباره

بأنه جاءهم بالحق. أي: فمجيئه نفسه حق، وما جاء به من الشرع حق، فإن العاقل يغرف أن بقاء الخلق في جهلهم والرسالة قد انقطعت عنهم، غير لائق بحكمة الله ورحمته، فمن حكمته ورحمته العظيمة نفس إرسال الرسول إليهم، ليعرفهم الهدى من الضلال، والغي من الرشد، فمجرد النظر في رسالته دليل قاطع على صحة نبوته.

وكذلك النظر إلى ما جاء به من السرع العظيم والصراط المستقيم. فإن فيه من الإخبار بالغيوب الماضية والخبر عن الله وعن اليوم الآخر - ما لا يعرف إلا بالوحي والرسالة. وما فيه من الأمر بكل خير وصلاح، ورشد، وعدل، وإحسان، ومن النهي عن الشر والفساد، والبغي والظلم، وسوء الخلق، والكذب والعقوق، عما يقطع به أنه من عند الله.

وكلما ازداد به الغيد بصيرة، ازداد إيمانه ويقينه، فهذا السبب الداعي للإيمان.

وأما الفائدة في الإيمان، فأخبر أنه خبر لكم والخير ضد الشر. فالإيمان خير للمؤمنين، في أبدائهم وقلوهم وأرواحهم، ودنياهم وأخراهم. وذلك لما يترتب عليه من المصالح والفوائد، فكل ثواب عاجل وآجل، فمن ثمرات الإيمان، فالنصر والهدى والعلم، والعمل الصالح، والسرور والأقراح، والجنة وما استملت عليه، من النعيم كل ذلك مسبب عن الإيمان.

كما أن الشقاء الدنيوي والأخروي من عدم الإيمان أو نقصه. وأما مضرة عدم الإيمان به بيخ، فيعرف بضد ما يترتب على الإيمان به. وأن العبد لا يضر إلا نفسه، والله تعالى غني عنه، لا تضره معصية العاصين، ولهذا قال: ﴿فَوْلُو لَلّٰهُ مَا فَي السماوات والأرضُ أي: الجميع خلقه وملكه، وتصريفه ﴿وكان الله عليما بكل شيء ﴿حكيما في عليما بمن يستحق خلقه وأمره. فهو العليم بمن يستحق

الهداية والغواية، الحكيم في وضع الهداية والغواية موضعهما.

﴿ ١٧١﴾ ﴿ يِا أَهِلِ الْكِيتَابِ لا تغلوا في دينكم ولا تقولوا على الله إلا الحق إنما السيح عيسي ابن مريم رسول الله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه فآمنوا بالله ورسله ولا تقولوا ثلاثة انتهوا خيراً لكم إنما الله إله واحد سبحانه أن يكون له ولد له ما في السماوات وما في الأرض وكفى بالله وكيلاً ينهى تعالى أهل الكتاب عن الخلوفي الدين، وهو مجاوزة الحد والقدر الشروع، إلى ما ليس بمشروع. وذلك كقول النصاري في غلوهم بعيسي عليه السلام، ورفعه عن مقام النبوة والرسالة إلى مقام الربوبية الذي لا يليق بغير الله، فكما أن التقصير والتفريط من المنهيات، فالغلو كذلك، ولهذا قال: ﴿ولا تقولوا على الله إلا الحق، وهذا الكلام يتضمن ثلاثة

أمرين منهي عنهما، وهما قول الكذب على الله، والقول بلا علم في أسمائه وصفاته وأفعاله، وشرعه ورسله، والثالث: مأمور به وهو قول الحق في هذه الأمور.

ولما كانت هذه قاعدة عامة كلية، وكان السياق في شأن عيسى عليه السلام نصَّ على قول الحق فيه، المخالف لطريقة اليهودية والنصرانية وقال: ﴿إِنَّمَا المسيح عيسى ابن مريم السلام ومنتهى ما يصل إليه من مراتب الكمال، أعلى حالة تكون للمخلوقين، وهي درجة الرسالة التي هي أعلى الدرجات، وأجل المثوبات.

وأنه ﴿كلمته﴾ التي ﴿القاها إلى مريم﴾ أي: كلمة تكلم الله بها فكان بها عيسى، ولم يكن تلك الكلمة، وإنما كان بها، وهذا من باب إضافة التشريف والتكريم.

وكذلك قوله: ﴿وروح منه﴾ أي: من الأرواح التي خلقها، وكملها بالصفات الفاضلة والأخلاق الكاملة، أرسل الله روحه جبريل عليه السلام،

فنفخ في فرج مريم عليها السلام، فحملت بإذن الله، بعيسي عليه السلام.

فلما بين حقيقة عيسى عليه السلام، أمر أهل الكتاب بالإيمان به وبرسله، ونهاهم أن يجعلوا الله ثالث ثلاثة، أحدهم عيسى، والثاني مريم، فهذه مقالة النصاري قبحهم الله

فأمرهم أن ينتهوا، وأحير أن ذلك خير لهم، لأنه الذي يتعين أنه سبيل النجاة، وما سواه فهو طريق الهلاك، ثم نزه نفسه عن الشريك والولد، فقال: ﴿إِنَمَا الله إِلَّهُ وَاحِدُ أَيَّ مَا لَلْمُ لِللهِ وَاحِدُ أَيْ النّبُعي النّفرد بالألوهية، الذي لا تنبغي المبادة إلا له. ﴿سبحانه ﴾ أي: تنزه وتقدس ﴿أن يكون له ولد ﴾ لأن ﴿له ما في السماوات وما في الأرض فالكل مملوكون له مفتقرون إليه، فحال أن يكون له شريك منهم أو

ولما أخبر أنه المالك للعالم العلوي والسفلى، أخبر أنه قائم بمصالحهم الدنيوية والأخروية وحافظها، ومجازيهم عليها تعالى.

﴿ ١٧٢ \_ ١٧٢ ﴾ ﴿ لن يستنكف المسيح أن يكون عبداً لله ولا الملائكة المقربون ومن يستنكف عن عبادته ويستكبر فسيحشرهم إليه جميعاً \* فأما الذين آمنوا وعملوا الصالحات فيوفيهم أجورهم ويزيدهم من فضله وأما الذين استنكفوا واستكبروا فيعذبهم عذابا أليما ولا يجدون لهم من دون الله وليا ولا نصيراً ﴾

لا ذكر تعالى غلو النصارى في عيسى عليه السلام، وذكر أنه عبده ورسوله، ذكر هنا أنه لا يستنكف عن عبادة ربه، أي: لا يمتنع عنها رغبة عنها لا هو ولا الملائكة المقربون في فنزههم عن الاستنكاف، وتنزيههم عن الاستكاف، ونفي الشيء فيه إثبات ضده.

أي: فعيسى والملائكة المقربون، قد رغبوا في عبادة ربهم، وأحبوها وسعوا فيها بما يليق بأحوالهم، فأوجب لهم ذلك الشرف العظيم، والفوز العظيم،

فلم يستنكفوا أن يكونوا عبيداً لربوبيته ولا لإلهيته، بل يرون افتقارهم لذلك فوق كل افتقار.

ولا يظن أن رفع عيسى أو غيره من الخلق، فوق مرتبته التي أنزله الله فيها، وترفعه عن العبادة كمالاً، بل هو المنقب وهو محل الذم والعقاب، ولهذا قال: ﴿ومَنْ يستنكف عن عبادته ويستكبر فسيحشرهم إليه جيعا﴾ أي: فسيحشر الخلق كلهم إليه، المستنكفين والمستكبرين، وعباده المؤمنين، فيحكم بينهم بحكمه العدل، وجزائه الفصل.

ثم فصل حكمه فيهم فقال: ﴿فأما الدّين آمنوا وعملوا الصالحات أي: جعوا بين الإيمان المأمور به، وعمل الصالحات من واجبات ومستحبات، من حقوق الله وحقوق عباده.

﴿فيوفيهم أجورهم﴾ أي: الأجور التي رتبها على الأعمال، كل بحسب إيمانه وعمله.

ويزيدهم من فضله من الثواب الذي لم تنله أعمالهم، ولم تصل إليه أفعالهم، ولم يخطر على قلومهم، ودخل في ذلك كل ما في الجنة من المآكل والمسارب، والمناكح، والمناظر، والسرور، ونعيم القلب والروح، ونعيم البدن، بل يدخل في ذلك كل خير ديني ودنيوي رتب على الإيمان والعمل الصالح.

﴿وأما الذين استنكفوا واستكبروا﴾ أي: عن عبادة الله تعالى ﴿فيعذبهم عذاباً أليماً﴾ وهو سخط الله وغضبه، والنار الموقدة التي تطلع على الأفئدة.

ولا يجدون لهم من دون الله ولياً ولا نصيراً أي: لا يجدون أحداً من الخلق يتولاهم فيحصل لهم المطلوب، ولا من ينصرهم فيدفع عنهم الرهوب، بل قد تخلى عنهم أرجم الراهين، وتركهم في عذابهم خالدين، وما حكم به تعالى فلا راد لحكمه، ولا مغير لقضائه.

﴿ ١٧٤ ــ ١٧٤﴾ ﴿ يا أيها الناس قد جاءكم برهان من ربكم وأنزلنا إليكم نوراً مبيناً \* فأما الذين أمنوا بالله

واعتصموا به فسيدخلهم في رحة منه وفضل ويهديهم إليه صراطاً مستقيماً وفضل يمتن تعالى على سائر الناس بما أوصل إليهم من البراهين القاطعة والأنوار الساطعة، ويقيم عليهم الحجة، وقال: ﴿يا أيها الناس قد جاءكم برهان من ريكم وتوضعه، وتين ضده.

وهذا يشمل الأدلة العقلية والنقلية، الآيات الأفقية والنفسية ﴿سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق﴾.

وفي قوله: ﴿من ربكم﴾ ما يدل على شرف هذا البرهان وعظمته، حيث كان من ربكم الذي رباكم التربية الدينية والدنيوية، فمن تربيته لكم التي يحمد عليها ويشكر، أن أوصل إليكم البينات، ليهديكم بها إلى الصراط المستقيم، والوصول إلى جنات النعيم.

﴿وأنزلنا إليكم نوراً مبيناً ﴾ وهو هذا القرآن العظيم، الذي قد اشتمل على على على على على على على على على والأخبار الصادقة النافعة، والأمر بكل عدل وإحسان وخير، والنهي عن كل ظلم وشر، فالناس في ظلمة إن لم يستضيئوا بأنواره، وفي شقاء عظيم إن لم يقتسوا من خيره.

ولكن انقسم الناس \_بحسب الإيمان بالقرآن، والانتفاع به \_ قسمين:

﴿فأما الذين آمنوا بالله أي:
اعترفوا بوجوده، واتصافه بكل وصف
كامل، وتنزيه من كل نقص وعيب.
﴿واعتصموا به أي: جأوا إلى الله
واعتمدوا عليه، وتبرؤوا من حولهم
وقسوتهم، واستعانوا بربهم،
﴿فسيدخلهم في رحمة منه وفضل﴾
أي: فسيتغمدهم بالرحمة الخاصة،
فيوفقهم للخيرات، ويحزل لهم
المثوبات، ويدفع عنهم البليات

ويهديهم إليه صراطاً مستقيماً ﴾ أي: يوفقهم للعلم والعمل، معرفة الحق والعمل به

أي: ومَنْ لم يؤمن بالله ويعتصم به ويتمسك بكتابه، منعهم من رحمته، وحرمهم من فضله، وخلى لينهم وبين أنفسهم، فلم يهتدوا، بل ضلوا ضلالا مبينا، عقوبة لهم على تركهم الإيمان، فحصلت لهم الخيبة والحرمان، نسأله تعلى العفو والعافية والمعافاة.

الله ولد وله أحت فلها نصف ما ترك ليس يفتيكم في الكلالة إن امروّ هلك ليس له ولد وله أخت فلها نصف ما ترك وهو يرثها إن لم يكن لها ولد فإن كانتا المنتين فلهما الثلثان عما ترك وإن كانوا إخوة رجالاً وتساء فللذكر مثل حظ الأنثيين يبين الله لكم أن تضلوا والله يكل شيء عليم أخبر تعالى أن الناس استفتوا رسؤله ولا أي: في الكلالة وهي الميت يموت وليس له ولد صلب ولا ولد ابن، ولا أن، ليس له ولد أي: لا ذكر ولا أنثى، لا ولد صلب ولا ولد ابن المروّ هلك ليس له ولد أي: لا ذكر ولا أنثى، لا ولد صلب ولا ولد ابن.

وكذلك ليس له والد، بدليل أنه ورث فيه الإخوة، والأخوات بالإجاع لا يرثون مع الوالد، فإذا هلك وليس له ولد، ولا والد (وله أخت ) أي: شقيقة أو لأب، لا لأم، فإنه قد تقدم حكمها، (فلها نصف ما ترك ) أي نصف متروكات أخيها، من نقود وعقار وأثاث، وغير ذلك، وذلك من بعد الدين والوصية كما تقدم.

وهو أي أخوها الشقيق، أو الذي للأب ويرثها إن لم يكن لها ولد الله ولد الله عاصب، فيأخذ مالها كله، إن لم يكن صاحب فرض ولا عاصب يشاركه، أو ما أبقت الفروض.

وفيان كانتا وأي: الأحتان والتنين أي: الأحتان والتنين أي فما فوق وفلهما الثلثان عما ترك وإن كانوا إخوة رجالاً ونساء وأي: اجتمع الذكور من الإخوة لغيرام مع الإناث وفللذكر مثل حظ الأنثيين فيسقط فرض الإناث ويعصبهن إخوتهن.

﴿ يبين الله لكم أن تضلوا ﴾ أي:

يبين لكم أحكامه التي تحتاجونها، ويوضحها ويشرحها لكم، فضلاً منه وإحسانا لكي تهتدوا ببيانه، وتعملوا بأحكامه، ولئلا تضلوا عن الصراط المستقيم بسبب جهلكم وعدم علمكم . ﴿والله بكل شيء عليم، أي: عالم

بالغيب والشهادة، والأمور الماضية والستقبلة، ويعلم حاجتكم إلى بيانه وتعليمه، فيعلمكم من علمه الذي ينفعكم على الدوام في جميع الأزمنة والأمكنة.

> آخر تفسير سورة النساء فلله الحمد والشكرا

## تفسير سورة المائدة وهي مدنية

﴿ ١﴾ ﴿بسم الله الرحمن الرحيم يا أيها الذين آمنوا أوفوا بالعقود أحلت لكم بهيمة الأنعام إلا ما يتلى عليكم غير على الصيد وأنتم حرم إن الله يحكم ما يريد الله تعالى لعباده المؤمنين بما يقتضيه الإيمان بالوفاء بالعقود، أي: بإكمالها، وإتمامها، وعدم نقضها ونقصها. وهذا شامل للعقود التي بين العبد وبين ربه، من التزام عبوديته، والقيام سها أتم قيام، وعدم الانتقاص من حقوقها شيئاً، والتي بينه وبين الرسول بطاعته واتباعه، والتي بينه وبين الوالدين والأقارب، ببرهم وصلتهم، وعدم قطيعتهم .

بحقوق الصحبة في الغنى والفقر، واليسر والعسر، والتي بينه وبين الخلق من عقود المعاملات، كالبيع والإجارة، ونحوهما، وعقود التبرعات كالهبة ونحوها، بل والقيام بحقوق المسلمين التي عقدها الله بينهم في قوله: ﴿إِنَّمَا المؤمنون إخوة البالتناصر على الحق، والتعاون عليه والتآلف بين المسلمين وعدم التقاطع .

وفروعه، فكلها داخلة في العقود التي أمر الله بالقيام بها . (١)

ثم قال ممتناً على عباده: ﴿ أَحِلْتُ لكم الى: الأجلكم، رحمة بكم ﴿ بِهِيمة الأنعام﴾ من الإبل والبقر والعنم، بل ربما دخل في ذلك الوحشي منها، والظباء وحمر الوحش، وتحوها من الصيود.

واستدل بعض الصحابة بهذه الاية على إباحة الجنين الذي يموت في بطن أمه بعدما تذبح.

﴿ إِلَّا مَا يِتِلِّي عَلَيْكُم ﴾ تحريمه منها في قوله: ﴿حرمت عليكم اليتة والدم ولحم الخنزير﴾ إلى آخر الآية. فإن هذه المذكورات وإن كانت من سيمة الأنعام فإنها محرمة .

ولما كانت إباحة بهيمة الأنعام عامة في جميع الأحوال والأوقات، استثنى منها الصيد في حال الإحرام فقال: ﴿غير محلى الصيد وأنتم حرم﴾ أي: أحلت لكم بهيمة الأنعام في كل حال، إلا حيث كنتيم متصفين بأنكم غير محلي الصيد وأنتم حرم، أي: متجرؤون على قتله في حال الإحرام، وفي الحرم، فإن ذلك لا يحل لكم إذا كان صيداً، كالظباء ونخوه.

والصيدهو الحيوان المأكول

﴿إِنْ الله يحكم صايريد ﴾ أي: فمهما أراده تعالى حكم به حكماً موافقاً لحكمته، كما أمركم بالوفاء بالعقود والتي بينه وبين أصحابه من القيام للحصول مصالحكم ودفع المضار عنكم. وأحل لكم بهيمة الأنعام رحمة بكم، وحرم عليكم ما استثنى منها من دوات

العوارض، من الميتة ونحوها، صوناً لكم واحتراماً، ومن صيد الإحرام احتراما للإحرام وإعظاما .

: ﴿٢﴾ ﴿يا أيها الذين آمنوا لا تحلوا شعبائس الله ولا الشبهتر الحرام ولا الهدي ولا القلائد ولا آمين البيت الحرام يبتغون فضلامن ربهم ورضوانا فهذا الأمر شامل لأصول الدين وإذا حللتم فاصطادوا ولا تجزمنكم

**经国际** وَلَوْأَتَ أَهْلَ ٱلْكِتَبُ ءَامِنُواْ وَٱثَّقُوَّا لَكُفَّرْنَاعَتْهُ سَيِتَاتِهِمْ وَلَأَدْخَلَنْهُمْ حَنَّنْتِٱلنَّعِيرِ ۞ وَلَوَّأَنَّهُمْ أَقَامُواْ التُورينة وَالْإِنجِيلَ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِمِينَ رَبِّهِمْ لِأَكْتُلُوا مِن فَوْقِهِمْ وَمِن تَحْتِ أَرْجُرُلِهِمْ مِنْهُمْ أُمَّةٌ مُقَلَّمِيدًا وَكُيْرِيرُ مِنْهُمْ سَاءً مَايِعَمُ لُونَ ﴿ ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُ مِن زَّيْكُ فَإِن لَّرْتَفَعَلَ فَمَا بَلَّغْتُ رِسَالْتُهُ وْوَلَقْدُيُوْمِمُكُ مِنَ ٱلنَّاسِّ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمُ ٱلْكَوْمِ الْكَلْفِيرِي ﴿ قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنَتْبِ لَسَنَّمْ عَلَىٰ مَّيْءٍ حَتَّىٰ تُقِيمُوا ٱلتَّوْرَنَةَ وَٱلإِغِيلَ وَمَا أَنِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ زَيْكُرُ وَلَيْنِيدَنَّ كَثِيرًا مِنْهُم مَّا أَنْ زِلَ إِلَيَّكَ مِن زَّيِّكَ مُلْغَيِّنُا وَكُمْ مَرَّا فَلَا تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ الْكَفْرِينَ ۞إِنَّ ٱلَّذِيكَ عِمَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلصَّهَاجِوُنَ وَٱلنَّصَنَرَيٰ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْبَوْمِ ٱلْآحِيرِ وَعَيِيلُ صَلِيحًا فَلَاحُوْثَ عَلَيْهِمْ وَلِاهُمْ يَحْرَثُورِكَ ۞ لَقَدْ أَخَذْنَا مِيثَقَ يَنِيَ إِسْرَةَ مِنَ وَأَرْسَلْنَا ٓ إِلَيْهِمْ رُسُلًا اللَّيْ الْمَاعِلَةُ مُرْرَسُولًا عَالَاتَهُوَى أَنْفُسُهُمْ فَرِيقًا كَذَّبُواْ وَفَرِيقِ ايَقْتُ لُونَ ۞ DESTRUCTION OF THE SERVICE OF THE SE

شنان قوم أن صدوكم عن السجد الحرام أن تعتدوا وتعاونوا على البر والتقوى ولا تعاونوا على الإثم والعدوان واتقوا الله إن الله شديد العقاب، يقول تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمنوا لا تحلوا شعائر الله﴾ أي. محرماته التي أمركم بتعظيمها، وعدم فعلها والنهي يشمل النهي عن فعلها، والنهي عن اعتقاد حلها؛ فهو يشمل النهي، عن فعل القبيح، وعن اعتقاده.

ويلاخل في ذلك النهي عن محرمات الإحرام، ومحرمات الحرم. ويدخل في ذلك ما نص عليه بقوله: ﴿ولا الشهر الحرام، أي: لا تنتهكوه بالقتال فيه وغيره من أنواع الظلم كما قال تعالى: ﴿إِنْ عَدَةَ السُّهُورِ عَنْدُ اللهِ اثْنَا عِشْرِ شهرأفي كتباب الله يوم خلق السماوات والأرض منها أربعة حرم ذلك الدين القيم فلا تظلموا فيهن أنفسكم﴾.

والجمهور من العلماء على أن القتال في الأشهر الحرم منسوخ بقوله تعالى: ﴿فَإِذَا انسلخ الأشهر الحرم فِاقتلوا المشركين حيث وجدتموهم كوغير ذلك من العمومات التي فيها الأمر بقتال الكفار مطلقاً، والوعيد في التخلف عن قتالهم مطلقاً .

في هامش أ ما نصه: (ويستدل بهذه الآية أن الأصل في العقود والشروط الإباحة، وأنها تنعقد بما دلّ عليها من قول أو فعل لإطلاقها) وليس هناك علامة تدل على موضع الزيادة. ويبدو أن موضعها هنا ـ والله أعلم ـ..

に変し وتحسب بواللات كون فتت في مواوصة والثواكب الله عَلَيْهِمْ ثُمَّ عَمُواْ وَصَهُواْ كَيْدِرُ مِنْهُمْ وَٱللَّهُ بَصِيرًا بِمَايَعْ مَلُونَ ۞ لَقَدْ حَكَفَرَالَّذِينَ قَالُوٓ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْمُسِيحُ إِنَّ مَرْبِكُمَّ وَقَالَ ٱلْمَسِيحُ يَلْبَنِيَ إِلْمَرْةِ بِلَّ أَعْبُدُواْ اللَّهُ رَبِّي وَرَبَّكُمْ إِنَّهُ وَمَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ أللهُ عَلَى وَالْجَنَّةُ وَمَأْوَكُهُ النَّارُّ وَمَا لِلظَّا لِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ ۞ الْقَدْكُفُ وَٱلَّذِينَ قَالُوٓ أَإِنَ ٱللَّهُ ثَالِكُ ثُلُنْتُةُ وَمَامِنْ إِلَهِ إِلَّا إِلَهُ وَلِحِدٌ وَإِن لَّرَيْنَتَهُوا عَمَّا يَقُولُونَ لِتَمَسِّنَا ٱلَّذِينَ كُفُّرُوا مِنْهُ مُوعَنَابُ ٱلِيوُ ۞ أَفَلَا أَيُوبُونَ إِلَى اللَّهِ وَكِنْ تَغْفِرُونَ وَ وَاللَّهُ عَكُورٌ رَّحِيدٌ اللُّهُ مَا ٱلْسَهِيمُ أَرْثُ مَرْسَكُمُ إِلَّا رَسُولُكُ فَدُخَلَتْ مِن قَدْلِهِ ٱلرُّسُلُ وَأَمُّهُ وَصِدَيقَكُ أُنَّ كَانَا يَأْكُلُانِ ٱلطَّعَامُ ٱنظُرْكِيْفَ شَيْنُ لَهُمُ ٱلْأَيْلَةِ ثُمَّ ٱلظَّعَامُ ٱلْأَيْلَةِ ثُمَّ ٱلظَّرُ أَنَّ يُؤْفَكُونَ ۞ قُلْ أَتَعَبُ تُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَمْكُ لَكُمُ مُ صَرًّا وَلَا نَفْعَ الْوَاللَّهُ هُوَ السَّيْعِيعُ ٱلْعَرِيدُ وَ السَّاسِيعُ ٱلْعَرِيدُ وَ

وبأن النبي ﷺ قاتل أهل الطائف في ذي القعدة، وهو من الأشهر الحرم.

NOTE SOLUTION OF THE SOLUTION

وقال آخرون: إن النهي عن القتال في الأشهر الحرم غير منسوخ لهذه الآية وغيرها، مما فيه النهي عن ذلك بخصوصه، وحملوا النصوص المطلقة الواردة على ذلك، وقالوا: المطلق يحمل على المقيد.

وفصل بعضهم فقال: لا يجوز ابتداء القتال في الأشهر الحرم، وأما استدامته وتكميله إذا كان أوله في غيرها، فإنه يجوز.

وحملوا قتال النبي ره لأهل الطائف على ذلك، لأن أول قتالهم في «حنين» في «شوال». وكل هذا في القتال الذي ليس المقصود منه الدفع.

فأما قتال الدفع إذا ابتدأ الكفار المسلمين بالقتال، فإنه يجوز للمسلمين القتال، دفعاً عن أنفسهم في الشهر الحرام وغيره بإجماع العلماء.

وقوله: ﴿ولا الهدي ولا القلائد﴾ أي: ولا تحلوا الهدي الذي يهدى إلى بيت الله في حج أو عمرة، أو غيرهما من نعم وغيرها، فلا تصدوه عن الوصول إلى محله، ولا تأخذوه بسرقة أو غيرها، ولا تقصروا به، أو تحملوه ما لا يطيق، خوفاً من تلفه قبل وصوله إلى محله، بل عظموه وعظموا مَنْ جاء

ولا القلائلة هذا نوع خاص من أنواع الهدي، وهو الهدي الذي يفتل له قلائد أو عرى، فيجعل في أعناقه إظهاراً لشعائر الله، وحملاً للناس على الاقتداء، وتعليماً لهم للسنة، وليعرف أنه هدي فيحترم، ولهذا كان تقليد الهدي من السنن والشعائر المسنونة.

ولا آمين البيت الحرام أي: قاصدين له ويبتغون فضلاً من ربهم ورضوانا أي: من قصد هذا البيت الحرام، وقصده فضل الله بالتجارة والمكاسب المباحة، أو قصده وضوان الله بحجه وعمرته والطواف به، والصلاة، وغيرها من أنواع العبادات، فلا تتعرضوا له بسوء، ولا تهينوه، بل أكرموه، وعظموا الوافدين الزائرين لبيت ربكم.

ودخل في هذا الأمر الأمرُ بتأمين الطرق الموصلة إلى بيت الله، وجعل القاصدين له مطمئين مستريجين، غير خائفين على أنفسهم من القتل فما دونه، ولا على أموالهم من المكس والنهب ونحو ذلك.

وهذه الآية الكريمة مخصوصة بقوله تعالى: ﴿يا أيها الندين آمنوا إنسا المسجد المسركون نجس فلا يقربوا المسجد الحرام بعد عامهم هذا ﴿ فالمشرك لا يمكن من الدخول إلى الحرم.

والتخصيص في هذه الآية بالنهي عن التعرض لمن قصد البيت ابتغاء فضل الله أو رضوانه \_ يدل على أن مَنْ قصده ليلحد فيه بالمعاصي، فإن من تمام احترام الحرم صد من هذه حاله عن الإفساد ببيت الله، كما قال تعالى: ﴿ وَمَنْ يرد فيه بإلحاد بظلم نذقه من عذاب الم

ولما نهاهم عن الصيد في حال الإحرام قال: ﴿وَإِذَا حِلْكَ تَمْمُ وَالْحَالَ عَلَى الْحَلْكَ مِنْ فَاصِطُ الْحَلَمُ وَالْحَالَ الْحَلَمُ وَالْحَرَامُ بِالْحَجِ والعمرة، وخرجتم من الحرم حل لكم الاصطياد، وزال ذلك التحريم. والأمر بعد التحريم يرد الأشياء إلى ما كانت عليه من قبل.

﴿ولا يجرمنكم شنآن قوم أن صدوكم عن المسجد الحرام أن تعتدوا

أي: لا يحملنكم بغض قوم وعداوتهم واعتداؤهم عليكم، حيث صدوكم عن المسجد على الاعتداء عليهم، ظلباً للاشتفاء منهم، فإن العبد عليه أن يلتزم أمر الله، ويسلك طريق العدل، ولو جني عليه أو ظلم واعتدي عليه، فلا يحل له أن يكذب على مَنْ كذب عليه، أو يجون مَنْ خانه،

﴿وتعاونوا على البر والتقوى ﴾ أي: ليعن بعضكم بعضاً على البر. وهو: اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه، من الأعمال الظاهرة والباطنة، من حقوق الله وحقوق الآدمين.

والتقوى في هذا الموضع: اسم جامع لترك كل ما يكرهه الله ورسوله، من الأعمال الظاهرة والباطنة. وكل خصلة من خصال الخير المأمور بفعلها، أو خصلة من خصال الشر المأمور بقعلها بنفسه، بتركها، فإن العبد مأمور بقعلها بنفسه، وبمعاونة غيره من إخوانه المؤمنين عليها، بكل قول يبعث عليها وينشط لها، وبكل فعل كذلك.

﴿ولا تعاونوا على الإثم ﴾ وهو التجرؤ على العاصي التي يأثم صاحبها، ويحرج. ﴿والعدوان ﴾ وهو التعدي على الخلق في دمائهم وأموالهم وأعراضهم، فكل معصية وظلم يجب على العبد، كف نفسه عنه، ثم إعانة غيره على تركه.

﴿واتقوا الله إن الله شديد العقاب﴾ على مَن عصاه وتجرأ على مجارمه، فاحذروا المحارم لثلا يحل بكم عقابه العاجل والآجل.

وهم الخنزير وما أهل لغير الميتة والدم ولحم الخنزير وما أهل لغير الله به والمنخنقة والموقوة والمتردية والنطيحة وما أكل السبع إلا ما ذكيتم وما ذيح على النصب وأن تستقسموا بالأزلام ذلكم فسق هذا الذي حولنا الله عليه في قوله: ﴿إلا ما يتلى عليكم واعلم أن الله تبارك وتعالى لا يحرم ما يحرم إلا صيانة لعباده، وحاية لهم من الضرر الموجود في المحرمات، وقد يبين للعباد ذلك وقد لا يبين.

فأخبر أنه حرم ﴿المينة ﴾ والراد

بالميتة: ما فقدت حياته بغير ذكاة شرعية، فإنها تحرم لضررها، وهو احتقان الدم في جوفها ولحمها المضر بآكلها. وكثيراً ما تموت بعلة تكون سبباً لهلاكها، فتضر بالآكل. ويستثنى من ذلك ميتة الجراد والسمك، فإنه حلال.

والدم أي: المسفوح، كما قيد في الآية الأخرى. (ولحم الخنزير) وذلك شامل لجميع أجزائه، وإنما نص الله عليه من بين سائر الخبائث من السباع، لأن طائفة من أهل الكتاب من النصارى يزعمون أن الله أحله لهم. أي: فلا تغتروا بهم، بل هو عرم من جلة الخبائث.

﴿وما أهل لغير الله به ﴾ أي: ذُكر عليه اسم غير الله تعالى، من الأصنام والأولياء والكواكب وغير ذلك من المخلوقين. فكما أن ذكر الله تعالى يطيب الذبيحة، فذكر اسم غيره عليها، يفيدها خباً معنوياً، لأنه شرك بالله تعالى.

﴿والمنخنقة﴾ أي: الميتة بخنق، بيد أو حبل، أو ادخالها رأسها بشيء ضيق، فتعجز عن إخراجه حتى تموت.

﴿والموقودة﴾ أي: الميشة بسبب الضرب بعصاً أو حصى أو خشبة، أو هدم شيء عليها، بقصد أو بغير قصد.

﴿والمسروية ﴾ أي: الساقطة من علو، كجبل أو جدار أو سطح ونحوه، فتموت بذلك.

﴿والنطيحة ﴾ وهي التي تنطحها غيرها فتموت .

﴿ وما أكل السبع ﴾ من ذئب أو أسد أو نمر، أو من الطيور التي تفترس الصيود، فإنها إذا ماتت بسبب أكل السبع، فإنها لا تحل

وقوله: ﴿إلا ما ذكيتم﴾ راجع لهذه السائل، من منخنقة، وموقوذة، ومتردية، ونطيحة، وأكيلة سبع، إذا ذكيت وفيها حياة مستقرة لتتحقق الذكاة فيها، ولهذا قال الفقهاء: «لو حلقومها، كان وجود حياتها كعدمه، لعدم فائدة الذكاة فيها» [وبعضهم لم يعتبر فيها إلا وجود الحياة فإذا ذكاها وفيها حياة حلت ولو كانت مبانة الخشوة وهو ظاهر الآية الكريمة](١)

﴿وأن تستقسموا بالأزلام ﴾ أي: وحرم عليكم الاستقسام بالأزلام ومعنى الاستقسام: طلب ما يقسم لكم ويقدر بها، وهي قداح ثلاثة كانت تستعمل في الجاهلية، مكتوب على أحدها «افعل» وعلى الثاني «لا تفعل» والثالث غفل لا كتابة فيه .

فإذا هم أحدهم بسفر أو عرس أو نحوهما، أجال تلك القداح المتساوية في الجرم، ثم أخرج واحداً منها، فإن خرج المكتوب عليه «افعل» مضى في أمره، وإن ظهر المكتوب عليه وإن ظهر الآخر الذي لا شيء عليه، أعادها حتى يخرج أحد القدحين فيعمل

فحرَّمه (٢) الله عليهم الذي في هذه الصورة وما يشبههه، وعوضهم عنه بالاستخارة لربهم في جميع أمورهم.

﴿ ذلكم فسق﴾ الإشارة لكل ما تقدم من المحرمات، التي حرمها الله صيانة لعباده، وأنها فسق، أي: خروج عن طاعته إلى طاعة الشيطان.

ثم امتنَّ على عباده بقوله:

و٣﴾ واليوم بئس الذين كفروا من دينكم فلا تخشوهم واحشون اليوم أكملت لكم دينكم وأتمت عليكم

نعمتي ورضيت لكم الإسلام ديناً فمن اضطر في محمصة غير متجانف لإثم فإن الله غفور رحيم

واليوم المشار إليه يسوم عسوفة، إذ أتم الله دينه، ونصر عبده ورسوله، وانخذل أهل الشرك انخذالاً بليغاً، بعدما كانوا حريصين على رد المؤمنين عن دينهم، طامعين في ذلك.

فلما رأوا عز الإسلام وانتصاره وظهوره، يئسوا كل اليأس من المؤمنين، أن يرجعوا إلى دينهم، وصاروا يخافون منهم ويخشون، ولهذا في هذه السنة التي حج فيها النبي عشر حجة الوداع لم يحج فيها مشرك، ولم يطف بالبيت عربان.

ولهذا قال: ﴿فلا تخشوهم واخشون﴾ أي: فلا تخشوا المشركين، واخشوا الله الذي تصركم عليهم وخذلهم، وردكيدهم في تحورهم.

﴿اليوم أكملت لكم دينكم ﴿ بتمام النصر، وتكميل الشرائع الظاهرة والباطنة، الأصول والفروع، ولهذا كان الكتاب والسّنة كافيين كل الكفاية، في أحكام الدين أصوله وفروعه.

فكل متكلف يزعم أنه لا بدللناس في معرفة عقائدهم وأحكامهم إلى علوم غير علم الكتاب والسُنّة، من علم الكلام وغيره، فهو جاهل، مبطل في دعواه، قد زعم أن الدين لا يكمل إلا بما قاله ودعا إليه، وهذا من أعظم الظلم والتجهيل لله ولرسوله.

﴿ وَأَمْمَتَ عَلَيْكُمْ نَعْمَى ﴾ الظاهرة والباطنة ﴿ ورضيت لكم الإسلام ديناً ﴾ أي: اخترته واصطفيته لكم ديناً ، كما ارتضيتكم له ، فقوموا به شكراً لربكم ، واحمدوا الذي مَنَّ عليكم بأفضل الأديان وأشرفها وأكملها ...

﴿ فَ مِن الْصَطِرِ ﴾ أي: ألجاته الضرورة إلى أكل شيء من المحرمات

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: كعدمه.

<sup>(</sup>٢) كذا في النسختين، ولعل الأقرب: فحرم.

السابقة، في قوله: ﴿حرمت عليكم المستة وُفي خمصة اي: عاعة ﴿في خمصة اي: مائل ﴿لَا مُم وَ مِنْ لَا لَا يَاكُلُ حتى يضطر، ولا يزيد في الأكل على كفايته ﴿فإن الله غفور رحيم حيث أباح له الأكل في هذه الحال، ورحمه بما يقيم به بنيته من غير نتحم بلحقه في دينه.

نقص يلحقه في دينه.

﴿ ٤﴾ ﴿ يسألونك ماذا أحل لهم قل أحل لكم الطيبات وما علمتم من الجوارح مكلبين تعلمونهن مما واذكروا اسم الله عليه واتقوا الله واذكروا اسم الله عليه واتقوا الله لنيه محمد ﴿ ﴿ يَسْأَلُونكُ مَاذَا أُحل لَيْهِ مَنْ الأطعمة؟ ﴿ قِلْ أُحل لَكم الطيبات ﴾ وهي كل ما فيه نفع أو لذة ، فلطيبات ﴾ وهي كل ما فيه نفع أو لذة ، فلخل في ذلك جميع الحبوب والثمار من غير ضرر بالبدن ولا بالعقل ، فلخل في ذلك جميع الحبوب والثمار خيوانات البر ، إلا ما استثناه الشارع ، خيوانات البر ، إلا ما استثناه الشارع ، كالسباع والخائث منها .

ولهذا دلت الآية بمفهومها على تحريم الخبائث، كما صرح به في قوله تعالى: ﴿وَكِلْ لِهِمَ الطّيبات ويحرم عليهم الخبائث﴾.

﴿ وَما علمتم من الجوارح ﴾ أي: أحل لكم ما علمتم من الجوارح إلى آخر الآية . دلت هذه الآية على أمور:

احرالایه دلت هده الایه علی امور: أحدها: لطف الله بعباده ورحمته لهم، حیث وسع علیهم طرق الحلال، وأباح لهم ما لم یذکوه مما صادته الجوارح، والمراد بالجوارح: الكلاب، والفهود، والصقر، ونحو ذلك، مما یصید بنایه أو بمخلیه.

الثاني: أنه يشترط أن تكون معلمة، بما يحد في العرف تعليماً، بأن يسترسل إذا أرسل، وينزجر إذا زجر، وإذا أمسك لم يأكل، ولهذا قال: وتعلمونهن مما علمكم الله فكلوا مما أمسكن عليكم أي: أمسكن من الصيد لأجلكم.

وما أكل منه الجارح فإنه لا يعلم أنه أمسكه على صاحبه، ولعله أن يكون أمسكه على نفسه.

الثالث: اشتراط أن يجرحه الكلب أو الطير ونحوهما، لقوله: ﴿من المجوارح﴾ مع ما تقدم من تحريم المنخنة. فلو خنقه الكلب أو غيره، أو قتله بثقله لم يبح [هذا بناء على أن الجوارح اللاتي يجرحن الصيد بأنيابها أو خالبها، والشهور أن الجوارح بمعنى الكواسب أي: المحصلات للصيد والله أعلم ما (١٠).

الرابع: جواز اقتناء كلب الصيد، كما ورد في الحديث الصحيح، مع أن اقتناء الكلب محرم، لأن من لازم إباحة صيده وتعليمه جواز اقتنائه.

الخامس: طهارة ما أصابه فم الكلب من الصيد، لأن الله أباحه ولم يذكر له غسلاً، فدل على طهارته.

السادس: فيه فضيلة العلم، وأن الجارح المعلم بسبب العلم يباح صيده، والجاهل بالتعليم لا يباح صده.

السابع: أن الاشتغال بتعليم الكلب أو الطير أو نحوهما، ليس مذموماً، وليس من العبث والباطل. بل هو أمر مقصود، لأنه وسيلة لحل صيده والانتفاع به.

الثامن: فيه حجة لمن أباح بيع كلب الصيد، قال: لأنه قد لا يحصل له إلا بذك.

التاسع: فيه اشتراط التسمية عند إرسال الجارح، وأنه إن لم يسم الله متعمداً، لم يبح ما قتل الجارح.

العاشر: أنه يجوز أكل ما صاده الجارح، سواء قتله الجارح أم لا. وأنه إن أدركه صاحبه، وفيه حياة مستقرة فإنه لا يباح إلابها.

ثم حث تعالى على تقواه، وحذر من إتيان الحساب في يوم القيامة، وأن ذلك أمر قد دنا واقترب، فقال: ﴿ وَاتَّقُوا اللهِ إِنْ اللهِ سريع الحساب﴾

وطعام الذين أوتوا الكتاب حلّ لكم وطعام الذين أوتوا الكتاب حلّ لكم وطعامكم حلّ لهم والمحصنات من الذين أوتوا الكتاب من قبلكم إذا آتيتموهن أجورهن محصنين غير مسافحين أجدان ومن يكفر بالإيمان فقد حبط عمله وهو في الآخرة من الخاسرين كرر تعالى إحلال الطيبات ليان الامتنان، ودعوة للعباد إلى شكره والإكثار من ذكره، حيث أباح لهم ما تدعوهم الحاجة إليه، ويحصل لهم النتفاع به من الطيبات.

﴿ وَطَعَامِ الذين أُوتُوا الكتابِ حِلَّ لَكُم ﴾ أي: ذبائح اليهود والنصارى حلال لكم يا معشر المسلمين \_ دون باقي الكفار، فإن ذبائحهم لا تحل للمسلمين، وذلك لأن أهل الكتاب يتسبون إلى الأنبياء والكتب.

وقد اتفق الرسل كلهم على تحريم الذبح لغير الله، لأنه شرك، فاليهود والنصاري يتذينون بتحريم الذبح لغير الله، فلذلك أبيحت ذبائحهم دون غيرهم. والدليل على أن المراد بطعامهم ذبائحهم، أن الطعام الذي ليس من الذبائح كالحبوب والشمار ليس لأهل الكتاب فيه خصوصية، بل يباح ذلك ولو كان من طعام غيرهم.

وأيضاً فإنه أضاف الطعام إليهم. فدل ذلك، على أنه كان طعاماً، بسب ذبحهم ولا يقال: إن ذلك للتمليك، وأن المراد: الطعام الذي يملكون. لأن هذا، لا يباح على وجه الغصب، ولا من السلمين.

ووطعامكم أيها المسلمون وحل لهم أي: يحل لكم أن تطعموهم إياه وي أحل لكم والمحصنات أي: الحرائر العفيفات ومن المؤمنات والحرائر العفيفات ومن المذين أوتوا الكتاب من قبلكم أي: من اليهود والنصاري.

وهذا محصص لقول تعالى: ﴿ولا تنكحوا المشركات حتى يؤمن﴾

ومفهوم الآية، أن الأرقاء من المؤمنات لا يساح نكاحهن للأحرار، وهو كذلك.

وأما الكتابيات فعلى كل حال الا يبحن، ولا يجوز نكاحهن للأحرار مطلقاً، لقوله تعالى: ﴿من فتياتكم المؤمنات﴾ وأما المسلمات إذا كن رقيقات فإنه لا يجوز للأحرار نكاحهن إلا بشرطين، عدم الطول وخوف العنت.

وأما الفاجرات غير العفيفات عن الزنا فلا يباح نكاحهن، سواء كن مسلمات أو كتابيات، حتى يتبن لقوله تعالى: ﴿الزاني لا ينكح إلا زانية أو مشركة﴾ الآية.

وقوله: ﴿إِذَا آتيتموهن أجورهن ﴾ أي: أبحنا لكم نكاحهن، إذا أعطيتموهن مهورهن، فمن غزم على أن لا يؤتيها مهرها فإنها لا تحل له. وأمر بإيتائها إذا كانت رشيدة تصلح للإيتاء، وإلا أعطاه الزوج لوليها

وإضافة الأجور إليهن دليل على أن المرأة تملك جميع مهرها، وليس لأحد منه شيء، إلا ما سمحت به لزوجها أو وليها أو غيرهما. ﴿حصنين غير مسافحين﴾ أي: حالة كونكم \_أيها الأزواج \_ عصنين لنسائكم، بسبب حفظكم لفروجكم عن غيرهن.

﴿ غير ما فحين اي: زانين مع كل أحد ﴿ ولا متخذي أخدان الرائدة في وهو: الزنا مع العشيقات لأن الزناة في الجاهلية، منهم مَن يزني مع مَن كان، فهذا المسافح. ومنهم مَنْ يزني مع خدنه وعبه. فأخبر الله تعالى أن ذلك كله ينافي العفة، وأن شرط التزوج أن يكون الرجل عفيفاً عن الزنا.

وقوله تعالى: ﴿ومَنْ يَكَفَر بِالإِيمانُ فَقَد حِبط عمله ﴾ أي: ومَنْ كفر بالله تعالى، وما يجب الإيمان به من كتبه ورسله أو شيء من الشرائع، فقد حبط عمله، بشرط أن يموت على كفره، كما قال تعالى: ﴿ومَنْ يرتد منكم عن دينه فيمت وهو كافر فأولئك حبطت لمعمالهم في الدنيا والآخرة ﴾ ﴿وهو في الذنيا والآخرة ﴾ ﴿وهو في الذنيا والآخرة ﴾ ﴿وهو في الذنيا والآخرة ﴾ أي: الذين

خسروا أنفسهم وأموالهم وأهليهم يوم القيامة، وحصلوا على الشقاوة الأبدية. ١٤٥٥ هما أسالاني: آمنه الذاقة .

ولا المسلاة فاغسلوا وجوهكم وأيديكم إلى المصلاة فاغسلوا وجوهكم وأيديكم وأرجلكم إلى المرافق وامسحوا بر ووسكم فاطهروا وإن كنتم مرضى أو على سفر أو جاء أحد منكم من الغائط أو لامستم طيباً فامسحوا بوجوهكم وأيديكم منه ما يريد الله ليجعل عليكم من حرج ولكن يريد ليطهركم وليتم نعمته ولكن يريد ليطهركم وليتم نعمته عليكم لعلكم تشكرون هذه آية عظيمة قد اشتملت على أحكام كثيرة، نذكر منها ما يسره الله وسهله.

أحدها: أن هذه المذكورات فيها امتثالها والعمل بها من لوازم الإيمان الذي لا يتم إلا به، لأنه صدرها بقوله ﴿ الله الذين آمنوا ﴾ إلى آخرها. أي: يا أيها الذين آمنوا ، اعملوا بمقتضى إيمانكم بما شرعناه لكم.

الثاني: الأمر بالقيام بالصلاة لقوله: ﴿إذا قمتم إلى الصلاة﴾

الثالث: الأمر بالنية للصلاة، لقوله: ﴿إذا قمتم إلى الصلاة ﴾ أي: بقصدها ونيتها.

الرابع: اشتراط الطهارة لصحة الصلاة، لأن الله أمر بها عند القيام إليها، والأصل في الأمر الوجوب.

الخامس: أنّ الطهارة لا تجب بدخول الوقت، وإنما تجب عند إزادة الصلاة.

المادس: أن كل ما يطلق عليه اسم الصلاة، من الفرض والنفل، وفرض الكفاية، وصلاة الجنازة، تشترط له الطهارة، حتى المحود المجرد عند كثير من العلماء، كسجود التلاوة والشكر.

السابع: الأمر بغسل الوجه، وهو: ما تحصل به المواجهة من منابت شعر الرأس المعتاد، إلى ما انحدر من اللحيين والذقن طبولاً. ومن الأذن إلى الأذن عرضاً.

ويدخل فيه المضمضة والاستنشاق، بالسُنّة، ويدخل فيه الشعور التي فيه.

وَلِانَتُ عِنَواْ أَهُوَاْءَ قُومٍ قَدْ صَلُّواْ مِن قَبْ لُ وَأَصَلُواْ كَيْنِيرًا وَضَالُوا عَن سَوَآءِ السَّبِيلِ ۞ لُعِنَ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا مِنْ يَحِيد إِسْرَاء يدل عَلَى لِيكان دَاوُرد وَعِيسَى آيِ مَنْهَيَّمُ ذَٰلِكَ بِمَاعَصُواْ وَكَ انْوَاْ يَعْتَ مُدُونَ ﴿ كَانُواْ لَا بِكَنَّنَا هَوْنَ عَنْ مُّنكِّرِهُ كُوهُ لَيِئْسُ مَاكَانُواْ يَفْعَلُونَ ۞ نَرَىٰ كَيْعِيْرَا يَهُمُ يَتُوَلِّوْنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِيَنْسَ مَاقَدَّمَتْ لَحَمَّ أَهْمُومُ أَن سَخِطُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَفِي ٱلْكَذَابِ هُمْ خَلِيادُون ۞ وَلَوْكَ اتُّواْ يُوْمِثُونَ بِٱللَّهِ وَٱلنَّدِيِّ وَمَّآ أَنْزِلَ إِلَيْهِ مَا أَغَّنَذُ وَهُمَ أَوْلِكَآءَ وَلَنِكِنَّ كَيْرِينَ مِنْهُمْ فَنْسِفُونَ ﴿ \* لَتَجِدَكَ أَشَدَّ ٱلنَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ ءَامُوا ٱلْهُودَ وَاللَّيْنِ اَشْرَكُوا وَلَتَحِدَكَ أَوْيَهُمْ مَوَّدُةً لِلَّذِينَ المَّا اللَّهِ عِنْ اللَّهِ اللَّهِ الْمِنْ الْمُعَالِقَ الْمُنْ اللَّهِ عِلَى مِنْ الْمُعَالِقَ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِيلِي الْمُعَالِقِيلِي الْمُعِلِّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّذِيلِي عَلَيْهِ مِنْ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِيلِي مِنْ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلْمِيلِي الْمُعِلِي الْمُعِلَّقِ الْمُعِلِي مِلْمِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي مِلْمُعِلِي مِلْمِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي مِي اً قِتِيدِينَ وَتُعْكَانَا وَأَنْهُ مُلَايِنَــتَكُورُهُ ۞ DESCRIPTION FOR SERVICE

لكن إن كانت خفيفة فلا بد من إيصال الماء إلى البشرة، وإن كانت كثيفة اكتفي بظاهرها.

الثامن: الأمر بغينل اليدين، وأن حدهما إلى المرفقين و (إلى كما قال جهور المفسرين بمعنى «مع»، كقوله تعالى: ﴿ولا تأكلوا أموالهم إلى أموالكم﴾ ولأن الواجب لا يتم إلا بغيل جميع المرفق.

التاسع: الأمر بمسح الرأس.

العاشر: أنه يجب مسح جميعه، لأن الباء ليست للتبعيض، وإنما هي للملاصقة، وأنه يعم المسح بحميع الرأس.

الحادي عشر: أنه يكفي المسح كيفما كان، بيديه أو إحداهما، أو خرقة أو خشبة أو نحوهما، لأن الله أطلق المسح ولم يقيده بصفة، فدل ذلك على إطلاقه.

الثاني عشر: أن الواجب المسع. فلو غسل رأسه ولم يمر يده عليه لم يكف، لأنه لم يأت بما أمر الله به.

الثالث عشر: الأمر بغسل الرجلين إلى الكعبين، ويقال فيهما ما يقال في البدين.

الرابع عشر: فيها الردعلي الرافضة، على قراءة الجمهور بالنصب، وأنه لا يجوز مسحهما ما دامتا مكشوفتين.

ألخامس عشر: فيه الإشارة إلى مسح

وَوَذَاكِ مِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمَنْ اللّهِ وَمَا الْمَنْ الْمَنْ اللّهِ وَمَا الْمَنْ الْمَنْ اللّهِ وَمَا اللّهُ ال

الحفين، على قسراءة الجسر في (وأرجلكم).

وتكون كل من القراءتين، محمولة على معنى، فعلى قراءة النصب فيها، غسلهما إن كانتا مكشوفتين، وعلى قراءة الجر فيها، مسحهما إدا كانتا مستورتين بالخف

السادس عشر: الأمر بالترتيب في الوضوء، لأن الله تعلق ذكرها مرتبة. ولأنه أدخل ممسوحاً وهو الرأس يبين مغسولين، ولا يعلم لذلك فائدة غير الترتيب.

السابع عشر: أن الترتيب مخصوص بالأعضاء الأربعة المسميات في هذه الآية.

وأما الترتيب بين المضمضة والاستنشاق والوجه ، أو بين اليمنى واليسرى من اليدين والرجلين ، فإن ذلك غير واجب ، بل يستحب تقديم المضمضة والاستنشاق على غسل الوجه ، وتقديم اليمنى على اليسرى من اليدين والرجلين ، وتقديم مسح الرأس على مسح الأذنين .

الثامن عشر: الأمر بتجديد الوضوء عند كل صلاة، لتوجد صورة المأمور به.

التاسع عشر: الأمر بالغسل من الجنابة.

العشرون: أنه يجب تعميم الغسل للبدن، لأن الله أضاف التطهر للبدن، ولم يخصصه بشيء دون شيء.

الحادي والعشرون: الأمر بعسل ظاهر الشعر وباطنه في الجنابة.

الثاني والعشرون: أنه يندرج الحدث الأصغر في الحدث الأكبر، ويكفي من هما عليه أن ينوي، ثم يعمم بدنه، لأن الله لم يذكر إلا التطهر، ولم يذكر أنه يعيد الوضوء.

الشالث والعشرون: أن الجنب يصدق على مَنْ أنزل المني يقطة أو مناماً، أو جامع ولو لم ينزل

الرابع والعشرون: أن مَنْ ذكر أنه احتلم ولم يجد بللاً، فإنه لا غسل عليه، لأنه لم تتحقق منه الجنابة.

أرجلكم﴾. وتكون كل من القراءتين، محمولة تعالى على العباد، بمشروعية التيمم.

السادس والعشرون: أن من أسباب جواز التيمم وجود المرض الذي يضره عسله بالماء، فيجوز له التيمم.

السابع والعشرون: أن من جملة أسباب جوازه، السفر والإتيان من البول والغائط إذا عدم الماء، فالمرض يجوز التيمم مع وجود الماء لحصول التضرر به، وباقيها يجوزه العدم للماء ولو كان في الحضر.

الثامن والعشرون: أن الخارج من السبيلين من بول وغافظ، ينقض الوضوء.

التاسع والعشرون: استدل بها مَنْ قال: لا ينقض الوضوء إلا هذان الأمران، فلا ينتقض بلمس الفرج ولا بغيره.

الثلاثون: استحباب التكنية عما يستقدر التلفظ به (۱)، لقوله تعالى: ﴿ أو جاء أحد منكم من الغائط﴾

الحادي والشلاتون: أن لس المرأة بلذة وشهوة ناقض للوضوء.

الثاني والثلاثون: اشتراط عدم الماء لصحة التيمم.

الثالث والثلاثون: أنه مع وجود الماء ولو في الصلاة، يبطل التيمم

لأن الله إنما أباحه مع عدم الماء. الرابع والشلاثون: أنه إذا دخل الوقت وليس معه ماء، فإنه يلزمه طلبه في رحله وفيما قرب منه، لأنه لا يقال الم يجد الله لم يطلب.

الخامس والثلاثون: أن مَنْ وجد ماء لا يكفي بعض طهارته، فإنه يلزمه استعماله، ثم يتيمم بعد ذلك.

السادس والثلاثون: أن الماء المتغير بالطاهرات، مقدم على التيمم، أي: يكون طهوراً، لأن الماء المتغير ماء، فيدخل في قوله: ﴿فَلَم تَجِدُوا ماء﴾.

السابع والثلاثون: أنه لا بد من نية التيمم لقوله: ﴿ وَقَلَيْمُ مَوَا إِنَّ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللّالِي اللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا ال

الثامن والثلاثون: أبه يكفي التيمم بكل ما تصاعد على وجه الأرض من تراب وغيره، فيكون على هذا، قوله: هنامسحوا بوجوهكم وأيديكم منه اما من باب التغليب، وأن الغالب أن يكون له غبار يمسح منه ويعلق بالوجه واليديس، وإما أن يكون إرشاداً للأفضل، وأنه إذا أمكن التراب الذي فيه غبار فهو أولى.

التاسع والثلاثون: أنه لا يصح التيمم بالتراب النجس، لأنه لا يكون طيباً بل خيباً.

الأربعون: أنه يمسح في التيمم الوجه واليدان فقط، دون بقية الأعضاء

الحادي والأربعون: أن قوانه: «بوجوهكم» شامل لجميع الوجه وأنه يعممه (۲) بالمسح، إلا أنه معفوعن إدخال التراب في الفم والأنف، وفيما تحت الشعور، ولو خفيفة

الشاني والأربعون: أن اليدين تسحان إلى الكوعين فقط، لأن اليدين عند الإطلاق كذلك

فلوكان يشترط إيصال المسح إلى الذراعين لقيده الله بذلك، كما قيده في الوضوء.

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: فيه. (٢) في ب: يعمه.

الثالث والأربعون: أن الآية عامة في جواز التيمم، لجميع الأحدات كلها، الحدث الأكبر والأصغر، بل ولنجاسة البدن، لأن الله جعلها بدلا عن طهارة الماء، وأطلق في الآية فلم يقيد [وقد يقال أن نجاسة البدن لا تدخل في حكم التيمم لأن السياق في الأحداث وهو قول جمهور العلماء](١)

الرابع والأربعون: أن محل التيمم في الحدث الأصغر والأكبر واحد، وهو الوجه واليدان.

الخامس والأربعون: أنه لو نوى من عليه حدثان التيمم عنهما، فإنه يجزىء أخذاً من عموم الآية وإطلاقها.

السادس والأربعون: أنه يكفي المسح بأي: شيء كان، بيده أو غيرها، لأن الله قال: ﴿فَامِسِحُوا ﴾ ولم يذكر المسوح به، فدل على جوازه بكل شيء.

السابع والأربعون: اشتراط الترتيب في طهارة التيمم، كما يشترط ذلك في الوضوء، ولأن الله بدأ بمسح الوجه قبل مسح اليدين.

الثامن والأربعون: أن الله تعالى - به كاملاً غير ناقص. فيما شرعه لنا من الأحكام - لم يجعل (واتقوا الله في في الله عليم بدات ولا عسر، وإنما هو رحمة منه بعباده بما تنظوي عليه من ليطهرهم، وليتم نعمته عليهم.

وهذا هو التاسع والأربعون: أن طهارة الظاهر بالماء والتراب، تكميل لطهارة الباطن بالتوحيد، والتوبة النصوح.

الخمسون: أن طهارة التيمم، وإن لم يكن فيها نظافة وطهارة تدرك بالحس والمشاهدة، فإن فيها طهارة معنوية ناشئة عن امتثال أمر الله تعالى

الحادي والخمسون: أنه ينبغي للعبد أن يت بدسر الحكم والأسرار في شرائع الله، في الطهارة وغيرها ليزداد معرفة وعلماً، ويزداد شكراً لله ومحبة له، على ما شرع من الأحكام التي توصل العبد إلى المنازل العالية الرفيعة.

وميثاقه الذي والقكم به إذ قلتم سمعنا وأطعنا واتقوا الله إن الله عليم بذات الصدور في يأمر تعالى عباده بذكر نعمه الدينية والدنيوية، بقلوبهم وألسنتهم. فإن في استدامة ذكرها داعياً لشكر الله تعالى ومحبته، وامتلاء القلب من

وفيه زوال للعجب من النفس بالنعم الدينية، وزيادة لفضل الله وإحسانه. والمساقه أي: واذكروا ميشاقه الذي والقكم به أي: عهده الذي أخذه عليكم.

وليس المراد بدلك أنهم لفظوا ونطقوا بالعهد والمثاق، وإنما المراد بدلك أنهم بإيمانهم بالله ورسوله قد التزموا طاعتهما، ولهذا قال: ﴿إِذْ قلتم سمعنا وأطعنا﴾ أي: سمعنا ما دعوتنا به من آياتك القرآنية والكونية، سمع فهم وإذعان وانقياد. وأطعنا ما أمرتنا به بالامتثال، وما نهيتنا عنه بالاجتناب، وهذا شامل لحميع شرائع الدين الظاهرة والباطنة.

وأن المؤمنين يذكرون في ذلك عهد الله وميثاقه عليهم، وتكون منهم على بال، ويحرصون على أداء ما أمروا به كاملاً غير ناقص.

واتقوا الله في جميع أحوالكم وإن الله عليم بذات الصدور أي الله عليم بذات الصدور أي الما تنظوي عليه من الأفكار والأسرار والخواطر. فاحذروا أن يطلع من قلوبكمعلى أمر لا يرضاه، أو يصدر منكم ما يكرهه، واعمروا قلوبكم بمعرفته ومحبته والنصح لعباده. فإنكم إن كنتم كذلك عفر لكم الحسنات، وضاعف لكم الحسنات، وضاعف لكم الحسنات،

﴿٨﴾ ﴿يا أيها الذين آمنوا كونوا قوامين لله شهداء بالقسط ولا يجرمنكم شنآن قوم على ألا تمدلوا اعدلوا هو أقرب للتقوى واتقوا الله إن الله خبير بما تعملون ﴾ أي ﴿يا أيها الذين بما تعملون ﴾ أي أي أيها الذين بلازم إيمانكم ، بأن تكونوا ﴿قوامين لله شهداء بالقسط ﴾ بأن تشط للقيام بالقسط حركاتكم الظاهرة

والباطنة وأن يكون ذلك القيام لله وحده، وأن يكون ذلك القيام لله وحده، لا لغرض من الأغراض الدنيوية، وأن تكونوا قاصدين للقسط، الذي هو العدل، لا الإفراط ولا التفريط، في أقوالكم ولا أفعالكم، وقوموا بذلك على القريب والبعيد، والصديق والعدو.

ولا يجرمنكم أي: يحملنكم بغض وقوم على ألا تعدلوا كما يفعله من لا عدل عنده ولا قسط، بل كما تشهدون لوليكم، فاشهدوا عليه، ولما تشهدون على عدوكم فاشهدوا له، ولو كان كافراً أو مبتدعاً، فإنه يجب العدل فيه، وقبول ما يأتي به من الحق، لأنه حق لا لأنه قاله، ولا يرد الحق لأجل قوله، فإن هذا ظلم للحق.

﴿ اعدلوا هو أقرب للتقوى ﴾ أي: كلما حرصتم على الغدل واجتهدتم في العمل به، كان ذلك أقرب لتقوى قلوبكم، فإن تم العدل كملت التقوى.

﴿إِن الله خبير بما تعملون ﴾ فمجازيكم بأعمالكم، خيرها وشرها، صغيرها وكبيرها، جزاء عاجلاً، وآجلاً.

49 \_ 10 \$ وعد الله الذين آمنوا وعملوا الصالحات لهم مغفرة وأجر عظيم \* والذين كفروا وكذبوا بآياتنا أوعك أصحاب الجحيم أي ومد الله الذي لا يخلف الميعاد وهو أصدق القائلين \_ المؤمنين به وبكتبه ورسله واليوم الآخر ، فوعملوا ومستحبات > من واجسات ومستحبات \_ بالمغفرة لذنوبهم ، بالعفو عنها وعن عواقبها ، وبالأجر العظيم الذي لا يعلم عظمه إلا الله تعالى .

وفلا تعلم نفس ما أخفي لهم من قرة أعين جزاءً بما كانوا يتملون).

﴿والذين كفروا وكذبوا بآياتنا﴾ الدالة على الحق المين، فكذبوا بها بعدما أبانت الحقائق. ﴿أولئك أصحاب الجحيم﴾ الملازمون لها ملازمة الصاحب لصاحبه.

﴿١١﴾ ﴿يا أيها الذين آمنوا اذكروا

نعمة الله عليكم إذ هم قوم أن يبسطوا إلكم أيديهم فكف أيديهم عنكم واتقوا الله وعلى الله فليتوكل المؤمنون يذكر تعالى عباده المؤمنين ينعمه والمعظيمة، ويحثهم على تذكرها بالقلب قتلهم الأعدائهم، وأخذ أموالهم وبلادهم وسبيهم نعمة \_ فليعدوا أيضا إنعامه عليهم بكف أيديهم عنهم، ورد كيدهم في نحورهم نعمة . فإنهم الأعداء قد هموا بأمر، وطنوا أنهم قادرون عليه

فإذا لم يدركوا بالمؤمنين مقصودهم، فهو نصر من الله لعباده المؤمنين ينبغي لهم أن يشكروا الله على ذلك، ويعبدوه ويذكروه، وهذا يشمل كل من هم بالمؤمنين بشر، من كافر ومنافق وباغ، كف الله شره عن المسلمين، فإنه داخل في هذه الآية.

ثم أمرهم بما يستعينون به على الانتصار على عدوهم، وعلى جميع أمورهم، فقال: ﴿وعلى الله فليتوكل مصالحهم الدينية والدنيوية، وتبرؤوا من حولهم وقوتهم، ويثقوا بالله تعالى في حصول ما يجبون. وعلى حسب إيمان العبلا يكون توكله، وهو من واجبات القلب المتقى عليها.

﴿١٣ \_ ١٣﴾ ﴿وليقد أخيذ الله ميثاق بني إسرائيل وبعثنا منهم اثني عشر نقيباً وقال الله إن معكم لئن أقمتم الصلاة وآتيتم الزكاة وآمنت برسلى وعزرتموهم وأقرضتم الله قرضأ حسنا لأكفرن عنكم سيئاتكم ولأدخلنكم جنات تجري من تحتها الأتهار فمن كفر بعد ذلك منكم فقد ضل سواء السبيل \* فبما نقضهم ميثاقهم لعنَّاهم وجعلنا قلوبهم قاسي يحزفون الكلم عن مواضعه ونسوا حظأ تما ذكروا به ولا تزال تطلع على خائنة منهم إلا قليلا منهم فاعف عنهم واصفح إن الله يحب المحسنين، يخبر تعالى أنه أخذ على بني إسرائيل الميثاق الثقيل الؤكد، وذكر صفة الميثاق واجرهم إن قاموا به، وإثمهم إن لم

يقوموا به، ثم ذكر أنهم ما قاموا به، وذكر ما عاقبهم به، فقال: ﴿ولقد أَخِدُ اللهُ ميثاق بني إسرائيل ﴾ أي: عهدهم المؤكد الغليظ، ﴿وبعثنا منهم اثني عشر نقيبا ﴾ أي: رئيساً وعريفاً على من تحته، ليكون ناظراً عليهم، حاثاً لهم على القيام بما أمروا به، مطالباً يدعوهم.

﴿ وَقَالَ اللهِ لَلْبَقَبَاءُ الذَّينِ تَحَمَّلُوا مَنْ الأعباء ما تَحَمَّلُوا: ﴿ إِنِي مَعْكُمُ ﴾ أي: بالعون والنصر، فإن المعونة بقدر المؤنة.

ثم ذكر ما واثقهم عليه فقال: ﴿ لِين أقمتم الصلاة، ظاهرًا وباطنا، بالإتيان بما يلزم وينبغي فيها، والمداومة على ذلك ﴿وَآتِيتُم الرِّكَاةُ﴾ لمستحقيها ﴿ وآمنتم برسلي ﴾ جميعهم، الذين أفضلهم وأكملهم محمد ﷺ، ﴿وعزرتموهم أي: عظمتموهم، وأديتم ما يجب لهم من الاحترام والطاعة ﴿وأقرضتم الله قرضاً حسناً ﴾ وهو الصدقة والإحسان، الصادر عن الصدق والإخلاص وطيب المكسب، فإذا قمتم بذلك ﴿ لأَكْفِرنَّ عِينِكُم سيئاتكم ولأدخلنكم جنات تجري من تحتها الأنهار، فجمع لهم بين حصول المحبوب بالجنة وما فيها من النعيم، والدفاع المكروه بتكفير السيئات، ودفع ما يترتب عليها من العقوبات.

﴿ وَمَنْ كَفَر بِعِدْ ذَلْكَ ﴾ العهد والميثاق المؤكد بالأيمان، والالتزامات المقرون بالترغيب بذكر ثوابه.

﴿ فقد ضل سواء السبيل ﴾ أي: عن عمد وعلم ، فيستجق ما يستجق الضالون من حرمان الثواب ، وحصول العقاب . فكأنه قبل : ليت شعري ماذا فعلوا ؟ وهل وفوا بما عاهدوا الله عليه ، أم نكثوا ؟

فيين أنهم نقضوا ذلك فقال: ﴿فِيما نقضهم ميثاقهم﴾ أي: بسببه عاقبناهم بعدة عقوبات:

الأولى: أن (لعن اهم في أي: طردناهم وأبعدناهم من رحمتنا، حيث أغلقوا على أنفسهم أبواب الرحمة، ولم يقوموا بالعهد، الذي أخذ عليهم، الذي

هو سببها الأعظم .

الثانية: قوله: ﴿ وَجِعَلْنَا قَلُومِهُمُ قَامِيهُ أَي: عَلَيْظَةً لا تَجْدِي فَيِها الْمِواعِظُ، ولا تنفعها الآيات والنذر، فلا يرغبهم تشويق، ولا يزعجهم تخويف، وهذا من أعظم العقوبات على العبد، أن يكون قلبه جذه الصفة التي لا يفيده الهدى والخير إلا شراً.

الثالثة: أنهم ﴿ يُحرفون الكلم عن مواضعه ﴾ أي: ابتلوا بالتغيير والتبديل، فيجعلون للكلم الذي أراد الله معنى غير ما أراده الله ولا رسوله.

الرابعة: أنهم ﴿نسواحظاً مَا ذَكروا سه فإنهم ذكروا بالتوراة، وبما أنزل الله على موسى، فنسوا حظاً منه، وهذا شامل لنسيان علمه، وأنهم نسوه وضاع عنهم، ولم يوجد كثير مما أنساهم الله إياه عقوبة منه لهم.

وشامل لنسيان العمل الذي هو الترك، فلم يوفقوا للقيام بما أمروا به، ويستدل بهذا على أهل الكتاب بإنكارهم بعض الذي قد ذكر في كتابهم؛ أو وقع في زمانهم، أنه مما نسوه.

الحامسة: الخيانة المستمرة التي (لا تزال تطلع على خائنة منهم) أي: خيانة شه ولعباده المؤمنين.

ومن أعظم الخيانة منهم، كتمهم الطن اعن] مَنْ يعظهم ويحسن فيهم الطن الحق، وإبقاؤهم على كفرهم، فهذه الخصال الذميمة، حاصلة لكل مَنْ اتصف بصفاتهم.

فكل من لم يقم بما أمر الله به، وأخذ به عليه الإلتزام، كان له نصيب من اللعنة وقسوة القلب، والابتلاء بتحريف الكلم، وأنه لا يوفق للصواب، ونسيان حظ نما ذكر به، وأنه لا بدأن يبتل بالخيانة، نسأل الله العافة.

وسمى الله تعالى ما ذكروا به حظاً، لأنه هو أعظم الحظوظ، وما عداه فإنما هي حظوظ دنيوية، كما قال تعالى: ﴿فخرج على قومه في زينته قال الذين يريدون الحياة الدنيا يا ليت لنا مثل ما

أوتي قارون، إنه لذو حط عظيم، وقال في الحظ النافع: ﴿وما يلقاها إلا الذين صبروا وما يلقاها إلا ذو حظ عظيم﴾.

وقوله: ﴿إِلا قِلْيلاً مِنْهُم ﴾ أي: فإنهم وفوا بما عاهدوا الله عليه فوفقهم وهداهم للضراط المستقيم.

﴿ فِاعِفُ عِنْهِم واصفِح ﴾ أي: لا تؤاخذهم بما يصدر منهم من الأذي، الذي يقتضي أن يعفي عنهم، واصفح، فإن ذلك من الإحسان ﴿إِنَّ الله يجب المحسنين﴾ والإحسان: هو أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه، فإنه ير اك .

وفي حق المخلوقين: بذل النفع الديني والدنيوي لهم.

﴿١٤﴾ ﴿ومن الذين قالوا إنا نصاري أخذنا ميثاقهم فنسوا حظأتما ذكروا به فأغرينا بينهم العداوة والبغضاء إلى يوم القيامة وسوف ينبئهم الله بما كأنوا يصنعون أي . وكما أخذنا على اليهود العهد والميثاق، فكذلك أخذنا على ﴿الذين قالوا إنا نصاري، لعيسي ابن مريم، وزكوا انفسهم بالإيمان بالله ورسله وما جاؤوا به، فنقضوا العهد، ﴿فنسوا حظا ما ذكروا به انسيانا علمياء ونستانا

﴿ فَأَغْرِينًا بِينِهُمُ الْعِدَاوَةُ وَالْبِغُضَاءُ إلى يوم القيامة ﴿ أَي : سلطنا بعضهم على بعض، وصار بينهم من الشرور والإحن ما يقتضي بغض بعضهم بعضاً ومعاداة بعضهم بعضا إلى يوم القيامة، وهذا أمر مشاهد، فإن التصاري لم يزالوا ولا يزالون في بغض وعداوة وشقاق. ﴿ وسوف ينبئهم الله بما كانوا يصنعون، فيعاقبهم عليه.

﴿ ﴿ ١٦ ــ ١٦ ﴾ ﴿ يِنا أَهِلَ الْكِتَابِ قَدْ جاءكم رسولنا يبين لكم كثيراً نما كنتم تخفون من الكتاب ويعفو عن كثير قد جاءكم من الله نور وكتاب مبين \* يهدي به الله من اتبع رضوانه سبل السلام ويخرجهم من الظلمات إلى النور بإذنه ويهديهم إلى صراط مستقيم للا ذكر تعالى ما أخذه الله على أهل الكتاب

من اليهود والنصاري، وأنهم نقضوا ذلك إلا قليلاً منهم، أمرهم جميعاً أن يؤمنوا بمحمد ﷺ، وأحتج عليهم بآية قاطعة دالة على صحة نبوته، وهي: أنه بيّن لهم كتيراً ما يخفون عن الناس، حتى عن العوام من أهل ملتهم، فإذا كانوا هم المشار إليهم في العلم ولا علم عند أحد في ذلك الوقت إلا ما عندهم، فالحريص على العلم لا سبيل له إلى إدراكه إلا منهم، فإتبان الرسول على جذا القرآن العظيم الذي بيّن به ما كانوا يتكاتمونه بينهم، وهو أمى لا يقرأ ولا يكتب من أدل الدلائل على القطع برسالته، وذلك مثل صفة محمد في كتبهم، ووجود البشائر به في كتبهم، وبيان آية الرجم ونحو

﴿ويعفو عن كثير﴾ أي: يترك بيان ما لا تقتضيه الحكمة.

. ﴿ قَدْ جِاءَكُمْ مِنْ اللهِ نُورِ ﴾ وهو القرآن، يستضاء به في ظلمات الجهالة وعماية الضلالة.

﴿وكتاب مبين﴾ لكل ما يحتاج الخلق إليه من أمور دينهم ودنياهم. من العلم بالله وأسمائه وصفاته وأفعاله، ومن العلم بأحكامه الشرعية وأحكامه الجزائية . -

سُم ذكر مَنْ الذي يهتدي بهذا القرآن، وما هو السبب الذي من العبد لحصول ذلك، فقال: ﴿يهدي به الله مَنْ اتبع رضوانه سبل السلام، أي: يهدي به مَنْ اجتهد وحرص على بلوغ مرضاة الله، وضار قصده حسناً \_ سبل السلام التي تسلم صاحبها من العذاب، وتوصله إلى دار السلام، وهو العلم بالحق والعمل به، إجمالاً وتفصيلاً.

﴿ويخرجهم من﴾ طلمات الكفر والبدعة والمعصية، والجهل والغفلة. إلى نور الإيمان والسُنّة، والطاعة، والعلم، والذكر .

وكل هذه الهداية بإذن الله ، الذي ما شاء كان، وما لم يشأ لم يكن. ﴿ويهديهم إلى صراط مستقيم﴾.

﴿١٧ ـ ١٨﴾ ﴿لقد كفر الذين

يَنْأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ إِنَّا ٱلْمُتَسْرُولَلْيَسِيرُ وَٱلْأَنْصَابُ وَٱلْوَٰلَاكِيتِ وَ مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَانِ فَأَحْتَيْبُوهُ لَعَلَّكُمُ ثَفْلِحُونَ ۞ إِغَّا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدُوَّةَ وَٱلْبَغْضَاءَ فِٱلْخُبِرُولَكُيْسِرِ وَيَصُدُّكُوْعَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوْقَ فَهَلْ أَنْتُمُّ شُنَهُونِ ﴾ وَأَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلِمَذَ دُواْ فَإِن تُوَلِّينُمُ فَاعَلَمُواْ أَمَّا عَلَىٰ رَسُولِنَا ٱلْبَلَاغُ ٱلَّذِينُ ۞ لَيْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ عَامَتُوا وَعَيِلُواْ ٱلفَّلِحَٰتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُواْ إِذَا مَا ٱلْفُواْ فِيَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ ثُمَّاتَقُوا وَءَامُوا ثُمَّالَقُوا وَأَحْسَرُواْ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْحَسِينِينَ ٩ يَثَانَهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَيَبْلُونَكُمُ ٱللَّهُ مِثْنَ وِمِنَ الصَّيْدِ تَنَالُهُ وَ أَيْدِيكُوْ وَرِمَا حُكُوْ لِيَعْلِمُ اللَّهُ مَن يَخَافُهُ فِالْفَيْتِ فَنَ اعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَلِكَ فَلَمُعَذَابُ أَلِيمٌ ۞ يَنَانُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَاتَقَتْلُواْ ٱلصَّيْدَ وَأَسَدُ حُرُونُونَ فَتَلَهُ مِن كُرُمُنَّكُ مِنْ كُولُنَّا كُنَّا أَيْنَ لَكُ مَا فَتَلَ مِنَ النَّعَيم يَعَكُمُ بِهِ وَوَاعَدُلِ مِنكُرُهَدُ يَا بَلِغَ ٱلْكَفِيدَ وَأَوْكُفَ رَوُّ لَمَعَ امْر مَسَنِكِينَ أَوْعَدُلُ ذَٰلِكَ صِيكَامًا لِيَذُوقَ وَدَالَ أَمْرِيْهِ عَفَااللَّهُ عَمَّا مَلَفَ وَمَنْ عَادَ فَيَنتَقِمُ اللَّهُ مِنهُ وَاللَّهُ عَزِيدِرُ ذُو النِّفَاءِ ۞ THE STATE OF THE S

قالوا إنّ الله هو المسيح ابن مريم قل فمن يملك من الله شيئاً إن أراد أن يهلك المسيح ابن مريم وأمه ومن في الأرض جميعا ولله ملك السماوات والأرض وما بينهما يخلق ما يشاء والله على كل شيء قدير \* وقالت اليهود والنصاري نحن أبناء الله وأحباؤه قل فلم يعذبكم بذنوبكم بل أنتم بشر ممن خلق يغفر لمن يشاء ويعذب من يشاء ولله ملك السسماوات والأرض ومبا بينهما وإليه المصير﴾ لما ذكر تعالى أخذ الميثاق على أهل الكتابين، وأنهم لم يقوموا به بل نقضوه، ذكر أقوالهم الشنيعة .

فذكر قول النصاري، القول الذي ما قاله أحد غيرهم، بأن الله هو المسيح ابن مريم، ووجه شبهتهم أنه ولد من غير أب، فاعتقدوا فيه هذا الاعتقاد الباطِل. مع أن حواء نظيره، خلقت بلا أم، وآدم أولى منه، خلق بلا أب ولا أم، فهلا ادعوا فيهما الإلهية كما ادعوها في المسيح؟

فدل على أن قولهم انباع هوي من غير برهان ولا شبهة. فردَّ الله عليهم بأدلة عقلية واضحة فقال: ﴿قُلُّ فَمَنْ يملك من الله شيئاً إن أراد أن يهلك المبنيح ابن مريم وأمه ومَنْ في الأرض

فإذا كان المذكورون لا استناع عندهم يمنعهم لو أراد الله أن يهلكهم،

**美国 新知识。 6日期** 多章 لْعِلَ لَهِ حَمْ صَيْدُ ٱلْمَحْرِ وَطَعَامُهُ مَنْ عَالَّهِ عَمْ وَلِلسِّيَادَةً وَحُرِّمَ عَلَيْتَ مُعَمِّمًا اللهِ مَادُنتُ مِحْرَماً وَالشَّوْاللَّهُ اللَّيْنَ إِلَّيْهِ غُمَّتُمْرُونَ ۞ • جَعَلَ اللَّهُ ٱلْكَتِبَ قَالْبَيْتَ لَلْحَكَامُ قِيَكَا لِلنَّاسِ وَالشَّهْرَلُكُ رَاءُ وَالْهَدَى وَالْعَلَيْدُ ذَٰلِكَ لِنَعْ لَمُوٓا أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَافِ ٱلسَّمَكُونِ وَمَافِى ٱلْأَرْضِ وَأَنَّ ٱللَّهَ يَكُلَّ شَىءٍ عَلِيدُ ۞ اَعْلُمُواْ أَكَ اللَّهَ شَكِيدُ ٱلْعِقَابِ وَأَنَّ ٱلْفَهَ عَفُورٌ تَدْجِيدٌ ۞ مَّا عَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَالْغُ وَٱللَّهُ يَعْلَدُ مَانَّبُدُونِ وَمَانَكَتُمُونَ ۞ قُل لَّا يَسْنَوِى لَفَيْنِتُ وَالطَّيْبُ وَلَوْأَعِينَاكُ ثُرُهُ ٱلْخِيثِ قَاتَتْ فُوا اللّهَ يَسَأُولِ الْأَلِيبِ لَعَلَّكُمْ مَّقَلِحُونَ ۞ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ لَاتَسَعُلُواْ عَنْ أَشْكِآءَ إِن تُبُدُلُكُمْ مَّنْكُوكُمْ وَإِن قَنْتَكُواْ عَنْهَا حِينَ يُنَزُّلُ ٱلْقُرْءَانُ تُندُلُكُرُ عَفَا ٱللَّهُ عَنْهَا وَاللَّهُ عَفُورُ عَلِيكٌ ﴿ فَدْسَأَلْمَا فَوَمْ مِنْ فَبْلِكُونُوْ أَصِّبَحُواْ بِمَا كَيْفِينَ ﴿ مَا بَصَلَ ٱللَّهُ مِنْ يَحِيدَ وَوَلَاسَ آيِهَ وَلَا وَصِيدَ لَمَ وَلَاسَامٌ وَلَلْكِنَّ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا بَفْتُرُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبُّ وَأَحْفَرُهُ لِايْمُ فِلُونَ ۞

ولا قدرة لهم على ذلك ـ دل على بطلان إلهية من لا يمتنع من الإهلاك، ولا في قوته شيء من الفكاك.

TONDARY III MERCEN

ومن الأدلة أنَّ ﴿ لله ﴾ وحده ﴿ ملك السماوات والأرض ﴾ يتصرف فيهم بحكمه الكوني والشرعي والجزائي ، وهم مملوكون مدبرون ، فهل يليق أن يكون المملوك العبد الفقير ، إلها معبوداً غنياً من كل وجه ؟ هذا من أعظم المحال .

ولا وجه لاستغرابهم لخلق السيح عيسى ابن مريم من غير أب، فإن الله هيخلق ما يشاء ان شاء من أب وأم، كسائر بني آدم، وإن شاء من أب بلا أم، كحواء. وإن شاء من أم بلا أب، كعيسى. وإن شاء من غير أب ولا أم [كادم](()

فنوع خليقته تعالى بمشينته النافذة، التي لا يستعصي عليها شيء، ولهذا قال: ﴿وَاللهُ عَلَى كُلُّ شَيءَ قَدِيرٍ﴾

ومن مقالات اليهود والنصاري أن كلاً منهما ادعى دعوى باطلة، يزكون بها أنفسهم، بأن قال كل منهما: ﴿نحن أبناء الله وأحباؤه﴾

والابن في لغتهم هو الحبيب، ولم يريدوا البنوة الحقيقية، فإن هذا ليس

من مذهبهم إلا مذهب النصاري في المسيح

قال الله رداً عليهم حيث ادعوا بلا برهان: ﴿قُلْ فَلَمْ يَعْذَبْكُمْ بِذُنُوبِكُمْ ﴾؟ فَلُو كِنْتُمْ أَحِبَابُهُ مَا عَذَبِكُمْ [لكون الله لا يحي إلا مَن قام بمراضيه](٢).

وبل أنتم بشر عن خلق تجري عليكم أحكام العدل والفضل ويغفر لمن يشاء ويعذب من يشاء وإذا أتوا بأسباب العذاب، ولا مملك السماوات والأرض وما بينهما وإله المصير أي: فأي: شيء خصكم مذه الفضيلة، وأنتم من جلة المماليك ومن جلة من يرجع إلى الله في الدار الآخرة، فيجازيكم بأعمالكم.

﴿١٩﴾ ﴿يا أهل الكتاب قد جاءكم رسولنا يبين لكم على فترة من الرسل أن تقولوا ما جاءنا من بشير ولا نذير فقد جاءكم بشير ونذير والله على كل شيء قدير ويدعو تبارك وتعالى أهل الكتاب بسبب ما من عليهم من كتابه مأن يؤمنوا برموله محمد عليه ويشكروا الله تعالى الذي أرسله إليهم على حين ﴿فترة من الرسل ﴾ وشدة حاجة إليه.

وهذا مما يدعو إلى الإيمان به، وأنه يبين لهم جميع المطالب الإلهية والأحكام الشرعية.

وقد قطع الله بذلك حجتهم، لئلا يقولوا: ﴿ما جاءنا من بشير ولا نذير، فقد جاءكم بشير ونذير ﴾ يبشر بالثراب المعاجل والآجل، وبالأعمال الموجبة لذلك، وصفة العاملين بها. وينذر بالعقاب العاجل والآجل، وبالأعمال الموجبة لذلك، وصفة العاملين بها.

والله على كل شيء قدير القادت الأشياء طوعاً وإذعاناً لقدرته، فلا يستعصي عليه شيء منها، ومن قدرته أن أرسل الرسل، وأنزل الكتب، وأنه يشيب مَنْ أطاعهم ويعاقب مَنْ عصاهم.

﴿ ٢٠ ـ ٢٦﴾ ﴿ وإذ قيال ميوسي لقومه يا قوم اذكروا نعمة الله عليكم إذ جعل فيكم أنبياء وجعلكم ملوكا وأتاكم ما لم يؤت أحداً من العالمين \* يا قوم ادخلوا الأرض القدسة ﴾ إلى آخر القصة (٣) لما امتنَّ الله على موسى وقومه بنجاتهم من فرعون وقومه وأسرهم واستعبادهم، ذهبوا قاصدين لأوطانهم ومساكنهم، وهي بيت المقدس وما حواليه، وقاربوا وصول بيت المقدس، وكان الله قد فرض عليهم جهاد عدوهم ليخرجوه من ديارهم، فوعظهم موسى عليه السلام؛ وذكرهم ليقدموا على الجهاد فقال لهم: ﴿ إذْ كُرُوا نَعْمَةُ اللهُ عَلَيْكُمْ ﴾ بقلوبكم وألسنتكم. فإن ذكرها داع إلى محبته تعالى ومنشط على العبادة، ﴿إِذ جعل فيكم أنساء > يدعونكم إلى المهدى، ويحذرونكيم من الردي ويحثونكم على سعادتكم الأبدية، ويعلمونكم مالم تكونوا تعلمون ﴿وجعلكم ملوكاً علكون أمركم، بحيث إنه زال عنكم استعباد عدوكم لكم، فكنتم تملكون أمركم، وتتمكنون من إقامة دينكم.

واتاكم من النعم الدينية والدنيوية والدنيوية والدنيوية ومالم يوت أحداً من العالمين فإنهم في ذلك الزمان خيرة الخلق، وأكرمهم على الله تعالى. وقد أنعم عليهم بنعم ما كانت لغيرهم.

فذكرهم بالنعم الدينية والدنيوية، الداعي ذلك لإيمانهم وثباتهم على الجهاد، وإقدامهم عليه، ولهذا قال: ﴿ يَا قُومُ الخلوا الأرضِ المقدسة ﴾ أي: المطهرة ﴿ التي كتب الله لكم ﴾.

فأخبرهم خبراً تطمئن به أنفسهم، إن كانوا مؤمنين مصدقين بخبر الله، وأنه قد كتب الله لهم دخولها، وانتصارهم على عدوهم.

﴿ولا ترتدوا﴾ أي: ترجعوا ﴿على أدباركم، فتنقلبوا خاسرين﴾ قد

۱) زیادة من هامش ب.

<sup>(</sup>٢) - زيادة من هامش ب.

 <sup>(</sup>٣) في ب: كتب الآيات إلى قوله: ﴿فلا تأس على القوم الفاسقين﴾.

خسرتم دنياكم بما فاتكم من النصر على الأعداء وفتح بلادكم. وآخرتكم بحما فاتكم من الشواب، وما استحققتم بمعصيتكم من العقاب، فقالوا قولاً يدل على ضعف قلوبهم، وخور نفوسهم، وعدم اهتمامهم بأمر الله ورسوله ﴿قالوا ياموسى إن فيها قوماً جبارين شديدي القوة والشجاعة، أي: فهذا من الموانع لنا من دخولها.

﴿ وإنا لن ندخلها حتى يخرجوا منها فإن يخرجوا منها فإن يخرجوا منها فإنا داخلون ﴾ وهذا من الجبن وقلة اللقين، وإلا فلو كان معهم رشدهم، لعلموا أنهم كلهم من بني آدم، وأن القوي مَنْ أعانه الله بقوة من عنده، فإنه لا حول ولا قوة إلا بالله، ولعلموا أنهم سينصرون عليهم، إذ وعدهم الله بذلك، وعداً خاصاً.

﴿قَال رجالان من السايسن يخافون الله تعالى، مشجعين لقومهم، منهضين لهم على قتال عدوهم واحتلال بالادهم. ﴿أَنْهُم الله عليهما الله بالتوفيق، وكلمة الحق في هذا الموطن المحتاج إلى مثل كلامهم، وأنعم عليهم بالصبر واليقين.

﴿ادخلوا عليهم الباب فإذا دخلتموه فإنكم غالبون اي: ليس بينكم وبين نصركم عليهم إلا أن تجزموا عليهم، وتدخلوا عليهم الباب، فإذا دخلتموه عليهم فإنهم سينهزمون، ثم أمراهم بعدة هي أقوى العدد، فقالا: ﴿وعلى الله فتوكلوا إن كنتم مؤمنين﴾ فإنَّ في التوكل على الله ــوخصوصاً في هذا الموطن ـ تيسيراً للأمر، ونصراً على الأعداء. ودل هذا على وجوب التوكل، وعلى أنه بحسب إيمان العبد يكون توكله، فلم ينجع فيهم هذا الكلام، ولا نفع فيهم اللهم، فقالوا قول الأذلين: ﴿ بِا صوسى ، إنا لين ندخلها أبداً ما داموا فيها، فاذهب أنت وربك فقاتلا إنا هاهنا قاعدون﴾ .

فما أشنع هذا الكلام منهم،

ومواجهتهم لنبيهم فيه في هذا القام الحرج الضيق، الذي قد دعت الحاجة والضرورة إلى نصرة نبيهم، وإعزاز أنفسهم.

وبهذا وأمثاله يظهر التفاوت بين سائر الأمم، وأمة عمد على حيث قال الصحابة لرسول الله على حيث قال شاورهم في القتال يوم "بذر" مع أنه لم بنا هذا البحر لخضناه معك، ولو بلغت بنا برك الغماد ما تخلف عنك أحد. ولا نقول كما قال قوم موسى لموسى نقول كما قال قوم موسى لموسى قاعدون ولكن اذهب أنت وربك فقاتلا إنا هاهنا فقاتلا إنا معكما مقاتلون، من بين فقاتلا إنا معكما مقاتلون، من بين سديك ومن خلفك، وعن يمينك وعن سديك

فلما رأى موسى عليه السلام عتوهم عليه ﴿قال: ربّ إني لا أملك إلا نقسي وأخي﴾ أي: فلا يدان لنا بقتالهم، ولست بجبار على هؤلاء.

﴿فافرق بيننا وبين القوم الفاسقين﴾ أي: احكم بيننا وبينهم، بأن تنزل فيهم من العقوبة ما اقتضته حكمتك، ودل ذلك على أن قولهم وفعلهم من الكبائر العظيمة الموجبة للفسق.

وقال الله بحيباً لدعوة موسى: والله عرمة عليهم أربعين سنة يتيهون في الأرض أي: إن من عقوبتهم أن نحرم عليهم دخول هذه القرية التي كتبها الله لهم، مدة أربعين سنة، وتلك المدة أيضاً يتيهون في الأرض، لا يستدون إلى طريق ولا يبقون مطمئنين، وهذه عقوبة دنيوية، لعلى الله تعالى كفر بها عنهم، ودفع عنهم عقوبة أعظم منها، وفي هذا دليل على أن العقوبة على الذنب قد تكون بروال نعمة موجودة، أو دفع نقمة قد العقد سبب وجودها أو تأخرها إلى وقت آخر.

ولعل الحكمة في هذه اللدة أن يموت أكثر هؤلاء الذين قالوا هذه

وَإِذَا فِيلَ لَمُتُمْ تَعَالُواْ إِلَى مَا أَزَلَ اللَّهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ وَالْوَاحَدُ بُدَكَ مَاوَجَدُنَاعَلَيْهِ ءَاكِآءَنَا أَوْلُوَكَ انْءَاكِآؤُهُمْ لَاتِعْلَمُونَ شَيْعًا وَلَا يَهْ تَدُونَ ۞ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا عَلَيَكُواْ فَفُسَكُوٌّ لَا يَضُرُّكُم مِّن ضَلَّ إِذَا ٱهْنَدَيْثُمُّ إِلَى ٱللَّهِ مَرْجِيْهُ كُرْجَيعًا فَيُبَتِثُكُمُ مِا كُنتُمْ تَعَمَلُونَ ۞ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَتُوا شَهَادَةُ يَنْيِكُمْ إِذَاحَضَرَأَكَ مَذَكُوالْلُوْتُ حِينَ ٱلْوَصِيِّيةِ ٱثْنَانِ ذَوَاعَدُلِ يِّنكُوْ أَوْءَاخَرَانِمِنْ غَيْرِكُمْ إِنْ أَنتُمْ ضَرَيْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَصَٰكِنَا كُرُّمُصِيبَةُ ٱلْمُؤْتَّ تَحَيِسُونَهُمَا مِنْ بَعَدِٱلصَّلَوْمِ فَيَقَبْ مَانِ بِأُلِّهِ إِن إِرْبَيْتُ لِانَشْتَرِي بِهِ عَنَا وَلَوْكَانَ نَاقُتْرَيَكُ وَلَاتَكُنُهُ مُشَهَاءَهُ أَلِيِّهِ إِنَّا إِذَا لِّينَ ٱلْآثِيْدِينَ ۞ فَإِنْ عُيْرُكَانَى أَنَّهُمَا السَّبَحَقَّا إِثَّا فَعَلَمُ إِن يَقُومَانِ مَقَامَهُمَامِنَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْأَوْلِكِنِ فَقْسِمَانِ بِٱللَّهِ لَشَهَا دَثُنَّا أَحَقَّ بِن شَهَا يَهِمَا وَمَا أَعْتَدَيْنَا إِنَّا إِذَا لَّينَ الظَّالِمِينَ ۞ ذَٰ إِلَى أَدْنَ الَّهُ الْوَالِالشَّهَا مَوْعَلَى وَجِهَمَا أَوْمَافُوا أَنْ تُرَدَّا أَعَنَ لِعَدَا عَنَهِمَ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاسْدَعُوا وَاللَّهُ لَائِهُ دِى الْقَوْمُ ٱلْفَاسِفِينَ ۞ 

القالة، الصادرة عن قلوب لا صبر فيها ولا ثبات، بل قد ألفت الاستعباد لعدوها، ولم تكن لها هم ترقيها إلى ما فيه ارتقاؤها وعلوها، ولتظهر ناشئة جديدة تتربى عقولهم على طلب قهر الأعداء، وعدم الاستعباد، والذل المانع من السعادة.

ولما علم الله تعالى أن عبده موسى في غاية الرحة على الخلق، خصوصاً قومه، وأنه ربما رق لهم، واحتملته الشفقة على الحزن عليهم في هذه أو الدعاء لهم بزوالها، مع أن الله قد حتمها، قال: ﴿فلا تأسف على القوم الفاسقين﴾ أي الا تأسف وفسقهم ولا تحزن، فإنهم قد فسقوا، وفسقهم اقتضى وقوع ما نزل بهم لا ظلماً منا.

(٢٧ - ٣١) (واتل عليهم نبأ ابني آدم بالحق) إلى آخر القصة (١٠ . أي . قص على الناس وأخبرهم بالقضية التي جرت على ابني آدم بالحق، تلاوة يعتبر لا لعبا، والظاهر أن ابني آدم هما ابناه لصلبه، كما يدل عليه ظاهر الآية والسياق، وهو قول جهور المفسرين. أي : اتل عليهم نباهما في حال تقريبهما للقربان، الذي أداهما إلى الحال للقريبهما للقربان، الذي أداهما إلى الحال

<sup>(</sup>١) في ب: كتب الآيات إلى قوله تعالى: ﴿فَأَصْبُحُ مِنْ النَّادُمِينَ﴾.

المذكورة.

﴿إِذْ قربا قربانا﴾ أي: أخرج كل منهما شيئاً من ماله لقصد التقرب إلى الله، ﴿فتقبل من أحدهما ولم يتقبل من الآخر﴾ بأن علم ذلك بخبر من السماء، أو بالعادة السابقة في الأمم، أن علامة تقبل الله للقربان، أن تنزل نار من السماء فتحرقه

AND AND AM PARTY OF

وقال الابن، الذي لم يتقبل منه للآخر حسداً وبغياً والقتليك . فقال له الآخر مترفقاً له في ذلك موانها يتقبل الله من المتقين فأي: ذنب لي وجناية توجب لك أن تقتلني؟ إلا أن تقيت الله تعالى، الذي تقواه واجبة على وعليك، وعلى كل أجد، وأصح الأقوال في تفسير التقين هنا، أي: التقين لله في ذلك العمل، بأن يكون عملهم خالصاً لوجه الله، متبعين فيه لسنة رسول الله على

ثم قال له عبراً أنه لا يريد أن يتعرض لقتله، لا ابتداء ولا مدافعة فقال: (للن بسطت إلى يدك لتقتلني، ما أنا بياسط يدي إليك القتلك وليس ذلك جبناً مني ولا عجزاً. وإنما ذلك لأن (أخاف الله رب السعالين) والخائف لله لا يقدم (أ) على الذنوب، طموصاً الذنوب الكبار.

وفي هذا تحويف لن يريد القتل،

وأنه ينبغي لك أن تتقي الله وتخافه ... ﴿إِنِي أَرِيدُ أَن تبوه ﴾ أي: ترجع ﴿إِنْهِي وَإِنْمِكُ ﴾ أي: إنه إذا دار الأمر بين أن أكون قاتلاً أو تقتلني فإني أوثر أن تقتلني، فتبوء بالوزرين ﴿فتكون من أصحاب النار وذلك جزاء الظالمين دل هذا على أن القتل من كياثر الذنوب، وأنه موجب للخول النار.

فلم يرتدع ذلك الجاني ولم ينزجر، ولم يزل يعزم نفسه ويجرمها، حتى طوعت له قتل أخيه الذي يقتضي الشرع والطبع احترامه ﴿فقتله فأصبح من الخاسرين﴾ دنياهم وآخرتهم، وأصبح قد من هذه السية لكل قاتل.

. «ومن سنَّ سُنَّة سيئة ، فعليه وزرها ووزر مَنْ عمل بها إلى يوم القيامة».

ولهذا ورد في الحديث الصحيح أنه «ما من نفس تقتل إلا كان على ابن آدم الأول شطر من دمها، لأنه أول مَنْ سنّ يصنع به؛ لأنه أول ميت مات من بني يصنع به؛ لأنه أول ميت مات من بني الأرض أي: يثيرها ليدفن غراباً آخر ميتاً: ﴿ليريه بدلك ﴿كيف يواري سوءة أخيه أي: بدنه، لأن بدن سوءة أخيه أي: بدنه، لأن بدن الميت يكون عورة ﴿فأصبح من النادمين ﴿ وهكذا عاقبة المعاصي الندامة والخسارة.

و٣٧% ﴿ من أجل ذلك كتبنا على بني إسرائيل أنه من قتل نفساً بغير نفس أو فساد في الأرض فكأنما قتل الناس جيعاً ومن أحياها فكأنما أحيا الناس جيعاً ولقد جاءتهم رسلنا بالبينات ثم لسرفون في يقول تعلى : ﴿ من أجل ذلك الذي ذكرناه في قصة ابني آدم، وقتل أحدهما أخاه، وسنة القتل لمن وحسارة في الدنيا والآخرة، ﴿ كتبنا على بني إسرائيل ﴾ أهل الكتب وخسادة في الأرض على أهل الكتب السماوية ﴿ أنه مَنْ قتل نفساً بغير تفس أو فكأنما قتل الناس جيماً ﴾ ؛ لأنه ليس أو فكأنما قتل الناس جيماً ﴾ ؛ لأنه ليس

معه داع يدعوه إلى التبين، وأنه لا يقدم على القتل إلا بحق، فلما تجرأ على قتل النفس التي لم تستحق القتل، علم أنه لا فرق عنده بين هذا المقتول وبين غيره، وإنها ذلك بحسب ما تدعوه إليه نفسه الأشارة بالسوء، وتجرؤه على قتله، كأنه قتل الناس جميعاً.

وكذلك من أحيا نفساً أي: استبقى أحداً، فلم يقتله مع دعاء نفسه له إلى قتله، فمنعه خوف الله تعالى من قتله، فهذا كأنه أحيا الناس جيعاً، لأن ما معه من الخوف يمنعه من قتل من لا يستحق القتل،

ودلت الآية على أن القِتل بجوز بأحد

امرين: إما أن يقتل نفساً بغير حق متعمداً في ذلك، فإنه يحل قتله، إن كان مكلفاً مكافئاً، ليس بوالد للمقتول،

واما أن يكون مفسداً في الأرض، بإفساده لأديان الناس أو أبدانهم أو أموالهم، كالكفار المرتدين والمحاربين، والدعاة إلى البدع الذين لا ينكف شرهم إلا بالقتل.

وكذلك قطاع الطريق ونجوهم، ممن يصول على الناس لقتلهم، أو أخذ أموالهم

﴿ ولقد جاءتهم رسلنا بالبينات ﴾ التي لا يبقى معها حجة لأحد. ﴿ ثم إن كثيراً منهم ﴾ أي: من الناس ﴿ بعد ذلك ﴾ البيان القاطع للحجة ، الموجب للاستقامة في الأرض ﴿ لسرفون ﴾ في العمل بالمعاصي ، وخالفة الرسل الذين جاءوا بالبينات والحجج .

«٣٢ ـ ٣٣» ﴿إنما جزاء الذين يحاربون الله ورسوله ويسعون في الأرض فساداً أن يقتلوا أو يصلبوا أو ينفوا من ألارض ذلك لهم حزي في ينفوا من الأرض ذلك لهم حزي في المناوا من قبل أن تقدروا عليهم في علم أن الله عفور رحيم في المحاربون الله ورسوله، هم الذين بارزوه بالعداوة، وأفسدوا في الأرض

See green that age of the care of

بالكفر والقتل، وأخذ الأموال، وإخافة السبل.

والمشهور أن هذه الآية الكريمة في أحكام قطاغ الطريق، الذين يعرضون للناس في القرى والسوادي، فيغصبونهم أموالهم، ويقتلونهم، ويخيفونهم، فيمتنع الناس من سلوك الطريق التي هم بها، فتنقطع بذلك.

فأخبر الله أن جزاءهم ونكالهم \_ عند إقامة الحد عليهم \_ أن يفعل بهم واحد من هذه الأمور.

واختلف المفسرون: هل ذلك على التحيير، وأن كل قاطع طريق يفعل به الإمام أو نائبه ما رآه المصلحة من هذه الأمور المذكورة؟ وهذا ظاهر اللفظ، أوأن عقوبتهم تكون بحسب جرائمهم، فكل جريمة لها قسط يقابلها، كما تدل عليه الآية بحكمتها وموافقتها لحكمة الله تعالى. وأنهم إن قتلوا وأخذوا مالاتحتم قتلهم وصلبهم، حتى يشتهروا ويختزوا ويرتدع غيرهم.

وإن قتلوا ولم يأخذوا مالأتحتم قتلهم فقط. وإن أخذوا مالاً ولم يقتلوا تحتم أن تقطع أيديهم وأرجلهم من خلاف، اليد اليمني والرجل اليسري: وإن أخافوا الناس ولم يقتلوا، ولا أخذوا مالاً، تفوامن الأرض، فلا يتركون يأوون في بلد حتى تظهر

توبتهم، وهندا قول ابن عباس

رضي الله عنه وكثير من الأثمة، على

اختلاف في بعض التفاصيل. ﴿ ذلك ﴾ النكال ﴿ لهم خزي في الدنيا، أي: فصيحة وعار ﴿ولهم في الأخرة عداب عظيم الخرة عدا أن قطع الطريق من أعظم الذنوب، موجب لفضيحة الدنيا وعذاب الآخرة، وأن فاعله محارب لله

وإذا كان هذا شأن عطه هذه الحريمة، علم أن تطهير الأرض من المفسدين، وتأمين السبار والطرق، عن القتل، وأخذ الأموال، وإخافة الناس، من أعظم الحسنات وأجل الطاعات، وأنه إصلاح في الأرض، كما أن ضده

إفساد في الأرض.

﴿ إِلَّا الَّذِينِ تَابُوا مِنْ قَبِلِ أَنْ تَقَدِّرُوا عليهم الله أي: من هؤلاء المحاربين، ﴿ فَاعَلُّمُوا أَنْ اللهُ عَفُورُ رَحِيمٍ ﴾ أي . فيسقط عنه ما كان لله، من تحتم القتل والصلب والقطع والنفي، ومن حق الآدمي أيضاً، إن كان المحارب كافراً ثم أسلم، فإن كان المحارب مسلماً فإن حق الأدمى و لا يسقط عنه من القتل وأخذ المال، ودل مفهوم الآية على أنّ توبة المحارب \_ بعد القدرة عليه \_ أنها لا تسقط عنه شيئاً، والحكمة في ذلك طاهرة.

وإذا كانت التوبة قبل القدرة عليم، تمنع من إقامة ألحد في الحرابة، فغيرها من الحدود \_إذا تاب مَنْ فعلها، قبل القدرة عليه \_ من باب أولى .

﴿٣٥﴾ ﴿يا أيها اللَّهِ عن آمنوا اتقوا الله وابتغوا إليه الوسيلة وجاهدوا في سبيله لعلكم تفلحون، هذا أمر من الله لعباده المؤمنين، بما يقتضيه الإيمان من تقوى الله والحذر من سخطه وغضبه، وذلك بأن يجتهد العبد، ويبذل غاية ما يمكنه من المقدور في اجتناب ما يسخطه الله، من معاصى القلب واللسان والحوارح، الظاهرة والباطنة. ويستعين بالله على تركها، لينجو بذلك من سخط الله وعذابه.

﴿ وابتغوا إليه الوسيلة ﴾ أي: القرب منه، والحظوة لديه، والحب له، وذلك بأداء فرائضه القلبية، كالحب له وفيه، والخوف والرجاء، والإنابة والتوكل. والبدنية: كالركاة والحج. والمركبة من ذلك كالصلاة ونحوها، من أنواع القراءة والذكر، ومن أنواع الإحسان إلى الخلق بالمال والعلم والجاه، والبدن، والنصح لعباد الله، فكل هذه الأعمال تقرب إلى الله. ولا يزال العبد يتقرب بها إلى الله حتى يحبه الله، فإذا أحبه كان سمعه الذي يسمع به، وبصرة الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي [بها] ويستجيب الله له الدعاء.

ثم خص تبارك وتعالى من العبادات

قَالَ عِيسَى آنُ مَرْجَ ٱللَّهُ مَرَّ رَبُّنَّ ٱلْزِلْ عَلَيْنَا مَآيِدَةُ مِنْ ٱلسَّمَآيِ تَكُونُ لَنَاعِيمًا لِأَوْلَنَا وَءَلِخِنَا وَءَلِغَ لَهُ مِنكً وَٱرْزُقْتَ \ وَأَنتَ خَيْرَالْزَرْفِينَ ۞ قَالَ اللَّهُ إِنِّي مُنَزِيِّهُا عَلَيْكُرَ فَنَ يَكْفَرُ إِنَّهُ يُمِنكُونَ فَإِنِّ أُعَذِّبُهُ عَذَابًا لَّا أَعَذِّبُهُ وَلَعَدَامِنَ ٱلْعَنكِينِ 🕏 وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَلِعِسَى آبَنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ رِلِلنَّاسِ ٱتِّيزُونِي وَأُتِيَ إِلَهَ يَنِ مِن دُولِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَلَكَ مَا يَكُونُ إِنَّ أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي عِنَّ إِن كُنْتُ قُلَّتُ مُفَقَدٌ عَلِينَتَهُ مُقَالِمُ مَا فِي نَفْهِي وَلَآ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنتَ عَلَّهُ ٱلْغُيُوبِ ۞ مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلَّامَا أَمْرَيْنِي بِدِيرَأَنِ ٱعَدُدُوا ٱللَّهَ زَبِّي وَرَبُّكُو وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَمِيدُا مَّادُمْتُ فِيهِمُّ فَلَمَّا فَوَقَيْتَ فَيَكُنْتَ أَنْتَ ٱلرَّقِيبُ عَلَيْهِمُّ وَأَمْتَ عَلَىٰكُلِ مَنَىٰءِ شَهِيدُ ۞ إِن نَعُكَنِهُمْ فَإِنْهَا مُ عَلِكُ وَكِلَا تَغْفِرُهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ أَلْعَزِيرُ أَتَعَكِيمُ ۞ قَالَ ٱللَّهُ هَاذَا يَوْمُ يَنْفَعُ ٱلصَّلِدِقِينَ صِدْقَهُمْ لَمُ مَّتَكَتَّ تَعْيِي مِن تَعِيْهَا ٱلْأَنْهَ رُخُلِدِينَ فِهَا أَلِمُ أَرْضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواعَنَّهُ ذَٰ إِنَّ الْفُوزُ ٱلْفَظِيمُ ۞ يِلَّهِ رُهُمُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَافِيهِنَّ وَهُوَعَلَىٰكُمْ آَسَى وَفَيرٌ ۞ DESCRIPTION OF STREET

المقربة إليه، الجهاد في سبيله، وهو: بذِل الجهد في قتال الكافرين بالمال، والنفس، والرأي، واللسان، والسعى في نصر دين الله بكل ما يقدر عليه التعبد، لأن هذا النوع من أجلً الطاعات وأفضل القربات.

ولأن مَنْ قام به، فهو على القيام بغيره أحرى وأولى ﴿لعلكم تفلحون﴾ إذا اتقيتم الله بترك المعاصي، وابتغيتم الوسيلة إلى الله، بفعل الطاعات، وجاهدتم في سبيله ابتغاء مرضاته .

والفلاح هو الفوز والظفر بكل مطلوب مرغوب، والنجاة من كل مرهوب، فحقيقته السعادة الأبدية والتعيم المقيم .

﴿٣٦ ـ ٣٧﴾ ﴿إن الذين كفروا لو أنَّ لهم ما في الأرض جميعاً ومثله مجه ليفتدوا به من عذاب يوم القيامة ما تقبل منهم ولهم عذاب أليم \* يريدون أن يخرجوا من النار وما هم بخارجين منها ولهم عذاب مقيم الخبر تعالى عن شناعة حال الكافرين بالله يوم القيامة ومالهم الفظيع، وأنهم لو افتدوا من عذاب الله بملء الأرض دهبا ومثله معه ما تقبل منهم، ولا أفاد، لأن محل الافتداء قد فات، ولم يبق إلا العذاب الأليم، الموجع الدائسم الدي لا يخرجون منه أبداً، بل هم ماكثون فيه سرمداً.

﴿٢٨ ـ ٤٠ ﴾ ﴿ والسارق والسارقة

المستشفية الذي سنق التنظيل المستشفية المستشفي

فاقطعوا أيديهما جزاء بما كسبا نكالاً من الله والله عزيز حكيم \* فمن تاب من بعد ظلمه وأصلح فإن الله يتوب عليه إن الله غفور رحيم \* ألم تعلم أن الله له ملك السماوات والأرض يعذب من يشاء ويغفر لمن يشاء والله أخذ مال غيره المحترم خفية، بغير رضاه، وهو من كبائر الذنوب الموجبة لترتب العقوبة الشنيعة، وهو قطع اليد المنعى، كما هو في قراءة بعض السحابة.

وجد اليد عند الإطلاق من الكوع، فإذا سرق قطعت يده من الكوع، وحسمت في زيت لتنسد العروق فيقف الدم، ولكن السنة قيدت عموم هذه الآية من عدة أوجه:

منها، الحرز، فإنه لا بدأن تكون السرقة من حرز، وحرز كل مال: ما يحفظ به عادة، فلو سرق من غير حرز فلا قطع عليه.

ومنها: أنه لا بدأن يكون السروق نصاباً، وهبوربع دينار، أو ثلاثة دراهم، أو ما يساوي أحدهما، فلو سرق دون ذلك فلا قطع عليه. ولعل هذا يؤخذ من لفظ السرقة ومعناها، فإن لفظ "السرقة" أخذ الشيء على وجه لا يمكن الاحتراز

منه، وذلك أن يكون المال محرزاً، فلو كمان غير محرز لم يكن ذلك سرقة شرعية.

ومن الحكمة أيضاً أن لا تقطع اليد في الشيء النزر التافه، فلما كان لا بد من التقدير، كان التقدير الشرعي محصصاً للكتاب.

والحكمة في قطع اليد في السرقة، أن ذلك حفظ للأموال، واحتياط لها، وليقطع العضو الذي صدرت منه الجناية، فإن عاد السارق قطعت رجله اليسرى، فإن عاد، فقيل: تقطع يده اليسرى، ثم رجله اليمنى، وقيل: يجس حتى يموت.

وقوله: ﴿جزاء بما كسبا﴾ أي: ذلك القطع جزاء للسارق بما سرقه من أموال الناس.

ونكالاً من الله أي: تنكيلاً وترهيباً للسارق ولخيره، لرددع السراق -إذا علموا - أنهم سيقطعون إذا سرقوا.

﴿ والله عزيز حكيم ﴾ أي: عز وحكم فقطع السارق.

وفمن تاب من بعد ظلمه وأصلح، فإن الله يتوب عليه، إن الله غفور رحيم فيغفر لمن تاب فترك الدنوب، وذلك أن لله مملك السماوات والأرض، أن لله مملك السماوات والأرض، يتصرف فيهما بما شاء من التصاريف القدرية والشرعية، والمغفرة والعقوبة، بحسب ما اقتضته حكمته ورحمته الواسعة ومغفرته.

﴿ ٤٤ - ٤٤ ﴾ ﴿ يا أيها الرسول لا يجزنك الذين يسارعون في الكفر من الذين قالوا آمنا بأفواههم ولم تؤمن للكذب سماعون لقوم آخرين لم يأتوك يحرّفون الكلم من بعد مواضعه يقولون أو تيتم هذا فخذوه وإن لم تؤتوه فاحذروا ومن يرد الله فتنته فلن تملك له من الله شيئا أولئك الذين لم يرد الله أن يطهر قلوبهم لهم في اللنيا خرّي ولهم في الاخرة عذاب عظيم \* سماعون في الآخرة عذاب عظيم \* سماعون

للكذب أكالون للسحت فإن جاؤوك فاحكم بينهم أو أعرض عنهم وإن تعرض عنهم فلن يضروك شيئا وإن حكمت فاحكم بينهم بالقسط إن الله يحب القسطين \* وكيف يحكمونك وعندهم التوراة فيها حكم الله ثم يتولون من بعد ذلك وما أولئك بالمؤمنين \* إنّا أنزلنا التوراة فيها هدى ونور يحكم بها النبيون الذين أسلموا للذين هادوا والربانيون والأحبار بما استحفظوا من كتاب الله وكانوا عليه شهداء فلاتخشوا الناس واخشون ولا تشتروا بآياتي ثمناً قليلاً ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الكافرون > كان الرسول ﷺ من شدة حرصه على الخلق يشتد حزنه لمن يظهر الإيمان، ثم يرجع إلى الكفر، فأرشده الله تعالى، إلى أنه لا يأسى ولا يحزن على أمثال هؤلاء. فإن هؤلاء لا في العير ولا في النفير. إن حضروا لم ينفعوا، وإن غابوا لم يفقدوا، ولهذا قال مبيناً للسبب الموجب لعدم الحزن عليهم \_ فقال: ﴿من الذين قالوا آمنا بأفواههم ولم تؤمن قلوبهم افإن الدين (٢) يؤسى ويحزن عِلْيهِم، مَنْ كِانِ معدودا مِن المؤمنين، وهم المؤمنون ظاهراً وباطناً، وحاشا لله أن يرجع هؤلاء عن دينهم ويرتدوا، فإن الإيمان \_إذا خالطت بشاشته القلوب \_ لم يعدل به صاحبه غيره، ولم يبغ به بدلا.

ومن الذين هادوا أي اليهود وسماعون لقوم أسماعون للكذب سماعون لقوم آخرين لم يأتوك أي: مستجيبون ومقلدون لرؤسائهم، المبئي أمرهم على الكذب والضلال والغي . وهؤلاء أعرضوا عنك ، وفرحوا بما عندهم من أعرضوا عنك ، وفرحوا بما عندهم من الباطل وهو تحريف الكلم عن مواضعه ، أي : جلب معان للألفاظ ما ولدفع الحق ، فهؤلاء المنقادون للدغاة وللفع الخلق ، فهؤلاء المنقادون للدغاة إلى الضلال ، المتبعين للمحال ، الذين يأتون بكل كذب ، لا عقول لهم ولا

<sup>(</sup>١) في ب: الله له.

همم. فلا تبال أيضاً إذا لم يتبعوك، لأنهم في غاية النقص، والناقص لا يؤبه له ولا يبالي به.

﴿ يقولون إن أوتيتم هذا فخذوه وإن لم تؤتوه فاحذروا الله أي : هذا قولهم عند محاكمتهم إليك، لا قصد لهم إلا اتباع

يقول بعضهم لبعض: إن حكم لكم محمد بهذا الحكم الذي يوافق أهواءكم، فاقبلوا حكمه، وإن لم يحكم لكم به، فاحذروا أن تتابعوه على ذلك، وهذا فتنة واتباع ما تهوى

﴿ وَمَنْ يرد الله فتنته فلن تملك له من الله شيئاً ﴿ كقوله تعالى: ﴿ إنك لا تهدى مَنْ أحببت ولكن الله يهذى مَنْ يشاء ﴾

﴿أُولَٰئِكُ الَّذِينَ لَمْ يَرِدُ اللَّهُ أَنْ يَطْهِرُ قلوبهم أي: فلذلك صدر منهم ما صدر. فدل ذلك عبل أن مَنْ كان مقصوده بالتحاكم إلى الحكم الشرعي اتباع هواه، وأنه إن حكم له رضي، وإن لم يحكم له سخط، فإن ذلك من عدم طهارة قلبه، كما أن مَنْ حاكم وتحاكم إلى النشرع ورضى به، وافق هواه أو خالفه، فإنه من طهارة القلب، ودل على أن طهارة القلب، سبب لكل خير، وهو أكبر داع إلى كل قول رشيد وعمل سديدات المعاود المناه المتعاصف

﴿لهم في الدنيا خرى؛ أي: فضيحة وعار ﴿ولهم في الآخرة عذاب عظيم﴾ هو: النار وسخط الجبار.

﴿ سِمَاعُونَ لِلْكِذَبِ ﴾ والسمع هاهنا سمع إستجابة، أي: من قلة دينهم وعقلهم، أن استجابوا لمن دعاهم إلى القول الكذب.

﴿ أَكُمَالُونَ لِلْسَحِيثَ ﴾ أي: المال الحرام، بما يأخذونه على سفلتهم وعوامهم من المعلومات والرواتب، التي بغير الحق، فجمعوا بين اتباع الكذب وأكل الحرام والمكذب

﴿ فَإِن جَاؤُوكُ فَأَحَكُمْ بِينَهُمْ أُو أعرض عنهم، فأنت غير في ذلك.

وليست هذه منسوخة، فإنه \_عند تحاكم هذا الصنف إليه \_ يخير بين ان يحكم بينهم، أو يعرض عن الحكم بينهم، بسبب أنه لا قضد لهم في الحكم الشرعي إلا أن يكون موافقاً لأهوائهم، وعلى هذا فكل مستفت ومتحاكم إلى عالم، يعلم من جاله أنه إن حكم عليه لم يرض، لم يجب الحكم ولا الإفتاء لهم، فإن حكم بينهم وجب أن يحكم بالقسط، ولهذا قال: ﴿وإن تعرض عنهم فلن يضروك شيئاً، وإن حكمت فاحكم بينهم بالقسط، إن الله يحب المقسطين . حتى ولو كانوا ظلمة وأعداء، فلا يمنعك ذلك من العدل في الحكم بينهم.

وفي هذا بيان فضيلة العدل والقسط في الحكم بين الناس، وأن الله تعالى

يثم قال متعجباً لهم(١): ﴿وكيف يحكمونك وعندهم التوراة فيها حكم الله، ثم يتولون من بعد ذلك وما أولئك بالمؤمنين ﴿ فإمه لو كانوا مؤمنين عاملين بما يقتضيه الإيمان ويوجبه لم يصدفوا عن حكم الله الذي في التوراة التي بين أيديهم، لعلهم أن يجدوا عنديك ما يوافق

وحين حكمت بينهم بحكم الله الموافق لما عندهم أيضاً، لم يرضوا بذلك بل أعرضوا عنه، فلم يرتضوه أيضاً...

قال تعالى: ﴿وما أولئك﴾ الذين هذا صنيعهم ﴿بالمؤمنين﴾ أي: ليس هـذا دأب المؤمنين، وليسوا حبريين بالإيمان. لأنهم جعلوا آلهتهم أهواءهم، وجعلوا أحكام الإيمان تابعة

﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا النَّوْرَاةَ ﴾ على موسى بن عمران عليه الصلاة والسلام. ﴿فيها هدي الله الإيمان والحق، ويعصم من الضلالة ﴿ونور﴾ يستضاء به في ظلم الجهل والحيرة والشكوك، والشبهات والشهوات، كما قال تعالى: ﴿ولقد آتينا موسى وهارون الفرقان

وَلَوْجَنَاكَ مُو مَلَكًا لَيْعَاكَ مُرْجُلًا وَلِلْمُسْتَاعِلَتُهِ مَايَلْبِسُونَ ۞ وَلَقَدَاسَنُهُ إِنَّ يُرْسُلُ مِن قَلِكَ فَكَانَ بِٱلَّذِينَ سَخِرُواْ مِنْهُ رَمَّاكَ انْوَا بِهِ بَسْنَهْ نِهُ وَوَنَ ۞ تُلْسِيرُواْفِ ٱلْأَضِ ثُمَّ الطُّرُواْ كَيْفَكَانَ عَلِيبَةُ ِ ٱلْمُكَذِّبِينَ ۞ قُل لِيَنَمَا فِي السَّمَا وَمِ السَّمَا وَالْأَرْضِ قُلْ لِتَوْ كُتُبُ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ لِيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِياْمَةِ لَارَيْبَ مِيهُ ٱلَّذِينَ خَيرُوٓ النَّفُسَهُمْ فَهُ مَلَا يُؤْمِنُونَ ۞ وَلَهُ مَا سَكُنَ فِي ٱلْمِيْلِ وَالنَّهَارِّ وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْعَيلِيمُ ۞ قُلْ آغَيْرَالْقَوِأَ تَحِيدُ وَلِيًّا فَاطِيرِالسَّسَوْنَتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُوَيُلِعِهُ وَلاَيُطْعَمُ قُلَّ إِنِّ أُرِيْتُ أَنْ أَكُونَ أَوْلَ مَنْ أَسْدَرً وَلَاتَكُونَ مِنَ لَلْشَرِكِينَ ۞ قُلْمِ إِنَّ لَمَا اللهِ إِنَّ لَمَا اللهِ إِنَّ لَمَا اللهِ إِنَّ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يُوْمِ عَظِيمٍ ۞ مَّن يُصْرَفَ عَنْهُ يُومَيِدٍ فَقَدْرَجِمَةُ وَذَٰلِكَ ٱلْفَوْرُ ٱلْذِينُ ۞ وَلِمَ يَتَسَمَّكَ ٱللَّهُ يِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَإِلَّا هُوَّ وَإِن يَسَسَ كَيْ عَبْرِ فَهُو عَلَيْكُمْ شَيْءً DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF

EN LENGT | SER

وضياء وذكراً للمتقين﴾ ﴿يحكم بها﴾ بين الذين هادوا، أي: اليهود في القضايا والفتاوي ﴿النبيون الذبن أسلموا، لله وانقادوا لأوامره، الذين إسلامهم أعظم من إسلام غيرهم، وهم صفوة الله من العباد. فإذا كان هؤلاء النبيون الكرام والسادة للأنام قد اقتدوا بها وائتموا ومشوا خلفها، فما الذي منع هؤلاء الأرادل من اليهود من الاقتداء بهاج

وما الذي أوجب لهم أن ينبذوا أشرف صا فيها من الإيسمنان بمحمد ﷺ ، الذي لا يقبل عمل ظاهر وباطن، إلا بتلك العقيدة؟ هل لهم إمام في ذلك؟ نعم لهم أئمة دأبهم التحريف، وإقامة رياستهم ومناصبهم بين الناس، والتأكل بكتمانُ الحق، وإظهار الباطل، أولئك أئمة الضلال الذين يدعون إلى النار . .

وقوله: ﴿والربانيون والأحبار﴾ أي: وكذلك يحكم بالتوراة للذين هادوا أئمة الدين من الربانيين، أي: العلماء العاملين المعلمين الذين يربون الناس بأحسن تربية، ويسلكون معهم مسلك الأنبياء المشفقين.

والأحبار أي: العلماء الكبار الذين يقتدي بأقوالهم، وترمق آثارهم، ولهم لسان الصدق بين أعهم.

قُلُ أَيُّ شَيْءٍ أَكْبَرُ سَهَادَةً قُلُ اللَّهُ شَهِيدُ أَيْنِي وَيَنْكُرُ وَأُرْدِيَ إِلَّا هَنَدَا ٱلْقُرْءَانُ لِأَنْذِرَكُم بِهِ، وَمَنْ بَلَغُ أَلِيًّا كُرْ لَلْشَهْدُونَ أَنَّ مَعَ ٱللَّهِ ؛ اللَّهَ أُلْحَرَى ۚ قُلُ لَّا أَشَّهَا ذُقُلْ إِنَّا الْمُو اللَّهُ وَلَيْدُ وَإِنْكِي بَرَى ۚ ثُمَّا أَشُرِكُونَ ۞ ٱلَّذِينَ ءَالَيْتَهُمُ ٱلۡكِنَاكُ يَعْرِفُونَهُ كَمَّا يَغْيَهُونَ لَئِنَاءَكُمُ لَلَّذِينَ خَيْرُوٓا أَنْعَلَمُهُمْ فَهُمْ لَايُؤْمِنُونَ ۞ وَمَنَّ أَظْلَرُ مِنْ اَفْتَرَىٰ عَلَى الْقَوِكُوبَا أَوْكُذَّبَ بِحَاكِنِيقَةٍ إِنَّهُ لَا يُصَلِّيحُ ٱلظَّلِينُونَ ۞ وَيُوْمَ غَنْمُرُهُمْ وَقِيعًا ثُمَّ مَقُولُ لِلَّذِينَ أَشَرَّكُوا الْ مُرْكَ الْكُوالَّينَ كُنْ تُرْخَعُونَ ۞ مُؤَرِّنَكُ وَتَنْهُمُ إِلَّانَ الْ قَالُواْ وَلَلْهُ رَبِّنَا مَا كُمَّا مُشْرِكِينَ ۞ ٱلظُرْكَيْفُ كُذَّبُواْ عَلَىٓ الْفُسِيهِمُّ وَضَلَّعَنَّهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ۞ وَمِنْهُم مِّن يَسْتَمِعُ إِلَيْكُ وَيَحَمُّكُنَّا عَلَى قُلُونِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِيٓءَ اذَانِهِمْ وَقَرٌّ وَإِن يَرَوَأَ كُلَّ عَلَيْهِ لَايُوۡمِـوُا بِهَا حَقَّ إِذَا بَآ وَكَ يَجَلِيلُونَكَ يَقُولَ ٱلَّذِينَ هُرَوَا إِنْ هَاذَا إِلَّا أَسْلَطِيرُ ٱلْأَتَّالِينَ ۞ وَحُرْبُهُونَ عَنْهُ وَرَجَّوْنَ عَنْهُ وَمِلْ يُقِلِكُونَ إِلَّا أَنْفُسَهُمْ وَمَايَتُمُ كُرُكَ ۞ وَلَوْتَرَيَّ إِذْ وُقِفُواْ عَلَى ٱلنَّارِفَقَالُواْ يَلْيَتَنَا لُرُدُّ وَلَا لَكَيْرَبُوا لِيَتِ رَبِّنَا وَكُونَ مِنَ ٱلْتُوْمِينَ ۞ ACTEDIO ... DEPENDE

CANDED GENERAL SECTION

وذلك الحكم الصادر منهم الموافق للحق ﴿بما استحفظوا من كتاب الله وكانوا عليه شهداء﴾ أي: بسبب أن الله استحفظهم على كتابه، وجعلهم أمناء عليه، وهو أمانة عندهم، أوجب عليهم حفظه من الزيادة والنقصان والكتمان، وتعليمه لن لا يعلمه

وهم شهداء عليه، بحيث إنهم المرجوع إليهم فيه، وفيما اشتبه على الناس منه، فالله تعالى قد حمل أهل العلم، ما لم يحمله الجهال، فيجب عليهم القيام بأعباء ما حلوا.

وأن لا يقتدوا بالجهال، بالإخلاد الله البطالة والكسل، وأن لا يقتصروا على مجرد العبادات القاصرة، من أنواع الذكر، والصلاة، والزكاة، والحج، والصوم، ونحو ذلك من الأمور، التي إذا قام بها غير أهل العلم سلموا.

وأما أهل العلم فكما أنهم مطالبون بالقيام بما عليهم أنفسهم، فإنهم مطالبون أن يعلموا الناس وينبهوهم على ما يحتاجون إليه من أمور دينهم، خصوصاً الأمور الأصولية والتي يكثر وقوعها وأن لا يخشوا الباس بل يخشون ربهم، ولهذا قال: ﴿ فلا تخشوا الناس واخشون ولا تشتروا بآياتي ثمناً فليلا و فتكتمون الحق، وتظهرون قليلا و فتكتمون الحق، وتظهرون

الباطل، لأجل متاع الدنيا القليل، وهذه الآفات إذا سلم منها العالم فهو من توفيقه وسعادته، بأن يكون همه الاجتهاد في العلم والتعليم، ويعلم أن الله قد استحفظه ما<sup>(1)</sup> أودعه من العلم واستشهده عليه، وأن يكون خاتفاً من ربه، ولا يمنعه خوف الناس وخشيتهم من القيام بما هو لازم له، وأن لا يؤثر الدنيا على الدين.

كما أن علامة شقاوة العالم أن يكون خلداً للبطالة، غير قائم بما أمر به، ولا مبال بما استحفظ عليه، قد أهمله وأضاعه، قد باع الدين بالدنيا، قد ارتشى في أحكامه، وأخذ المال على فتاويه، ولم يعلم عباد الله إلا بأجرة وجعالة.

فهذا قد مَنْ الله عليه بمنة عظيمة، كفرها ودفع حظاً جسيماً، محروماً منه غيره، فنسألك اللهم علماً نافعاً، وعملاً متقبلاً، وأن ترزقنا العفو والعافية من كل بلاء يا كريم.

ومن لم يحكم بما أنزل الله من الحق المبين، وحكم بالباطل الذي يعلمه، لغيرض من أغراضه الفاسدة فأولتك هم الكافرون فالحكم بغير ما أنزل الله من أعمال أهل الكفر، وقد يكون كفراً ينقل عن الملة، وذلك إذا اعتقد حله وجوازه، وقد يكون كبيرة من كبائر الذنوب، ومن أعمال الكفر قد اسحق من فعله العذاب الشديد.

النفس بالنفس والعين بالعين والأنف بالنفس والعين بالعين والأنف بالأنف والأذن بالأذن والسن بالسن والجروح قصاص فمن تصدق به فهو كفارة له ومن لم يحكم بما أنزل الله وأنك هم الظالمون هذه الأحكام من جملة الأحكام التي في التوراة، يحكم بها النبيون اللين أسلموا لللين هادوا بها النبيون والأحبار. إن الله أوجب عليهم فيها أن النفس بإذا قتلت عليهم فيها أن النفس إذا قتلت والعين تقلع بالعين، والأذن تؤخذ والسن ينزع بالسن، ومثل بالأذن، والسن ينزع بالسن، ومثل

The state of the second of the

هذه ما أشبهها من الأطراف التي يمكن الاقتصاص منها بدون حيف.

والاقتصاص: أن يفعل به كما فعل. والاقتصاص: أن يفعل به كما فعل. فمن جرح غيره عمداً اقتص من الجارح جرحاً مثل جرحه للمجروح، حداً، وموضعاً، وطولاً، وعرضاً وعمقاً، وليعلم أن شرع من قبلنا شرع لنا، ما لم يرد شرعنا بخلافه.

﴿ فَمَنْ تَصِدَقَ بِهِ ﴾ أي: بالقصاص في النفس، وما دونها من الأطراف والجروح، بأن عفا عمن جني، وثبت له الحق قبله

﴿فَهُ وَ كَفَارَةُ لَهُ أَي: كَفَارَةُ لَلْهِ أَي: كَفَارَةُ لَلْجَانِ، لأَنْ الآدمي عَفَا عن حقه، والله تعالى أحق وأولى بالعفو عن حقه، وكفارة أيضاً عن العافي، فإنه كما عفا عمن جنى عليه، أو على من يتعلق به، فإن الله يعفو عن زلاته وجناياته.

ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الظالمون قال ابن عباس: كفر دون كفر، وظلم دون ظلم، وفسق دون فسق، فهو ظلم أكبر، عند استحلاله، وعظيمة كيرة عند فعله غير مستحل له.

\* 4.3 - 43 \* ﴿ وقفينا على آثارهم بعيسى ابن مريم مصدقاً لما بين يديه من التوراة وآتيناه الإنجيل فيه هدى ونور ومصدقاً لما بين يديه من التوراة وهدى وموعظة للمتقين \* وليحكم أهل الإنجيل بما أنزل الله فيه ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الفاسقون بما أنزل الله فأولئك هم الفاسقون أي: وأتبعنا هؤلاء الأنبياء والمسلين، الذين يحكمون بالتوراة بعبدنا ورسولنا عيسى ابن مريم، روح الله وكلمته التي ألقاها إلى مريم،

بعثه الله مصدقاً لما بين يديه من التوراة، فهو شاهد لموسى ولما جاء به من التوراة بالحق والصدق، وموافق له لدعوته، وحوافق له في أكثر الأمور الشرعية.

وقد يكون عيسى عليه السلام أخف في بعض الأحكام، كما قال تعالى عنه

أنه قال لبني إسرائيل : ﴿ولأحَل لَكُم بعض الذي حرم عليكم﴾ .

﴿وآتيناه الإنجيل ﴾ الكتاب العظيم المتمم للتوراة . ﴿فيه هدى ونور ﴾ يهدي إلى الصراط المستقيم ، ويبين الحق من الباطل . ﴿ومصدقاً لما بين يديه من السوراة ﴾ بتشبيسها والشهادة لها والموافقة . ﴿وهدى وموعظة للمتقين ﴾ فإنهم الذين ينتفعون بالهدى ، ويتعظون بالمواعظ ، ويرتدعون عما لا يليق .

﴿وليحكم أهل الإنجيل بما أنزل الله فيه أي: يلزمهم التقيد بكتابهم، ولا يجوز لهم العدول عنه. ﴿وَمَنْ لَمْ يَكُمُ بِمَا أَنْزِلُ اللهُ فَأُولِتُكُ هُمُ الفاسقونَ ﴾

﴿ ٤٨ ـ ٥٠ ﴾ ﴿ وأنـزلـنـا إليك الكتاب بالحق مصدقاً لما بين يديه من الكتاب ومهيمنا عليه فاحكم بينهم بما أنزل الله ولا تتبع أهواءهم عما جاءك من الحق لكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجأ ولوشاء الله لجعلكم أمة واحدة ولكن ليبلوكم فيما آتاكم فاستبقوا الخيرات إلى الله مرجعكم جميعاً فينبئكم بما كنتم فيه تختلفون ﴿ وأن احكم بينهم بما أنزل الله ولا تتبع أهواءهم واحذرهم أن يفتنوك عن بعض ما أنزل الله إليك فإن تولوا فاعلم أنما يريد الله أن يصيبهم ببعض ذنوبهم وإن كشيرا من الناس لفاسقون \* أفحكم الجاهلية يبغون ومن أحسن من الله حكماً لقوم يوقنون، يقول تعالى: ﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابِ﴾ الذي هو القرآن العظيم، أفضل الكتب

﴿بالحق أي: إنزالاً بالحق ، ومشتملاً على الحق في أخباره وأوامره وتواهيه . ﴿مصدقا لما بين يديه من الكتاب لأنه شهد لها ووافقها ، وطابقت أخباره أخبارها، وشرائعه الكبار شرائعها ، وأخبرت به ، فصار وجوده مصداقاً لخبرها .

ومهيمناً عليه أي: مشتملاً على ما اشتملت عليه الكتب السابقة، وزيادة في المطالب الإلهية والأخلاق النفسية. فهو الكتاب الذي تتبع كل

حق جاءت به الكتب فأمر به، وحث عليه، وأكثر من الطرق الموصلة إليه.

وهو الكتاب الذي فيه نبأ السابقين واللاحقين، وهو الكتاب الذي فيه الحكم والحكم الذي حرضت عليه الكتب السابقة، فما شهد له بالصدق فهو المقبول، وما شهد له بالرد فهو مردود، قد دخله التحريف والتبديل، وإلا فلو كان من عند الله، لم يخالفه.

﴿ فَأَحَكُم بِينِهِم بِمَا أَنْزُلُ اللّهِ مَنُ الْحَكُم الشرعي الذي أنزله الله عليك. ﴿ وَلا تَبْع أَهُواءُهُم عَمّا جاءك من الخَق ﴾ أي: لا تجعل اتباع أهوائهم من الحق بدلاً عمّا جاءك من الحق فتستبدل الذي هو أدنى بالذي هو خير.

ولكل جعلنا منكم ايها الأمم جعلنا وشرعة ومنهاجا أي: سبيلا وسنة، وهذه الشرائع التي تحتلف باختلاف الأمم، هي التي تتغير بحسب تغير الأزمنة والأحوال، وكلها ترجع إلى العدل في وقت شرعتها، وأما الأصول الكبار التي هي مصلحة وحكمة في كل زمان، فإنها لا تختلف، فتشرع في جميع الشرائع. ولولو شاء الله لجعلكم أمة واحدة تبعاً لشريعة واحدة، لا يختلف متأخرها و[لا] ومتقدمها.

﴿ولكن ليبلوكم فيما آتاكم﴾ فيختركم وينظر كيف تعملون، ويبتلي كل أمة بحسب ما تقتضيه حكمته، ويؤتي كل أحد ما يليق به، وليحصل التنافس بين الأمم فكل أمة تحرص على سبق غيرها، ولهذا قال: ﴿فاستبقوا الخيرات﴾ أي: بادروا إليها وأكملوها، فإن الخيرات الشاملة لكل فرض فيات الشاملة لكل فرض ومستحب، من حقوق الله وحقوق عباده، لا يصير فاعلها سابقاً لغيره مستولياً على الأمر، إلا بأمرين:

المبادرة إليها، وانتهاز الفرصة حين يجيء وقتها ويعرض عارضها، والاجتهاد في أداتها كاملة على الوجه المأمور به. ويستدل بهذه الآية، على المبادرة لأداء الصلاة وغيرها في أول

وقتها، وعلى أنه ينبغي أن لا يقتصر العبد على مجرد ما يجزى، في الصلاة وغيرها من العبادات من الأمور الواجبة، بل ينبغي أن يأتي بالمستحبات، التي يقدر عليها لتتم وتكمل، ويحصل بها السبق.

﴿ إِلَى الله مرجعكم جميعاً ﴾ الأمم السابقة واللاحقة ، كلهم سيجمعهم الله ليوم لا ريب فيه . ﴿ فِينبئكم بِما كنتم فيه تختلفون ﴾ من الشرائع والأعمال ، فيثيب أهل الحق والعمل الصالح ، ويعاقب أهل الباطل والعمل السيء .

﴿ وَأَن احكم بِينهم بِما أَنْزِلُ اللهِ هذه الآية هي التي قيل: إنها ناسخة لقوله: ﴿ فاحكم بِينهم أو أعرض عنهم ﴾.

والصحيح: أنها ليست بناسخة، وأن تلك الآية تدل على أنه ﷺ محير بين الحكم بينهم وبين عدمه، وذلك لعدم قصدهم بالتحاكم للحق.

وهذه الآية تدل على أنه إذا حكم، فإنه يحكم بينهم بما أنزل الله من الكتاب والسُنة، وهو القسط الذي تقدم أن الله قال: ﴿وإن حكمت فاحكم بينهم بالقسط ﴾ ودل هذا على بيان القسط، وأن مادته هو ماشرعه الله من الأحكام، فإنها الشتملة على غاية العدل والقسط، وما خالف ذلك فهو جور وظلم.

ولا تتبع أهواءهم كرر النهي عن اتباع أهوائهم لشدة التحذير منها. ولأن ذلك في مقام الحكم والفتوى، وهدا في مقام الحكم والفتوى، وحده، وكلاهما يلزم فيه أن لا يتبع أهواءهم المخالفة للحق، ولهذا قال: وواحدرهم أن يفتنوك عن بعض ما أنزل الله إليك أي: إياك والاغترار بم، وأن يفتنوك فيصدوك عن بعض ما أنزل [الله] إليك، فيصار اتباع أهوائهم سبباً موصلاً إلى ترك الحق الواجب، والفرض اتباعه.

وفإن تولواً عن اتباعك واتباع الحق وفاعلم أن ذلك عقوبة عليهم وأن الله يريد وأن يصيبهم ببعض

ذنوبهم فإن للذنوب عقوبات عاجلة وآجلة، ومن أعظم العقوبات أن يبتلى العبد ويزين له ترك اتباع الرسول، وذلك لفسقه

﴿وإن كثيراً من الناس لفاسقون﴾ أي: طبيعتهم الفسق والخروج عن طاعة الله واتباع رسوله

وأفحكم الجاهلية يبغون أي: أفيطلبون بتوليهم وإعراضهم عنك حكم الجاهلية، وهو كل حكم خالف ما أنزل الله على رسوله، فلا ثم إلا حكم الله ورسوله أو حكم الجاهلية. فمن أعرض عن الأول ابتلي بالثان المبني على الجهل والظلم والغي، ولهذا أضافه الله للجاهلية، وأما حكم الله تعلى فمبني على العلم، والعدل والقسط، والعدل

﴿وَمَنْ أَحسن من الله حكماً لقوم يوقنون﴾ فالموقن هو الذي يعرف الفرق بين الحكمين ويميز \_ بإيقانه \_ ما في حكم الله من الحسن والبهاء، وأنه يتعين \_ عقلاً وشرعاً \_ اتباعه.

واليقين، هو العلم التام الموجب للعمل

﴿٥١ - ٥٢﴾ ﴿يا أيها الذين آمنوا لا تتخذوا اليهود والنصاري أولياء بعضهم أولياء بعض ومن يتولهم منكم فإنه سنهم إن الله لا يهدى القوم الظالمين \* فترى الذين في قلوبهم مرض يسارعون فيهم يقولون نخشى أن تصيبنا دائرة فعسى الله أن يأت بالفتح أو أمر من عنده فيصبحوا على ما أسروا في أنفسهم نادمين \* ويقول الذين أمنوا أهؤلاء الذين أقسموا بالله جهد أيمانهم إنهم لعكم حيطت أعمالهم فأصبحوا خاسرين كيرشد تعالى عباده المؤمنين حين بيَّن لهم أحوال اليهود والنصاري وصفاتهم غير الحسنة، أن لا يتخذوهم أولياء. فإن بعضهم أولياء بعض يتناصرون فيما بينهم ويكونون يدأ على مَنْ سواهم، فأنتم لا تتخذوهم أولياء، فإسم الأعداء على الحقيقة ولا يبالون

بضركم، بل لا يدخرون من مجهودهم شيئاً على إضلالكم، فلا يتولاهم إلا من هو مثنهم، ولهذا قال: ﴿وَمَنْ يتولهم منكم فإنه منهم ﴾ لأن التولي التام يوجب الإنتقال إلى دينهم. والتولي القليل يدعو إلى الكثير، ثم يتدرج شيئاً، حتى يكون العبد منهم.

﴿إِن الله لا يهدى القوم الظالمين ﴾ أي: الذين وصفهم الظلم، وإليه يرجعون، وعليه يعولون. فلو جئتهم بكل أية ما تبعوك، ولا انقادوا لك. ولما نهى الله المؤمنين عن توليهم، أخبر أن ممن يدعى الإيمان طائفة تواليهم، فقال: ﴿فترى الذين في قلوبهم مرض﴾ أي: شك ونفاق، وضعف إيمان، يقولون: إن تولينا إياهم للحاجة، فإننا ﴿نخشي أن تصيبنا دائرة ﴾ أي: تكون الدائرة لليهود والنصاري، فإذا كانت الدائرة لهم، فإذا لنا معهم يد يكافؤوننا عنها، وهذا سوء ظن منهم بالإسلام، قال تعالى \_ رادا لظنهم السيىء \_: ﴿فعسى الله أن يأت بالفتح الذي يعز الله به الإسلام على اليهود والنصاري، ويقهرهم المسلمون ﴿أُو أَمر من عنده ﴾ ييأس به المنافقون من ظفر الكافرين من اليهود وغيرهم ﴿فيصبحوا على ما أسروا﴾ أي: أضمروا ﴿في أنفسهم نادمين﴾ على ماكان منهم وضرهم بلا نفع حصل لهم، فحصل الفتح الذي نصر الله به الإسلام والمسلمين، وأذل به الكفر والكافرين، فندموا وحصل لهم من الغم ما الله به عليم.

ويقول الذين آمنوا المتعجبين من حال هؤلاء الذين في قلوبهم مرض: وأهؤلاء الذين أقسموا بالله جهد أيمانهم إنهم لمحكم أي: حلفوا وأكدوا حلفهم، وغلظوه بأنواع التأكيدات: إنهم لمعكم في الإيمان، وما يلزمه من النصرة والمحبة والموالاة، ظهر ما أضمروه، وتبين ما أسروه، وصار كيذهم الذي كادوه، وظنهم والذي ظنوه بالإسلام وأهله - باطلاً،

فبطل كيدهم وبطلت ﴿أعمالهم﴾ في الدنيا ﴿فأصبحوا خاسرين﴾ حيث فاتهم مقصودهم، وحضرهم الشقاء والعذاب

﴿ ٥٤ ﴾ ﴿ مِا أيها الذين آمنوا من يرتد منكم عن دينه فسوف يأتي الله بقوم بحبهم ويحبونه أذلة على المؤمنين أعزة على الكافرين يجاهدون في سبيل الله ولا يخافون لومة لائم ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله واسم عليم، يخبر تعالى أنه الغني عن العالمين، وأنه مَنْ يرتد عن دينه فلن يضر الله شيئاً، وإنما يضر نفسه. وأن لله عساداً محمل صين، ورجمالاً صادقين، قد تكفل الرحمن الرحيم بهدايتهم، ووعد بالإتيان بهم، وأنهم أكمل الخلق أوصافاً، وأقواهم نفوساً، واحسنهم أخلاقاً، أجل صفاتهم أن الله ﴿ يحبهم ويحبونه ﴾ فإن محبة الله للعبد هي أجل نعمة أنعم بها عليه، وأفضل فضيلة، تفضل الله بها عليه، وإذا أحب الله عبداً يسر له الأسباب، وهون عليه كل عسير، ووفقه لفعل الخيرات وترك المنكرات، وأقبل بقلوب عباده إليه بالمحبة والوداد. :

ومن لوازم عبة العبد لربه، أنه لا بدأن يتصف بمتابعة الرسول المحلام وباطناً، في أقواله وأعماله وجيع أحواله، كما قال تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ كُنَّمَ عَبُونَ اللهُ فَاتِبَعُونَي يُعِبِكُمُ اللهُ كَنَّمَ عَبُونَ الله فاتبعوني يُعِبِكُم الله كَنَّمَ عَبُونَ الله فاتبعوني يُعِبِكُم الله أن يكثر العبد من التقرب إلى الله أن يكثر العبد من التقوب إلى الله في الحديث الصحيح عن الله: ﴿وما تقرب إلى عبدي بشيء أحب إلى عما يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه، فإذا يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه، فإذا وبصره الذي يسمع به، وبده التي وبصره الذي يسمع به،

يبطش بها، ورجله التي يمشي بها،

ولئن سألني لأعطينه، ولئن استعادني

لأعيذنه».

E DENNING 1 الله الله مَا الله مَا الله مَا حَالُوا يُعَنُّونَ مِن قِبْلُ وَلُورُدُوا لُمَا دُوا لِمَا نَعُوا عَنْهُ وَلِانَّهُمْ لَكُونِونَ ۞ وَقَالُوٓۚ إِنَّ هِيَ إِلَّاحَكَ أَنَّا ٱلدُّنِّيا وَمَاخُنُ مِنْهُونِينَ ۞ وَلَوْتُوكَا إِذْ وُقِفُوا عَلَىٰ رَقِهِمْ قَالَ أَلِيْسَ هَاذَا بِالْحَقِّ قَالُواْ لَمَا وَرَبِيَّ أَقَالَ فَذُوقُواْ الْعَثَابَ بِمَاكْتُتُ وَكُفُرُونِ ۞ قَدْ خَيِرُ ٱلَّذِيكَ كُنُّوا لِلِقَاءِ اللَّهِ حَتَّى ٓ إِنَّا جَآءَتْهُ وُ السَّاعَةُ بُعْتَةً قَالُواْ يُحَدِّرُنَا عَلَىٰ مَافَقَطْنَا فِيهَا وَهُمْ يَحْسِلُونَ أَوْلَاهُمْ عَلَىٰظَهُورِهِمْ أَلَاسَـَاءً مَايَزِرُونَ ۞ وَمَالَكُمُنَوْةُ ٱلدُّنَاۤ إِلَّا لَيِّ وَلَهُوُّ وَلِلْدَارُ الْآخِرَةُ خِيْرُ لِلَّذِينَ يَتَقُونَ أَفَلَانَعْفِلُونَ ۞ قَدْ نَمْاَدُ لِيَّهُ لَيَتَحُرُنُكَ ٱلَّذِى يَقُولُورَكِ ۚ فَإِنَّهُوْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِينَ ٱلظَّالِمِينَ بِعَالِمَتِ ٱللَّهِ يَجْمَدُونَ ﴾ وَلَقَدَ كُذِيتُ ارْسُلُ بْنِ فَبَيْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَا مَاكَيْنَهُواْ وَأُودُوا جَفَّتَ أَنْسَهُمْ نَصَرُنا وَلامُبَدِلَ إِحَامِكِ اللَّهِ وَلَقَدَ جَاءَكِ مِن نَبَاعِ الْأَرْسَلِينَ ۞ وَإِن كِن اللَّهُ مُتَلِّكُ إِمْ إِلْهُمْ مَ إِن اسْتَطَّعْتَ أَنْ مِّنْتِغِي تَشَقَانِ ٱلْأَرْضِ أَرْسُلَّمَافِ ٱلسَّمَّانِ فَأَلِيَهُ مِيعَايَةٌ وَلَوَسُلَّهَ ٱللَّهُ لَحَمَعَهُمْ عَلَى الْهُدَيْ فَكَلَّ تَكُونَ مِنَ الْمُهِلِينَ ٥

فإن حزب الله هم الغالبون أي: فإنه من الحزب المضافين إلى الله إضافة عبودية وولاية، وحزبه هم الغالبون الذين لهم العاقبة في الدنيا والآخرة، كما قال تعالى: ﴿وَإِنْ جَنَدْنَا لَهُمُ الْغَالِونَ ﴾ الغالبون .

DAMES IN LEGISLES

وهُله بشارة عظيمة لمن قام بأمر الله وصار من حزبه وجنده، أن له الغلبة، وإن أديل عليه في بعض الأحيان لحكمة يريدها الله تعالى، فآخر أمره، الغلبة والانتصار، ومَنْ أصدق من الله قبلاً.

﴿٥٧ ـ ٥٨﴾ ﴿يا أيها الذين أمنوا لا تتخذوا الذين اتخذوا دينكم هزوا ولعبا من الذين أوتوا الكتاب من قبلكم والكفار أولياء واتقوا الله إن كنتم مؤمنين \* وإذا ناديتم إلى الصلاة اتخذوها هزوأ ولعبأ ذلك بأنهم قوم لا يعقلون النهي عباده المؤمنين عن اتخاذ أهل الكتاب من اليهود والنصاري ومن سائر الكفار أولياء يحبونهم ويتولونهم، ويبدون لهم (١) أسرار' المؤمنين، ويعاونونهم على بعض أمورهم التي تضر الإسلام والمعلمين، وأن ما معهم من الإيمان يوجب عليهم ترك موالاتهم، ويحثهم على معاداتهم، وكذلك الترامهم لتقوى الله التي هي امتثال أوامره واجتناب زواجره بما ولما مدحهم تعالى بما منّ به عليهم من الصفات الجليلة والمناقب العالية، المستلزمة لما لم يذكر من أفعال الخير الخبر أن هذا من فضله عليهم وإحسانه لثلا يعجبوا بأنفسهم، وليشكروا الذي منّ عليهم بذلك ليزيدهم من فضله، وليعلم غيرهم أن فضل الله تعالى ليس عليه من يشاء والله واسع عليم أي: قد عمت رحته كل شيء، ويوسع على أوليائه من فضله، ما لا يكون لغيرهم، ولكنه عليم بمن يستحق الفضل فيعطيه، فالله أعلم حيث يجعل الفضل فيعطيه، فالله أعلم حيث يجعل الفضل قيعطيه، فالله أعلم حيث يجعل رسالته أصلاً وفرعاً.

﴿ ﴿ ٥٥ \_ ٥٦ ﴾ ﴿إنها وليكه الله ورسوله والذين أمنوا الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون # ومن يتول الله ورسوله والذين آمنوا فإن حزب الله هم الغالبون، لا نهى عن ولاية الكفار من اليهود والنصاري وغيرهم، وذكر مآل توليهم أنه الخسران المبين، أخبر تعالى مَنْ يجب ويتعين توليه، وذكر فائدة ذلك ومصلحته فقال: ﴿إِنَّمَا وَلَيْكُمُ اللَّهُ ورسوله . فولاية الله تدرك بالإيمان والتقوى. فكل مَنْ كان مؤمناً تقياً كـان لله ولياً، ومَـنْ كـان ولياً لله فـهــو ولي لرسوله، ومَنْ تولى الله ورسوله كان تمام ذلك تولي مَنْ تولاه، وهم المؤمنون الذين قاموا بالإيمان ظاهرا وباطنا، وأخلصوا للمعبود، بإقامتهم الصلاة بشروطها وفروضها ومكملاتها، وأحسنوا للخلق، وبذلوا

الزكاة من أموالهم لمستحقيها منهم. وقوله: ﴿وهِم راكعون﴾ أي: خاضعون لله ذليلون. فأداة الحصر في قوله: ﴿إِنْ مَا وَلَيْكُم الله ورسوله والذين آمنوا﴾ تدل على أنه يجب قصر الولاية على المذكورين، والتبري من ولاية غيرهم.

تُنم ذكر فائدة هذه الولاية فقال: ﴿ وَمَنْ يَتُولُ اللهِ ورسوله والذينَ آمنوا ومن لوازم عبة الله معرفته تعالى، والإكثار من ذكره، فإن المحبة بدون معرفة بالله ناقصة جداً، بل غير موجودة وإن وجدت دعواها، ومَن أحب الله أكثر من ذكسره، وإذا أحب الله عبداً قبل منه اليسير من العمل، وغفر له الكثير من الزلل.

ومن صفاته أنهم ﴿ أَذَٰلُهُ على المؤمنين أعزة على الكافرين، فهم للمؤمنين أذلة من حبتهم لهم، ونصحهم لهم، ولينهم ورفقهم ورأفتهم، ورحمتهم بهم وسهولة جانبهم، وقرب الشيء الذي يطلب منهم وعلى الكافرين بالله، المعاندين لآياته، الكذبين لرسله أعزة قد اجتمعت هممهم وعزائمهم على معاداتهم، وبذلوا جهدهم في كل سبب يحصل به الانتضار عليهم، قال تعالى: ﴿وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة ومن رباط الخيل ترهبون به عدو الله وعدوكم الله وقال تعالى: ﴿أَشِداء على الكفار رحماء بينهم﴾ فالخلطة والشدة على أعداء الله مما يقرب العبد إلى الله، ويوافق العبد ربه في سخطه عليهم، ولا تمنع الغلظة عليهم والشدة دعوتهم إلى الندين الإسلامي بالتي هي أحسن، فتجتمع الغلظة عليهم، واللين في دعوتهم، وكلا الأمرين من مصلحتهم ونفعه عائد إليهم

وياهدون في سبيل الله بأموالهم وأنفسهم، بأقوالهم وأنفسهم، بأقوالهم وأفعالهم ورضا ربهم والخوف من لومه على لوم المخلوقين، وهذا يدل على قوة همهم وعزائمهم، فإن ضعيف القلب ضعيف الهمة، تنتقض عزيمته عند لوم اللائمين، وتفتر قوته عند عذل العاذلين. وفي قلوبهم تعبد لغير الله وتقديم رضاهم ولومهم على أمر الله وتقديم رضاهم ولومهم على أمر الله عنى لا يخاف في الله لومة لائم.

إِنْ الْمَنْ عِنْ اللّٰهِ المَنْ اللهِ ال

TO TO THE CONTRACT OF THE CONT

تلعوهم إلى معاداتهم، وكذلك ما كان عليه المشركون والكفار المخالفون للمسلمين، من قدحهم في دين المسلمين، وإنجادهم إياه هزواً ولعباً، الصلاة التي هي أظهر شعائر المسلمين، وأجل عباداتهم، إنهم إذا نادوا إليها الخذوها هزواً ولعباً، وذلك لعدم عقول الخضعوا لها، ولعلموا أنها لهم عقول الخضعوا لها، ولعلموا أنها أكر من جميع الفضائل التي تتصف بها النفوس.

فإذا علمتم - أيها المؤمنون حال الكفار وشدة معاداتهم لكم ولدينكم، فمن لم يعادهم بعد هذا دل على أن الإسلام عنده رخيص، وأنه لا يبالي بمن قدح فيه أو قدح بالكفر والضلال، وأنه ليس عنده من المروءة والإنسانية شيء.

فكيف تدعي لنفسك ديناً قيماً، وأنه الدين الحق وما سواه باطل، وترضى بموالاة مَن اتخذه هزواً ولعباً، وسخر به وبأهله، من أهل الجهل والحمق؟!

. وهذا فيه من التهييج على عداوتهم ما هو معلوم لكل مَنْ له أدني مفهوم.

﴿ ٥٩ - ٦٣ ﴾ ﴿ قل يا أهل الكتاب هل تنقمون منا إلا أن آمنا بالله وما أنزل إلىنا وما أنزل من قبل وأن أكثر كم فاسقون \* قل هل أنبئكم بشر من ذلك مثوبة عند الله من لعنه الله وغضب

عليه وجعل منهم القردة والخنازير وعبد الطاغوت أولئك شرمكانا وأضل عن سواء السبيل # وإذا جاؤوكم قالوا آمنا وقد دخلوا بالكفر وهم قد خرجوا به والله أعلم بما كانوا يكتمون چوتري كثيرا منهم يسارعون في الإثم والعدوان وأكلهم السحت لبئس ما كانوا يعملون \* لولا ينهاهم الربانيون والأحبار عن قولهم الإثم وأكلهم السحت ليئس ما كانوأ يىسىنىيون﴾ أي: ﴿قَـلُ ﴾ يا أيها الرسول: ﴿يا أهل الكتابِ ملزماً لهم، إن دين الإسلام هو الدين الحق، وإن قدحهم فيه قدح بأمر ينبغي المدح عليه : ﴿ هُلُ تَنْقُمُونَ مِنَا إِلَّا أَنَّ آمَنَا بِاللَّهُ وما أنزل إلينا وما أنزل من قبل وآن أكثركم فاسقون اي : هل لنا عندكم من العيب إلا إيماننا بالله، وبكتبه السابقة واللاحقة، وبأنبيائه المتقدمين والمتأخرين، وبأننا نجزم أن مَنْ لم يؤمن كهذا الإيمان فإنه كافر فاسق؟

فهل تنقمون منا بهذا الذي هو أوجب الواجبات على جميع المكلفين؟!! ومع هذا فأكثركم فاسقون، أي: خارجون عن طاعة الله، متجرئون على معاصيه، فأولى لكم \_ أيها الفاسقون للسكوت، فلو كان عيبكم وأنتم سالمون من الفسق، وهيهات ذلك \_ لكان الشر أخف من قدحكم فينا مع فسقكم.

ولما كان قدحهم في المؤسين يقتضي

أنهم يعتقدون أنهم على شر، قال تعالى:

﴿ قَلْ لَهُ لَهُ عَبراً عن شناعة ما كانوا
عليه: ﴿ هَلْ أَنْسِكُم بَشْر مِن ذَلِك ﴾
معكم، ﴿ مَنْ لعنه الله ﴿ أَي: أَبعده
عن رحمه ﴿ وَغضب عليه ﴾ وعاقبه في
عن رحمه ﴿ وغضب عليه ﴾ وعاقبه في
الدنيا والآخرة ﴿ وجعل منهم القردة
والحنازير وعبد الطاغوت ﴾ وهو
الشيطان، وكل ما عُبِدَ من دون الله
فهو طاغوت، ﴿ أُولَتُك ﴾ المذكورون
فهو طاغوت، ﴿ أُولِتُك ﴾ المذكورون
بهذه الخصال القبيحة ﴿ شر مكاناً ﴾ من
المؤمنين الذين رحمة الله قريب منهم،
ورضي الله عنهم وأثابهم في الدنيا
والآخرة، لأنهم أخلصوا له الدين.

وهذا النوع من باب استعمال أفعل التفضيل في غير بابه وكذلك قوله: 
﴿وَأُصْلِ عَن سواء السبيل﴾ أي: وأبعد عن قصد السبيل.

﴿ وَإِذَا جِاؤُوكُم قَالُوا آمنا ﴾ نفاقاً ومكراً ﴿ وَ هُم ﴿ قَدْ دَخْلُوا ﴾ مشتملين على الكفر ﴿ وهم قد خرجوا به ﴾ فمدخلهم ومخرجهم بالكفر وهم يزعمون أنهم مؤمنون، فهل أشر من هؤلاء وأقبع حالاً منهم؟!!

﴿والله أعلم بما كانوا يكتمون﴾ فيجازيهم بأعمالهم خيرها وشرها.

تم استمر تعالى يعدد معايبهم، انتصاراً لقد حهم في عباده المؤمنين، فقال: ﴿وَتَرَى كَثِيرًا مِنْهُمُ ﴾ أي: من اليهود ﴿يسارعون في الإثم والعدوان المعاصي أي: يحرصون، ويبادرون المعاصي المتعلقة في حق الحالق والعدوان على المخلوقين.

واكلهم السحت الذي هو الحرام قلم يكتف بمجرد الإخبار أيهم يضعلون ذلك، حتى أخبر أيهم يسارعون فيه، وهذا يدل على خبثهم وشرهم، وأن أنفسهم بجولة على حب المعاصي والظلم هذا وهم يدعون لأنفسهم المقامات العالية. وليشس ما كانوا يعملون وهذا في غاية الذم لهم والقدح فيهم.

ولولا ينهاهم الربانيون والأحبار عن قولهم الإثم وأكلهم السحت، أي هلا ينهاهم العلماء المتصدون لنفع الناس، الذين مَنَّ الله عليهم بالعلم والحكمة عن المعاصي التي تصدر منهم، ليزول ما عندهم من الجهل، وتقوم حجة الله عليهم، فإن العلماء عليهم أمر الناس ونهيهم، وأن يبينوا لهم الطريق الشرعي، ويرغبونهم في الخير ويرهبونهم من الشر ولبئس ما كانوا يصنعون،

(18 - 77) ﴿ وقسالت اليهسود يد الله مغلولة علت أيديهم ولعنوا بما قالوا بل يداه مبسوطتان ينفق كيف يشاء وليزيدن كثيراً منهم ما أنزل إليك من ربك طغياناً وكفراً وألقينا بينهم العداوة والبغضاء إلى يوم القيامة كلما

أوقدوا ناراً للحرب أطفاها الله ويسعون في الأرض فساداً والله لا يحب المفسدين \* ولو أن أهل الكتاب آمنوا واتقوا لكفرنا عنهم سيئاتهم ولأدخلناهم جنات النعيم \* ولو أنهم من ربهم لأكلوا من فوقهم ومن تحت أرجلهم منهم أمة مقتصدة وكثير منهم ساء ما يعملون في يبر تعالى عن مقالة اليهود الشنيعة، وعقيدتهم الفظيعة، وقالت اليهود يد الله مغلولة في الجير والإحسان والبر.

﴿ غلت أيديهم ولعنوا بما قالوا ﴾ وهذا دعاء عليهم بجنس مقالتهم. فإن كلامهم متضمن لوصف الله الكريم، بالبخل وعدم الإحسان. فجازاهم بأن كان هذا الوصف منطبقاً عليهم.

فكانوا أبخل الناس وأقلهم إحسانا، وأسوأهم ظناً بالله، وأسوأهم ظناً بالله، وأبعدهم الله عن رحمته التي وسعت كل شيء، وملأت أقطار العالم العلوي والسفلي. ولهذا قال: ﴿بل يداه مسوطتان ينفق كيف يشاء ﴾ لا حجر عليه، ولا مانع يمنعه بما أراد، فإنه تعلى قد بسط فضله وإحسانه الديني والدنيوي، وأمر العباد أن يتعرضوا لنفحات جوده، وأن لا يسدوا على أنفسهم أبواب إحسانه بمعاصيهم.

فيداه (١) سحاء الليل والنهار، وخيره في جميع الأوقات مدرار، يفرج كربا، ويزيل غما، ويغني فقيرا، ويفي فقيرا، ويغبل أسيراً ويجبر كسيراً، ويجيب سائلاً، ويعطي فقيراً عائلاً، ويجيب المسائلين. المضطرين، ويستجيب للسائلين. طلب العافية، ولا يحرم من خيره عاصياً، بل خيره يرتع فيه البر والفاجر، ويجود على أوليائه بالتوفيق والفاجر، ويجود على أوليائه بالتوفيق لصالح الأعمال ثم يحمدهم عليها، ويشبهم عليها، وهي من جوده ويشبهم عليها من الثواب العاجل والآجل ما لا يدركه الوصف،

ولا يخطر على بال العبد، ويلطف بهم في جميع أمورهم، ويوصل إليهم من الاحسان، ويدفع عنهم من النقم ما لا يشعرون بكثير منه، فسبحان من كل النعم التي بالعباد فمنه، وإليه يجأرون في دفع المكاره، وتبارك مَن لا يحصي أحد ثناء عليه، بل هو كما أثنى على نفسه، وتعالى مَنْ لا يخلو العباد من كرمه طرفة عين، بل لا وجود لهم ولا بقاء إلا بجوده.

وقبّح الله مَنْ استغنى بجهله عن ربه، ونسبه إلى ما لا يليق بجلاله، بل لو عامل الله اليهود القائلين تلك المقالة، ونحوهم عن حاله كحالهم ببعض قولهم، لهلكوا، وشقوا في دنياهم، ولكنهم يقولون تلك الأقوال، وهو تعالى يحلم عنهم، ويصفح، ويمهلهم ولا يهملهم.

وقوله: ﴿وليزيدن كثيرا منهم ما أترل إليك من ربك طغيانا وكقراً﴾ وهذا أعظم العقوبات على العبد (٢) ، أن يكون الذكر الذي أنزله الله على والمروح ، وسعادة الدنيا والآخرة ، والمروح ، وسعادة الدنيا والآخرة ، امتن الله بها على عباده ، توجب عليهم المباذرة إلى قبولها ، والاستسلام لله بها ، وشكراً لله عليها ، أن تكون لمثل بها ، وشكراً لله عليها ، أن تكون لمثل طغيانه ، وكفر إلى كفره ، وخلك بسبب هذا زيادة غي إلى غيه ، وطغيان إلى إعراضه عنها ، ورده لها ، ومعارضة لها بالشبه الباطلة .

والقينا بينهم العداوة والبغضاء إلى يوم القينا بينهم العداوة والبغضاء إلى يوم القينا بينهم ولا يتفقون على حالة فيها مصلحتهم، بل لم يزالوا متباغضين في قلوبهم، متعادين بأفعالهم إلى يوم القيامة في كلما أوقدوا ناراً للحرب ليكيدوا بها الإسلام وأهله، وأبدوا وأعادوا، وأجلبوا بخيلهم ورجلهم فأطفأها الله بخذلانهم وتفرق جنودهم، وانتصار المسلمين عليهم.

﴿ويسعون في الأرض فساداً أي: يجتهدون ويجدون، ولكن بالفساد في الأرض، بعمل المعاصي، والدعوة إلى دينهم الباطل، والتعويق عن الدخول في الإسلام ﴿والله لا يحب الفسدين بل يبغضهم أشد البغض، وسيجازيهم على ذلك [ثم قال تعالى].

DESCRIPTION OF THE SECOND

ولو أن أهل الكتاب آمنوا واتقوا لكفرنا عنهم سيئاتهم ولأدخلناهم جنات النعيم وهذا من كرمه وجوده، حيث ذكر قبائح أهل الكتاب ومعايبهم وأقوالهم الباطلة، دعاهم إلى التوبة، وأنهم لو آمنوا بالله وملائكته، وجميع رسله، واتقوا المعاصي، لكفّر عنهم سيئاتهم ولو كانت ما كانت، ولأدخلهم جنات التعيم التي فيها ما تشتهيه الأنفس وتلذ الأعين.

ولو أنهم أقاموا التوراة والإنجيل وما أنزل إليهم من ربهم أي: قاموا بأوامرهما ونواهيهما، كما ندبهم الله وحثهم

ومن إقامتهما الإيمان بما دعيا إليه، من الإيمان بمحمد على وبالقرآن، فلو قاموا بهذه النعمة العظيمة التي أنزلها ربهم إليهم، أي: لأجلهم وللاعتناء بهم ﴿ لأكلوا من فوقهم ومن تحت أرجله هم أي: لأدر الله عليهم

<sup>(</sup>۱) في ب: فيده.

<sup>(</sup>٢) في ب: وهذا أعظم من العقوبات على العبد.

وَكُذَاكَ فَنَنَا بَعْضَهُ مِينِضِ لَيْ غُولُوا أَهَا وُلاٍّ مِنَ اللَّهُ عَلَيْهِ مِينَ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ أَلْيُسَ اللَّهُ إِلْحَالَ الشَّحْكِ رِينَ ۞ وَإِذَا جَآءَكَ ٱلَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِعَائِينَا فَقُلْ سَلَةً عَلَيْتَ عَلَيْتَ عَلَيْكَ رَيَّكُمْ عَلَىٰ نَفْسِ وَالرَّحْكَةُ أَنَّهُ مِنْ عَكِيلَ مِن كُمْ سُوَّا بِعَهَالَةِ فُرْنَاكِ مِنْ بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ عُفُورٌ رَّحِيدٌ ۞ وَكَذَلِكَ نُفُصِّلُ ٱلْآبَنَ وَلِنَسْتَبِينَ سَبِيلُ ٱلْمُجْرِمِينَ ۞ قُلْ إِنِّي نَهِيتُ أَنْ أَعْبُ لَا أَلِّينَ تَلْعُونَ مِن دُومِنِ ٱللَّهِ قُلَ لَا أَتَيْعُ أَهْوَا عَكُوْ مَدْضَلَكُ إِذَا وَمَا أَنَاْمِنَ ٱلْمُعْتَدِينَ ۞ فُلْ إِنِّ عَلَىٰ يَيْكَةِ مِن زَّقِ وَكَذَّبَّتُ بِيِّو مَاعِدِي مَا نَسَتَغْمِلُونَ بِمِّتَإِن لَلْكُعُمُ إِلَّا لِنَّةِ يَقُصُ ٱلْمَقِّ وَهُوَكَثِرُ ٱلْفَصِيلِينَ ۞ قُل لَّوْأَتَ عِندِى مَانَسَتَعْيِلُونَ بِيهِ لَقُضِىٓ ٱلْأَمْرُيُدِينِ وَبَيْنَكُمْ وَٱللَّهُ أَعْدُو ٱلظَّلِهِ بِ ٥ \* وَعِندَهُ مَفَى الْحَالَةُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهُمَّا إِلَّاهُوُّ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرُ وَمَالَمَتْ غُطُون وَدُفَ يَهِ إِلَّايَعَ لَهُ مَا وَلَاحَتَ عِنْ الله الله المُثَنِّ الْأَرْضِ وَلَارَكُ وَلَاكِ إِينِ إِلَّافِ كَتَبِ مِنْ فِي اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِي المَا اللهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال TOWN TO WELL TO SERVICE OF

الرزق، ولأمطر عليهم السماء، وأنبث لهم الأرض كما قال تعالى: ﴿ولو أن أهل القرى آمنوا واتقوا لفتحنا عليهم بركات من السماء والأرض﴾.

﴿منهم﴾ أي: من أهل الكتاب ﴿أُمة مقتصدة ﴾ أي: عاملة بالتوراة والإنجيل ، عملاً غير قوي ولا نشيط ، ﴿وكثير منهم ساء ما يعملون ﴾ أي: والمسيء منهم الكثير . وأما السابقون منهم فقليل ما هم .

﴿ ٦٧﴾ ﴿ يِا أَيُّهَا الرسول بِلغُ مَا أنزل إليك من ربك وإن لم تفعل فما بلغت رسالته والله يعصمك من الناس إن الله لا يهدي القوم الكافرين، هذا أمر من الله لرسوله محمد ﷺ بأعظم الأوامر وأجلها، وهو التبليغ لما أنزل الله إليه، ويدخل في هذا كل أمر تلقته الأمة عنه على من العقائد والأعمال والأقوال، والأحكام الشرعية والطالب الإلهية. فبلغ على أكمل تبليغ، ودعا وأنذر وبشر، ويسر، وعلم الجهال الأميين حتى صاروا من العلماء الربانيين، وبلغ بقوله وفعله وكتبه ورسله. فلم يبق خير إلا دل أمته عليه، ولا شر إلا حذرها عنه، وشهد له بالتبليغ أفاضل الأمة من الصحابة، فمن بعدهم من أئمة الدين ورجال المسلمين.

﴿ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلَ ﴾ أي: لم تبلغ ما أنزل إليك من ربك ﴿ وَمَمَا بِلَغْتَ رَسَالِتُهِ ﴾ أي: فما إمتلت أمره.

والله يعصمك من الناس هده حاية وعصمة من الله لرسوله من الله لرسوله من الناس، وأنه ينبغي أن يكون حرصك على التعليم والتبليغ، ولا يثنيك عنه خوف من المخلوقين فإن نواصيهم بيد الله وقد تكفل بعصمتك، فأنت إنما عليك ألبلاغ المين، فمن أهتدى فلنفسه، وأما الكافرون الذين لا قصد لهم إلا اتباع أهوائهم فإن الله كيم ولا يوفقهم للخير، بسبب كفه هد

﴿ ١٨ ﴾ ﴿ قل يا أهل الكتاب لستم على شيء حتى تقيموا التوراة والإنجيل وما أنزل إليكم من ربكم وليزيدن كثيراً وكفراً فلا تأس على القوم الكافرين ﴾ أي: قل لأهل الكتاب، منادياً على ضلالهم، ومعلناً بباطلهم: ﴿ لستم على شيء ﴾ من الأمور الدينية، فإنكم لا بالقرآن و محمد آمنتم، ولا بنبيكم وكتابكم صدقتم، ولا بحق تمسكتم، ولا على أصل اعتمدتم ﴿ حتى تقيموا ولا على أصل اعتمدتم ﴿ حتى تقيموا التوراة والإنجيل ﴾ أي: تجعلوهما والتمسك بكل ما يدعوان إليه

وه تقيموا (ما أنزل إليكم من ربكم الذي رباكم، وأنعم عليكم، وبحل أجل إنعامه، إنزال الكتب إليكم، فالواجب عليكم، أن تقوموا بشكر الله، وتلتزموا أحكام الله، وتقوموا بما حملتم من أمانة الله وعهده.

﴿وليزيدن كثيراً منهم ما أنزل إليك من ربك طغياناً وكفراً، فلا تأس على القوم الكافرين﴾

م 19 م أن الذين آمنوا والذين ما المنوا والذين هادوا والصابئون والنصارى من آمن بالله واليوم الآخر وعسمل صمالحا فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون كير تعالى عن أهل الكتب (١)، من أهل

القرآن والتوراة والإنجيل، أن سعادتهم ونجاتهم في طريق واحد، وأصل واحد، وهو الإيمان بالله واليوم الآخر لوالعمل الصالح] (٢٠). فمَنْ آمن منهم بالله واليوم الآخر، فله النجاة، ولا خوف عليهم فيما يستقبلونه من الأمور المخوفة، ولا هم يجزئون على ما خلقوا منها. وهذا الحكم المذكور يشمل سائر الأزمنة.

﴿٧١\_٧٠﴾ ﴿لقد أخذنا ميثاق بني إسرائيل وأرسلنا إليهم رسلا كلما جاءهم رسول بما لا تهوى أنفسهم فريقا كذبوا وفريقا يقتلون \* وحسبوا ألاتكون فتئة فعموا وصمواثم تاب الله عليهم ثم عموا وصموا كثر منهم والله بصير بما يعملون، يقول تعالى: ﴿لقد أخذنا ميثاق بني إسرائيل، أي: عهدهم الثقيل بالإيمانُ بالله، والقيام بواجباته التي تقدم الكلام عليها في قوله: ﴿ولقد أَخِذُ الله ميثاق بنى إسرائيل وبعثنا منهم اثنى عشر نقيباً ﴾ إلى آخر الأيات ﴿وأرسلنا إليهم رسلاً يسوالون عليهم بالدعوة، ويتعاهدونهم بالإرشاد، ولكن ذلك لم ينجع فيهم، ولم يفد ﴿كلما جاءهم رسول بما لا تهوى أنفسهم، من الحق كذبوه وعاندوه، وعاملوه أقبح المعاملة ﴿ فريقاً كذبوا وفريقاً يقتلون، وحسبوا أن لا تحون فسنة ﴾ أي: ظنوا أن معصيتهم وتكذيبهم لايجر عليهم عذابا ولا عقوبة، فاستشروا على باطلهم. ﴿ فعموا وصموا ﴾ عن الحق ﴿ يُم ﴾ نعشهم و ﴿ تاب الله عليهم ﴾ حين تأبوا إليه وأنابوا ﴿ثُمُّ لَمُ يُستَمرُوا على ذلك حتى انقلب أكثرهم إلى الحال القبيحة . ﴿فعموا وصموا كثير منهم﴾ بهذا الوصف، والقليل استمروا على توبتهم وإيمانهم ﴿ والله بصير بما يعملون، فيجازي كل عامل بعمله، إن خيرا فحير وإن شرأ فشر .

﴿٧٧ ــ ٧٧﴾ ﴿لقد كفر الدين قالوا إن الله هو المسيح ابن مريم وقال المسيح يا بني إسرائيل اعبدوا الله ربي

وربكم إنه من يشرك بالله فقد حرم الله عليه الجنة ومأواه النار وما للظالمين من أنصار \* لقد كفر الذين قالوا إن الله ثالث ثلاثة وما من إله إلا إله واحدوإن لم ينتهوا عما يقولون ليمسن الذين كفروا منهم عذاب أليم \* أفلا يتوبون إلى الله ويستخضرونه والله غضورٌ رحيم م السيح ابن مريم إلا رسول قد خلت من قبله الرسل وأمه صديقة كانا يأكلان الطعام انظر كيف نبين لهم الآيات ثم انظر أني يؤفكون﴾ يخبر تعالى عن كفر النصاري بقولهم: ﴿إِنْ اللهِ هُو المسيح ابن مريم، بشبهة أنه خرج من أم بلا أب، وخالف المعهود من الخلقة الإلهية، والحال أنه عليه الصلاة والسلام قد كذبهم في هذه الدعوى، وقال لهم: ﴿يا بني إسرائيل اعبدوا الله ربي وربكم الفائبت لنفسه العبودية التامة، ولربه الربوبية الشاملة لكل مخلوق.

﴿إِنه مَنْ يشرك بالله الحدا من المخلوقين، لا عيسى ولا غيره. ﴿ وَقَدَرَم الله عليه الجنة ومأواه النار ﴾ وذلك لأنه سوى الخلق بالخالق، وصرف ما خلقه الله \_ وهو العبادة الخالصة \_ لغير من هي له، فاستحق أن يخلد في النار.

﴿وما للظالمين من أنصار ﴾ ينقذونهم من عذاب الله، أو يدفعون عنهم يعض ما نزل بهم.

﴿لقد كفر الذين قالوا إن الله ثالث فلائة ﴿ وهذا من أقوال النصارى المنصورة عندهم، زعموا أن الله ثالث ثلاثة: الله، وعيسى، ومريم، تعالى الله عن قولهم علوا كبراً.

وهذا أكبر دليل على قلة عقول النصارى، كيف قبلوا هذه المقالة الشنعاء، والعقيدة القبيحة؟! كيف اشتبه عليهم الخالق بالمخلوقين (١٠٠٠؟! كيف خفي عليهم رب العالمين؟! قال تعالى ـ راداً عليهم وعلى أشباههم ـ نعالى ـ راداً عليهم وعلى أشباههم ـ ن

بكل صفة كمال، منزه عن كل نقص، منفرد بالخلق والتدبير، ما بالخلق من نعمة إلا منه. فكيف يجعل معه إله غيره ؟!! تعالى الله عمّا يقول الظالمون علواً كبيراً.

ثم توعدهم بقوله: ﴿ وَإِنْ لَمْ يَنْتَهُوا عَمَا يَقُولُونَ لَيْمُسُنُ اللّٰذِينَ كَفُرُوا مَنْهُمُ عَذَابُ أَلِيمُ ثُمْ دَعَاهُم إِلَى التُوبَةُ عَمَا عَدَابُ أَلَيْمُ اللّٰهِ عَنْ عَبَادَهُ فَقَالَ : ﴿ أَفَلَا يَتُوبُونَ إِلَى اللّٰهُ عَبَادَهُ فَقَالَ : ﴿ أَفَلَا يَتُوبُونَ إِلَى اللّٰهُ عَبَادَهُ فَقَالَ : ﴿ أَفَلَا يَتُوبُونَ إِلَى اللّٰهُ عَبَادُهُ وَيَرْضَاهُ مَنْ عَبَادُ وَيَأْنُ عَيْسَى عَبِدُ الله ورسوله ، عمّا كَانُوا يقولُونه ﴿ ويستغفرونه ﴾ عن ما صدر منهم ﴿ ويستغفرونه ﴾ عن ما صدر منهم والتهيئ، ولو بلغت عنان السماء ، ويرحمهم بقبول توبتهم ، وتبديل سيئاتهم حسنات .

وصدر دعوتهم إلى التوبة بالعرض الذي هو في غاية اللطف واللين في قولة: ﴿ إِفْلًا يَتُوبُونَ إِلَى اللهِ ﴾.

ثم ذكر حقيقة المسيح وأمه، الذي هو الحق، فقال: ﴿ ما المسيح ابن مريم إلا رسول قد خلت من قبله الرسل اي هذا غايته ومنتهى أمره، أنه من عباد الله الرسلين، اللين ليس لهم من الأمر ولا من التشريع، إلا ما أرسلهم به الله، وهو من جنس الرسل قبله، لا مرية له عليهم، تخرجه عن البشرية إلى مرتبة الربوبية.

وأمه مريم وصديقة أي هذا أيضاً غايتها، أن كانت من الصديقين الذين هم أعلى الخلق رتبة بعد الأنبياء. والصديقية، هي العلم النافع الشمر لليقين، والعمل الصالح. وهذا دليل على أن مريم لم تكن نبية، بل أعلى أحوالها الصديقية، وكفى بذلك فضلاً وشرفاً. وكذلك سائر النساء لم يكن منهن نبية، لأن الله تعالى جعل النبوة في أكمل الصنفين، في الرجال كما قال تعالى: ﴿ وما أرسلنا من قبلك إلا

رجالاً نوحي إليهم . فإذا كان عيسى عليه السلام من جنس الأنبياء والرسل من قبله، وأمه صديقة، فلأي: شيء اتخذهما النصاري إلهين مع الله؟

وقوله: ﴿ كانا يأكلان الطعام ﴾ دليل ظاهر على أنهما عبدان فقيران، محتاجان كما يحتاج بنو آدم إلى الطعام والشراب، فلو كانا إلهين لاستغنيا عن الطعام والشراب، ولم يحتاجا إلى شيء، فإن الإله هو الغنى الحميد.

ولما بين تعالى البرهان قال: ﴿انظر كيف نبين لهم الآيات الموضحة للحق، الكاشفة للقين، ومع هذا لا تفيد فيهم شيئاً، بل لا يزالون على إفكهم وكذبهم وافترائهم، وذلك ظلم وعناد منهم.

و ٧٦﴾ وقل أتعبدون من دون الله ما لا يملك لكم ضراً ولا نفعاً والله هو السميع العليم أي: ﴿قُلَ لهم أيها الرسول: ﴿ العبدون من دون الله من المخلوقين الفقراء المحتاجين، ﴿ من و تدعون من انفرد بالبضر والنفع والعطاء والمنع، ﴿ والله هو المسميع الأصوات باختلاف اللغات، على نفن الحاجات.

﴿العليم﴾ بالظواهر والبواطن، والغيب والشهادة، والأمور الماضية والستقبلة، فالكامل تعالى الذي هذه أوصافه هو الذي يستحق أن يفرد بجميع أنواع العبادة، ويخلص له الذين.

﴿٧٧ ـ ٨١﴾ ﴿قل يا أهل الكتاب لا تغلوا في دينكم غير الحق ولا تبعوا أهواء قوم قد ضلوا من قبل وأضلوا كثيراً وضلوا عن سواء السبيل \* لعن الذين كفروا من بني إسرائيل على لسان داود وعيسى ابن مريم ذلك بما عصوا وكانوا يعتدون \* كانوا لا يتناهون عن منكر فعلوه لبئس ما كانوا يفعلون \* ترى كثيراً منهم يتولون الذين كفروا لبئس ما قدمت لهم أنفسهم أن

سخط الله عليهم وفي العذاب هم خالدون \* ولو كانوا يؤمنون بالله والنبي وما أنزل إليه ما اتخذوهم أولياء ولكن كثيراً منهم فاسقون \* يقول تعالى للختاب لا تغلوا في دينكم غير الحق أي الا تتجاوزوا وتتعدوا الحق إلى الباطل، وذلك كقولهم في المسيح، ما تقدم حكايته عنهم.

وكغلوهم في بعض الشايخ، اتباعاً

لـ ﴿ أَهُواء قوم قد ضلوا من قبل ﴾ أي: تقدم ضلالهم. ﴿ وأصلوا كثيراً ﴾ من الناس بدعوتهم إياهم إلى الدين، الذين هم عليه. ﴿وضلوا عن سواء السبيل﴾ أي: قصد الطريق، فجمعوا بين الضلال والإضلال، وهؤلاء هم أئمة الضلال الذين حذر الله عنهم وعن اتباع أهوائهم المردية، وآرائهم المضلة، ثم قال تعالى: ﴿لعن الدِّين كفروا من بني إسرائيل اي أي: طردوا وأبعدوا عن رحمة الله ﴿على لسان داود وعيسى ابن مريم ﴿ أَي : بشهادتهما وإقرارهما، بأن الحجة قد قامت عليهم، وعاندوها، ﴿ وَلَكَ ﴾ الكفر واللَّمِن ﴿ بِما عَصَوًّا وكانوا يعتدون، أي: بعصياتهم لله، وظلمهم لعباد الله، صار سبباً لكفرهم وبعدهم عن رحمة الله، فإن للذنوب والظلم عقوبات.

ومن معاصيهم التي أحلت بهم الملات، وأوقعت بهم العقوبات أنهم: ﴿كَانُوا لا يتناهون عن منكر فعلوه﴾ أي : كانوا يفعلون المنكر، ولا ينهى بعضهم بعضاً، فيشترك بذلك المباشر وغيره، الذي سكت عن النهي عن وذلك يدل على تهاونهم بأمر الله، وذلك يدل على تهاونهم بأمر الله، وأن معصيته حقيقة عليهم، فلو كان لليهم تعظيم لرهم لغاروا لمحازمه، ولغضبوا لغضبه، وإنما كان السكوت عن المنكر حمع القدرة حموجباً للعقوبة، لما فيه من المفاسد العظيمة : معنا أن مجرد السكوت، فعل

معصية، وإن لم يباشرها الساكت. فإنه \_ كما يجب اجتناب المعصية \_ فإنه يجب الإنكار على مَن فعل المعصية . ومنها: ما تقدم أنه يدل على التهاون بالمعاصي، وقلة الاكتراث بها. ومنها: أن ذلك يجرىء العصاة والفسقة على الإكثار من المعاصي إذا لم يردعوا عنها، فيزداد الشر، وتعظم المصية الدينية والدنيوية، ويكون لهم الشوكة والظهور، ثم بعد ذلك يضعف أهل الخير عن مقاومة أهل الشر، حتى لولا.

ومنها: أن - في ترك<sup>(1)</sup> الإنكار للمنكو - يندرس العلم، ويكثر الجهل، فإن المعصية - مع تكررها وصدورها من كثير من الأشخاص، وعدم إنكار أهل الدين والعلم لها : يظن أنها ليست بمعصية، وريما ظن الجاهل أنها عبادة مستحسنة، وأي: مقسدة أعظم من اعتقاد ما حرم الله، حلالاً؟ وانقلاب الحقائق على النفوس ورؤية الباطل حقاً؟!!

ومنها: أن السكوت (٢) على معصية العاصين، وبما تزينت المعصية في صدور الناس، واقتدى بعضهم ببعض، فالإنسان مولع بالاقتداء بأضرابه وبني جنسه، ومنها ومنها.

فلما كان السكوت عن الإنكار بهذه المنابة، نص الله تعالى أن بني إسرائيل الكفار منهم لعنهم بمعاصيهم واعتدائهم، وخص من ذلك هذا المنكر العظيم.

كثيرا منهم يتولون الذين كفروا بالمحبة والموالاة والنصرة. (لبئس ما قدمت لهم أنفسهم هذه البضاعة الكاسدة، والصفقة الخاسرة، وهي سخط الله الذي يسخط لسخطه كل شيء، والخلود الدائم في العذاب العظيم، فقد ظلمتهم أنفسهم حيث قدمت لهم هذا النزل غير الكريم، وقد ظلموا أنفسهم إذ فوتوها

النعيم المقيم . وولو كانوا يؤمنون بالله والنبي وما أنرل إليه ما اتخلوهم أولياء في فإن الإيمان بالله وبالنبي وما أنزل إليه يوجب على العبد موالاة ربه ، وعوالاة أوليائه ، ومعاداة مَنْ كفر به وعاداه ، وأوضع في معاصيه ، فشرط ولاية الله والإيمان به ، أن لا يتخذ أعداء الله أولياء ، وهؤلاء لم يوجد منهم الشرط ، فلال على انتفاء المشروط . وولكن كثيراً منهم فاسقون أي خارجون عن طاعة الله والإيمان به وبالنبي . ومن فسقهم موالاة أعداء الله .

ثم قال تعالى: ﴿ ٨٧ \_ ٨٦﴾ ﴿ لتجدن أشد الناس عداوة للذين آمنوا اليهود والذين أشركوا ولتجدن أقربهم مودة للذين آمنوا الذين قالوا إنَّا نصاري ذلك بأن منهم قسيسين ورهبانا وأنهم لا يستكبرون \* وإذا سمعوا ما أنزل إلى الرسول ترى أعينهم تفيض من الدمع بما عرفوا من الحق يقولون ربنا آمنا فاكتبنا مع الشاهدين \* وما لنا لا نؤمن بالله وما جاءنا من الحق ونطمع أن يدخلنا ربنا مع القوم الصالحين \* فأثابهم الله بما قالوا جنات تجرى من تحتها الأنهار خالدين فيها وذلك جزاء المحسنين \* والذين كفروا وكذبوا بآياتنا أولئك أصحاب الجحيم.

يقول تعالى في بيان أقرب الطائفتين الله المسلمين، وإلى ولايتهم ومجبتهم، وأبعدهم من ذلك: ﴿لتجدن أشد الناس عداوة للذين آمنوا اليهود والذين أشركوا ﴾. فهؤلاء الطائفتان على الإطلاق أعظم الناس معاداة للإسلام والمسلمين، وأكثرهم سعياً في إيصال الضرر إليهم، وذلك لشدة بخضهم الضرر إليهم، وذلك لشدة بخضهم لوولتجدن أقربهم مودة للذين آمنوا الذين قالوا إنا نصاري وذكر تعالى الذين قالوا إنا نصاري وذكر تعالى

لذلك عدة أسباب: مسلم منها: أن أمنهم قسيسين ورهباناً الله عنه مترهدين، وعُبّاداً في

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أ: السكوت.

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: أن في ترك.

الصوامع متعبدين. والعلم مع الزهد وكذلك العبادة مما يلطف القلب ويرققه، ويزيل عنه ما فيه من الجفاء والغلظة، فلذلك لا يوجد فيهم غلظة اليهود، وشدة المشركين.

ومنها: ﴿أنهم لا يستكبرون﴾ أي: ليس فيهم تكبر ولا عتو عن الانقياد للحق، وذلك موجب لقربهم من المسلمين ومن محبتهم، فإن المتواضع أقرب إلى الخير من المستكبر.

ومنها: أنهم ﴿إذا سمعوا ما أنزل إلى المرسول محمد على أثر ذلك في قلوبهم وخشعوا له، وفاضت أعينهم بسبب ما سمعوا من الحق الذي تيقنوه، فلذلك آمنوا وأقروا به فقالوا: ﴿ربنا مع الشاهدين وهم أمة محمد على يشهدون لله بالتوحيد، ولرسله بالرسالة وصحة ما جاؤوا به، ويشهدون على الأمم السابقة بالتصديق والتكذيب.

وهم عدول، شهادتهم مقبولة، كما قال تعالى: ﴿وكذلك جعلناكم أمة وسطاً لتكونوا شهداء على الشاس ويكون الرسول عليكم شهيداً﴾. ويكون الرسول علي إيمانهم ومسارعتهم فكأنهم ليموا على إيمانهم ومسارعتهم مع القوم الحق ونظمع أن يدخلنا ربنا يمنعنا من الإيمان بالله، والحال أنه قد جاءنا الحق من ربنا، الذي لا يقبل الشك والريب، ونحن إذا آمنا واتبعنا الحق طمعنا أن يدخلنا الله الجنة مع القوم الصالحين، فأي مانع يمنعنا؟ المسردة والانتهاد اليسردة والانتهاد اليسردة والانتهاد على المسارعة والانتهاد الله المسارعة والانتهاد الله المسارعة والانتهاد الله المسارعة والانتهاد الإيمان وعدم التخلف عنه.

قال الله تعالى: ﴿ فَأَثَّابِهِمَ الله بِما قَالُوا ﴾ أي: بما تفوهوا به من الإيمان ونطقوا به من التصديق بالحق ﴿ جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها، وذلك جزاء المحسنين ﴾. وهذه الآيات نزلت في النصارى الذين آمنوا بمحمد ﷺ، كالنجاشي وغيره محن آمن منهم. وكذلك لا يزال يوجد فيهم

مَنْ يختار دين الإسلام، ويتبين له بطلان ما كانوا عليه، وهم أقرب من اليهود والمشركين إلى دين الإسلام.

ولما ذكر ثواب المحسنين، ذكر عقاب المسيئين قال: ﴿والذين كفروا وكذبوا بآياتنا أولئك أصحاب المحيم لأنهم (١) كفروا بالله، وكذبوا بآياته المبينة للحق.

﴿ ٨٨ ـ ٨٨﴾ ﴿ يا أيها الذين آمنوا لا تحرموا طيبات ما أحل الله لكم ولا تعتدوا إن الله لا يجب المعتدين ﴿ وكلوا عما رزقكم الله حلالاً طيباً واتقوا الله الذي أنتم به مؤمنون ﴿ يقول طيبات ما أحل الله لكم ﴿ من المطاعم والمسارب ، فإنها نِعَم أنعم الله بها واشكروه ولا تردوا نعمته بكفرها أو عدم قبولها ، أو اعتقاد تحريمها ، فتجمعون بذلك بين القول على الله فتجمعون بذلك بين القول على الله الكذب ، وكفر النعمة ، واعتقاد الحلال المعتداء .

والله قد نهى عن الاعتداء فقال: ﴿ولا تعتدوا إن الله لا يحب المعتدين﴾ بل يبغضهم ويمقتهم ويعاقبهم على ذلك ...

ثم أمر بضد ما عليه المشركون، الذين يحرمون ما أحل الله فقال: ﴿وكلوا مما رزقه الذي ساقه إليكم، الله علا طيباً ﴾ الله على من الأسباب، إذا كان حلالاً أنواع الأموال التي تؤخذ بغير حق، وكان أيضاً طيباً، وهو الذي لا خبث فيه، فخرج بذلك الخبيث من السباع والخبائث.

واتقوا الله في امتثال أوامره، واجتناب نواهيه واللي أنتم به مؤمنون فإن إيمانكم بالله يوجب عليكم تقواه ومراعاة حقه، فإنه لا يتم إلا بذلك ودلت الآية الكريمة على أنه إذا حرم حلالاً عليه، من طعام

وشراب، وسرية وأمة، ونحو ذلك، فإنه لا يكون حراماً بتحريمه، لكن لو فعله فعليه كفارة يمين، كما قال تعالى: ﴿ وَيَا أَيُّهَا النّبِي لِم تَحْرِمُ مَا أَحَلِ الله لك ﴾ الآية. إلا أن تحريم الزوجة فيه كفارة ظهار، ويدخل في هذه الآية أنه لا ينبغي للإنسان أن يتجنب الطيبات ويحرمها نفسه، بل يتناولها مستعيناً بها على طاعة ربه.

في أيمانكم (١٠ أي: في أيمانكم الته باللغو في أيمانكم (١٠ أي: في أيمانكم التي صدرت على وجه اللغو، وهي الأيمان التي حلف بها المقسم من غير نية ولا قصد، أو عقدها يظن صدق نفسه، فبان بخلاف ذلك. ﴿ولكن يؤاخذكم بما عقدتم الأيمان أي: بما عزمتم عليه، وعقدت عليه قلوبكم. كما قال في الآية الأخرى: ﴿ولكن يؤاخذكم بما كسبت قلوبكم ﴿ ونكفارته أي: كفارة اليمين الذي عقدةوها بقصدكم ﴿إطعام عشرة مساكين ﴾.

وذلك الإطعام ﴿من أوسط ما تطعمون أهليكم أو كسوتهم أي تصورة مساكين، والكسوة هي التي تجزىء في الصلاة ﴿أو تحرير في غير هذا الموضع، المتى فعل واحداً من هذه الثلاثة فقد انحلت يمينه. ﴿وَفَمَنْ لَمْ يَعِدُ وَاحداً من هذه الثلاثة فِيام ذلك ﴾ المذكور ﴿ كفارة أيمانكم إذا حلفتم ﴾ تكفرها وتحوها وتمتع من الإثم

واحفظوا أيمانكم هعن الحلف بالله كاذباً، وعن كشرة الأيمان، واحفظوها إذا حلفتم عن الحنث فيها، إلا إذا كان الحنث خيراً، فتمام الحفظ: أن يفعل الخير، ولا يكون يمينه عرضة لذلك الخير.

﴿ كذلك يبين الله لكم آياته ﴾ المبينة للبينة للمحكام . ﴿ لعلكم تشكرون ﴾ الله حيث علمكم ما لم تكونوا تعلمون . فعلى العباد شكر الله تعالى على ما من به

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: لأنه.

عليهم، من معرفة الأحكام الشرعية وتبينها.

﴿ ٩٠ ـ ٩١﴾ ﴿ يِا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إنما الخمر والميسر والأنصاب والأزلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون \* إنما يريد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الخمر والميسر ويصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة فهل أنتم منتهون، يذم تعالى هذه الأشياء القبيحة، ويخبر أنها من عمل الشيطان، وأنها رجس. ﴿فاجتنبوه﴾ أي: اتركوه ﴿لعلكم تفلحون، فإن الفلاح لا يتم إلا بترك ما حرّم الله، خصوصاً هذه الفواحش المذكورة وهي الخمر وهيي: كل ما خامر العقل أي: غطاه بسكره والميسر، وهو: جميع المغالبات التي فيها عوض من الجانبين، كالمراهنة ونحوها، والأنصاب، التي هي: الأصنام والأنداد ونحوها، مما ينصب ويعبد من دون الله، والأزلام التي يستقسمون بها، فهذه الأربعة نهى الله عنها وزجر، وأخبرعن مفاسدها الداعية إلى تركها واجتنابها. فمنها: أنها رجس، أي: خبث، نجس معنى، وإن لم تكن نجسة

والأمور الخبيئة مما ينبغي اجتنابها وعدم التدنس أوضارها.

ومنها: أنها من عمل الشيطان، الذي هو أعدى الأعداء للإنسان

ومن المعلوم أن العدو يحذر منه، وتحذر مصايده وأعماله، خصوصاً الأعمال التي يعملها ليوقع فيها عدوه، فإنها فيها هلاكه، فالحزم كل الحزم البعد عن عمل العدو المبين، والحذر منها، والخوف من الوقوع فيها.

ومنها: أنه لا يمكن الفلاح للعبد إلا باجتنامها، فإن الفلاح هو: الفوز بالمطلوب المحبوب، والنجاة من المرهوب، وهذه الأمور مانعة من الفلاح ومعوقة له.

ومنها: أن هذه موجبة للعداوة والبغضاء بين الناس، والشيطان حريص على بثها، خصوصاً الخمر

والميسر، ليوقع بين المؤمنين العداوة والبغضاء.

فإن في الخمر من انغلاب العقل وذهاب حجاه، ما يدعو إلى البغضاء بينه وبين إخوانه المؤمنين، خصوصاً إذا اقترن بذلك من السباب ما هو من لوازم شارب الخمر، فإنه ربما أوصل إلى القتل، وما في الميسر من غلبة أحدهما للآخر، وأخذ ماله الكثير في غير مقابلة، ما هو من أكبر الأسباب للعداوة والبغضاء.

ومنها: أن هذه الأشياء تصد القلب، ويتبعه البدن عن ذكر الله وعن الصلاة، اللذين خلق لهما العبد، وبهما سعادته، فالخمر والمسر، يصدانه عن ذلك أعظم صد، ويشتغل قلبه، ويذهل لبه في الاشتغال بهما، حتى يمضي عليه مدة طويلة وهو لا يدري أين هو.

فأي: معصية أعظم وأقبع من معصية تدنس صاحبها، وتجعله من أهل الحبث، وتوقعه في أعمال الشيطان وشباكه، فينقاد له كما تنقاد البهيمة الذليلة لراعيها، وتحول بين العبد وبين فلاحه، وتوقع العداوة والبغضاء بين المؤمنين، وتصد عن ذكر الله وعن الصلاة؟!! فهل فوق هذه المفاسد شيء أكبر منها؟!!

ولهذا عرض تعالى على العقول السليمة النهي عنها، عرضاً بقوله ﴿ فَهِلُ أَنْتُم مِنتَهُونَ ﴾ . لأن العاقل \_ إذا نظر إلى بعض تلك المفاسد \_ انزجر عنها وكفت نفسه، ولم يحتج إلى وعظ كثير ولا زجر بليغ.

﴿ ٩٢﴾ ﴿ وأطيعوا الله وأطيعوا الرسول واحذروا فإن توليتم فاعلموا أنما على رسولنا البلاغ المين اطاعة الله وطاعة رسوله واحدة، فمَنْ أطاع الله فقد أطاع الرسول، ومَنْ أطاع الرسول فقد أطاع الله. وذلك شامل للقيام بما أمر الله به ورسوله من الأعمال، والأقوال الظاهرة والباطنة، الواجبة والمستحبة، المتعلقة بحقوق الله وحقوق خلقه، والانتهاء عما نهى الله ورسوله عنه كذلك.

وهذا الأمر أعم الأوامر، فإنه كما ترى يدخل فيه كل أمر ونهي، ظاهر وباطن، وقوله: ﴿واحدروا﴾ أي: من معصية الله ومعصية رسوله، فإن في ذلك الشر والخسران المبين. ﴿فإن توليتم﴾ عمّا أمرتم به ونهيتم عنه. ﴿فاعلموا أنما على رسولنا البلاغ المبين﴾ وقد أدى ذلك. فإن اهتديتم فلانفسكم، وإن أسأتم فعليها، والله هو الذي يحاسبكم، والرسول قد أدى ما عليه وما حل به.

﴿٩٣﴾ ﴿ليس على اللين آمنوا وعملوا الصالحات جناحٌ فيما طعموا إذا ما اتقوا وآمنوا وعملوا الصالحات ثم اتقوا وآمنوا وأحسنوا والله يحب المحسنين﴾ لما نزل تحريم الخمر والنهي الأكيد والتشديد فيه، تمنى أناس من المؤمنين أن يعلموا حال إخوامم الذين ماتوا على الإسلام قبل تحريم الخمر وهم يشربونها.

فأنزل الله هذه الآية ، وأخبر تعالى أنه وليس على الذين آمنوا وحملوا الصالحات جناح أي . حرج وإثم وفيما طعموا من الخمر والميسر قبل تحريمهما .

ولما كان نفى الجناح يشمل المذكورات وغيرها، قيد ذلك بقوله: ﴿إِذَا مِا اتَّقُوا وآمِنُوا وعَملُوا الصالحات أي: بشرط أنهم تاركون للمعاصى، مؤمنون بالله إيماناً صحيحاً، موجباً لهم عمل الصالحات، ثم استمروا على ذلك. وإلا فقد يتصف العبد بذلك في وقت دون آخر. فلا يكفي حتى يكون كذلك حتى يأتيه أجله، ويدوم على إحسانه، فإن الله يحب المحسنين في عبادة الخالق، المحسنين في نفع العبيد، ويدخل في هذه الآية الكريمة، من طعم المحرم، أو فعل غيره بعد التحريم، ثم اعترف بذنبه وتاب إلى الله، واتقى وآمن وعمل صالحاً، فإن الله يغفر له، ويرتفع عنه الإثم في

﴿ 97 \_ 92 ﴿ وَمَا أَيُّهَا الذَّينَ آمَنُوا لَيْهِ لَوْنَاكُم اللهُ بِشِيءَ مِنْ الصَّيْدَ تِنَاكُ

إيمانكم .

أيديكم ورماحكم ليعلم الله من يخافه بالغيب فمن اعتدى بعد ذلك فله عذاب أليم \* يا أيها الذين آمنوا لا تقتلوا الصيد وأنتم حرم ومن قتله منكم متعمداً فبجزاء مثل ما قتل من النعم يحكم به ذوا عدل منكم هدياً بالغ الكعبة أو كفارة طعام مساكين أو عدل ذلك صياماً ليذوق وبال أمره عفا الله عما سلف ومن عاد فينتقم الله منه والله عزيز ذو انتقام \* أحل لكم صيد البحر وطعامه متاعأ لكم وللسيارة وحرم عليكم صيدالبر ما دمتم حرماً واتقوا الله الذي إليه تحشرون، هذا من منن الله على عباده، أن أخبرهم بما سيفعل قضاء وقدرأ، ليطيعوه ويقدموا على بصيرة، ويهلك من هلك عن بينة، ويحيا من حي عن بينة، فقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ لا بد أن يختبر الله

﴿لِيلُونكُم الله بشيء من الصيد﴾ أي: بشيء غير كثير، فتكون عنة يسرة، تحقيفاً منه تعالى ولطفاً، وذلك الصيد الذي يبتليكم الله به ﴿تناله أيديكم ورماحكم﴾ أي: تتمكنون من صيده، ليتم بذلك الابتلاء، لا غير مقدور عليه بيد ولا رمح، فلا يبقى للابتلاء فائدة.

ثم ذكر الحكمة في ذلك الابتلاء، ففيه قيمته، فقال: وليعلم الله علماً ظاهراً المتلفات، وذلك للخلق يترتب عليه الثواب والعقاب الحرم. والعقاب الله عنه مع قدرته عليه وتمكنه، وأو كفارة ذلك الجز فيثيبه الثواب الجزيل بمن لا يخافه كفارة ذلك الجز الله فيصطاد ما تمكن معصية تعرض يععل مقابلة المنكم (بعد ذلك) البيان، الذي قطع المساكين. المنحج، وأوضح السبيل. وفله عذاب فيشتري بقيم وصفه إلا الله، لأنه لا عذر لذلك وأو عدل ذلك المعتدي، والاعتبار بمن يخافه بالغيب، أي: يصوم على وعدم حضور الناس عنده، وأما إظهار يوماً. وليلوق) وعدم حضور الناس عنده، وأما إظهار يوماً. وليلوق) خافة الله عند الناس، فقد يكون ذلك، عليه وويال أم

لأجل محافة الناس، فلايشاب على

ثم صرح بالنهي عن قتل الصيد، في حال الإحرام، فقال: ﴿يا أيها الدين آمنوا لا تقتلوا الصيد وأنتم حرم أن أي الحرم أن أي الحرمة، والنهي عن قتله يشمل النهي عن مقدمات القتل، وعن المشاركة في القتل، والإعانة على القتل، والإعانة على المحرم عن أكل ما قتل أو صيد لأجله، وهذا كله تعظيم لهذا النبك العظيم، أنه يحرم على المحرم قتل وصيد ما كان حوالا له قبل الإحرام.

وقوله: ﴿وَمَنْ قَتْلُهُ مِنْكُمْ مِتْعُمِداً﴾ أي: قِتل صيداً عمداً ﴿ فَ ﴾ عليه ﴿جزاء مثل ما قتل من النعم﴾ أي: الإبل، أو البقر، أو الغينم، فينظر ما يشبه شيئاً من ذلك، فيجب عليه مثله، يذبحه ويتصدق به. والاعتبار بالمماثلة أن ﴿ يُحِكِم به دواعدل منكم ﴾ أي: عدلان يعرفان الحكم، ووجه الشبه، كما فعل الصحابة رضى الله عنهم، حيث قضوا بالحمامة شاة، وفي النعامة بدنة، وفي بقر الوحش ـ على اختلاف أنواعِهِ \_بقرة، وهكذا كل ما يشبه شيئاً من النعم، ففيه مثله، فإن لم يشبه شبيتاً ففيه قيمته، كيما هو القاعدة في المتلفات، وذلك الهدى لا بدأن يكون ﴿ هدياً بالغ الكعبة ﴾ أي: يذبح في الحوم.

﴿ أُو كفارة طعام مساكين ﴾ أي: كفارة ذلك الجزاء طعام مساكين، أي: يجعل مقابلة المثل من النعم، طعام يطعم المساكين.

قال كثير من العلماء: يقوم الجزاء، فيشتري بقيمته طعام، فيطعم كل مسكين مُذَبِّر أو نصف صاع من غيره. ﴿ وَ نصف صاع من غيره. أي : يصوم عن إطعام كل مسكين يوماً. ﴿ لِيلُوقَ ﴾ إيجاب الجزاء المذكور عليه ﴿ وَمَنْ عاد ﴾ بعد

ومُوالَّذِي يَوْفَ عَلَمُ مِالِيَّا وَوَسَا لَمُنَا يَرْضَعُ بِالنَّهِ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُؤْفِقَ عَلَيْهِ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُؤْفِقَ عَلَيْهِ الْمُعْلَمُ الْمُؤْفِقَ الْمُؤْفِقَ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُؤْفِقَ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ اللَّهِ الْمُؤْفِقَ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللِيلِيلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُلِيلُولُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللِهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ

المستقم الله منه، والله عزيز ذو انتقام.

وإنمانص الهعلى المتعمد لقتل الصيد، مع أن الجزاء يلزم المتعمد والمخطىء، كما هو القاعدة الشرعية \_ أن المتلف للنفوس والأموال المحترمة، فإنه يضمنها على أي: حال كان، إذا كان إتلافه بغير حق، لأن الله رتب عليه الجزاء والعقوبة والانتقام، وهذا للمتعمد. وأما المخطىء فليس عليه عقوبة، إنما عليه الجزاء، [هذا جوات الجمهور من هذا القيد الذي ذكره الله. وطائفة من أهل العلم يرون تخصيص الجزاء بالمتعمد وهو ظاهر الآية. والفرق بين هنذا وبين التضمين في الخطأ في النفوس والأموال في هذا الموضع الحق فيه لله، فكما لا إثم لا جزاء لاتلاف نفوس الأدميين وأموالهم](١).

ولما كان الصيد يشمل الصيد البري والبحري، استثنى تعلق الصيد البحري فقال: ﴿ أُحِلُ لَكُم صيد البحري وطعامه ﴾ أي: أحل لكم دفي حال إحرامكم حصيد البحر، وهو الحي من حيواناته وطعامه، وهو الميت منها، فدل ذلك على حل ميتة البحر. ﴿ متاعاً لكم وللسيارة ﴾ أي: الفائدة في إباحته لكم وللسيارة ﴾ أي: الفائدة في إباحته

<sup>(</sup>۱) ما بين القوسين زيادة من هامش أ، وجاء في هامش ب بدلاً منها بخط المؤلف: (هذا قول جمهور العلماء، والصحيح ما صرحت به الآية أنَّه لا جزاء على غير المعتمد كما لا إثم عليه).

وَمَاعَلَ ٱلَّذِينَ يَتَّقُونَ مِن حِسَابِهِ مِن شَيءٍ وَلَكَ عِن وْكُونَالْتَلُّهُونَيَّتُقُونَ ۞ وَوَرِالَّذِينَ أَغَّىٰذُواْدِيتَهُمْ لَيَّ اوَلَهُوا وَغَرِّهُمُولَ لِيَوَةُ الدُّنْيَ أَوْدَكِرْ بِهِ مِنَانَ بَسُكُلَ نَفْسُ بِمَاكَ سَبَتَ لَيْسُ لَهَا مِن دُونِ اللَّهِ وَلِي ۗ وَلَا شَفِيعٌ وَإِن مَّدْ يِلْ كُلُّ عَدْلِ لَا يُؤخَّدُ مِنْكُمَّ أَوْلَتَبِكَ ٱلَّذِينَ أُنْسِلُوا عَاكَسَهُواً لَمُنْ شَرَابُ مِنْ حَيدِ وَعَذَابُ أَلِيدًا عَاكَ افُّا يَكْفُرُونَ ۞ قُلْأَنْفُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُنَ ٱ وَلَا يَضُرُّنَا وَثُورٌ عَلَيْآ عَقَا إِنَاعِ لَهُ إِذْ هَدُلْنَا ٱللَّهُكَالِّذِي ٱسْتَهُويَٰهُ ٱلشَّ يُطِينُ فِ ٱلْأَرْضِ حَسَرانَ لَهُ وَأَصْحَبُ يَدْعُونَهُ وَإِلَى ٱلْهُدَى ٱلْقِنَا ۗ قُلْ إِنَّ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱلْحَدَى وَأَمْزِهَا لِنَسْ لِمَرَ لِيَيِّ ٱلْمَلَكِينَ ۞ وَأَنْ أَفِي عُواْ ٱلصَّلَوَةَ وَانَّقُوهُ وَهُوَالَّذِي إِلَيْهِ تُعَشِّرُونَ ۞ وَهُوَالَّذِي خَلَقَ التَكَوَّنِ وَٱلأَرْضَ بِالْحَقِّ وَيُوْمَ كِفُولُ كُن فَكُولُ فَوْلُهُ ٱلْمَقَّ وَلَهُ ٱلْمُلْكُ يَوْمَ يَسْفَحُ فِ ٱلصَّورُعَ لِلهُ ٱلْفَيْدِ وَالشَّهَدَةُ فَهُوَ ٱلْحَكِيدُ الْخَيدِرُ الْخَيدِرُ وَهُ AND AND IN LONG BEEN

لكم أنه لأجل انتفاعكم وانتفاع وفقتكم الذين يسيرون معكم. وحرم عليكم صيد البر ما دمتم حرماً . ويؤخذ من لفظ «البصيد» أنه لا بد أن يكون وحشياً، لأن الإنسي ليس بصيد. ومأكولاً، فإن غير المأكول لا يصاد ولا يطلق عليه اسم الصيد. واتقوه بفعل ما الذي إليه تحشرون أي: اتقوه بفعل ما أمر به، وترك ما نهى عنه، واستعينوا على تقواه بعلمكم أنكم إليه تحشرون. فيجازيكم، هل قمتم بتقواه فيثيبكم الشواب الجزيل، أم لم تقوموا بها فيعاقبكم؟

﴿ ١٩٩ ـ ٩٩﴾ ﴿ جَعَلُ الله الكعبة البيت الحرام قياماً للناس والشهر الحرام والهدي والقلائد ذلك لتعلموا أن الله وأن الله بكل شيء عليم \* اعلموا أن الله بكل شيء عليم \* اعلموا أن الله شديد العقاب وأن الله غقور رحيم \* ما على الرسول إلا البلاغ والله أنه جعل ﴿ الكعبة البيت الحرام قياماً أنه جعل ﴿ الكعبة البيت الحرام قياماً ودنياهم، فبذلك يتم إسلامهم، وبه يقصده والعطايا الجزيلة، والإحسان بقصده والعطايا الجزيلة، والإحسان وتتقحم ( ) حمن أجله والأهوال.

ويجتمع فيه من كل فج عميق جميع أجناس السلمين، فيتعارفون ويستعين بعضهم ببعض، ويتشاورون على المضالح العامة، وتنعقد بينهم الروابط في مصالحهم الدينة والدنيوية،

قال تعالى: ﴿ليشهدوا منافع لهم ويذكروا اسم الله في أيام معلومات على ما رزقهم من بهيمة الأنعام﴾ ومن أجل كون البيت قياماً للناس قال مَن قال من العلماء: إن حج بيت الله فرض كفاية في كل سنة. فلو ترك الناس حجه لأثم كل قادر، بل لو ترك الناس حجه لزال ما به قوامهم، وقامت القيامة.

وقوله: ﴿والهدي والقلائد﴾ أي: وكذلك جعل الهدي والقلائد - التي هي أشرف أنواع الهدي \_ قياماً للناس، يتقعون بهما ويثابون عليهما. ﴿ وَلَكَ لَتَعَلَّمُوا أَنَّ اللهُ يَعَلَّمُ مَا فِي السَّمَاوات وما في الأرض، وأن الله يكل شيء عليم﴾.

قمن علمه أن جعل لكم هذا البيت الحرام، لما يعلمه من مصالحكم الدينية والدنيوية.

وأن الله غفور رحيم أي: ليكن وأن الله غفور رحيم أي: ليكن هذان العلمان موجودين في قلوبكم على وجه الجزم واليقين؛ تعلمون أنه شديد العقاب العاجل والآجل على مَن عصاه، وأنه غفور رحيم لمن تاب إليه وأطاعه. فيثمر لكم هذا العلم الخوف من عقابه، والرجاء لمغفرته وثوابه، والرجاء

ثم قال تعالى: ﴿ ما على الرسول إلا السيلاع ﴾ وقد بلغ كما أمر، وقام بوظيفته وما سوى ذلك، فليس له من الأمر شيء. ﴿ والله يعلم ما تبدون وما تكتمون ﴾ فيجازيكم بما يعلمه تعالى منكم.

والطيب ولو أصحبك كثرة الخبيث فاتقوا الله يا أولي الألباب لعلكم تفلحون أي: ﴿قل للناس عدراً عن الشر ومرغباً فني الخير: ﴿لا يستوي الخبيث والطيب من كل سيء، فلا يستوي الإيمان والكفر، ولا الطاعة والمعصية، ولا أهل الخنة والأعمال الخبيثة ولا المال الحرام والمال الحلال.

﴿ ولو أعجبك كثرة الخبيث ﴾ فإنه لا ينفع صاحبه شيئاً، بل يضره في دينه ودنياه.

﴿ فاتقوا الله يا أولي الألباب لعلكم تفلحون فأمر أولي الألباب، أي: أهل العقول الوافية، والآراء الكاملة، فإن الله تعالى يوجه إليهم الخطاب. وهم الذين يؤبه لهم، ويرجى أن يكون فهم خير

ثم أخبر أن الفلاح متوقف على التقوى التي هي موافقة الله في أمره ونهيد، فمن اتقاه أفلح كل الفلاح، ومن ترك تقواه حصل له الخسران وفاتته الأرباح.

آمنوا لا تسألوا عن أشياء إن تبد لكم تسؤكم وإن تسألوا عنها حين ينزل القرآن تبد لكم عفا الله عنها والله غفور حليم \* قد سألها قوم من قبلكم ثم أصبحوا بها كافرين ينهى عباده المؤمنين عن سؤال الأشياء التي إذا بينت لهم ساءتهم وأحزنتهم، وذلك كسؤال بعض المسلمين لرسول الله عن آبائهم، وعن حالهم في الجنة أو النار، فهذا ربما أنه لو بين للسائل لم يكن له فيه خير، وكسؤالهم للأمور غير الواقعة.

ب وكالسؤال الذي يشرتب عليه تشديدات في الشرع ربما أحرجت الأمة، وكالسؤال عما لا يعني، فهذه الأسئلة، وما أشبهها هي المنهي عنها، وأما السؤال الذي لا يترتب عليه شيء

من ذلك فهذا (۱) مأمور به، كما قال تعالى: ﴿فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون﴾

﴿ وإن تسألوا عنها حين ينزل القرآن تبد لكم ﴾ أي : وإذا وافق سؤالكم عله فسألتم عنها حين ينزل عليكم القرآن، فتسألون عن آية أشكلت، أو حكم خفي وجهه عليكم، في وقت يمكن فيه نزول الوحي من السماء، تبد لكم، أي : تبين لكم وتظهر، وإلا فاسكتوا عما سكت الله عنه.

وعفا الله عنها أي: سكت معافياً لعباده منها، فكل ما سكت الله عنه فهو معافياً عنه. ووالله غفور حليم أي: لم يزل بالمغفرة موصوفاً، وبالحلم والإحسان معروفاً، فتعرضوا لمغفرته وإحسانه، واطلبوه من رحمته ورضوانه.

وهذه المسائل التي نهيتم عنها ﴿قَلَهُ سَالُهَا قُوم مِن قَبِلُكُم ﴾ أي: جنسها وشبهها، سؤال تعنت لا استرشاد. فلما بينت لهم وجاءتهم ﴿أصبحوا بها كافرين كما قال النبي ﷺ في الحديث الصحيح: "ما نهيتكم عنه فاجتنبوه، وما أمرتكم به فأتوا منه ما استطعتم، فإنها أهلك مَن كان قبلكم كثرة مسائلهم، واختلافهم على أبيائهم».

اسالهم" معلى الله من المحيرة ولا سائبة ولا وصيلة ولا حام ولكن اللين كفروا يفترون على الله الكذب وأكثرهم لا يعقلون \* وإذا أسرول قالوا لل ما أنزل الله وإلى الرسول قالوا حسبنا ما وجدنا عليه آباءنا أولو كان آباؤهم لا يعلمون شيئاً أسرعوا في الدين ما لم يأذن به الله وحرموا ما أحله الله، فجعلوا بآرائهم الفاسدة شيئاً من مواشيهم عرماً، على حسب اصطلاحاتهم التي عارضت ما أنزل الله، فقال: ﴿ ما جعل الله من المورة ﴾ وهي: ناقة يشقون أذنها، ثم بحررة وهي: ناقة يشقون أذنها، ثم بحررة وركوها ويرونها عترمة.

ولا سائبة وهي: ناقة، أو بقرة، أو بقرة، أو شاة، إذا بلغت شيئاً اصطلحوا عليه، سيبوها فلا تركب ولا يحمل عليها ولا تؤكل، وبعضهم ينذر شيئاً من ماله يجعله سائبة.

﴿ ولا حام ﴾ أي: جمل يحمى ظهره عن الركوب والحمل، إذا وصل إلى حالة معروفة بينهم.

فكل هذه مما جعلها المشركون محرمة بغير دليل ولا برهان وإنما ذلك افتراء على الله، وصادرة من جهلهم وعدم عقلهم، ولهذا قال: ﴿ولكن اللين كفروا يفترون على الله الكذب وأكثرهم لا يعقلون فلا نقل فيها ولا عقل، ومع هذا فقد أعجبوا بآرائهم التي بنيت على الجهالة والظلم.

فإذا دعوا ﴿إلى منا أنبزل الله وإلى المرسول﴾ أعرضوا فلم يقبلوا، و ﴿قالوا حسينا ما وجدنا عليه آباءنا﴾ من الدين، ولا كان غير سديد، ولا ديناً ينجي من عذاب الله.

ولوكان في آبائهم كفاية ومعرفة ودراية لهان الأمر. ولكن آباءهم لا يعقلون شيئاً، أي: ليس عندهم من المعقول شيء، ولا من العلم والهدى شيء.

قسباً لمن قبلًد من لا علم عنده صحيح، ولا عقل رجيح، وترك اتباع ما أنزل الله، واتباع رسله الذي يملأ القلوب علماً وإيماناً وهدى وإيقاناً.

والمناوا الماليات المنوا عليكم أنفسكم لا يضركم من ضل إذا الله مرجعكم جيعاً فينتكم بما كنتم تعلمون يقول تعالى: ويا أيها الذين آمنوا عليكم أنفسكم أن أي المناوا عليكم أنفسكم أي والزامها سلوك الصراط المستقيم، فإنكم إذا صلحم لا يضركم من ضل عن الصراط المستقيم، ولم يمتد إلى الدين القويم، وإنما يضر نفسه

ولا يدل هذا على أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، لا يضر العبد تركهما وإهمالهما، فإنه لا يتم هذاه إلا

\* وَإِذْ قَالَ إِنْ رُهِيمُ لِأَبِيءٌ وَلَا أَنْتَ بِذُ أَصْبَ الْمَا وَالِهَمُّ إِنْ أَوْلَاكُ وَقَوْمَكَ فِي صَلَالِ مَّهِ بِنِ ۞ وَكَذَالِكَ نُورِيٓ إِبْرَهِيدٍ مَلَكُونَ السَّنَوَةِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيكُونَ مِنَ ٱلْمُوفِينِ ٥ فَلْنَاجَنَّ عَلَيْهِ النِّيلُ رَءَاكُونِكَبًّا قَالَ هَلْفَارَبُّ فَلُمَّا أَفْسَلَ عَالَ لَا أَحِبُ الْآفِلِينَ ﴿ فَلْمَا رَبِّنَا ٱلْفَتَمْرَ بَازِغَا قَالَ هَدَ ذَا رَيُّ فَلَمَّا أَفَكَ قَالَ لَهِن لَّزِّيهَ دِين رَقِي لَأَكُونَ مِنَ الْفَوْمِ ٱلضَّكَآلِينَ ۞ فَلَعَانَ ٱلنَّـعْسَ بَانِفَ أَقَالَ هَلْ مَا لَا آمِنِ هَلَنَا أَكْبَرُفُ لَمُنَّا أَفَلَتْ قَالَ يَنْغَوْمِ إِنِّي بَرِيَّةً ثِمَّا تُنْزِكُونَ ۞ إِنْ وَيَحَهُتُ وَيَعْفِى إِلَّذِى فَطَ رَأَلَسَ كُوْتِ وَٱلْأَرْضَ حَنِيفَ أَوْمَا أَنَا أَمِنَ ٱلْمُثْيِرِكِينَ ۞ وَمَا خَمُوفَومُ أَهُ قَالَ ٱلْكُنْجُونِيَ فِي أَنْهُ وَقِدْ هَكَ نَٰزُ وَلَآ أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِيهِ إِلَّا أَن يَشَاءَ رَقِي شَيَئًا وَسِعَ رَفِيكُلُ ثَقَ عِلْمًا أَفَلًا تَنَدَّكُّرُونَ ﴿ وَكَيْفَ أَفَافُ مَآ أَشْرَكَ مُثَا مُرَ عَنَا فُونَ أَنَّكُوْ أَشْرَكَتُ مِاللَّهِ مَا لَرَّيْزِلَّ بِيرِ عَلَيْكُو مُ لَطَنَّا فَأَقُ ٱلْفَرِيقَ أَنِ أَحَقُّ بِٱلْأَمْنِ أَنِ كَنْتُمْ مَقَالُمُونَ ۞ ON THE STATE OF TH

بالإتيان بنما يجب عليه من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر

نعم، إذا كان عاجزاً عن إنكار المنكر بيده ولسانه وأنكره بقلبه، فإنه لا يضره ضلال غيره.

وقوله: ﴿إلى الله مرجعكم جميعاً﴾ أي: مآلكم يوم القيامة، واجتماعكم بين يدي الله تعالى ﴿فينيتكم بما كتم تعملون﴾ من خير وشر

﴿١٠٦ ـ ١٠٨﴾ ﴿يا أيها الذين أمنوا شهادة بينكم إذاحضر أحدكم الموت حين الوصية أثنان ذوا عدل منكم أو آخران من غيركم إن أنتم ضربتم في الأرض فأصابتكم مصيبة الموت تحبسونهما من بعد الصلاة فيقسمان بالله إن ارتبتم لا نشتري به ثمناً ولو كان ذا قربى ولا نكتم شهادة الله إنَّا إذا لمن الأثمين \* فإن عثر على أنهما استحقا إثما فآخران يقومان مقامهما من الذين استحق عليهم الأوليان فيقسمان بالله لشهادتنا أحق من شهادتهما وما اعتدينا إنا إذا لمن الظالمين \* ذلك أدنى أن يأتوا بالشهادة على وجهها أو يخافوا أن ترد أيمان بعد أيمانهم واتقوا الله واسمعوا والله لا يهدي القوم الفاسقين ﴿ يُحْبِر تعالى خبرا متضمنا للأمر بإشهاد اثنين على الوصية، إذا حضر الإنسان مقدمات الموت وعلائمه، فينبغي له أن

الَّذِيكَ المُوَاوَلَةِ بَلِيسُوَا إِيمَانُهُ مِيطُلِّمِ أُوْلَيْكَ لَهُمُ ٱلْأَمْنُّ وَهُمِمُّهُ مَنْدُونَ ۞ وَقِلْكَ خُتُنَآ مَاتَيْنَهُمَٓ إِبْرُهِمِ مَعَلَىٰ فَرْمِوْء نَزْفَعُ دُرَجَاتٍ مَّن نَشَكَآءُ إِنَّ رَبِّكَ حَصِيمُ عَلِيهُ ٥ وَوَهَا اللَّهُ وَإِسْخَنَّ وَيُسْفُونَ أَحَدُكُ لَّا هِذَيْنَا وَيُوعًا هَذَيْنَا عِنِفَتِلُ وَمِن دُرِيَتِيهِ مِدَاوُد وَسُلَتَ مَنْ وَأَوْبِ وَتُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَارُونَ عُرِي الْمُعْسِينِينَ ٥ وَنَكِيرِيّا وَيَعْنِيَ وَعِيسَىٰ وَإِلْيَاسٌّ حَكُلٌّ بِنَ الصَّلِحِينَ @ وَإِسْمَاعِيلَ وَٱلْمِسَاعَ وَيُونُنُ وَلُوطاً وَسَعُ لَّا فَضَالَنَاعَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴿ وَمِنْ اَلِهَ إِي عِدْ وَقُرِيَّتَهُمْ وَإِخْرَتُهُ فِي مُوَالْفِيرُ وَلَجَيَّيْنَاهُمُ وَهَدَيْنَهُمْ إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيدٍ ۞ ذَلِكَ هُدَى ٱللَّهِ دَهُ دِي بِوءِ مَن يَشَكَأُهُ مِنْ عِسَادِوْء وَلُوَّ أَشْرَكُواْ لَجِطْ عَنْهُمْ مَّاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞ أُوْلَكِكَ الَّذِينَ ، آيَنَتَهُ مُوْلَاكِكِمُ وَلَلْكُو وَالنَّهُوَّةَ فَإِن يَكُفُّرُهِا هَوْكُنَّهَ فَقَدْ وَكَلَّمَا يَهَا قَوْمَا لَيْسُوا بِمَا كَنْفِينَ ۞ أُوْلَيْكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَيِهُدَنْهُ مُ ٱلْحَدُّهُ قُلْلًا أَسْتُلُكُمُ مُعَلِيْهِ أَجْراً إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرَى الْعَكِلِمِينَ ۞ TO THE TOTAL OF THE PARTY OF TH

يكتب وصيته، ويشهد عليها اثنين ذوي 

﴿ أُو آخران من غيركم ﴾ أي: من غير أهل دينكم، من اليهود أو النصاري أو غيرهم، وذلك عند الحاجة والضرورة وعدم غيرهما من المتلمين.

﴿إِنَّ أَنتُم صَرِبتُم فِي الأرضُ ﴾ أي: سافرتم فيها ﴿فأصابتكم مصيبة **الموت﴾** أي: فأشهدوهما، ولم يأمر بشهادتهما إلا لأن قولهما في تلك الحال مقبول، ويؤكد عليهما، بأن يحبسا ﴿من بعد الصلاة ﴾ التي يعظمو نها .

﴿ فيقسمان بالله ﴿ أنهما صدقا، وما غيرا ولا بذلا، هذا ﴿إِنَّ ارتبتم﴾ في شهادتهما، فإن صدقتموهما، فلا حاجة إلى القسم بذلك .

ويقولان: ﴿لا نشتري به ﴾ أي: بأيماننا ﴿ثمناً ﴾ بأن نكذب فيها، لأجل عرض من الدنيا. ﴿ولو كان دُا قربي، فلا نراعيه لأجل قربه منا ﴿وَلاَ نَكْتُمُ شَهَادَةَ اللَّهِ ﴾ بل نؤديها على ما سمعناها ﴿إِنَّا إِذَا ﴾ أي : إن كتمناها ﴿ لَمْ الْآثمين ﴾ .

﴿ فِيلِ عَسْرِ عِيلِي أَنْهِ حَالُي أَنْهِ اللَّهِ أَي: الشاهدين ﴿استحقا إثماً ﴾ بأن وجد من القرائن ما يدل على كذبهما وأنهما

خانا ﴿فَآخِران يقومان مقامهما من الذين استحق عليهم الأوليان، .

أي: فليقم رجلان من أولياء الميت، وليكونا من أقرب الأولياء إليه. ﴿فيقسمان بالله لشهادتنا أحق من شهادتهما الله أي: أسما كذبا، وغيرا وخانا. ﴿ومِا اعتبدينا إنا إذا لن الظالمين أي: إن ظلمنا واعتدينا، وشهدنا بغير الحق.

قال الله تعالى في بيان حكمة تلك الشهادة وتأكيدها، وردها على أولياء الميت حين تظهر من الشاهدين الخيانة : ﴿ ذَلَكَ أَدْنَى ﴾ أي: أقرب ﴿ أَنْ يَأْتُوا بالشهادة على وجهها، حين تؤكد عليهما تلك التأكيدات. ﴿ أُو يُخافوا أَن ترد أيمان بعد أيمانهم اي: أن لا تقبل أيمانهم، ثم تردعلي أولياء

﴿والله لا يهدي القوم الفاسقين ﴾ شيخ الإسلام ابن تيمية ﴿ أي: الذين وصفهم الفسق، فلا يريدون الهدى والقصد إلى الصراط المستقيم

> وحساصل هذا، أن الميت \_إذا حضره الموت في سفر ونحوه، مما هو مظنة قلة الشهود المعتبرين \_ أنه ينبغي أن يوصى شاهدين مسلمين عدلين. فإن لم يجد إلا شاهدين كافرين، جاز أن يوصى إليهما، ولكن لأجل كفرهما فإن الأولياء إذا أرتبابوا بهسما فبإنهم يحلفونهما (١) بعد الصلاة، أنهما ما خانا، ولا كذبا، ولا غيّرا، ولا بدّلا، فيبرأن بذلك من حق يتوجه إليهما.

فإن لم يصدقوهما ووجدوا قرينة تدل على كذب الشاهدين، فإن شاء أولياء الميت، فليقم منهم اثنان، فيقسمان بالله: لشهادتهما أحق من شهادة الشاهدين الأولين، وأنهما خانا ركذبا، فيستحقون منهما ما يدعون.

وهذه الآيات الكريمة نزلت في قصة «تميم الداري» و «عدى بن بداء» المشيهورة حين أوضى لهما العدوي، والله أعلم.

ويستدل بالآيات الكريمات على

عدة أحكام:.

منها: أن الوصية مشروعة، وأنه ينبغي لمن حضره الموت أن يوصي .

ومنها: أنها معتبرة، ولوكان الإنسان وصل إلى مقدمات الموت وعِلاماتِه ، ما دام عقله ثابتاً. :

ومنها: أن شهادة الوصية لا يد فيها من اثنين عدلين .

ومنها: أن شهادة الكافرين في هذه الوصية وتحوهامقبولة لوجود الضرورة، وهذا مذهب الإمام أحمد. وزعم كتير من أهل العلم: أن هذا الحكم منسوخ، وهذه دعوى لا دليل عليها . . . . .

ومنها: أنه ربما استفيد من تلميخ الحكم ومعناه، أن شهادة الكفار \_عند عدم غيرهم، حتى في غير هذه المسألة \_مقبولة، كما ذهب إلى ذلك

ومنها: جواز سفر المسلم مع الكافر إدا لم يكن محذور .

ومنها: جواز السفر للتجارة.

ومنها: أن الشاهدين -إذا ارتيب منهما، ولم تبد قرينة تدل على خيانتهما، وأراد الأولياء \_ أن يؤكدوا عليهم اليمين، ويحبسوهما من بعد الصلاة، فيقسمان بصفة ما ذكر الله

ومنها: أنه إذا لم تحصل تهمة ولا ريب لم يكن حاجة إلى حبسهما، وتأكيد اليمين عليهما .

ومنها: تعظيم أمر الشهادة حيث أضافها تعالى إلى نفسة، وأنه يجب الاعتناء بها والقيام بها بالقسط.

ومنها: أنه يجوز امتحان الشاهدين عند الريبة منهما، وتفريقهما لينظر عن شهادتهما .

﴿ وَمِنْهَا : أَنَّهُ إِذَا وَجِدْتِ القَرَائِنِ الدَّالَةِ على كذب الوصيين في هذه المسألة \_ قام اثنان من أولياء الميت فأقسما بالله: أن أيماننا أصدق من أيمانهما، ولقد خانا وكذَّبا. المسال الماليات الماليات

ثم يدفع إليهما ما ادعياه، فتكون

القرينة \_مع أيمانهما \_قائمة مقام

﴿١٠٩ ـ ١١٠﴾ ﴿يوم يجمع الله الرسل فيقول ماذا أجبتم قالوا لاعلم لنا إنك أنت علام الغيوب \* إذ قال الله يا عيسى ابن مزيم اذكر نعمتي عليك وعلى والدتك إذ أيدتك بروح القدس تكلم الناس في المهد وكهلاً وإذ علمتك الكتاب والحكمة والتوراة والإنجيل وإذ تخلق من الطين كهيئة الطير بإذني فتنفخ فيها فتكون طيرأ بإذن وتبرىء الأكسه والأبرص بإذن وإذ تخرج الموتى بإذن وإذكففت بنى إسرائيل عنك إذ جئتهم بالبينات فقال الذين كفروا منهم إن هذا إلا سحر مبين، يخبر تعالى عن يوم القيامة وما فيه من الأهوال العظام، وأن الله يجمع به جميع الرسل فيسألهم: ﴿مَاذَا أَجِبَتُم﴾ أي: مادا أجابتكم به أمكم .

 ف ﴿قالوا لا علم لنا﴾ وإنما العلم لك يا ربنا، فأنت أعلم منا. ﴿إنك أنت علام الغيوب أي: تعلم الأمور الغائبة والحاضرة.

﴿إذقال الله يا عيسى ابن مريم اذكر نعمتي عليك وعلى والدتك، أي: اذكرها بقلبك ولسانك، وقم بواجبها شكراً لربك، حيث أنعم عليك نعماً ما أنعم بها على غيرك.

﴿إِذْ أَيْدَتُكَ بِرُوحَ القَدْسُ ﴾ أي. إذ قويتك بالروج والوحى، الذي طهرك وزكاك، وصار لك قوة على القيام بأمر الله والدعوة إلى سبيله. وقيل: إن المراد «بروح القدس» جبريل عليه السلام، وأن الله أعانه به وبملازمته له، وتثبيته في المواطن المشقة.

﴿تَكِلُّمُ النَّاسِ فِي المهدُ وكهلاً﴾ المراد بالتكليم هنا، غير التكليم المعهود الذي هو تجرد الكلام، وإنما المراد بذلك التكليم الذي ينتفع به التكلم والمخاطب، وهو الدعوة إلى الله.

ولعيسي عليه السلام من ذلك، ما لإخوانه من أولى العزم من المرسلين، من التكليم في حال الكهولة ، بالرسالة والدعوة إلى الخير، والنهى عن الشر، وامتاز عنهم بأنه كلّم الناس في المهد، فقال: ﴿إِنِّي عبد اللهِ آتَانِ الكتاب وجعلني نبياً، وجعلني مباركاً أينما كنت وأوصاني بالصلاة والزكاة ما دمت حياً﴾ الآية .

﴿ وإذ علمتك الكتاب والحكمة ﴾ فالكتاب يشمل الكتب السابقة، وخصوصاً التوراة، فإنه من أعلم أنبياء بني إسرائيل \_ بعد موسى \_ بها. ويشمل الإنجيل الذي أنزله الله عليه .

والحكمة هي: معرفة أسرار الشرع وفوائده وحكمه، وحسن الدعوة والتعليم، ومراعاة ما ينبغي، على الوجه الذي ينبغي.

· ﴿ وَإِذْ تَخْلُقُ مِنَ الطِّينُ كَهِيئَةُ الطَّيرِ ﴾ أي: طيراً مصوراً لا روح فيه. فتنفخ فيه فيكون طيراً بإذن الله، وتبريء الأكمه الذي لا بصر له ولاعين. ﴿وَالْأَبْسُرُصُ بِمَاذِنُ، وَإِذْ تَخْسُرُجُ المُوتِي بإذني﴾ فهذه آيات بينات، ومعجزات باهرات، يعجز عنها الأطباء وغيرهم، أيد الله بها عيسني وقوّي بها دعوته.

﴿ وَإِذْ كَفَفَّت بِنِي إِسْرَائِيلَ عَنْكُ ، إِذْ جئتهم بالبينات فقال الذين كفروا منهم﴾ لما جاءهم الحق مؤيداً بالبينات الموجبة للإيمان به . ﴿إِنْ هِذَا إِلاَّ سِحْرِ مبين . وهموا بعيسي أن يقتلوه، وسعوا في ذلك، فكفّ الله أيديهم عنه، وحفظه منهم وعصمه.

فهذه منن امتن الله بها على عبده ورسوله عيسي ابن مريم، ودعاه إلى شكرها والقيام بها، فقام بها عليه السلام أتم القيام، وصبر كما صبر إخوانه من أولي العزم.

﴿١١١ \_ ١٢٠﴾ ﴿ وإذ أوحيت إلى الحُواريينُ أَنْ آمنوا بي وبرسوني قالوا

وَمَاقَدُواْ اللَّهُ مَعَنَّ قَدْرِهِ وَإِذْ قَالُواْ مَا أَخَذَلَ اللَّهُ عَلَى بَشَكَرِينَ شَيٍّ قُلْ مَنْ أَرْلَ ٱلْكِئْلَ ٱلَّذِي جَآءَ بِهِ مُوسَىٰ فُوزًا وَهُ مَى لِلنَّاسِ ۗ عَمَعَلُونَهُ وَأَطِيسَ ثُبَّدُونَهَا وَتُعَفُّونَ كَيْرِأَ وَعُلِمْتُهُ وَالْرَفَعَلَمُواْ أَنتُمْ وَلَا ٓ وَاللَّهُ وَكُمُّ قُلِ اللَّهُ قُرُدُوهُمْ فِي حَوْضِهِ مَيْلَعَتُ وِنَ ۞ وَهَاذَا كِنَتُ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارَكُ مُصَدِّقُ ٱلَّذِي يَنْ يَدِّيْهِ وَلِنُسْذِرَ أَرَّ ٱلْفُرَىٰ وَمَنْ حَوْلُمَا ۚ وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِيِّ وَهُمْ عَلَىٰ اللَّهِ مِنْ عَلَا فِطُورِتَ ۞ وَمَنْ أَظْلَرُ عَنِ ٱفْرَىٰ عَلَىٰ اَفْرَىٰ عَلَىٰ اللَّهِ كَذِبًا ا أَوْقَالَ أُوحِىَ إِلَى وَلَرُوحَ إِلَيْهِ مَوْتٌ وَمَنِ قَالَ سَأَيْلُ مِثَلَمَا أَمْلَ ٱللهُ وَلَوْتَدَى إِذِ ٱلطَّالِمُونَ فِي عَصَرَاتِ ٱلْمَوْتِ وَٱلْكَيْحِكَةُ باسطُوٓالْيَدِيهِ وَأَخْرِجُوا أَنفُسَكُمُ ٱلْيِّعَ يُقْدَرُونَ عَذَابَ ٱلْهُونِ عِاكَنَتْ مَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ عَنْ إِلَّهُ وَكُنتُمْ عَنْءَ لِنَيْدِهِ تَسْتَعَكُمِ أُونَ ﴿ وَلَقَدْ حِشْتُونَا فُكُرُى كُمَّا ا خَلَقْنَا عَلَمْ أَوْلَا مُرَّةِ وَرَحَتْ مَا حَوَّلَتَ مَ وَرَآءَ طَهُورِ رُوْمِنَا نَكَامَعَكُمْ شَفَعَاتَهُ كُوالَّذِينَ زَعَتُ وَأَنَّهُمُ فِيكُوْمُرُكُوْ إِلَّهُ الْفَادَ تَقَطَّعُ مِينَكُمْ وَضَلَّ عَنكُمْ مَاكَنتُ مُرَّعُمُونَ ١ AND SEE IN LESS OF SEELS

آمنا﴾ إلى آخر الآيات<sup>(١)</sup> أي. واذكر نعمتي عليك إذيسرت لك أتباعاً وأعواناً. فأوحيت إلى الحواريين أي: ألهمتهم، وأوزعت قلوبهم الإيمان بي وبرسولي، أو أوجيت إليهم على لسانك، أي: أمرتهم بالوحي الذي جاءك من عند الله، فأجابوا لذلك وانقادوا، وقالوا: آمنا بالله، واشهد بأننا مسلمونء فجمعوا بين الإسلام الظاهر، والانقياد بالأعمال الصالحة، والإيمان الباطن المخرج لصاحبه من النفاق ومن ضعف الإيمان .

والحواريون هم: الأنصار، كما قال تعالى كما قال عيسى ابن مريم للحواريين: ﴿مَنْ أَنصاري إلى الله؟ قال ألحواريون: نحن أنصار الله﴾.

﴿إِذْ قَالَ الْحُوارِيونَ يَا عِيسِيَ ابِنِ مريم هل يستطيع ربك أن ينزل علينا مائدة من السماء فأى: مائدة فيها طعام، وهذا ليس منهم عن شك في قدرة الله، واستطاعته على ذلك. وإنما ذلك من باب العرض والأدب منهم.

ولما كان سؤال آيات الاقتراح منافياً للانقياد للحق، وكان هذا الكلام الصادر من الحواريين ربما أوهم ذلك، وعظهم عيسي عليه السلام فقال:

في ب أكمل الآيات إلى قوله: (وهو على كل شيء قدير).

هكذا في الأصل والمراد بيّن وهو كما قال الله تعالى حكاية لقول عيسى ابن مريم للحواريين.

\* إِنَّ أَلِمُهُ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَالنَّوَىُّ يُخْدِجُ ٱلْحَقِّيرِكَ ٱلْمَيْسِ ٱلْمِيْتِ وَيُغِيُّمُ ٱلْمِيْتِ مِنَ ٱلْمَعِيَّ ذَالِكُمُ ٱللَّهِ فَأَنَّ تُوْفَكُونَ ۞ فَالِنُ الْمُ الإنساج ويحفل المين كما والشنس والمتسكرة نَاكِ أَمَّة بِيرُ ٱلْعَرِيزِ الْعَلِيْدِ ۞ وَهُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ النَّجُورُ لِتَهْ مَدُولِهَا فِي طُلُكَتِ ٱلْبَرِوَالْبَحْرِقَدْ فَصَلَا ٱلْآيَتِ لِقَوْمِ الْ يَعَلَمُونَ ۞ وَهُوَالَّذِيَّ أَنشَأَكُمُ مِن تَقْيِر وَلَجِدَوَ فَتَسْلَقُنَّ وَمُسْتَوْدَةً فَدَفَعَمُلُنَا ٱلْآلِئِكِ لِعَرْمِ يَفْقَهُونِ ﴿ وَهُوَالَّذِي الْمُ أُزَلُ مِنَ السَّكَآءِ مَآءُ فَأَخْرَخَنَا بِهِ مَنْبَاتَ كُلِّ فَيْ وَقُلَّمْ يَخَا مِنْهُ خَضِرًا غُرْجُ مِنْهُ حَبًّا مُثَرَّاكِ بَاوَمِنَ ٱلنَّخْلِمِنِ طَلْعِهَا فِغُولَهُ مَانِيكُ وَيَحَنَّتِ مِنْ أَعَنَابٍ وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلزُّمَّانَ مُسْتَبِهَا لَا وَغَيْرُمُنَشَكِيهِ ٱنظِرُوا إِلَى ثَنْرِومَ إِذَا أَثْرَ وَيَنْوِمِ إِنَّ فِي ذَلِكُر لَاَّبُكُ لِلْقَوْرِ فَوْمُونَ ﴿ وَجَعَالُواْ فِيَدِشْرَكَا مَا لِمِنْ وَمَالَكُمْ ۚ اللَّهِ وكفرقا لأبيرك وتنتزين يوثر أشبيحانه وتعكانا يَصِمُونَ ﴿ بَيعُ السَّكَوْتِ وَالأَرْضِ أَنَّ يَكُونَكُ وَلَا وَلَا وَلَهُ مُكُن لَّهُ صَاحِبَةٌ وَمُلَقَ كُلُّ شَيْءٍ وَهُوبِكُلِّ شَيْءِ عَلِمٌ ١

﴿اتقوا الله إن كنتم مؤمنين ﴿ فإنَّ اللهُ مَا اللهُ على المؤمن محمله ما معه من الإيمان على ملازمة التقوى، وأن ينقاد لأمر الله، ولا يطلب من آيات الاقتراح التي لا يدري ما يكون بعدها شيئاً.

فأخبر الحواريون أنهم ليس مقصودهم هذا المعنى، وإنما لهم مقاصد صالحة، ولأجل الحاجة إلى ذلك ف ﴿قالوا نريد أن نأكل منها﴾ وهذا دليل على أنهم محتاجون لها، ﴿وتطمئن قلوبنا﴾ بالإيمان حين نري الآيات العيانية، فيكون(١٠) الإيمان عين اليقين، كما كان قبل ذلك علم اليقين. كما سأل الخليل عليه الصلاة والسلام ربه أن يريه كيف يحيى الموتى ﴿قال أوَلم تؤمن؟ قال: بلي ولكن ليطمئن قلبي، فالعبد محتاج إلى زيادة العلم واليقين والإيمان كل وقت، ولهذا قال: ﴿ وَنُعَلَّمُ أَنْ قَلْ صَدْقَتْنَا ﴾ أي: تعلم صدق ما جئت به، أنه حق وصدق، ﴿ونكون عليها من الشاهدين، فتكون مصلحة لمن بعدنا، نشهدها لك، فتقوم الحجة، ويحصل زيادة البرهان بذلك عصصت المست

فلما سمع عيسى عليه الصلاة والسلام ذلك، وعلم مقصودهم، أجابهم إلى طلبهم في ذلك، فقال:

﴿اللهم ربنا أنزل علينا مائدة من السماء تكون لنا عيداً لأولنا وآخرنا وآية منك ﴾ أي يبكون وقت نزولها عيداً وموسماً، يتذكر به هذه الآية العظيمة، فتحفظ ولا تنسى على مرور الأوقات وتكرر السنين

كما جعل الله تعالى أعياد السلمين ومناسكهم مذكراً لآياته، ومنبهاً على سنن المرسلين وطرقهم القويمة، وفضله وإحسانه عليهم فوارزقنا وأنت خير الرازقين أي: اجعلها لنا رزفاً، فسأل عيسى عليه السلام نزولها وأن تكون لهاتين المصلحتين، مصلحة الدين بأن تكون آية باقية، ومصلحة الدين بأن تكون آية باقية، ومصلحة الدين بأن تكون رزفاً.

وقال ألله إلى منزلها عليكم فمَن يكفر بعد منكم، فإني أعذبه عذاباً لا أعذبه أحداً من العالمين الأنه شاهد الآية الباهرة وكفر عناداً وظلماً، فاستحق العذاب الأليم والعقاب الشديد. واعلم أن الله تعالى وعدانه سيزلها، وتوعدهم - إن كفروا - بهذا الوعيد، ولم يذكر أنه أنزلها، فيحتمل أنه لم ينزلها بسب أنهم لم يختاروا ذلك، أنه لم ينزلها بسب أنهم لم يختاروا ذلك، ويديل على ذلك، أنه لم يذكر في ويدل على ذلك، أنه لم يذكر في وجدد. ويحتمل أنها نزلت كما وجود. ويحتمل أنها نزلت كما ويكون عدم ذكرها في الأناجيل التي ويكون عدم ذكرها في الأناجيل التي بأيديهم من الحظ الذي ذكروا به بأيديهم من الحظ الذي ذكروا به

أو أنه لم يذكر في الإنجيل أضلاً، وإنما ذلك كان متوارثاً بينهم، ينقله الخلف عن السلف، فاكتفى الله بذلك عن ذكره في الإنجيل، ويدل على هذا المعنى قوله: ﴿ونكون عليها من الشاهدين﴾ والله أعلم بحقيقة الحال

﴿وَإِذْ قَالَ اللهُ يِا عِيسَى إِبْنَ مُرْيَمُ أَنْتَ قَلْتَ لَلْنَاسِ اتَخْدُونِ وَأُمِي إِلْهِينَ مِنْ دُونَ اللهِ ﴿ وَهَذَا تُوبِيْخَ لَلْنَصَارِي الذّينَ قَالُوا: إِنْ اللهُ ثَالَثُ ثُلاثَةً ،

فيقول الله هذا الكلام لعيسى فيتبرأ عيسى ويقول: ﴿سبحانك﴾ عن هذا الكلام القبيح، وعما لا يليق بك.

﴿ما يكون لِي أن أقول ما ليس لي **بحق﴾** أي: ما ينبغي لي، ولا يليق أن أقول شيئًا لبس من أوصافي ولا من حقوقي، فإنه ليس أحد من المخلوقين، لا الملائكة المقربون ولا الأنسياء المرسلون ولا عبرهم له حق ولا استحقاق لمقام الإلهية وإنما الجميع عباد، مدبرون، وخلق مسحرون، وفقراء عاجزون ﴿إِن كنت قلته فقد علمته، تعلم ما في نفسي ولا أعلم ما في تفسك فأنت أعلم بما صدر منى و ﴿ أَنْتُ عَلَّمُ الْغَيُوبِ ﴾ وهذا من كمال أذت المسيح عليه الصلاة والسلام في خطابه لربه، فلم يقل عليه السلام: "لم أقل شيئًا من ذلك"، وإنما أخبر بكلام ينفي عن نفسه أن يقول كل مقالة تنافي منصبه الشريف، وأن هذا من الامور المحالة، ونزه ربه عن ذلك أتم تنزيه، ورد العلم إلى عالم الغيب والشهادة .

ثم صرح بذكر ما أمر به بني إلا ما أسرائيل، فقال: ﴿ما قلت لهم إلا ما أمرتني به ﴾ فأنا عبد متبع لأمرك، ﴿أَن اعبدوا الله ربي وربكم ﴾ أي: ما أمرتهم إلا بعبادة الله وحده وإخلاص الدين له، المتضمن للنهي عن اتخاذي وأمي الهين من دون الله، وبيان أن عبد مربوب، فكما أنه ربكم فهو ربي.

وكنت عليهم شهيداً ما دمت فيهم شهداً الأمر، فيهم أشهد على من قام بدا الأمر، عن لم يقم به فلما توفيتني كنت أنت الرقيب عليهم أي: المطلع على سرائرهم وضمائرهم. ﴿وائت على كل شيء شهيد﴾ علما وسمعاً وبصراً، فعلمك قد أحاط بالمعلومات، وبصرك بالمسموعات، وبصرك بالمعرات، فأنت الذي تجازي عبادك بما تعلمه فيهم من خير وشر

Signatural of the Sire

﴿إِن تعذبهم فإنهم عبادك وأنت أرحم بهم من أنفسهم وأعلم بأحوالهم، فلولا أنهم عباد متمردون لم تعذبهم. ﴿وَإِنْ تَعْفَر لَهُم فَإِنْكُ أَنْتَ الْعَزِيرُ الحَكِيمِ أِي: فمغفرتك صادرة عن تمام عزة وقدرة، لا كمن يغفر ويعفو عن عجز وعدم قدرة.

الحكيم حيث كان من مقتضى حكمتك أن تغفر لن أتى بأسباب المغفرة.

وقال الله المسينا لحال عباده يوم القيامة، ومَن الفائل منهم ومَن الهالك، ومَن الشعيد، هذا يوم ينفع الصادقين صدقهم والصادقون صدقهم والصادقون ويناتهم على الصراط المستقيم والهدي القويم، فيوم القيامة يجدون ثمرة ذلك الصدق، إذا أحلهم الله في مقعد اللهم جنات تجري من محتها الأنهار ورضوا عنه ذلك الفوز العظيم والكاذبون بضدهم، سبجدون ضرر والمالهم وافتراتهم، وثمرة أعمالهم الفائدة.

ولله ملك السماوات والأرض الأنه الخالق لهما والمدبر لذلك بحكمه القدري، وحكمه الشرعي، وحكمه الجزائي، ولهذا قال: ﴿وهو على كل شيء قدير فلا يعجزه شيء، بل جيع الأشياء منقادة لمشيئته، ومسخرة المدرة .

تم تفسير سورة المائدة بفضل من الله وإحسان، والحمد لله رب العالمين

## تفسير سورة الأنعام وهي مكية

(1-۲) ﴿ بسم الله السرحسن السماوات والأرض وجعل الظلمات والأرض وجعل الظلمات والذور ثم الذين كفروا بربهم يعدلون \* هو الذي خلقكم من ظين ثم قضى أجلاً وأجل مسمى عنده ثم أنتم تمترون \* هذا إخبار عن حمده والثناء عليه بصفات الكمال، ونعوت العظمة

والجلال عموماً، وعلى هذه المذكورات خصوصاً. فحمد نفسه على خلقه السماوات والأرض، الدالة على كمال قدرته، وسعة علمه ورحمته، وعموم حكمته، وانفراده بالخلق والتدبير، وعلى جعله الظلمات والنور، وذلك شامل للحسى من ذلك كالليل والنهار والشمس والقمر، والمعنوى كظلمات الجهل والشك، والشرك والعصية، والغفلة، ونور العلم والإيمان واليقين والطاعة، وهذا كله يدل دلالة قاطعة أنه تعالى هو المستحق للعبادة وإخلاص الدين له، ومع هذا الدليل ووضوح البرهان ﴿ثم الذين كفروا بربهم يعدلون، إي يعدلون به سواه، يسوونهم به في العبادة والتعظيم، مع أنهـــم لم يــــــــــاروا الله فـــي شــــيء مـــن الكمال، وهم فقراء عاجزون ناقصون من کل و جه .

ودلك بخلق ما من طين ودلك بخلق ما من طين ودلك بخلق ما دتكم وأبيكم آدم عليه السلام. وشم قضى أجلا أي: ضرب لمدة إقامتكم في هذه الدار أجلا، تتمتعون به وتتحنون، وتبتلون بما يرسل إليهم به رسله.

﴿ثُم﴾ مع هذا البيان التام وقطع الحجة ﴿أنتم تمترون﴾ أي: تشكون في وعد الله ووعيده، ووقوع الجزاء يوم القيامة.

وذكر الله الظلمات بالجمع، لكثرة موادها وتنوع طرقها ووجد النور لكون الصراط الموصلة إلى الله واحدة لا تعدد فيها، وهي: الصراط المتضمنة للعلم بالحق والعمل به، كما قال تعالى: ﴿وأن هذا صراطي مستقيماً فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ﴾.

٣٩﴾ ﴿وهو الله في السماوات وفي الأرض يعلم سرّكم وجهركم

ويعلم ما تكسبون أي: وهو المألوه المعبود في السماوات وفي الأرض، فأهل السماء والأرض، متعبدون لرجم خاضعون لعظمته، مستكينون لعزه وجلاله، الملائكة المقربون، والأنبياء والمسلون، والصديقون والشهداء والصالحون.

وهو تعالى يعلم سركم وجهركم ويعلم ما تكسبون، فاحذروا معاصيه وارغبوا في الأعمال التي تقريكم منه، وتدنيكم من رحمته، واحذروا من كل عمل يبعدكم منه ومن رحمته.

﴿ ٤ ــ ٦ ﴾ ﴿ وما تأتيهم من آية من آيات ربهم إلا كانوا عنها معرضين \* فقد كذبوا بالحق لما جاءهم فسوف يأتيهم أنباء ما كانوا به يستهزؤون \* ألم يرواكم أهلكنا من قبلهم من قرن مكناهم في الأرض ما أم تمكن لكم وأرسلنا السماء عليهم مدرارا وجعلنا الأنهار تجري من تحتهم فأهلكناهم بذنوبهم وأنشأنا من بعدهم قرنا آخرين بهذا إخبار منه تعالى عن إعراض المشركين، وشدة تكذيبهم وعداوتهم، وأنهم لا تنفع فيهم الآيات حتى تحل بهم المثلات، فقال: ﴿وما تأتيهم من آية من آيات رجم الدالة على الحق دلالة قاطعة، الداعية لهم إلى اتباعه وقبوله ﴿إلا كانوا عنها معرضين لا يلقون لها بالا، ولا يصغون لها سمعاً؛ قد انصرفت قلوبهم إلى غيرها، وولوها أدبارهم.

﴿فقد كذبوا بالحق لما جاءهم ﴾ والحق حقه أن يتبع ، ويشكر الله على تيسيره لهم ، وإتيانهم به ، فقابلوه بضد ما يجب مقابلته به فاستحقوا العقاب الشديد ﴿فسوف يأتيهم أنباء ما كانوا به يستهزؤون ﴾ أي فسوف يرون ما استهزؤوا به ، أنه الحق والصدق ويين الله للمكذبين كذبهم وافتراءهم ، وكانوا يستهزؤون بالبعث والجنة والنار ، فإذا كان يوم القيامة قيل للمكذبين : ﴿هذه النار التي كنتم بها تكذبون ﴾ .

وقال تعالى: ﴿وأقسموا بالله جهد أيمانهم لا يبعث الله من يموت بلي

وعداً عليه حقاً ولكن أكثر الناس لا يعلمون \* ليبن لهم الذي يختلفون فيه وليعلم الذين كفروا أنهم كانوا كاذبين \* ثم أمرهم أن يعتبروا بالأمم السالفة فقال:

﴿ أَلْ يرواكم أهلكنا من قبلهم من قرن أي : كم تتابع إهلاكنا للأمم الكذبين، وأمها الماهم قبل ذلك الإهلاك، بأن ﴿ مكناهم في الأرض ما لم نمكن الهؤلاء من الأموال والبنين والرفاهية .

﴿وَأَرْسِلْنَا السَّمَاءَ عَلَيْهِم مَدْرَاراً، وجملنا الأنهار تجري من تحتهم فينب لهم بذلك ما شاء الله من زروع يشتهون، فلم يشكروا الله على نعمه، بل أقبلوا على الشهوات، وألهتهم أنواع اللذات، فجاءتهم رسلهم بالبينات فلم يصدقوها، بل ردوها وكذبوها فأهلكهم الله بذوبهم وأنشأ ﴿مَنْ بعدهم قرنا آخرين﴾

فهذه سُنّة الله ودأبه في الأُمم السابقين واللاحقين، فاعتبروا بمَنْ قص الله عليكم نبأهم.

فأي: بينة أعظم من هذه البينة، وهذا قولهم الشنيع فيها، حيث كابروا المحسوس الذي لا يمكن مَنْ له أدنى، مسكة من عقله دفعه؟!!

﴿ وقالوا ﴾ أيضاً تعنتاً مبنياً على الجهل، وعدم العلم بالمعقول. ﴿ لُولُا

أنزل عليه ملك أي: هلا أنزل مع عمد ملك، يعاونه ويساعده على ما هو عليه برعم ملية بشر، وأن رسالة الله، لا تكون إلا على أيدي الملائكة.

قال الله في بيان رحمته ولطفه بعباده، حيث أرسل إليهم بشراً منهم يكون الإيمان بما جاء به عن علم وبصيرة وغيب ﴿ولو أنزلنا ملكاً﴾ برسالتنا، لكان الإيمان لا يصدر عن معرفة بالحق، ولكان إيماناً بالشهادة الذي لا ينفع شيئاً وجده، هذا إن آمنوا، والعالب أنهم لا يؤمنون بهذه الجالية، فإذا لم يؤمنوا قضى الأمر بتعجيل الهلاك عليهم وعدم إنظارهم، لأن هذه سُنّة الله فيمن طلب الأيات المقترحة فلم يؤمن بها، فإرسال الرسول البشري إليهم بالايات البينات، التي يعلم الله أنها أصلح للعباد وأرفق بهم، مع إمهال الله للكافرين والمكذبين، خير لهم وأنفع، فطلبهم لإنزال الملك شر لهم لو كانوا يعلمون، ومع ذلك فالملك لو أنزل عليهم، وأرسل، لم يطيقوا التلقي عنه، ولا احتملوا ذلك، ولا أطاقته قواهم الفائبة .

ولو جعلناه ملكا لجعلناه رجلاً الأن الحكمة لا تقتضي سوى ذلك. وللبسنا عليهم ما يلبسون أي الكان الأمر ختلطاً عليهم وملبوساً وذلك بسبب ما لبسوه على أنفسهم، فإنهم بنوا أمرهم على هذه القاعدة التي فيها اللبس، وبها عدم بيان الحق.

قلما جاءهم الحق بطرقه الصحيحة، وقواعده التي هي قواعده، لم يكن ذلك هداية لهم، إذا اهتدى بذلك غيرهم؛ واللنب ذنبهم، حيث أغلقوا على أنفسهم باب الهدى، وفتحوا أبواب الضلال.

﴿ ١ - ١ ) ﴿ ولقد استهزى ورسل من قبلك فحاق بالذين سخروا منهم ما كانوا به يستهزؤون \* قل سيروا في الأرض ثم انظروا كيف كان عاقبة المكتبين و يقول تعالى - مسليا لرسوله، ومصبراً ومتهدداً أعداء ه

ومتوعداً . ﴿ ولقد استهزىء برسل من قبلك ﴾ لما جاؤوا أمهم بالبينات كذبوهم واستهزؤوا بهم وبما جاؤوا به في الكفر به . فأهلكهم الله بذلك الكفر والتكذيب، ووفي لهم من العذاب أكمل نصيب ﴿ وفحاق بالذين سخروا منهم ما كانوا به يستهزؤون ﴾ فاحذروا .. أيها المكذبون .. أن تستمروا على تكذيكم ، فيصيبكم ما أصابهم .

فإن شككتم في ذلك أو ارتبتم، فسيروا في الأرض ثم انظروا، كيف كان عاقبة المكذبين، فلن تجدوا إلا قوماً أوحشت منهم المنازل، وعدم من تلك الربوع كل متمتع بالسرور نازل، أبادهم الملك الجبار، وكان بناؤهم عبرة لأولي الأبصار. وهذا السير المأمور به سير القلوب والأبدان، الذي يتولد منه الاعتبار، وأما مجرد النظر من غير اعتبار، فإن ذلك لا يفيد شيئاً

وقل لن ما في السماوات والأرض قل شكتب على نفسه الرحمة ليجمعنكم إلى يوم القيامة لا ريب فيه اللاين خسروا أنفسهم فهم لا يؤمنون القول تعلى لنبيه في وقل الهم وملزما المشركين بالله، مقرراً لهم وملزما بالتوحيد: ولن ما في السماوات والأرض أي من الخالق لذلك، المتصرف فيه؟

﴿قَلَى لَهُ لَهُمَ : ﴿لَهُ ﴾ وَهُم مَقَرُونَ بذلك لا يتكرونه، أفلا حين اعترفوا بانفراد الله بالملك والتدبير، أن يعترفوا له بالإخلاص والتوجيد؟!!

وقوله: ﴿كتبعلى نفسه الرحمة ﴾
أي: العالم العلوي والسفلي تحت ملكه وتدبيره، وهو تعالى قد بسط عليهم وامتئانه، وكتب على نفسه كتاباً أن رحمته تغلب غضبه، وأن العطاء أحب العباد أبواب الرحمة، إن لم يغلقوا عليهم أبوابها بذنوجم، ودعاهم إليها وغيوبم، وقوله ﴿ليجمعنكم إلى يوم والقيامة لا ريب فيه وهذا قسم منه،

وهو أصدق المخبرين، وقد أقام على ذلك من الحجج البينة والبراهين، ما يجعله حق اليقين، ولكن أبي الظالمون إلا جحوداً، وأنكروا قدرة الله على بعث الخلائق، فأوضعوا في معاصيه، وتجرؤوا على الكفربه، فخسروا دنياهم وأخراهم، ولهذا قال: ﴿الذين خسروا أنفسهم فهم لا يؤمنون،

﴿۱۲ \_ ۲۰) ﴿وله ما سكن في الليل والنهار وهو السميع العليم \* قل أغير اله أتخذ وليأ فاطر السماوات والأرضّ وهو يُطْعِمُ ولا يُطْعَمُ قل إنّ أمرت أن أكون أوّل من أسلم ولا تكونن من المشركين \* قل إني أخاف إن عصيت ربي عذاب يوم عظيم ﴿ من يصرف عنه يومئذ فقد رحمه وذلك الفوز المبين \* وإن يمسسك الله بضر فلا كاشف له إلا هو وإن يمسسك بخير فهو على كل شيء قدير \* وهو القاهر فوق عباده وهو ألحكيم الخبير \* قل أي شيء أكبر شهادة قل الله شهيد بيني وبينكم وأوحى إلى هذا القرآن لأنذركم به ومن بلغ أَتُنَّكُمُ لتشهدون أنَّ مع الله آلهة أخرى قل لا أشهد قل إنما هو إله واحد وإنَّني بريء مما تشركون \* الذين آتيناهم الكتاب يعرفونه كما يعرفون أبناءهم الذين خسروا أنفسهم فهم لا يومنون، اعلم أن هذه السورة الكريمة قد اشتملت على تقرير التوحيد بكل دليل عقلي ونقلي، بل كادت أن تكون كلها في شأن التوحيد ومجادلة المشركين بالله المكذبين لرسوله .

فهذه الآيات ذكر الله فيها ما يتبين به الهدى، وينقمع به الشرك. فذكر أن ﴿لُهُ تَعَالَى ﴿مَا سِكُنْ فَيَ الْلَّيْلِ والنهار، وذلك هو الخلوقات كلها، من أدميها وجنُّها، وملائكتها، وحيواناتها وجماداتها، فالكل خلق مدبرون، وعبيد مسحرون لرسم العظيم القاهر المالك، فهل يصح في عقل ونقل أن يعبد من هؤلاء الماليك، الدي لا نفع عسده ولا ضراع ويترك الإخلاص للخالق المديس المالك، البضيار الشافع؟! أم العقول السليمة والفطر المستقيمة تدعو

إلى إخلاص العبادة، والحب والخوف، والرجاء لله رب العالمين؟!

**﴿السميع﴾ لجميع الأصوات على** اختلاف اللّغات بتقنن الحاجات. ﴿العليم﴾ بما كان، وما يكون، وما لم يكن، لُو كان كيف كان يكون، المطلع على الظواهر والبواطن؟ ألف علم الم

﴿ قُلِ اللهِ وَلاء الشركين بالله: ﴿ أُغْسِر اللهُ أَتَخَذُ وَلَيَّا ﴾ مَن هـؤلاءِ المخلوقات العاجرة يتولاني وينصرني؟! فلا أتخذ من دونه تعالى ولياً لأنه فناطر السماوات والأرض، أي: خالقهما ومدبرهما: ﴿وهو يُطُعِمُ ولا يُطَمِّهُ أي: وهو الرزاق لحميت الخلق، من غير حاجة منه تعالى إليهم، فكيف يليق أن أتخذ ولياً غير الخالق الرزاق، الغنى الحميد؟! ﴿قُلْ إِنْ أمرت أن أكون أول مَن أسلم ﴾ لله بالتوحيد، وانقاد له بالطاعة، لأن أولى من غيري بامتثال أوامر ربي.

﴿ولا تكونن من المشركين ﴾ أي : ونسيست أيسضاً عسن أن أكسون مسن المشركين، لا في اعتقادهم ولا في مجالستهم، ولا في الاجتماع بهم، فهذا أفرض الفروض على، وأوجب الواجبات.

﴿ قَـل إِنِ أَحْـاف إِن عَـصـيـت رِي عذاب يوم عظيم، فإن العصية في الشرك توجب الخلود في النار، وسخط الجبار، وذلك اليوم هو اليوم الذي يخاف عذابه، ويحذر عقابه؛ لأنه مَنْ صُرف عنه العذاب يومئذ فهو المِرحوم، ومَنْ نجا فيه فهو الفائز حقاً، كما أن مَنْ لم ينج منه فهو الهالك

ومن أدلة توحيده، أنه تعالى المنفرد بكشف التضراء، وجلب الخير والـــســراء، ولـــهـُسَدًا قَتَالَ: ﴿وَإِنَّ يمسسك الله بضر ﴾ من فقر، أو مرض، أو عسر، أو غم، أو هم أو نحوه. ﴿فِلا كَاشَفَ لَهُ إِلَّا هُو، وَإِن يمسسك بخير فهو على كل شيء قدير، فإذا كان وحده النافع الضار، فهو الذي يستحق أن يفرد بالعبودية

ۚ ذَٰلِكُ مُ ٱللَّهُ رَبُّكُمُ ۗ لَا إِلَّهَ إِلَّا هُوَّخَالِقُ كُلِ آئِيءٍ فَأَعْبُهُ وَا وَهُوَعَلَاكُلِ مَنْ وَوَكِيلٌ ۞ لَانَّذِرِكُ مُالْأَتَّصُورُ وَهُوَيْدُرِكَ ٱلْأَنْصَدِّرُوهُوَ ٱللَّظِيفُ ٱلْخَبِيرُ ۞ قَدْجَآ ٓ كُرُ بَصَآبِرِين زَيْكُوْ فَنَ أَبْصَرَ فَلِكَفْ يَعِيهُ وَمَنْ عَيْرٍ فَعَكَلَيْهَا وَمَا أَنَاعَلَيْكُمْ بِخَفِيظِ ۞ وَكَنَاكِكُ ثَصَرِقُ ٱلْأَيْتِ وَلِيَقُولُواْ دَرَسْتَ وَلِنُبِيَّنَهُ ولِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ۞ أَيَّعْ مَا أُوعَى إِلَيْكَ مِن زَيِكَ لَآ إِلَهُ إِلَّاهُوَّ وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ۞ وَلَوْسَىٓ آءَ ٱلتَهُمَّا أَشَرَكُوا وُمَاجَعَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلٍ ۞ وَلَاتَتُهُو ٱللِّينِ يَدْعُونَ مِن دُوبِ ٱللَّهِ فَتَشَنُّواْ اللَّهَ عَمَدُ قَايِعَ يَرِعِلْمِ حَكَ ذَلِكَ زَيْنَا لِكُلِّ أَمَّةٍ مَمَلَهُمُ تُزَّاِكَ رَبِهِومِّرْجِعُهُوْفَكَيَّتُهُمُ عِيَّاكِكَانُوْأَيَّةُ مَلُونَ ۞ وَأَقَىٰ كُواْ بِاللَّهِ جَهَدَا لَمُنَاهِ عَلَيْنِ جَاءَتْهُ مُءَايَدٌ لِّيُوْمِنُنَّ بِهِكَ إِقُلْ عَلَى إِنَّمَا ٱلْأَيْلَتُ عِندَاللَّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمُ أَنَّهَا إِذَا جَأَءَتْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَيُقَلِّكِ أَفِوْدَتَهُمْ وَأَصْلَاهُمْ صَكَّمَا لَمْ يُؤُومُ وَأَبِيةً أَوَّلَكَ مَرَّةً وَيَكَ ذَرُهُم فِي طُغُوَا نِهِمْ يَعْمَ مَهُونَ ﴾

﴿وهنو القاهر فوق عباده ﴾ فلا يتصرف منهم منصرف، ولا يتحرك متحرك، ولا يسكن ساكن إلا بمشيئته، وليس للملوك وغيرهم الخروج عن ملكه وسلطانه، بل هم مدِبرون مقهورون، فإذا كان هو القاهر وغيره مقهوراً، كان هو المستحق للعبادة .

﴿ وهو الحكيم ﴾ فيما أمر به ونهي ، وأثاب وعاقب، وفيما خلق وقدّر. ﴿ الخبير ﴾ المطلع على السرائر والضمائر وخفايا الأمور، وهذا كله من أدلة التوحيد.

﴿ قُلِ ﴾ لهم ـ لما بينا لهم الهدى، وأوضحنا لهم السالك \_: ﴿أَي: شيء أكبر شهادة) على هذا الأصل العطيم ﴿قُلُ اللهِ أَكْثِرُ شَهَادَةً } فَهُوَ ا شهيد بيني وبينكم الله أعظم منه شهادة ولا أكبر، وهو يشهد لي بإقراره وفعله، فيقرني على ما قلت لكم، كما قال تعالى. ﴿ولو تقوُّل علينا بعض الأقاويل لأخذنا منه باليمين ثم لقطعنا منه الوتين، فالله حكيم قدير، فلا يليق بحكمته وقدرته أن يقر كاذبأ عليه، زاعماً أن الله أرسله ولم يرسله، وأن الله أمره بدعوة الخلق ولم يأمره، وأن الله أبـاح لـه دمناء مَسَنُ خِنالـفــه وأموالهم ونساءهم وهو مع ذلك يصدقه بإقراره وبفعله، فيؤيده على ما

\* وَلَوْ أَنْتَ الزُّلْنَآ إِلَيْهِ وَالْلَاّ حِسَةً وَكُلُّهُ وَالْوَقَا وَخَنْرُنَا عَلَيْهِ مُزُلِّ مِنْي وَقُلُامًا كَافُوا لِيُؤْمِنُوا إِلَّا أَنْ يَكَآءَ أَفَدُ وَلَيْنَ أَكُمْ مُعْرِجُهُمُ لُونَ ۞ وَكَذَٰ لِكَ حَعَلَنَا لِكُلِيْ يَيْ عَدُوًّا شَكِيطِينَ ٱلْإِنِي وَٱلْبِينَ يُوْجِي بَعْضُهُمْ إِلَّى بَعْضِ زُخُونَ ٱلْقَوَلِ عُرُازً وَلُوسُ آءَ رَبُّكَ مَافَعَلُوهُ فَ كَرَهُمْ وَمَا يَمْ تَرُونِكَ ﴿ وَلِلْصَاغَى إِلَيْهِ أَفْعِدَهُ ٱلَّذِينَ لِايْوُمِنُونَ بِٱلْآخِةَ وَوَالِيَصَوْهُ وَلِيُقَرِّقُواْ مُاحْمِهُ مُّقَدِّرَفُوكَ ۞ أَتَعَيَّرُالْتَهِ أَنْسَغِي حَكَمًا وَهُوَ ٱلَّذِيَّ أَنْ زَلَ إِلَيْكُمُ ٱلۡكِئْبُ مُفَصَّالًا وَٱلَّذِيرَ ﴾ وَانِّينَ هُوَ ٱلْكِنَّابِ يَعْلَمُونَ إِنَّهُ وَمُثَرِّلُ مِن زَيِكَ بِٱلْحَقِّ فَلَا تَكُونَ مِنَ ٱلمُنْتَقِينَ ۞ وَتَتَتَكَرُسَتُ رَبِّكِ صِنْفًا وَعَنَدُلاً لَّامْتُ يَدَلَ إِكَ لِنَافِيهُ وَهُوَ السَّيْعَ الْعَرَالِيهُ وَإِنْ تُطِعُ أَكِينُ مُن فِ ٱلْأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَن سَيِيلِ السَّوْان يَسَيِّعُونَ إِلَّا ٱلطَّنَّ وَإِنَّ هُمُ إِلَّا يَعْلَى رَصُونَ ﴿ إِنَّ رَبُّكِ هُوَأَعْلَاسٌ بَضِيلُ عَن كِيلِمِي وَهُوَأَعْلَرُ بِاللَّهِ تَدِينَ ۞ فَكُلُواْ يَمَانُكِرَ أَسْمُ أَلْفَوَعَلَتْ وإن كُنتُديِّ النَّذِي مُؤْمِرِينَ ﴿ ACCEPTANT OF THE PARTY OF THE P

قبال بالمعجزات الباهرة والآيات الظاهرة، وينصره ويخذل مَنْ خالفَه وعاداه، فأي شهادة أكبر من هذه الشهادة؟!!

وتوله ﴿ وأوحي إلي هذا القرآن لأنــنركــم بــه ومَــن بــلــغ ﴾ أي: وأوحى الله إلى هذا القرآن الكريم لمنفعتكم ومصلحتكم، لأنذركم به من العقاب الأليم. والنذارة إنما تكون بذكر ما ينذرهم به من الترغيب، والترهيب، وبيان الأعمال والأقوال؛ الظاهرة والباطنة، التي مَنْ قام بها فقد قبل النذارة، فهذا القرآن فيه النذارة لكم أيها المخاطبون، وكل مَنْ بلغه القرآن إلى يوم القيامة، فإن فيه بيان كل ما يحتاج إليه من المطالب الإلهية؛

لل بين تعالى شهادته التي هي أكبر الشهادات على توحيده، قال: قل لهؤلاء المعارضين لخبر الله، والمكذبين لرسله: ﴿أَنْنَكُم لِتشهدون أَنْ مع الله الهة أخرى، قل لا أشهد﴾ أي: إن شهدوا، فلا تشهد معهم.

فوازن بين شهادة أصدق القائلين ورب العالمين، وشهادة أزكى الخلق المؤيدة بالبراهين القاطعة والحجج المساطعة على توحيد الله وحده لا شريك له، وشهادة أهل الشرك

الذين مرجت عقولهم وأديانهم، وفسدت آراؤهم وأخلاقهم، وأضحكوا على أنفسهم العقلاء....

﴿ وَإِنْنِي بَرِيء مَا تَشْرِكُونَ ﴾ به من الأوثان والأنداد، وكل ما أشرك به مع الله فهذا حقيقة التوحيد، إثبات الإلهية لله ونفيها عما عداه

لا بين شهادته وشهادة رسوله على التوحيد، وشهادة الشركين الذين لا علم لديم على ضده، ذكر أن أهل الكتباب من اليهود والنصارى. في عرفون صحة التوحيد (كما يعرفون أبناءهم) أي: لا شك عندهم فيه بوجه، كما أنهم لا يشتبهون بأولادهم، خصوصاً البين الملازمين في الغالب لآبائهم.

ويحتمل أن الضمير عائد إلى الرسول محمد على، وأن أهمل الكتاب لا يشتبهون بصحة رسالته ولا يمترون بها، لما عندهم من البشارات به، وتعوته التي تنظيق علية ولا تصلح لغيره، والمعنيان متلازمان.

قوله: ﴿اللّهِن خسروا أنفسهم﴾ أي: فوتوها ما خلقت له من الإيمان والتوحيد، وحرموها الفضل من الملك المجيد ﴿فهم لا يؤمنون﴾ فإذا لم يوجد الإيمان منهم، فلا تسأل عن الحسار والشر، الذي يحصل لهم.

﴿٢١﴾ ﴿وَمِن أَظَلَم مِن افترى على الله كذباً أو كذب بآياته إنه لا يفلح الظالمون﴾ أي: لا أعظم

ظلماً وعناداً ممن كان فيه أحد الوصفين، فكيف لو اجتمعا افتراء الكذب على الله، أو التكليب بآياته، التي جاءت بها المرسلون، فإن هذا أظلم الناس، والظالم لا يفلح أبداً

﴿۲۲ ـ ۲۲﴾ ﴿ويوم نحسرهم جميعا ثم نقول للذين أشركوا أين شركاؤكم الذين كنتم تزعمون \* ثم لم تكن فتنتهم إلا أن قالوا والله ربنا ما كنا مشركين \* انظر كيف كذبوا على أنفسهم وضل عنهم ما كانوا يفترون بخبر تعالى عن مال أهل الشرك يوم القيامة وأنهم يسألون ويوبخون فيقال لهم ﴿ أَين شركاؤكم الذين كنتم تسزعه ون أي: إن الله ليس له شريك، وإنما ذلك على وجه الزعم منهم والافتراء ﴿ثم لم تكن فتنتهم﴾ أي: لم يكن جوام م حين يفتنون ويختبرون بذلك السؤال، إلا إنكارهم لشركهم وحلفهم أنهم ماكانوا مشركين ﴿انظر﴾ متعجباً منهم ومن أحوالهم ﴿كيف كذبوا على أنفسهم ﴾ أي: كذبوا كذبا عاد بالخسار على أنفسهم وضرهم ــوالله ــغاية الضرر ﴿وضل عنهم ما كانوا يفترون، من الشركاء الذين زعموهم مع الله، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً.

﴿٢٥﴾ ﴿ومنهم من يستمع إليك وجعلنا على قلوبهم أكنة أن يفقهوه وفي آذانهم وقرأ وإن يروا كل آية لا يؤمنوا بها حتى إذا جاؤوك يجادلونك يقول البذيت كمفروا إن هذا إلا أساطير الأولين﴾ أي: ومن هؤلاء المشركين قوم يحملهم بعض الأوقات، بعض الدواعي إلى الاستماع لما تقول، ولكنه استماع خال من قصد الحق واتباعه، ولهذا لا يتقعون بذلك الاستماع لعدم ولهذا لا يتقعون بذلك الاستماع لعدم

<sup>(</sup>١) في ب على ما خالفوه.

إرادتهم للخير ﴿وجعلنا على قلوبهم أكنة ﴾ أي: أغطية وأغشية ، لئلا يفقهوا كلام الله ، فصان كلامه عن أمثال هؤلاء . ﴿وفي آذانهم ﴾ جعلنا ﴿وقراً ﴾ أي: صمما ، فلا يستمعون ما ينفعهم .

وإن يروا كل آية لا يؤمنوا بها وهذا غاية الظلم والعناد، أن الآيات البينات الدالة على الحق، لا ينقادون لها، ولا يصدقون بها، بل يجادلون بالباطل الحق ليدحضوه.

ولهذا قال: ﴿حتى إذا جاؤوك يجادلونك يقول الذين كفروا إن هذا إلا أساطير الأولين أي: مأخوذ من صحف الأولين المسطورة، التي ليست عن الله ولا عن رسله. وهذا من كفرهم، وإلا فكيف يكون هذا الكتاب الحاوي لأنباء السابقين واللاحقين، والحقائق التي جاءت بها الأنبياء والمرسلون، والحق، والقسط، والعدل وجه، أساطير الأولين؟

(77) ﴿ وهم ينهون عنه ويناون عنه ويناون عنه وإن يهلكون إلا أنفسهم وما يشعرون وهم: أي: المشركون بالله المكذبون لرسوله، يجمعون بين الضلال والإضلال، ينهون الناس عن اتباع الحق، ويحذرونهم منه، ويبعدون بأنفسهم عنه، ولن يضروا الله ولا عباده المؤمنين بقعلهم هذا شيئاً. ﴿ إِنْ يهلكون إلا أنفسهم وما يشعرون لللهُ للكُ

﴿٢٧ ـ ٢٩﴾ ﴿ولو ترى إذ وقفوا على النار فقالوا يا ليتنا نرة ولا نكذب بآيات ربنا ونكون من المؤمنين \* بل بدا لهم ما كانوا يخفون من قبل ولو ردوا لعادوا لما نهوا عنه وإنهم لكاذبون \* بمبعوثين بقول تعالى \_ غبراً عن حال بمبعوثين بقول تعالى \_ غبراً عن حال الشركين يوم القيامة ، وإحضارهم النار : ﴿ولو ترى إذ وقفوا على النار الوبخوا ويقرعوا ، لرأيت أمراً هائلاً وحالاً مفظعة ، ولرأيتهم كيف أقروا على أنفسهم بالكفر والفسوق ، وتمنوا على أنفسهم بالكفر والفسوق ، وتمنوا نرو ولا نكذب بآيات ربنا ونكون من نرد ولا نكذب بآيات ربنا ونكون من

المؤمنين \* بل بدالهم ما كانوا يخفون في من قبل \* . فإنهم كانوا يخفون في أنفسهم أنهم كانوا كاذبين، ويبدو في قلوبهم في كثير من الأوقات. ولكن الأغراض الفاسدة صدتهم عن ذلك، وصرفت قلوبهم عن الخير، وهم كذبة في هذه الأمنية، وإنما قصدهم أن يدفعوا بها عن أنفسهم العذاب.

﴿ولو ردوا لعادوا لما نهوا عنه وإنهم لكاذبون﴾

﴿وقالوا﴾ منكرين للبعث ﴿إِن هي الله حياتنا الدنيا﴾ أي: ما حقيقة الحال والأمر وما المقصود من إيجادنا، الا الحياة الدنيا وحدها. ﴿وما نحن بمبعوثين﴾

﴿٣٠﴾ ﴿ولو ترى إذ وقفوا على ربهم قال أليس هذا بالحق قالوا بلى وربنا قال فذوقوا العذاب بما كنتم وإذ وقفوا على ربهم لرأيت أمراً عظيماً، وهولا جسيماً، ﴿قال لهم موبخاً ومقرعاً: ﴿اليس هذا ﴾ الذي ترون من العذاب ﴿بالحق؟ قالوا: بلى وربنا ﴾ فأقروا واعترفوا حيث بما كنتم تكفرون ﴾

﴿٣١﴾ ﴿قدخسر الذين كذبوا بلقاء الله حتى إذا جاءتهم الساعة بفتة قالوا يا حسرتنا على ما فرطنا فيها وهم يحملون أوزارهم على ظهورهم ألاساء ما يررون اي : قد خاب وحسر وحرم الخير كله، مَنْ كذَّب بلقاء الله، فأوجب له هذا التكذيب، الاجتراء على المحرمات، واقتراف الموبقات ﴿حتى إذا جاءتهم الساعة﴾ وهم على أقبح حال وأسوئه، فأظهروا غاية الندم. و ﴿قالوايا حسرتنا على ما فرطنا فيها، ولكن هذا تحسّر دهب وقته، ﴿وهم يحملون أوزارهم على ظهورهم ألا ساء ما يررون . فإن وزرهم وزريثقلهم ولايقدرون على التخلص منه، ولهذا خلدوا في النار، واستحقوا التأبيد في غضب الجبار .

﴿٣٢﴾ ﴿وما إلحياة الدنيا إلا لعب ولهوٌ وللدّار الآخرة خير للذين يتّقون

وَيَالَكُونَ الْاَتَأْكُولُوا مِمَّا ذُكِرَ إِسْرُاللَّهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَلَ لَكُمْ مَاحَرَّةِ عَلَيْهِ كُنِّمَ إِلَّامَا أَضْطُرْنَةً إِلَيْدُّ وَإِنَّ كَيْدُا لَيُصِلُونَ بِأَهْوَآنِهِ مِعَنْدِعِلْمِ أَنَّ رَبُّكَ هُوَأَعْلَ مِٱلْعَنْدِينَ ١ وَذَرُوا طَلَيْهِ ٓ إِلَاِثِيرِوَ يَاطِنَهُ تُوانَ ٱلَّذِيبَ يَكْسِبُونَ ٱلْإِثْمَ سَيُحَرُونَ مِمَاكَ الْمُأْيَقَةً رِفُونَ ۞ وَلَا مَأْكُلُوا عَمَا لَرُيْدَكِ رَاسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَلِنَّهُ لَهِسْقٌ وَإِنَّ السَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِنَّا أَوْلِيَآيِهِ مُرْلِيُحِكِدِ لُوكُرُّ وَإِنَّا أَطَعَتْ مُوهُمَّ إِنَّكُمُّ لَشْرِكُونَ ۞ أَوْمَن كَانَ مَيْنَا فَأَخْيَنَكَ فَرَحَعَكَ لَاللَّهُ وَرَا يَمْشِي بِدِ فِي ٱلنَّاسِ كُنَّ مَّثُلُهُ فِي ٱلظُّلُلُتِ لَيْسَ بِحَسَائِحِ مِنْهَا كَنَالِكَ زُيِّنَ لِلْكُفِينَ مَاكَانُوابِعَ مَلُونَ ۞ وَكُلَاكَ جَمَلُنَا فِ كُلِّ قَرْبَةٍ أَكَيْرَغُرِيهَا لِيَمْكُرُ وَلَيْهَا وُ وَمَا يُعَكُرُونَ إِلَّا بِأَنْفُسِهِمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ۞ وَاذَا البَاءَقَهُمْ ءَاكِةً قَالُوا لَن قُرِير حَقَّ فُؤُقًا مِثْلَ مَا أُونِ رُسُلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَاكِينَ يَجْعَلُ رِيسَالَكَ أَسَيُصِيثُ ٱلَّذِيثَ أَجْرُواْ مُّ صَعَارُعِندَاتُو وَعَذَابُ شَكِيدٌ عِاكَانُواْ يَتَكُرُونَ ۞ 

أفلا تعقلون الما مقيقة الدنيا وحقيقة الآخرة، أما حقيقة الدنيا فإنها لعب ولهو في ولهو في الأبدان، ولهو في القلوب، فالقلوب لها والهة، والنفوس لها عاشقة، والهموم فيها متعلقة، والاشتغال بها كلعب الصيان.

وأما الآخرة فإنها ﴿خير للذين يتقون﴾ في ذاتها وصفاتها، وبقائها ودوامها، وفيها ما تشتهيه الأنفس وتلذ الأعين، من نعيم القلوب والأرواح، وكثرة السرور والأفراح، ولكنها ليست لكل أحد، وإنما هي للمتقين الذين يفعلون أوامر الله، ويتركون نواهيه وزواجره ﴿أفلا تعقلون﴾ أي: أفلا يكون لكم عقول، بها تدركون، أي: الدارين أحق بالإيثار.

و حسلم إنه المحتوليون فإنه ليحزنك الدي يقوليون فإنه لا يكذبونك ولكن الظالمين بآيات الله يبحدون \* ولقد كذبت رسل من قبلك فصبروا على ما كذبوا وأوذوا حتى القد ما لكلمات الله ولقد جاءك من نبأ المرسلين \* وإن كان كبر عليك إعراضهم فإن استطعت أن تستغي نفقاً في الأرض أو سلماً في السماء فتأتيهم بآية ولو شاء الله لجمعهم على الهدى فلا تكونن من الجاهلين أي: قد نعلم أن الذي يقول المكذبون فيك يجزنك ويسؤك، ولم المكذبون فيك يجزنك ويسؤك، ولم

فري والمثان تهذيه فريخ حسدة والإنسائية ومن دُودِ الله في المستقد من المنافعة المناف

TO LEGIST TO SERVER TO SER

نأمرك بما أمرناك به من الصبر إلا لتحصل لك المنازل العالية والأحوال الغالية . فلا تظن أن قولهم صادر عن اشتباه في أمرك وشك فيك ﴿فَإِنهم لا يكذبونك﴾ لأنهم يعرفون صدقك ومدخلك وخرجك، وجميع أحوالك، حتى إنهم كانوا يسمونه قبل البعثة الأمين. ﴿ولكن الظالمين بآيات الله يجدون﴾ أي: فإن تكذيبهم لآيات الله التي جعلها الله على يديك (١)

ولقد كذبت رسل من قبلك فصبروا على ما كذبوا وأوذوا حتى أتاهم نصرنا فاصبر كما صبروا، تظفر كما ظفروا، وللمستنا في المستنان المرسلين ما به يثبت فؤادك، ويطمئن به قلك.

﴿وَإِنْ كَانَ كَبِرَ عَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ أَي: شق عليك من خرصك عليهم وعبتك لإيمانهم، فابذل وسعك في ذلك، فليس في مقدورك أن تهدي مَن لم يرد الله هدايته.

﴿ فإن استطعت أن تبتغي نفقاً في الأرض أو سلماً في السماء فتأتيهم بآية أي: فافعل ذلك، فإنه لا يفيدهم شيئاً، وهذا قطع لطمعه في هدايته أشباه هؤلاء المعاندين.

﴿ولوشاء الله لحممهم على

الهدى ولكن حكمته تعالى اقتضت أنهم يبقون على الضلال ﴿فلا تكونن من الجاهلين الذين لا يعرفون حقائق الأمور، ولا ينزلونها على منازلها

﴿٣٦ - ٣٦﴾ ﴿إنّما يستجيب الذين يسمعون والموتى يبعثهم الله ثم إليه يرجعون ﴿ وقالوا لولا نزل عليه آية ولكن أكثرهم لا يعلمون ﴾ يقول تعالى لنبيه ﷺ: ﴿إنما يستجيب للعوتك ويلبي رسالتك وينقاد لأمرك ونهك ﴿اللّهِ يسمعون ﴾ بقلوبهم ما وهم أولو الألباب والأسماع.

والمراد بالسماع هنا: سماع القلب والاستجابة، وإلا فمجرد سماع الأذن، يشترك فيه البر والفاجر. فكل المكلفين قد قامت عليهم حجة الله تعالى باستماع آياته، فلم يبق لهم عذر في عدم القبول.

والموتى يبعشهم الله ثم إليه يرجعون كيتمل أن المعنى مقابل للمعنى المذكور. أي: إنما يستجيب للك أحياء القلوب، وأما أموات القلوب الذين لا يشعرون بسعادتهم، ولا يحسون بما ينجيهم، فإنهم وموعدهم القيامة، يبعثهم الله ثم إلية يرجعون، ويحتمل أن المراد بالآية على يظهرها، وأن الله تعلل يقرر المعاد، وأنه سيبعث الأموات يوم القيامة ثم ونتهم بما كانوا يعملون.

ويكون هذا متضمناً للترغيب في الاستجابة لله ورسوله، والترهيب من عدم ذلك.

وقالوا أي: المكلبون بالرسول تعنتاً وعناداً: ﴿لُولا نُزل عليه آية من ربه وعنون بذلك آيات الاقتراح، التي يقترحونها بعقولهم الفاسدة وآرائهم الكاسدة.

كقولهم: ﴿وقالوا لِن نؤمن لك
 حتى تفجر لنا من الأرض ينبوعاً أو
 تكون لك جنة من نخيل وعنب،

فتفجر الأنهار خلالها تفجيراً أو تسقط السماء كما زعمت علينا كسفاً، أو تأتي بالله والملائكة قبيلاً الآيات.

﴿قل﴾ مجيباً لقولهم: ﴿إِن الله قادر على أن يسزل آية﴾ فليس في قدرته قصور عن ذلك، كيف وجميع الأشياء منقادة لعزته، مذعبة لسلطانه؟!

ولكن أكثر الناس لا يعلمون قهم لجهلهم وعدم علمهم يطلبون ما هو شرلهم من الآيات، التي لو جاءتهم فلم يؤمنوا بها، لعوجلوا بالعقاب، كما هي سُنَّة الله التي لا تبديل لها، ومع هذا فإن كان قصدهم الآيات التي تبين لهم الحق، وتوضح السبيل، فقد أتى محمد ﷺ بكل آية قاطعة، وحجة ساطعة، دالة على ما جاء به من الحق، بحيث يتمكن العبد في كل مسألة من مسائل الدين، أن يجد فيما جاء به عدة أدلة عقلية ونقلية، بحيث لا تبقى في القلوب أدنى شك وارتياب، فتبارك الذي أرسل رسوله بالهدي ودين الحق، وأيده بالآيات البينات ليهلك مَنْ هلك عن بينة، ويحيا مَنْ حيّ عن بينة، وإن الله لسميع عليم.

ولاطائر يطير بجناحيه إلا أمم أمثالكم ولاطائر يطير بجناحيه إلا أمم أمثالكم ما فرطنا في الكتاب من شيء ثم إلى ربهم يحشرون أي: جميع الحيوانات الأرضية والهوائية، من البهائم والوحوش والطيور، كلها أمم أمثالكم خلقناها كما خلقناكم، ورزقناها كما رزقناكم، ونفذت فيها مشيئنا وقدرتنا كما كانت نافذة فيكم.

وما فرطنا في الكتاب من شيء الله ومن أله الكتاب من شيء الله وي اللوح المحفوظ شيئاً من الأشياء، بل جميع الأشياء، صغيرها وكبيرها، مثبتة في اللوح المحفوظ على ما هي عليه، فتقع جميع الحوادث طبق ما جرى به القلم وفي هذه الآية دليل على أن الكتاب الأول قد حوى جميع الكائنات، وهذا أربع أحد مراتب القضاء والقدر، فإنها أربع مراتب:

ويحتمل أن المراد بالكتاب هذا القرآن، وأن المعنى كالمعنى في قوله تعالى: ﴿وَنِزلْنَا عَلَيْكُ الْكِتَابِ تَبِياناً 

. وقوله: ﴿ثم إلى ربهم يحشرون﴾ أي: جميع الأمم تحشر وتجمع إلى الله في موقف القيامة، في ذلك الموقف العظيم الهائل، فيجازيهم بعدله وإحسانه، ويمضى عليهم حكمه الذي يحمده عليه الأولون والآخرون، أهل السماء وأهل الأرض. ﴿ ﴿ وَأُولَ الْأَرْضِ

﴿٣٩﴾ ﴿والذين كذبوا بآياتنا صم وبكم في الظلمات من يشأ الله يضلله ومن يشأ يجعله على صراط مستقيم، هذا بيان لحال المكذبين بآيات الله الكذبين لرسله، أنهم قد سدوا على أنفسهم باب الهدى، وفتحوا باب الردى، وأنهم ﴿صم﴾ عن سماع الحق ﴿بِكُم﴾ عن النطق به، فلا ينطقون إلا

﴿ فِي الظلمات ﴾ أي: منغمسون في ظلمات الجهل والكفر، والظلم، والعشاد، والمعاصي، وهذا من إضلال الله إياهم، ف ﴿ مَنْ يَسَأُ اللهُ يضلله ومَنْ يشأ يجعله على صراط مستقيم الأنه المنفرد بالهداية والإضلال، بحسب ما اقتضاه فضله

﴿ ٤٠ ــ ٤١﴾ ﴿قبل آرآيتكم إن أتاكم عذاب الله أو أتتكم الساعة أغير الله تدعون إن كنتم صادقين \* بل إياه تدعون فيكشف ما تدعون إليه إن شاء وتنسون ما تشركون، يقول تعالى لرسوله: ﴿قُلِّ للمشركين بالله، العادلين به غيره: ﴿أَرأَيتكم إِن أَتَاكُم عذاب الله أو أتتكم الساعة أغير الله تدعون إن كنتم صادقين ﴾ أي: إذا حصلت هذه المشقّات، وهذه الكروب

التي يضطر إلى دفعها، هل تدعون الهتكم وأصنامكم، أم تدعون ربكم الملك الحق المبين.

﴿ بِلِ إِياه تدعون فيكشف ما تدعون إليه إن شاء وتنسون ما تشركون﴾ فإذا كانت هذه حالكم مع أندادكم عند الشدائد، تنسونهم، لعلمكم أنهم لا يملكون لكم ضراً ولا نفعاً، ولا موتأولا حياة ولا نشوراً.

وتخلصون لله الدعاء، لعِلمكيم أنه هو النافع الضار، المجيب لدعوة المضطر، فما بالكم في الرخاء تشركون به وتجعلون له شركاء؟ هل دلكم على ذلك عقل أو نقل، أم عندكم من سلطان بهذا؟ بل (٢٠) تفترون على الله الكذب .

 ﴿ ٤٢ ـ ٥٤ ﴾ ﴿ ولقد أرسلنا إلى أمم من قبلك فأخذناهم بالبأسأء والضراء لعلهم يتضرعون \* فلولا إذ جاءهم بأسنا تضرعوا ولكن قست قلوبهم وزين لهم الشيطان ما كانوا يعملون \* فلما نسوا ما ذكروا به فتحنا عليهم أبواب كل شيء حتى إذا فرحوا بما أوتوا أخذناهم بغتة فإذا هم مبلسون \* فقطع دابر القوم الذين ظلموا والحمد لله رب العالمين العول تعالى: ﴿ولقدِ أرسلنا إلى آمم من قبلك، من الأمم السالفين والقرون المتقدمين، فكذبوا رسلنا وجحدوا آياتنا ﴿ فَأَخَذُنَاهُم بِالبِّأْسَاءُ وَالْضَرَّاءَ ﴾ أي: بالفقر والمرض والافات والمصائب، رحمة منا بهم. ﴿لعلهم يتضرعون﴾ إلينا، ويلجأون عند الشدة إلينا.

﴿ فِلُولًا إِذْ جَاءُهُمْ بِأُسْنَا تَضُرَعُوا ولكن قست قلوبهم ﴾ أي: استحجرت فلا تلين للحق. ﴿وزين لهم الشيطان ما كانوا يعملون، فظنوا أن ما هم عليه دين الحق، فتمتعوا في باطلهم برهة من الزمان، ولعب بعقولهم الشيطان. ﴿ فلما نسوا ما ذكروا به فتحنا

عليهم أبواب كل شيء ﴾ من الدنيا ولذاتها وغفلاتها وحتى إذا فرخوا بما أوتوا أخذناهم بغتة فإذا هم مبلسون ﴿ الشرك، ولهذا قال: ﴿ انظر كيف

وَلِكُلِ دِيَكُتُ تِمَاعَكِمُ وَأَوْمَارَتُكُ بِعَنَا فِلْ عَكَمَا يَسْكُونَ ﴿ وَرَقُكَ الْفَيُّ دُو الرَّفَكَ فَي الرَّفَالِ مَنْ الرَّفَ الْمِنْ الْمُ يُذْهِبِكُمْ وَيُسْتَحْلِفْ مِنْ تَعْلِحُمْ مَالِشَا أَكُمَّا أَنْكَأَكُمُ مِنْ ذُرْبَكَةِ فَوْمٍ ءَاخَرِيتَ ۞ إِنَّ مَا تُوعَكُ دُونَ لَآتِ وَمَآ أَنْتُ مِ يُعَجِدِ رَمِنَ 🚳 قُلُ يَكَقُومِ أَعْسَلُواْ عَلَىٰ مَسَكَا أَتِكُرُ إِنِّي عَامِلٌ فَسَوْفَ تَعْمَلُونَ مَنْ تَكُونُ لَهُ مُعْقِبَةُ ٱلدَّارِ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ ٱلظَّالِمُونَ ۞ وَجَعَـٰ أُواْ بِنَهِ مِسَمَا ذَرَا أُمِنَ الْحَدَرْثِ وَٱلْأَنْعَامِ نَصِيبًا فَقَالُواْ هَلَـذَا يَتَّهِ يَزَعْمِ هِرْوَهَلَا ذَالِثُ رَكَ آيَّا فَمَا كَانُ لِتُسَرِّكَ إِيْهِمُ فَلَايَعِيسَ لُ إِلَى ٱللَّهِ وَمِكَا حَنَاكَ بِنَّوَفَهُوَ يَصِلُ إِلَى شُرَكَ آيِهِ وَمُسَاءً مَاعَكُمُون ﴿ وَكَ لَلَّكَ زَيَّ لِكَيْدِ مِنَ الْمُشْرِكِينَ قَتْلَ أَوْلَا دِهِمْ شُرَكَ ٱوْهُرُ الشردُوهُمْ وَلِيكَالِسُواْ عَكَيْهِمْ دِينَهُمْ وَلَوْسُكَ آءَ الله مُنافِعَكُوهُ فَكَذَرُهُمُ مُوكَايِفٌ رُونِكُ ﴿ CLUBS WESTERN

A STANDEL CENTER SE

أي: آيسون من كل خير، وهذا أشد ما يكون من العذاب، أن يؤخذوا على غرة وغفلة وطمأنينة، ليكون أشد لعقوبتهم وأعظم لصيبتهم

﴿ فقطع دابر القوم الذين ظلموا ﴾ أي: اصطلموا بالعذاب، وتقطعت بهم الأسباب ﴿ والحمد لله رب العالمين ﴾ على ما قيضاه وقيدره من هيلاك المكذبين. فإن بذلك تتبين أياته، وإكرامه لأوليائه، وإهانته لأعدائه، وصدق ما جاءت به المرسلون. 🗀 🕾

- ﴿ ٤٦ ــ ٤٧ ﴾ ﴿ قسل أرأيستهم إن أخذ الله سمعكم وأبصاركم وختم على قلوبكم من إله غير الله يأتيكم به انظر كسيف نصرف الآيات ثم هم يصدفون \* قل أرأيتكم إن أتاكم عذاب الله بغتة أوجهرة هل يهلك إلا القوم الظالمون، يخبر تعالى أنه كما أنه المتفرد بخلق الأشياء وتدبيرها، فإنه المنفرد بالوحدانية والإلهية، فقال: ﴿ قُلِ أُرأيتُم إِن أَخِذُ اللهُ سمعكم وأبصاركم وختم على قلوبكم، فبقيتم بلا سمع ولا بصر ولا عقل ﴿من إله غير الله يأتيكم به ﴿ فإذا لم يكن غير الله يأتي بذلك، فلِمَ عبدتم معه مَنْ لا قدرة له على شيء إلا إذا شاءه الله.

وهذا من أدلة التوحيد وبطلان

and the second of the second

وَقَالُواْ هَاذِينَانَعُنُمْ وَمُرْثُ جِمْرُلًا يَطَعَمُهَا إِلَّا مَن نَشَاءُ بزغيه فروالغنام فرمت ظهورها وأفكم لايذكرون ٱسْمَالَقُوعَلِيْهَا أَفْيَزَآءً عَلَيْهُ سَيَجْزِيهِ مِيَاكَ افْوَأَيْمَةُ رُونَ ٩ وَقَالُواْمَافِ بُطُونِ هَلْ ذِواْلَأَنْمُكِ رِخَالِمَكُ أَلِنُكُورِنَا وَيُحَدِّمُ عَلَى أَزْوَجِتَ أَوَان يَصَفُن مِّيْتَ تَا فَهُمْ فِيهِ شُرَكَةً أَ سَيَجَ يَهِ مُوَصِّفَهُمُ مَا لَكُ حَكِيرُ عَلِيكُ ۞ قَدْخَيرُ ٱلَّذِينَ فَتَكُوا أَوْلَ دَهُرُسَفَهَا بِفَكَيْرِعِ لَمِ وَتَحَوُّواْ مَا رَفَقَهُمُ الله أف يُرَّأَهُ عَكَى الله فَدْ صَكُوا وَمَا كَا أَوْا مُهُمَّكِينَ ۞ • وَهُوَ ٱلَّذِي ٓ أَنْشَاجَنَّتِ مَّعْهُ وَشَلَتٍ وَعَكَيْرُ مَعْدُرُوشَكْتِ وَٱلنَّخْدِ لَ وَٱلزَّيْعَ ثَغْتَكِفًا أَكُلُمُ وَٱلزَّيْعُونَ وَالزُّيَّاكَ مُتَشَكِبِهَا وَعَكِيرَ مُتَشَكِبِهِ كُلُواْمِن الشقرية إِذَا أَشْمَرُ وَوَالْوَاحَقَ مُدِيِّومُ حَصَ ادِيُّهِ وَلَا رِفَالَانَهُ لَايُحِبُ النَّسْرِفِينَ ۞ وَمِنَ ا ٱلأَنْعَادِ مُولَةً وَفَتِيتًا كُلُولْتَا رَزَقَكُمُ أَلَّهُ وَلَاتَ نَيْعُوا خُلُونِ الشَّيْطِيرُ إِنَّهُ لَكُمْ عَمُدُّتُّمِينٌ ۞

نصرف الآيات) أي: ننوعها، ونأتي ما من كل فن، ولتنبر الحق، وتتبين سبيل المجرمين. ﴿ثم هم﴾ مع هذا البيان التام ﴿يصدفون﴾ عن آيات الله ويعرضون عنها.

أتاكم عذاب الله بغتة أو جهرة﴾ أي: مفاجأة أو قد تقدم أمامه مقدمات، تعلمون بها وقوعه ﴿هل يهلك إلا القوم الظالمون، الذين صاروا سببا لوقوع العذاب بهم، بظلمهم وعنادهم. فاحذروا أن تقيموا على الظلم، فإنه الهلاك الأبدي، والشقاء السرمدي.

﴿ ٤٨ \_ ٤٩ ﴾ ﴿ وما نرسل المرسلين إلا مبشرين ومنذرين فمن آمن وأصلح فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون \* والذين كذبوا بآياتنا يمسهم العذاب بما كانوا يفسقون، يذكر تعالى زبدة ما أرسل به المرسلين، أنه البشارة والنذارة، وذلك مستلزم لبيان المبشر والمبشربه، والأعمال التي إذا عملها العبد حصلت له البشارة. والمُنذَرُ والْمُنْذِرُ بِهِ، والأعمال التي مَنْ عملها حقت عليه النذارة.

ولكن الناس انقسموا \_بحسب إجابتهم للدعوتهم وعدمها \_ إلى

﴿ فيمن آمن وأصلح ﴾ أي: آمن

بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وأصلح إيمانه وأعماله ونيته ﴿فلا خوف عليهم﴾ فيما يستقبل ﴿ولا هم بجزنون﴾ على ما مضى.

﴿والذين كذبوا بآياتنا يمسهم العذاب) أي: ينالهم ويذوقونه ﴿بَمَا كانوا يفسقون.

﴿٠٥﴾ ﴿قالا أقول لكم عندى خزائن الله ولا أعلم الغيب ولا أقول لكم إن مَلك إن أتبعُ إلا ما يوحي إلى قل هل يستوي الأعمى والبصير أفلا تتفكرون﴾ يقول تعالى لنبيه ﷺ؛ المقترحين (١٦ عليه الآيات، أو القائلين له: إنما تدعونا لنتخذك إلها مع الله: ﴿لا أقول لكم عندي خزائن الله أي: مفاتيح رزقه ورحمته. ﴿ولا أعلم الغيب) وإنما ذلك كله عند الله فهو الذي ما يفتح للناس من رحمة فلا عسك لها وما يمسك قلا مرسل له من بعده، وهو وحده عالم الغيب ﴿قُلُّ أَرَاٰيتُكُم﴾ أي: أخبروني ﴿إِن ۖ والشهادة. فلا يظهر على غيبه أحداً إلاَّ مَنْ ارتضى من رسول.

﴿وِلا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّ مِلْكُ ﴾ فأكون نافذ التصرف قوياً ، فلست أدعى فوق منزلتي التي أنزلني الله بها، ﴿إِن أتبع إلاَّ ما يوحي إلى ﴾ أي: هذا غايتي ومنتهى أمري وأعلاه، إن أتبع إلا ما يوحي إلى، فأعمل به في نفسي، وأدعو الخلق كلهم إلى ذلك .

فإذا عُرفت منزلتي، فلأي: شيء يبحث الباحث معي، أو يطلب منى أمراً لست أدعيه، وهل يلزم الإنسان بغير ما هو بصدده؟

ولأي: شيء إذا دعوتكم، بما أوحى إلى أن تلزموني أني أدعى لنفسي غير مرتبتي، وهل هذا، إلا ظلم منكم وعناد وتمرد؟ قل لهم في بيان الفرق بين مَنْ قَبلَ دعوتي وانقاد لما أوحي إلى ، وبين مَنْ لم يكن كذلك ﴿ قُلُ هِ لَ يستوى الأعبمي والبصير أفلا تتفكرون الأشياء منازلها، وتختارون ما هـو أولي بـالاخـتـيـار والإيثار؟

﴿١٥ \_ ٥٥﴾ ﴿وأنكر به الكين الذين يخافون أن يحشروا إلى ربهم ليس لهم من دونه ولي ولا شفيع لعلهم يتقون \* ولا تطرد الذين يدعون رجم بالغداة والعشى يريدون وجهه ما عليك من حسابهم من شيء وما من حسابك عليهم من شيء فتطردهم فتكون من الظالمن \* وكذلك فتنا بعضهم ببعض ليقولوا أهؤلاء من الله عليهم من بيننا أليس الله بأعلم بالشاكرين ﴿ وإذا جاءك الذين يؤمنون بآياتنا فقل سلام عليكم كتب ربكم على نفسه الرحمة أنه من عمل منكم سوءا بجهالة ثم تاب من بعده وأصلح فأنه غفورٌ رحيم \* وكذلك نفصل الآيات ولتستبين سبيل المجرمين ﴿ هذا القرآن نذارة للخلق كلهم، ولكن إنما ينتفع به ﴿الذين بخافون أن يحشروا إلى ربهم﴾ فهم متيقنون للانتقال من هذه الدار إلى دار القرار، فلذلك يستصحبون ما ينفعهم ويدعون ما يضرهم. ﴿ليس لهم من دونه ﴾ أي: من دون الله ﴿ولي ولا شفيع الي: لا من يتولى أمرهم فيحصل لهم المطلوب ويدفع عنهم الحذور، ولا من يشفع لهم، لأن الخلق كلهم ليس لهم من الأمر شيء. ﴿ لعلهم يتقون ﴾ الله بامتثال أوامره، واجتناب نواهيه، فإن الإنذار موجب لذلك، وسبب من أسبابه .

﴿ ولا تطرد الذين يدعون رجم بالغداة والعشى يريدون وجهه ﴾ أي : لا تطرد عنك وعن مجالستك أهل العبادة والإخلاص، رغبة في مجالسة غيرهم، من الملازمين للعاء رسم، دعاء العبادة بالذكر والصلاة ونحوها، ودعاء المسألة في أول النهار وآخره، وهم قاصدون بذلك وجه الله، ليس لهم من الأغراض سوى ذلك الغرض الجليل، فهؤلاء ليسوا مستحقين للطرد والإعراض عنهم، بل هم مستحقون لموالاتهم ومحبتهم، وإدنائهم وتقريبهم، لأنهم الصفوة من الخلق وإن كانوا فقراء، الأعزاء في الحقيقة وإن كانوا

عند الناس أذلاء.

وما من حسابك عليهم من شيء وما من حسابك عليهم من شيء وما من حسابك عليهم من شيء وعمله الحسن وعمله القبيح. وفقط دهم فتكون من المظالمين وقد امتثل على هذا الأمر أشد امتثال، فكان إذا جلس الفقراء من المؤمنين صبر نفسه معهم، وأحسن معاملتهم، وألان لهم جانبه، وحسن خلقه، وقربهم منه، بل كانوا هم أكثر أهل مجلسه رضى الله عنهم.

وكان سبب نزول هذه الآيات، أن أناساً [من قريش، أو] من أجلاف العرب قالوا للنبي على: إن أردت أن نؤمن لك ونتبعك، فاطرد فلاناً وفلاناً، أناساً من فقراء الصحابة، فإنا نستجيي أن ترانا العرب جالسين مع هؤلاء الفقراء، فحمله حبه لإسلامهم واتباعهم له، فحدثته نفسه بذلك. فعاتبه الله بهذه الآيات ونحوها

وكذلك فتنا بعضهم ببعض، ليقولوا أهولاء من الله عليهم من بيننا أي: هذا من ابتلاء الله لعباده، حيث جعل بعضهم غنياً؛ وبعضهم فقيراً، وبعضهم شريفاً، وبعضهم وضيعاً، فإذا من الله بالإيمان على الفقير أو الوضيع؛ كان ذلك على عنة للغني والشريف فإن كان قصده الحق واتباعه آمن وأسلم، ولم يمنعه من ذلك مشاركة الذي يراه دونه بالغنى أو الشرف، وإن لم يكن صادقاً في طلب الحق، كانت هذه عقبة ترده عن اتباع الحق.

وقالوا محتقرين لمن يرونهم دونهم: ﴿أَهُولُاء مَنَّ اللهُ عليهُم من بيننا﴾. فمنعهم هذا من اتباع الحق، لعدم زكائهم، قال الله مجيباً لكلامهم المتضمن الاعتراض على الله في هداية هـؤلاء، وعـدم هـدايتهم هـم. ﴿أَلْيُسِ اللهُ بِأَعلم بِالشَّاكرين﴾ الذين يعرفون النعمة، ويقرون بها، ويقومون بما تقتضيه من العمل الصالح، فيضع فضله ومنته عليهم، دون مَنْ ليس

بشاكر، فإن الله تعالى حكيم لا يضع فضله عند من ليس له بأهل، وهؤلاء من المعترضون بهذا الوصف، بخلاف من وغيرهم فإنهم هم الشاكرون. ولما نهى الله رسوله عن طرد المؤمنين الله رسوله عن طرد المؤمنين والإعظام، والتبجيل والاحترام، بقال: فوإذا جاءك الذين يؤمنون فقال: فوإذا جاءك الذين يؤمنون بأياتنا فقل سلام عليكم أي: وإذا جاءك المؤمنون، فحيهم ورحب بهم ولقهم منك تحية وسلام، وبشرهم بما وسعة جوده وإحسانه، وحثهم على كل وسعة جوده وإحسانه، وحثهم على كل

ورهبهم من الإقامة على المنوب، وأمرهم بالتوبة من المعاصي لينالوا معفرة ربهم وجوده، ولهذا قال: «كتب ربكم على نفسه الرهة أنه مَن عمل منكم سوءا بجهالة ثم تاب من بعده وأصلح أي: فلا بدمع ترك المنوب والإقلاع والندم عليها، من إصلاح العمل وأداء ما أوجب الله، وإصلاح ما فيهد من الأعمال الظاهرة والباطنة.

فإذا وجد ذلك كله ﴿فأنه عَفُور رحيم﴾ أي: صب عليهم من مغفرته ورحمته، بحسب ما قاموا به مما أمرهم به.

وكذلك نفصل الآيات أي: نوضحها ونبينها، ونميز بين طريق الهدى من الضلال، والغي والرشاد، ليمتدي بذلك المهتدون، ويتبين الحق الذي ينبغي سلوكه. وولتستين سبيل المجرمين الموصلة إلى سخط الله وعذابه، فإن سبيل المجرمين إذا استبانت واتضحت أمكن اجتنابها والبعد منها، بخلاف ما لو كانت المقصود الجليل.

﴿٥٦ - ٥٨) ﴿قَـلَ إِنْ نَهِيتُ أَنْ أُصِيتُ أَنْ أُصِيدُ اللّهِ قَلَ أُصِيدُ اللهِ قَلَ لا أَتِيعُ أُمُواء كم قد ضللت إذا وما أنا

من المهتدين \* قل إني على بينة من ربي وكذبتم به ما عندي ما تستعجلون به إن الحكم إلا لله يقص الحق وهو خير الفاصلين \* قبل لو أن عندي ما تستعجلون به لقضى الأمر بيني وبينكم والله أعلم بالظالمين ﴾ يقول تعالى لنبيه ﷺ وقل﴾ لهؤلاء المشركين الذين يدعون مع الله آلهة أخرى: ﴿إِنْ نَهِيتَ أَنْ أُعْبِدُ الذِّينِ تَدْعُونَ مِنْ دون الله من الأنداد والأوثان التي لا تملك نفعاً ولا ضراً، ولا موتاً ولا حياة ولا نشورا، فإن هذا باطل، وليس لكم فيه حجة بل ولا شبهة، إلا اتباع الهوى الذي اتباعه أعظم الضلال، ولهذا قال: ﴿قل لا أتبع أُهواءكم قد ضللت إذاً ﴾ أي: إنّ اتبعت أهواءكم ﴿وما أنا من المهتدين﴾ بوجه من الوجوه، وأما ما أنا عليه من توحيد الله وإخلاص العمل له، فإنه هو الحق الذي تقوم عليه البراهين والأدلة القاطعة .

وأنا ﴿على بينة من ربي﴾ أي: على يقين مبين، بصحته وبطلان ما عداه، وهذه شهادة من الرسول جازمة لا تقبل التردد، وهو أعدل الشهود من الخلق على الإطلاق. فصدق بها المؤمنون، وتبين لهم من صحتها وصدقها، بحسب ما مَنَ الله به على

وه لكنكم أيها المشركون - وكذبتم به وهو لا يستحق هذا منكم، ولا يلق به إلا التصديق، وإذا أن العذاب واقع بكم لا محالة، وهو أن العذاب واقع بكم لا محالة، وهو عند الله، هو الذي ينزله عليكم إذا شاء وكيف شاء، وإن استعجلتم به فليس بيدي من الأمر شيء هوالذي حكم فليس بيدي من الأمر شيء هوالذي حكم بالحكم الشرعي، فأمر ونهى، فإنه بالحكم الشرعي، فأمر ونهى، فإنه ويعاقب، بحسب ما تقتضيه حكمته. فالاعتراض على حكمه مطلقاً مدفوع، وقد أوضح السبيل وقص على عباده وقاد مناخلة السبيل وقص على عباده

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: استمريتم.

الحق قصاً، قطع به معاذيرهم، وانقطعت له حجتهم، ليهلك مَنْ هلك عن بينة ﴿وهو حير الفاصلين﴾ بين عياده في الدنيا والآخرة، فيفصل بينهم فصلا يحمده عليه، ووجه الحق نحوه.

وقل المستعجلين بالعداب، جهلاً وعناداً وظلماً، ولو أن عندي ما تستعجلون به لقضي الأمر بيني وبينكم ولا خير لكم في ذلك، ولكن الأمر عند الحليم الصبور، الذي يعضيه العاصون، وهو يعافيهم ويسدي عليهم نعمه الظاهرة والباطنة. ووالله أعلم بالظالمين لا يعفى عليه من أحوالهم شيء، فيمهلهم ولا يهملهم.

﴿٥٩﴾ ﴿وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها إلا هو ويعلم ما في البر والبحر وما تسقط من ورقة إلا يعلمها ولا حبة في ظلمات الأرض ولا رطب ولا يابس إلا في كتاب مبين الله هذه الآية العظيمة من أعظم الآيات تفصيلاً لعلمه المحيط، وأنه شامل للغيوب كلها، التي يطلع منها ما شاء من خلقه. وكثير منها طوى علمه عن الملائكة المقربين، والأنبياء المرسلين، فضلاً عن غيرهم من العالمين، وأنه يعلم ما في البراري والقفار من الحيوانات والأشجار، والرمال والحصى والتراب، وما في البحار من حيواناتها ومعادنها وصيدها، وغير ذلك مما تحتويه أرجاؤها، ويشتمل عليه

﴿ وما تسقط من ورقة ﴾ من أشجار البر والبحر، والبلدان والقفر، والدنيا والآخرة، إلا يعلمها . ﴿ ولاحبة في ظلمات الأرض ﴾ من حبوب الثمار والزروع، وحبوب البدور التي يبذرها الخلق؛ وبذور النوابت البرية التي ينشىء منها أصناف النباتات .

ولا رطب ولا يأبس ، هذا عموم بعد خصوص ﴿إلاّ في كتاب مبين » وهو اللوح المحفوظ قد حواها واشتمل

عليها، وبعض هذا المذكور يبهر عقول العقلاء، ويذهل أفئدة النبلاء، فدل هذا على عظمة الرب العظيم وسعته في أوصافه كلها.

وأن الخلق من أولهم إلى آخرهم لو المتعموا على أن يحيطوا بعض صفاته، لم يكن لهم قدرة ولا وسع في ذلك، فتبارك الرب العظيم، المواسع، العلم، الحميد، المحيط.

وجل من إله لا يحصي أحد ثناء عليه، بل هو كما أثنى على نفسه، وفوق ما يثني عليه عباده، فهذه الآية، دلت على علمه المحيط بجميع الأشياء، وكتابه المحيط بجميع الخوادث.

﴿ ٦٠ \_ ٦٢﴾ ﴿ وهو الذي يتوفاكم بالليل ويعلم ما جرحتم بالنهار ثم يبعثكم فيه ليقضى أجل مسمى ثم إليه مرجعكم ثم ينبئكم بماكنتم تعملون \* وهو القاهر فوق عباده ويرسل عليكم حفظة حتى إذا جاء أحدكم الموت توفته رسلنا وهم لا يفرطون \* ثم ردوا إلى الله مولاهم الحتق ألاليه الحكم وهيو أسرع الحاسبين، هذا كله تقرير لإلوهيته، واحتجاج على المشركين به، وبيان أنه تعالى الستحق للحب والتعظيم، والإجلال والإكرام، فأخبر أنه وحده التفرد بتدبير عباده، في يقطتهم ومنامهم، وأنه يتوفاهم بالليل وفاة النوم، فتهدأ حركاتهم، وتستريح أبدائهم، ويبعثهم في اليقظة من نومهم، ليتصرفوا في مصالحهم الدينية والدنيوية وهو \_تعالى \_يعلم ما جرحوا وما كسبوا من تلك الأعمال. ثم لا يزال تعال هكذا يتصرف فيهم، حتى يستوقوا أجالهم. فيُقضى بهذا التدبير أجل مسمى، وهو: أجل الحياة، وأجل آخر فيما بعد ذلك، وهو البعث بعد الموت، ولهذا قال: ﴿ثم إليه مرجعكم الالل غيره ﴿ تُم ينبئكم بما كنتم تعملون اس خير

﴿وهو﴾ تعالى ﴿القاهر فوق عباده﴾ ينفذ فيهم إرادته الشاملة ومشيئته

العامة، فليسوا يملكون من الأمر شيئاً، ولا يتحركون ولا يسكنون إلا بإذنه، ومع ذلك فقد وكل بالعباد حفظة من الملائكة، يحفظون العبد ويحفظون عليه ما عمل، كما قال تعالى: ﴿وإن عليكم لحافظين. كراماً كاتبين. يعلمون ما تفعلون﴾. ﴿عن اليمين وعن الشمال قعيد، ما يلفظ من قول إلا لديه رقيب عتيد﴾ فهذا حفظه لهم في حال الحياة.

﴿حتى إذا جاء أحدكم الموت توفته رسلتا أي: الملائكة الموكلون بقبض الأرواح ﴿وهم لا يفرطون ﴾ في ذلك، فلا يزيدون ساعة مما قدر الله وقضاه ولا ينقصون، ولا ينفذون من ذلك إلا بحسب المراسيم الإلهية والتقادير الربانية.

﴿ثُمُّ بعد الموت والحياة البرزخية وما فيها من الخير والشر ﴿ردُوا إِلَى اللهُ مولاهم الحق أي: الذي تولاهم بحكمه القدري، فنفذ فيهم ما شاء من أنواع التدبير، ثم تولاهم بأمره ونهيه، وأرسل إليهم الرسل، وأنرل عليهم الكتب، ثم ردوا إليه ليتولى الحكم فيهم بالخزاء، ويثيبهم على ما عملوا من الخيرات، ويعاقبهم على الشرور والسيئات، ولهذا قال: ﴿ أَلَا لَهُ الحكم، وحدة لا شريك له ﴿وهـو أسرع الحاسبين، لكمال علمه وحفظه لأعمالهم، بما أثبته في اللوح المحفوظ، ثم أثبتته ملائكته في الكتاب الذي بأيديهم، فإذا كان تعالى هو المنفرد بالخلق والتدبير، وهو القاهر فوق عباده، وقد اعتنى بهم كل الاعتناء في حميع أحوالهم، وهو الذي له الحكم القدري، والحكم الشرعي، والحكم الجزائي، فأين للمشركين العدول عن منَّ هذا وصفه ونعته، إلى عبادة مَنَّ ليس له من الأمر شيء، ولا عنده مثقال ذرة من النفع، ولا له قدرة وإرادة؟!

أما والله لو علموا حلم الله عليهم وعفوه ورحمته بهم، وهم يبارزونه بالشرك والكفران، ويتجرؤون على عظمته بالإفك والبهتان، وهو يعافيهم المنطقة المنط

لِغَيْرِاَللَّهِ بِيدِّهُ فَيَ ٱضْطُلَّرَ غَيْرَبَاغِ وَلِاعْسَادٍ فَإِنْ رَبَّكَ

عَــُعُورٌ رَّحِيـدٌ ۞ وَعَــٰكَى ٱلَّذِيزِبَ هَادُواْ حَرَّبَنَا كُلَّ

| وى ظُفُرِّوَهِ كَالْبَقَرُ وَٱلْفَكِيمِ حَرَّفُتُ عَلَيْهِوْ

يكون البحث والخوض في كلام غيره، فإذا كان في كالام غيره زال النهي المذكور.

فإن كان مصلحة كان مأموراً به، وإن كان غير دلك كان غير مفيد ولا مأمور به، وفي ذم الخوض بالباطل، حث على البحث والنظر والمناظرة بالحق ثم قال: ﴿وإما ينسينك الشيطان﴾ أي: بأن جلست معهم، على وجه النسيان والغفلة. ﴿فلا تقعد بعد المذكرى مع القوم الظالمين﴾ يشمل الخائضين بالباطل، وكل متكلم بمحرم، أو فاعل لمحرم، فإنه يحرم الجلوس والخضور عند حضور المنكر، الذي لا يقدر على إزالته.

هذا النهي والتحريم لمن جلس معهم، ولم يستعمل تقوى الله، بأن كان يشاركهم في القول والعمل المحرم، أو يسكت عنهم وعن الإنكار، فإن استعمل تقوى الله تعالى، بأن كان يأمرهم بالخير، وينهاهم عن الشر والكلام الذي يصدر منهم، فيترتب على ذلك زوال الشر أو تخفيفه، فهذا ليس عليه حرج ولا إثم، ولهذا فهذا ليس عليه حرج ولا إثم، ولهذا قال: ﴿وما على الذين يتقون من قيء ولكن ذكرى لعلهم يتقون أي: ولكن ليذكرهم

بعضكم بأس بعض﴾ أي: في الفتنة، وقتل بعضكم بعضاً.

فهو قادر على ذلك كله، فاحذروا من الإقامة على معاصيه، فيصيبكم من العذاب ما يتلفكم ويمحقكم، ومع هذا فقد أخبر أنه قادر على ذلك. ولكن من رحمته، أن رفع عن هذه الأمة العذاب من فوقهم بالرجم والحصب ونحوه، ومن تحت أرجلهم بالخسف.

ولكن عاقب من عاقب منهم بأن أذاق بعضهم بأس بعض، وسلط بعضهم على بعض، عقوبة عاجلة يراها المعتبرون، ويشعر بها العالمون(۱)

﴿انظر كيف نصرف الآيات ﴾ أي: ننوعها، ونأي بها على أوجه كثيرة وكلها دالة على الحق. ﴿لعلهم يفقهون ﴾ أي: يفهمون ما خلقوا من أجله، ويفقهون الحقائق الشرعية والمطالب الإلهية.

﴿وكذَّب به ﴾ أي: بالقرآن ﴿قومك وهو الحق الذي لا مرية فيه، ولا شك يعتريه. ﴿قل لست عليكم بوكيل ﴾ أحفظ أعمالكم وأجازيكم عليها، وإنما أنا منذر ومبلغ.

﴿لَكُلُ نَبِأُ مُستَقَرَ ﴾ أي: وقت يستقر فيه، وزمان لا يتقدم عنه ولا يتأخر ﴿وسوف تعلمون﴾ ما توعدون به من العذاب.

﴿ ٢٨ - ٢٩ ﴾ ﴿ وإذا رأيت الذين غوضون في آياتنا فأعرض عنهم حتى غوضوا في حديث غيره وإما ينسينك الشيطان فلا تقعد بعد الذكرى مع القوم الظالمين ﴿ وما على الذين يتقون من حسام من شيء ولكن ذكرى لعلهم يتقون ﴾ المراد بالخوض في تعسين المقالات الباطلة والدعوة إليها ومدح أهلها، والإعراض عن الحق والقدح فيه وفي أهله. فأمر الله رسوله والقدح فيه وفي أهله. فأمر الله رسوله بآيات الله بشيء مما ذكر بالإعراض عنهم، وعدم حضور مجالس الخائضين بالباطل، والاستمرار على ذلك حتى بالباطل، والاستمرار على ذلك حتى

ويرزقهم، لانجذبت دواعيهم إلى معرفته، وذهلت عقولهم في حبه، ولقتوا أنفسهم أشد القت، حيث انقادوا لداعي الشيطان، الموجب للخزي والخسران، ولكنهم قوم لا يعقلون.

﴿٦٣ ـ ٦٤﴾ ﴿قل من ينجيكِم من ظلمات البر والبحر تدعونه تضرعا وخفية لئن أنجانا من هذه لنكونن من الشاكرين \* قُل الله ينجيكم منها ومن كل كرب ثم أنتم تشركون ﴿ أَي: ﴿قُلُ ﴾ للمشركين بالله الداعين معه آلهة أخرى، ملزماً لهم بما أثبتوه من توحيد الربوبية، على ما أنكروا من توحيد الإلهية ﴿مِن ينجِيكُم من ظلمات البر والبحر﴾ أي: شدائدهما ومشقاتهما، وحين يتعذر أو يتعسر عليكم وجه الحيلة، فتدعون ربكم تضرعاً بقلب خاضع، ولسان لا يزال يلهج بحاجته في الدعاء، وتقولون وأنتم في تلك الحال: ﴿ لَئِن أَنجانا مِن هَذَّه ﴾ الشدة التي وقعنا فيها ﴿لنكونن من الشاكرين الله ، أي: المعترفين بنعمته ، الواضعين لها في طاعة ربهم، الذين حفظوها عن أن يبذلوها في معصيته .

وقل الله ينجيكم منها ومن كل يستقر فيه، و كرب أي: من هذه الشدة الخاصة، يتأخر ووسوف ومن جميع الكروب العامة وثم أنتم به من العذاب. تشركون لا تفون لله بما قلتم، ( ٦٨ – ٦٩ وتنسون نعمه عليكم، فأي: برهان يخوضون في آي أوضح من هذا على بطلان الشرك، يخوضوا في حا وضحة التوحيد؟!!

(70 – 70) ﴿قل هو القادر على أن يبعث عليكم عذاباً من فوقكم أو من تحت أرجلكم أو يلبسكم شيماً ويليت بعضكم بأس بعض انظر كيف نصرف قومك وهو الحق قل لست عليكم بوكيل \* لكل نبأ مستقر وسوف تعلمون ﴾ أي: هو تعالى قادر على إرسال العذاب إليكم من كل جهة. ﴿من فوقكم أو من تحت أرجلكم أو من يلسكم ﴾ أي: يخلطكم ﴿شيعاً ويذيق يلسكم ﴾ أي: يخلطكم ﴿شيعاً ويذيق بالمناسكم ﴾ أي: يخلطكم ﴿شيعاً ويذيق بالمنسكم ﴾ أي: يخلطكم ﴿شيعاً ويذيق بالمنسكم ﴾ أي: يخلطكم ﴿شيعاً ويذيق بالسكم ﴿شيعاً ويذيق بالمنسكم ﴿شيعاً ويذيق بالمنسكم ﴿ المنسكم للمنسكم ﴿ المنسكم للمنسكم ﴿ المنسكم ﴿ المنسكم ﴿ المنسكم ﴿ المنسكم ﴿ المنسكم ﴿ المنسكم للمنسكم ﴿ المنسكم للمنسكم ﴿ المنسكم للمنسكم ل

فَإِن كَنْبُوكَ فَقُلُ زَيُّكُمْ وَوُرَحُهُ وَوُرَحُهُ وَكِيعَةٍ وَلَا يُرَوْ بَأْتُهُ عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْرِمِينَ ۞ سَيَقُولُ ٱلَّذِينَ ٱلشَّرَكُوا ۗ أَ لَوْشَاءَ اللَّهُ مَآ أَشَرَكَنَا وَلَا ءَابَ أَوْنَا وَلاحَرَّمْنَ امِن شَيْءُ كَذَلِكَ كَ لَبَالَدِينَ مِن قَبْلِهِمْ حَتَىٰ ذَاقُواْ بَأْسَتَّنَاقُلُ هَلْ عِندُكُمُ مِنْ عِلْمِ فَتُغْرِجُوهُ لَنَا آلِن تَشَيِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنْ أَنْتُ وَإِلَّا تَغَدُّرُهُونَ ﴿ قُلُّ فَيَدُّوا لَمُحْتَدُ ٱلْكِلْغَةُ فَلَوْتَ أَنَّهُ لَمُذَكِّرُ أَجْمَعِينَ ۞ فَلْهَ كُرِّشُهُ لَأَرْكُمُ ٱلْذِينَ يَشْهَدُونَ أَنَ اللَّهُ حَرَّمَ هَاذًا فَإِن شَهِدُ وَأَلَّا تَتَمَّهَدَ مَعَهُمُّ وَلَا مُتَكِمَ أَهُوَّاءَ ٱلَّذِينَ كَنَّهُ فَإِينَا يَكَنِّنَا وَٱلَّذِينَ لَايُوْمِنُونَ مِأْلَافِهِ رَوْوَهُم رِبَعِهِ رَبِي لَوْنَ 🕲 قُلْ نَعَىٰ الْوَا أَتَلُ مَا حَرَّمُ رَبَّكُمْ عَلَيْتُ مَا لَا ثَمْرُ كُولًا بِهِ. شَيَّنَّا وَبِٱلْوَلِنَتِي إِحْسَدَنَّا وَلَاتَقْتُ لُوَّا أَوْلَامَتُ مِنْ إِمَالَى غَنُ مُزَوُّكُمُ مُ وَإِيَّاهُمَّ وَلَا نَفَ رَبُوا ٱلْفَوَّاحِشَ مَاظَهُ رَمِنْهَا وَمَابِطَ لَ كَلَاثَةُ ثُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلِّي حَسَرُمَ ٱللَّهُ إِلَّا إِلَّاكِيُّ ذَالِكُمْ وَصَّاكُمْ رِهِ الْعَلَّمُ وَمَّوْنَ ٥ A DUE TO THE PARTY OF THE PARTY

رفى هذا دليل على أنه ينبغي أن يستعمل المذكر من الكلام ما يكون أقرب إلى حصول مقصود التقوى. وفيه دليل على أنه إذا كان التذكير والوعظ مما يزيد الموعوظ شرأ إلى شره، إلى أن تركه هو الواجب(١)، لأنه إذا ناقض المقصود، كان تركه مقصوداً.

﴿٧٠﴾ ﴿وذر الذين اتخذوا دينهم لعبأ ولهوأ وغرتهم الحياة الدنيا وذكربه أن تبسل نفس بما كسبت ليس لها من دون الله ولى ولا شفيع وإن تعدل كل عدل لا يؤخذ منها أولَّتُك الذين أبسلوا بما كسبوا لهم شرابٌ من حميم وعذاب أليم بما كانوا يكفرون القصود من العباد أن يخلصوا لله الدين، بأن يعبدوه وحده لا شريك له، ويبدلوا مقدورهم في مرضاته ومحابه . وذلك متضمن لإقبال القلب على الله وتوجهه إليه، وكون سعى العبدنافعاً، وجداً لا هزلاً، وإخلاصاً لوجه الله لارياء وسمعة، هذا هو الدين الحقيقي الذي يقال له دين، فأما مَنْ زعم أنه على الحق، وأنه صاحب دين وتقوى، وقد اتخذ دينه لعباً ولهواً. بأن لها قلبه عن محبة الله ومعرفته، وأقبل على كل ما يضره، ولها في باطله، ولعب فيه

لغير الله فهو لعب، فهذا أمر الله تعالى أن يترك ويحذر، ولا يعتر به، وتنظر حاله، ويحذر من فعاله، ولا يغتر بتعويقه عمّا يقرب إلى الله.

﴿وَذَكُر بِهِ ﴾ أي: ذكر بالقرآن ما ينفع العباد، أمرأ، وتفصيلاً، وتحسيناً له، بذكر ما فيه من أوصاف الحسن، وما يضر العباد نهياً عنه، وتفصيلاً لأنواعه، وبيان ما فيه من الأوصاف القبيحة الشنيعة الداعية لتركه، وكل هذا لئلا تبسل نفس بما كسبت، أي: قبل اقتحام العبد للذنوب وتجرئه على علام الغيوب، واستمرارها على ذلك المرهوب، فذكرها، وعظها، لترتدع وتنزجر وتكف عن فعلها.

وقوله: ﴿ لَيْسَ لَهَا مِنْ دُونَ اللَّهُ وَلَى ولاشفيع أي: قبل [أن] تحيط بها ذنوبها، ثم لا ينفعها أحد من الخلق، لا قريب ولا صديق، ولا يتولاها من دون الله أحد، ولا يشفع لها شافع ﴿وإن تعدل كل عدل﴾ أي: تفتدي بكل فداء، ولو بملء الأرض ذهباً ﴿لا يؤخذ منها ﴾ أي: لا يقبل ولا

- ﴿أُولِنْكُ ﴾ الموصوفون بما ذكر ﴿اللَّذِينَ أَبِسَلُوا﴾ أي: أهلكوا وأيسوا من الخير، وذلك ﴿ بِما كسبوا، لهم شراب من حميم، أي: ماء حار قد أنتهى حره، يشوي وجوههم، ويقطع أمعاءهم ﴿وعذاب أليم بما كانوا يكفرون﴾.

﴿ ﴿٧٧ \_ ٧٧﴾ ﴿ قَسِلُ أَسْدَعُسُوا مِسْنَ دون الله ما لا ينفعنا ولا يضرنا ونرد على أعقابنا بعد إذ هدانا الله كالذي استهوته الشياطين في الأرض حيران له أصحاب يدعونه إلى الهدى ائتنا قل إن هدى الله هو الهدى وأمرنا لنسلم لرب العالمين \* وأن أقيموا الصلاة واتقوه وهو الذي إليه تحشرون \* وهو الذي خلق السماوات والأرض بالحق ويوم يقول كن فيكون قوله الحق وله الملك ببدنه، لأن العمل والسعى إذا كان يوم ينفخ في الصور عالم الغيب الهدى ﴾ أي: ليس الهدى إلا الطريق

والشهادة وهو الحكيم الخبير، ﴿قل ﴾ يا أيها الرسول للمشركين بالله، الداعين معه غيره، الذين يدعونكم إلى دينهم، مبيناً وشارحاً لوصف الهتهم، التي يكتفى العاقل بذكر وصفها عن النهي عنها، فإن كل عاقل إذا تصور مذهب المشركين جزم ببطلانه قبل أن تقام البراهين على ذلك، فقال: ﴿أَنْدُعُو مِنْ دون الله ما لا ينفعنا ولا يضرنا، وهذا وصف يدخل فيه، كل من عبد من دون الله، فإنه لا ينفع ولا يضر، إلا بله.

وليس له من الأمر شيء، إن الأمر ﴿ونردعلي أعقابنا بعد إذ هدانا اله ﴾ أي: وننقلب بعد هداية الله لنا إلى الضلال، ومن الرشد إلى الغي، ومن البصراط الموصل إلى جنات النعيم، إلى الطرق التي تفضي بسالكها إلى العذاب الأليم؛ فهذه حال لايرتضيها ذو رشد، وصاحبها ﴿كالذي استهوته الشياطين في الأرض﴾ أي: أضلته وتيهته عن طريقه ومنهجه، الموصل له إلى مقصده. فبقى ﴿حيران له أصحاب يدعونه إلى الهدي، والشياطين يدعونه إلى الردي، فبقى بين الداعيين حائراً وهذه حال الناس كلهم، إلا مَنْ عصمه الله تعالى، فإنهم يجدون فيهم جواذب ودواعي متعارضة، دواعي (٣) الرسالة والعقل الصحيح، والفطرة المستقيمة ﴿ يدعونه إلى الهدي، والصعود إلى أعلى عليين. ودواعي(٤) الشيطان ومَنْ سلك مسلكه، والنفس الأمارة بالسوء، يدعونه إلى الضلال، والنزول إلى أسفل سافلين، فمن الناس مَنْ يكون مع داعي الهدي في أموره كلها أو أغلبها، ومنهم مَنْ بالعكس من ذلك. ومنهم مَنْ يتساوي لِديه الداعيان، ويتعارض

أهل السعادة من أهل الشقاوة. وقوله: ﴿قُلُ إِنْ هَدِي اللهُ هُو

عنده الجاذبان، وفي هذا الموضع تعرف

كذا في ب، وفي أ. دواع.

كذا في ب، وفي أ: داع.

<sup>﴿ { } }</sup> كذا في ب، وفي أ: داعي.

في ب: كان تركه هو الواجب.

التي شرعها الله على لسان رسوله، وما عداه فهو ضلال وردي وهلاك. ﴿وَأُمْوِنَا لَسُلُمْ لُرِبُ الْعَالَمِينَ ﴾ بأن ننقاد لتوحيده، ونستسلم لأوامره ونواهيه، ونندخل تحت رق عبوديته، فإن هذا أفضل نعمة أنعم الله بها على العباد، وأكمل تربية أوصلها إليهم.

﴿ وَأَن أَقِيمُوا الصلاة ﴾ أي: وأمرنا أن نقيم الصلاة بأركانها وشروطها وسننها ومكملاتها، ﴿ واتقوه بفعل ما أمربه ، واجتناب ما عنه نهى ، ﴿ وهو الذي إليه تحشرون ﴾ أي: تجمعون ليوم القيامة ، فيجازيكم بأعمالكم خيرها وشرها.

وهرو الذي خلق السماوات والأرض بالحق في الأرض بالحق ليأمر العباد وينهاهم، ويثيبهم ويماقبهم، وويوم يقول كن فيكون قوله الحق الذي لا مرية فيه ولا مثنوية، ولا يقول شيئا عبثا ووله الملك يوم ينفخ في الصور أي: يوم القيامة، خصة بالذكر مع أنه مالك كل شيء لا نه تنقطع فيه الأملاك، فلا يبقى ملك إلا لله الواحد القهار. فلا يبقى ملك إلا لله الواحد القهار الخبير الذي له الحكمة التامة، والإحسان العظيم، والمعلم المحيط بالسرائر والبواطن والعلم المحيط بالسرائر والبواطن والخابا، لا إله إلا هو، ولا رب سواه

العبادة شيئاً، وتركتم عبادة خالقكم، ورازقكم ومدبركم.

وكذلك حين وفقناه للتوحيد والدعوة إليه وزي إبراهيم ملكوت السسماوات والأرض أي: ليرى ببصيرته ما اشتملت عليه من الأدلة القاطعة، والبراهين الساطعة ووليكون من الموقنين فإنه بحسب قيام الأدلة يحصل له الإيقان، والعلم التام بجميع المطالب.

﴿ فلما جَنَّ عليه الليل ﴾ أي: أظلم ﴿ رأى كوكبا ﴾ لعله من الكواكب المضيئة، لأن تخصيصه بالذكر يدل على زيادته عن غيره، ولهذا \_ والله أعلم \_ قال مَنْ قال: إنه الزهرة.

وقال هذا ري أي: على وجه التنزل مع الخصم، أي: هذا ربي، فهلم ننظر، هل يستحق الربوبية؟ وهل يقوم لنا دليل على ذلك؟ فإنه لا ينبغي لعاقل أن يتخذ إلهه هواه بغير حجة ولا برهان.

وفلما أفل أي: عاب ذلك الكوكب وقال لا أحب الأفلين أي: الكوكب وقال لا أحب الأفلين أي: الذي يغيب ويختفي عمّن عبده، فإن المعبود لا بدأن يكون قائماً بمصالح من عبده، ومدبراً له في جميع شؤونه، فأما الذي يمضي وقت كثير وهو غائب، فمن أين يستحق العبادة؟! وهل اتخاذه إلها إلا من أسفة السفة، وأبطل الباطل؟!

وبس به الله الله القدم بازغا الله أي الطاعاً ورأى زيادته على نور الكواكب وخالفته لها وقال هذا ربي تنزلاً الله فلم القو القوال هذا ربي تنزلاً الكون من القوم الضالين في فافتقر غاية الافتقار إلى هداية ربه، وعلم أنه إن لم يهده الله فلا هادي له، وإن لم يعنه على طاعته فلا معين له.

﴿فلما رأى الشمس بازغة قال هذا ربي هذا أكبر﴾ من الكوكب ومن القمر . ﴿فلما أفلت﴾ تقرر حينئذ الهدى، واضمحل الردى فـ ﴿قال يا

وَلَاتَفَ رَوُا مَالَ الْيَسِيدِ إِلَّا بِالَّتِيجِيُّ أَحْسَنُ حَقَّىٰ يَبِلُغُ أَشُدُكُمْ وَأُونُوا ٱلْكَيْلَ وَٱلْمِيرَاتِ بِٱلْقِسْطَةِ لَانْتُكَيِّفُ فَسَا إِلَّا وُسَعَهَا ۚ وَإِذَا قُلْتُ مُ فَاعَدِلُواْ وَلَوْكَ الدَّوْقُ وَالْحَالَ ذَاقُرُكَّ وَبِعَهَدِ السَّوَاوَقُولَا ذَالِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ ـ لَعَلَّاكُمْ مَ مَّ لَذَكُرُونَ ۞ وَأَنَّ هَلَ ذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَأَنَّيْ عُوَّهُ وَلَائَتَ بِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَكَرُقَ بِكُنْمَ عَنْ سَكِيلِةً ذَالِكُمْ وَصَلَحُمُ بِدِءَلَعَلَّكُ مِّنَتَقُونَ ﴿ ثُرُّءَ الْتِنَامُوسَى ٱلْكِثَبُ ثَمَامًا عَلَى ٱلَّذِي ٓ أَحْسَنَ وَتَعْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةُ لُعَلَّهُمُ بِلِقَاآءِ رَبِّهِ مَيُّومُونَ ۞ وَهَلْذَاكِلَبُ أَزَّلْنَاهُ مُبَالِكُ فَاتَّيْعُوهُ وَاتَّقُواْ لَعَلَّكُ مُرَّعُونَ ﴿ أَن تَقُولُوا إِفَّا أُمْزِلَ الْكِنَابُ عَلَىٰظُ آمِنَا يَنِ مِن قَبْلِنَا وَإِن كُنَّا عَن دِرَاسَتِهِ مُرْ لَعَلَيْلِينَ ۞ أَوْتِقُولُوالْوَأَنَّ أَيْنِ عَلَيْنَا الْكِنْكِ لَكُنَا أَهَدَكَامِهُمْ فَتَدْجَآءَ كُرُبِيْنَةً مِن زَيْحُ وَهُدَى وَيَحْسَدُ فُنَ أَظْلَرُهُنَ كَنَجْزِي ٱلَّذِينَ اللَّهِ وَصَدَّفَ عَنْمَ آسَنَجْزِي ٱلَّذِينَ ر يَصْدِفُونَ عَنْ ءَايَنِيّنَا شُوّءَ الْعَذَابِ بِمَا كَافُواْ يَصَدِفُونَ ﴿ THE RESERVE OF THE PARTY OF THE

قوم إني بريء عما تشركون ، حيث قام البرهان الصادق الواضح على بطلانه.

(إلى وجهت وجهي للذي فطر السماوات والأرض حنيفاً أي: لله وحده، مقبلاً عليه، معرضاً عن مَنْ سواه. (وما أنا من المشركين فتبرأ من الشرك، وأقام على ذلك البرهان [وهذا الذي ذكرنا في تفسير هذه الآيات هو الصواب، وهو أن المقام مقام مناظرة من إبراهيم لقومه وبيان بطلان إلهية هذه الأجرام العلوية وغيرها. وأما من قال إنه مقام نظر في حال طفوليته فليس عليه دليل] (١٠).

وحآجه قومه قال: أتحآجوني في الله وقد هدان أي فائدة لمحاجة من (٢) لم يتبين له الهدى؟ فأما مَن هداه الله، ووصل إلى أعلى درجات اليقين، فإنه هو بنفسه \_ يدعو الناس إلى ما هو عليه.

ولا أخاف ما تشركون به فإنها لن تضرفي، ولن تمنع عني من النفع شيئاً وإلا أن يشاء ربي شيئاً وسع ربي كل شيء علماً أفلا تتذكرون فقعلمون أنه وحده المعبود المستحق للعبودية.

وكيف أخاف ما أشركتم) وحالها حال العجز وعدم النفع، ﴿ ولا

<sup>(</sup>١) زيادة من هامش: ب وهي بخط الشيخ ـ رحمه الله \_..

<sup>🕟 🍐</sup> كذا في ب، وفي أ: المحاجة لمن.

هَلِ سَظَاوِرِكَ إِلَّا أَن تَأْسَهُ مُالْكَلِّكُمُ أَوْيَأْتِي رَبُّكَ أَوْيَأْتِي رَبُّكَ أَوْيَأْتِي بَعْضُ ، ايْكِ رَيِّكً يَوْمُ يَأْقِ بَعْضُ ، ايْكِ رَبِّكَ لَا يَفَعُ نَفْسًا إيملئها لزنكن امتت بن قبل أوكسكت فتإينيها خيرًا فَإِنْفِطْهُا إِنَّا أَمُنَاظِئُونَ ۞ إِنَّ ٱلَّذِيبَ فَزَقُوا وِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيعًا لَّتَتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ إِنَّآ أَمُّرُهُ مَرِ إِلَى أَلْقِيرُتُرُنَّكِ ثُمُّ مِمَا كَانُواْ يَفْعَالُونَ ٨ مَن جَاءً بِٱلْكَسَدَةِ فَلَمُ عَنْرُأَتُ إِلَّا وَمَن جَلَهُ بِٱلْسَيَعَةِ وَلَكُ يْجُزَيَ إِلَّامِشَلَهَا وَهُرَكَايُظُلِكُونَ ۞ قُلْ إِنِّي هَدَنِي وَفِي إِلَىٰ صِرَطِهِ مُّسَنَقِدِ دِينَاقِبَمُّامِلَةً إِرَكِدِ وَخِيفًا وَمَاكَانَينَ ٱلْمُتَكِينَ ۞ قُلْ إِنَّ صَكَاتِي وَلْمُتَكِى وَتَخِيَاىَ وَمُمَالِقَ لِلْعِرَبِّ ٱلْعَالِمِينَ ۞ لَاشَرِيكَ لَهُ وَيِذَالِكَ أَمِرْتُ وَأَنَا أَوْلُ ٱلْمُسْلِمِينَ اللهِ قُلْ أَغَيَّرُ لِللَّهِ أَنْفِي زَبًّا وَهُورَتُ كُلِّ شَيَّةٍ وَلَا تَكْمِيبُ كُلُّ نَفْسٍ إِلَّاعَلَيْهَأَ وَلَانَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَأَخْرَكَا ثُمَّالِكَ رَبِّكُومَ مَجِعُكُرُ فَيُنِيَّتُكُمُ مِاكُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ۞ وَهُوَٱلْذِى جَعَلَكُمْ اللَّهُ خُلَيْفَ ٱلْأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَقَ بَعْضِ دَرَحَتِ لِيَبِّلُو لَا فِي مَآءَ النَّكُرُ إِنَّ رَبُّكَ سَرِيعُ ٱلْمِقَابِ وَانَّهُ الْمَعُورُ تَحِيدً DADDADA W COROCC

تخافون أنكم أشركتم بالله ما لم ينزل به عليكم سلطانا أي: إلا بمجرد اتباع الهوى . ﴿فأي: الفريقين أحق بالأمن إن كنتم تعلمون ﴾.

قال الله تعالى فاصلاً بين الفريقين ﴿الذين آمنوا ولم يلبسوا﴾ أي: يخلطوا ﴿إيمانهم بظلم أولئك لهم الأمن وهم مهتدون الأمن من المخاوف والعذاب والشقاء، والهدايية إلى الصراط المستقيم، فإن كانوا لم يلبسوا إيمانهم بظلم مطلقاً، لا بشرك ولا بمعاصي، حصل لهم الأمن التام والهداية التامة.

وإن كانوالم يلبسوا إيمانهم بالشرك وجده ولكنهم يعملون السيئات، حصل لهم أصل الهداية وأصل الأمن، وإن لم يحصل لهم كمالها. ومفهوم الآية الكريمة، أن الذين لم يحصل لهم الأمران، لم يحصل لهم هداية ولا أمن، بل حظهم الضلال والشقاء.

ولما حكم لإبراهيم عليه السلام، بما بين به من البراهين القاطعة قال: 
ووتلك حجتنا آتيناها إبراهيم على قومه أي: علا بها عليهم، وفلجهم بها

﴿ ترفع درجات مَنْ نشاء ﴾ كما رفعنا درجات إبراهيم عليه السلام في الدنيا والآخرة، فإن العلم يرفع الله به صاحبه فوق العباد درجات. خصوصاً

العالم العامل المعلم، فإنه يجعله الله إماماً للناس بحسب حاله، ترمق أفعاله، وتقتفى آثاره، ويستضاء بنوره، ويمشى بعلمه في ظلمة

قال تعالى: ﴿يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات﴾. ﴿إن ربك حكيم عليم﴾ فلا يضع العلم والحكمة، إلا في المحل اللاثق بها، وهو أعلم بذلك المحل وبما ينبغي

﴿٨٤ ـ ٩٠) ﴿ ووهبنا له إسحاق ويعقوب كلأ هدينا ونوحاً هدينا من قبل ومن ذريته داود وسليمان وأيوب وبوسف وموسى وهارون وكذلك نجزى الحسنين ﴿ وزكريا ويحيى وعيسى وإلياس كل من الصالحين \* وإسماعيل واليسع ويونس ولوطأ وكلا فضلنا على العالمين \* ومن آبائهم ودرياتهم وإخوانهم واجتبيناهم وهديناهم إلى صراط مستقيم \* ذلك هدی الله بهدی به من بشاء من عباده ولو أشركوا لحبط عنهم ما كانوا يعملون \* أولئك الذين أتيناهم الكتاب والحكم والنبوة فإن يكفر سا هؤلاء فقد وكلنابها قوماً ليسوابها بكافرين \* أولئك الذين هدى الله فبهداهم اقتده قل لا أسألكم عليه أجراً إن هو إلا ذكري للعالمين ﴾ لما ذكر الله تعالى عبده وخليله إبراهيم عليه السلام، وذكر ما منَّ الله عليه به من العلم والدعوة والصير، ذكر ما أكرمه الله به من الذرية الصالحة، والنسل الطيب. وأن الله جعل صفوة الخلق من نسله ، وأعظم بهذه المنقبة والكرامة الجسيمة، التي لا يدرك لها. نظير فقال: ﴿ووهبناله إسحاق ويعقوب، ابنه، الذي هو إسرائيل، أبو الشعب الذي فضله الله على

وهدايته (() من أنواع الهدايات الخاصة التي لم تحصل إلا لأفراد من العالم؛ وهم أولو العزم من الرسل الذي هو أحدهم.

ومن ذريته بحتمل أن الضمير عائد إلى نوح، لأنه أقرب مذكور، ولأن الله ذكر مع مَنْ ذكر لوطاً، وهو من ذرية إبراهيم لأنه ابن أخيه.

ويحتمل أن الضمير يعود إلى إبراهيم، لأن السياق في مدحه والثناء عليه، ولوط وإن لم يكن من ذريته في مدن آمن على يده، فكان منقبة الخليل وفضيلته بذلك، أبلغ من كونه بحرد ابن له.

﴿ وأيوب ويوسف بن يعقوب ﴿ وأيوب ويوسف بن يعقوب ﴿ وموسى وهارون ﴾ ابني عمران › ﴿ وكذلك ﴾ كما أصلحنا ذرية إبراهيم الخليل ، لأنه أحسن في عبادة ربه › وأحسن في نفع الخلق ﴿ كذلك نجزي المحسنين ﴾ بأن نجعل لهم من الثناء الصدق ، والذرية الصالحة بحسب إحسانهم .

﴿وزكريا ويحيى ابنه ﴿وعيسى ﴾ ابن مريم. ﴿وإلياس كل ﴾ من هؤلاء ﴿من الصالحين ﴾ في أخلاقهم وأعمالهم وعلومهم، بل هم سادة الصالحين وقادتهم وأنمتهم.

وواسماعيل بن إبراهيم أبو الشعوب، وهو الشعب الذي هو أفضل الشعوب، وهو الشعب العربي، ووالد سيد ولد ولد ولوطا بن هاران، أخي إبراهيم. وكلا الأنبياء والمرسلين وفضلنا على الغالمين لأن درجات الفضائل أربع - وهي التي ذكرها الله بقوله: ﴿وَمَنْ يَطِعُ اللهُ والرسول بقولتك مع الذين أنعم الله والرسول فأولئك مع الذين أنعم الله عليهم من والصالحين فهؤلاء من الدرجة العليا، بل هم أفضل الرسل على الإطلاق، قالرسل الذين قصهم الله الإطلاق، قالرسل الذين قصهم الله

نبأهم بلا شك.

﴿ومن آبائهم الله ما أي: آباء هؤلاء المذكورين ﴿ودْرِياتِهم وإخوانِهم﴾ أي: وهدينا من آباء هؤلاء وذرياتهم وإخوانهم. ﴿واجتبيناهم ﴾ أي: اخترناهم ﴿وهديناهم إلى صراط

﴿ وَلَــك ﴾ الــهــدي المذكــور ﴿ مِدى الله ﴾ الذي لا مدى إلا مداه. ﴿ يهدى به مَنْ يشاء من عباده ﴾ فاطلبوا منه الهدى فإنه إن لم يهدكم فلا هادى لكم غيره، وممن شاء هدايته هؤلاء المذكبورون. ﴿ولنو أشبركنوا﴾ على الفرض والتقدير ﴿لحبط عنهم ما كانوا يعملون، فإن الشرك محبط للعمل، موجب للخلود في النار. فإذا كان هؤلاء الصفوة الأخيار، لو أشركوا \_ وحاشاهم \_ لحبطت أعمالهم، فغيرهم

﴿أُولَــُكُ ﴾ المذكورون ﴿المذين هدى الله فبهداهم اقتاده أي: امش \_ أيها الرسول الكريم \_خلف هؤلاء الأنبياء الأخيار، واتبع ملتهم وقد امتثل ﷺ، فاهتدى بهدى الرسل قبله، وجمع كل كمال فيهم. فاجتمعت لديه فضائل وخصائص فاق بها جميع العالمين، وكان سيد المرسلين وإمام المتقين، صلوات الله وستلامه عليه وعليهم أجمعين، وبهذا الملحظ استدل جذه من استدل من الصحابة، أن رسول الله ﷺ أفضل الرسل كلهم.

﴿قُلُّ لِللَّهِ لِللَّهِ أَعْرِضُوا عَنْ دعوتك: ﴿لا أسألكم عليه أجراً ﴾ أي: لا أطلب منكم مغرماً ومالاً جزاء عن إبلاغي إياكم، ودعوتي لكم فيكون من أسباب امتناعكم، إن أجري إلا على الله .

﴿إِنَّ صُو إِلَّا ذَكُرِي لُمُلَّعِ الْمِنَّ ﴾ يتذكرون به ما ينفعهم فيفعلونه، وما يضرهم فيذرونه ويتذكرون به معرفة رجم بأسمائه وأوصافه. ويتذكرون به الأخلاق الحميدة، والطرق الموصلة

في كتابه، أفضل ممن لم يقص علينا إليها، والأخلاق الرذيلة، والطرق المفضية إليها، فإذا كان ذكرى للعالمين، كان أعظم نعمة أنعم الله بها عليهم، فعليهم قبولها والشكر عليها.

﴿ ٩١﴾ ﴿ وما قدروا الله حق قدره إذ قالوا ما أنزل الله على بشر من شيء قل من أنزل الكتاب الذي جاء به موسى نورا وهدى للناس تجعلونه قراطيس تبدونها وتخفون كثيرا وعلمتم ما لم تعلموا أنتم ولا أباؤكم قل الله ثم ذرهم في خوضهم يلعبون، هذا تشنيع على مَنْ نفي الرسالة، [من اليهود والمشركين](أ) وزعم أن الله ما أنزل على بشر من شيء، فمن قال هذا، فما قدر الله حق قدره، ولا عظمه حق عظمته، إذ هذا قدح في حكمته، وزعم أنه يترك عباده هملاً، لا يأمرهم ولا ينهاهم، ونفي لأعظم منة امتن الله بها على عباده، وهي الرسالة التي لا طريق للعباد إلى نيل السعادة، والكرامة، والفلاح، إلا بها، فأي: قدح في الله أعظم من هذا؟!!

وقل﴾ لهم \_ملزماً بفساد قولهم وقررهم، بما به يقرون \_: ﴿مَنْ أَنْزَلْ الكتاب الذي جاء به موسى، وهو التوراة العظيمة ﴿نُوراً﴾ في ظلمات الجهل ﴿وهدى﴾ من الضلالة، وهادياً إلى الصراط المستقيم علماً وعملاً، وهو الكتاب الذي شاع وذاع، وملأ ذكره القلوب والأسماع. حتى إنهم جعلوا يتناسخونه في القراطيس، ويتصرفون فيه بما شاؤوا، فما وافق أهواءهم منه أبدوه وأظنهروه، وما خالف ذلك أخفوه وكتموه، وذلك كثير.

﴿ وعلمتم من العلوم التي بسبب ذلك الكتاب الجليل ﴿ ما لَم تعلَّمُوا أَنتُم ولا أباؤكم ﴾ فإذا سألتهم عن مَنْ أنزل هذا الكتاب الموصوف بتلك الصفات، فأجب عن هذا السؤال. و ﴿قُلِّ اللهِ﴾ الذي أنزله، فحينئذ يتضح الحق وينجلي مثل الشمس، وتقوم عليهم الحجة، ثم إذا ألزمتهم بهذا الإلزام ﴿ ذَرهم في خوصَهم يلعبون ﴾ أي:

اللَّقَ ۞ كِنَابُ أَزِلَ إِلَيْكِ فَلَا يَكُنُ فِي مَهِ رِلْفَ مَنْ جُمِّيتُهُ لِلنَّاذِرَ بِهِ. وَذِكَرَىٰ اِلْتُؤْمِنِينَ ۞ ٱشِّعُواْمَاۤ أَرْلَ إِلَيْكُرُينَ رَّيَكُرُ وَلَا لَنَتَيِعُولِين دُونِهِ َأَوْلِي ٓآءً قِلِي لَا مَالَذُكُرُونِ ۖ ۞ وَكُرِمِن قَرْبَةٍ أَهْلَكَ نَهَا فَكَآءَهَا بَأَمُنَا بَيْنَا أَوْهُرَقَآبِلُونَ ٥ فَمَاكَانَ دَعْوَيْهُمْ إِذْ جَآءَهُمْ بَأَسُنَآ إِلَّا أَنْ قَالُواْ إِنَّكَا كُنَّاطَالِيدِنَ ۞ فَلَنَسْتَكَنَّالَّذِينَ أَرْسِلَ إِلَيْهِ رَوَلَتْنَعَلَنَّ ٱلْتُرْسَلِينَ ۞ فِلْتَقْتُمَنَنَ عَلَيْهِ مِيعِلَمْ وَمَاكُنَا غَآيِبِينَ ۞ وَٱلْوَزِّتُ يَوْمِينَا أَلْحَقُّ فَنَ ثَقَلَتْ مُوَزِينُهُ وَالْفِكِ لَكَ هُمُ الْمُفْلِحُوبَ ۞ وَمَنْ خَنَّتْ مَوَانِينَهُ وَفَاؤَلَيْهِكَ ٱلَّذِينَ خَيرُوٓ أَنفُسَهُ مِيَاكَ أَوْا بِعَالِيَتِنَا يَظْلِمُونَ ۞ وَلَقَدَ مَكْنَكُمْ فِ ٱلْأَرْضِ وَجَعَلْنَ الْكُرِفِهَا مَعَدِيثَ قَلِيلًا مَّاتَشَكُونَ الله وَلَقَدْ خَلَقَتَ كُمُ أَرْضَوَرَنَكُو ثُرُقُكُمَا الْمِلَةِ كَوْاسْجُلُوا رُّ اللَّهُ مَ فَسَجَدُوا إِلاَ إِنْلِيسَ لَرَيَكُن مِنَ السَّيدِينَ ۞ 

اتركهم يخوضوا في الباطل، ويلعبوا بما لا فائدة فيه، حتى يلاقوا يومهم الذي يوعدون.

﴿٩٢﴾ ﴿وهذا كتاب أنزلناه مبارك مصدق الذي بين يديه ولتنذر أم القرى ومن حولها والذبن يؤمنون بالآخرة يؤمنون به وهم على صلاتهم يحافظون﴾ أى: ﴿وهذا﴾ القرآن الذي ﴿ أَنْزَلْنَاهُ ﴾ إليك ﴿مبارك أي: وصفه البركة، وذلك لكثرة خيراته وسعة مبراته. ﴿مصدق الذي بين يديه ﴾ أي: موافق للكتب السابقة، وشاهد لها بالصدق.

﴿ ولتنذر أمَّ القرى ومَنْ حولها ﴾ أي: وأنزلناه أيضاً لتنذر أم القرى، وهي: مكة الكرمة، ومَنْ حولها من ديار العرب، بل ومن سائر البلدان. فتحذر الناس عقوبة الله، وأخذه الأمم، وتحذرهم مما يوجب ذلك. ﴿والذين يؤمنون بالأخرة يؤمنون به﴾ لأن الخوف إذا كان في القلب عمرت أركانه، وانقاد لمراضى الله.

﴿وهم على صلاتهم يحافظون﴾ أي: يداومون عليها، ويحفظون أركانها وحمدودهما وشروطمها وآدابهماء ومكملاتها. جعلنا الله منهم.

﴿ ٩٣ \_ ٩٤ ﴾ ﴿ ومن أَظْلِم عن افترى على الله كذبا أو قال أوحى إلي ولم يوح إليه شيء ومن قال سأنزل مثل

قَالَ مَا مُنْعَكَ ٱلْاَشْسَجُدَ إِذَ أَمْرَيُّكُ قَالَ أَنَا مُؤَمِّينَهُ خَلَقْتَنِي مِن لَادٍ وَخَلَقْتَدُ مِن طِينِ ۞ قَالَ فَأَهْبِطْ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَنْ تَسَكَّمْرُ فِهَا كَأَخْرُجُ إِنَّكَ مِنَ الصَّلِعْرِينَ ۞ قَالَ أَنظِرُنَ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ۞ قَالَ إِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنْظِينَ ۞ قَالَ فَيِمَاۤ أَغَوْتِهُ بِّنِي ٱلْفَعُّدُنَّ لَهُرَ صِرَطِكَ ٱلْمُسْتَقِدَ ۞ قُرَكَا لِينَهُم مِنْ يَمِينُ لَيْنِهِمْ وَمِنْ خَلَوْهِمْ لَا وَعَنْ أَغِلِهِ مُوعَن ثَمَا إِلهِمُ وَلا غَيدُ أَكْرُ فَرَسُلِونَ ۞ قَالَ الْمَرْعُ مِنْهَا مَذْ ءُومًا مَّدْ حُولًا لَنْ يَعِكَ مِنْهُمْ لَأَمَّلَأَنَّ جَهَلَكُونَكُواْ جَمَعِينَ ٥ وَيُقَادَمُ أَسْكُنُ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ فَكُلاَ مِنْ حَيْثُ شِقْعُما وَلَانَقُنَاكُ هَانِهِ ٱلشَّجَرَّةَ فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ۞ فَوَمَّوَسَ كَمُنَا ٱلشَّيْطَانُ لِبِيْدِيَ لَحُمُنَامَا وُدِي عَنْهُمَا مِن سَوَءَ يَعِمَا وَقَالَ مَافَهَ مَكُارَتُكُما عَنْ هَلِو الشَّجَرَة إِلَّا أَن مُكُوا مَلَكُيْنِ أَوْمَكُونَا ونَ ٱلْمَخَلِدِينَ ۞ وَقَاسَتُهُمَّا إِنِّ لَكُمَا لِمَنَا أَنَّتُ السَّحِيدِينَ ۞ وَقَاسَتُهُمَّا إِنِّ لَكُمَا لَمِنَ الشَّصِدِينَ فَدَلَهُمَا بِنُرُورٌ فِكُنَّا ذَاقَا ٱلشَّجَرَةَ بَدَّتْ لَمُسَاسَوَءَتُهُمَّا وَطَفِقًا يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ ٱلْحِنَّةِ وَنَادَنهُمَا رَفَّهُمَّا ٱلْوَالْهَكُمَّا عَن تِلْكُمَا ٱلشَّجَرَةِ وَأَقُلُ لَكُما إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُمَّا عِنُو تُعْيِينٌ ٥ TO SECOND TO SECOND

ما أنـزل الله ولـو تـرى إذ الـظـالمون فـى غمرات الموت والملائكة باسطو أيديهم أخرجوا أنفسكم اليوم تجزون عذاب الهون بما كنتم تقولون على الله غير الحق وكنتم عن آياته تستكبرون \* ولقد جئتمونا فرادي كما خلقناكم أول مرة وتركتم ما خولناكم وراء ظهوركم وما نرى معكم شفعاءكم الذين زعمتم أنهم فيكم شركاء لقد تقطع بينكم وضل عنكم ما كنتم تزعمون ﴿ يقولُ تعالى: لا أحد أعظم ظلماً ولا أكبر جرماً ممن كَذُبَ [على] الله، بأن نسب إلى الله قولاً أو حكماً وهو تعالى برىء منه، وإنما كان هذا أظلم الخلق، لأن فيه من الكذب وتغيير الأديان أصولها وفروعها، ونسبة ذلك إلى الله ــما هو من أكبر الفاسد .

ويدخل في ذلك ادعاء النبوة، وأن الله يوحي إليه وهو كاذب في ذلك، فإنه مم كذبه على الله، وجرأته على عظمته وسلطانه \_ يوجب على الخلق أن يتبعوه، ويجاهدهم على ذلك، ويستحل دماء من خالفه وأموالهم.

ويدخل في هذه الآية كل مَنْ ادعى النبوة، كمسيلمة الكذّاب والأسود العَنْسي والمختار، وغيرهم ممن اتصف بهذا الوصف.

﴿ وَمَنْ قِبَالَ سِنَاتِيزِلَ مِسْلِ مِنْ أَنْزِلُ اللهِ ﴾ أي: ومن أظلم محن زعم،

أنه يقدر على ما يقدر الله عليه، ويجاري الله في أحكامه، ويشرع من الشرائع كما شرعه الله، ويدخل في هذا كل مَنْ يزعم أنه يقدر على معارضة القرآن، وأنه في إمكانه أن يأتي بمثله.

وأي: ظلم اعظم من دعوى الفقير العاجز بالذات، الناقص من كل وجه، مشاركة القوي الغني الذي له الكمال المطلق، من جميع الوجوه، في ذاته وأسمائه وصفاته؟!!

ولما ذم الظالمين ذكر ما أعدلهم من العقوبة في حال الاحتضار، ويوم القيامة، فقال: ﴿ولو ترى إذ الظالمون في غسمرات الموت﴾ أي: شدائده وأهواله الفظيعة، وكربه الشنيعة لرأيت أمراً هائلاً، وحالة لا يقدر الواصف أن يصفها.

﴿والملائكة باسطو أبديهم ﴾ إلى أولئك الظالمين المحتضرين بالضرب والعذاب، يقولون لهم عندمنازعة أرواحهم وقلقها، وتعصيها للخروج من الأبدان: ﴿أَحْرِجُوا أَنْفُسِكُم اليوم تجزون عذاب الهون، أي: العذاب الشديد الذي يهينكم ويذلكم، والجزاء من جنس العمل، فإن هذا العذاب ﴿بِمَا كُنْتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللَّهُ غَيْرِ الْحَقَّ ﴾ من كذبكم عليه، وردكم للحق، الذي جاءت به الرسل . ﴿ وَكُنتُمْ عَنْ آيَاتُهُ تستكبرون، أي: تَرَفَّعُونَ عَنِ الإنقياد لها، والاستسلام لأحكامها. وفي هذا دليل على عذاب البرزخ وتعيمه، فإن هذا الخطاب والعذاب الموجه إليهم، إنما هو عند الاحتضار وقبيل الموت

وفيه دليل على أن الروح جسم يدخل ويحرج، ويجاطب، ويساكن الجسد ويفارقه، فهذه حالهم في البرزخ.

وأما يوم القيامة فإنهم إذا وردوها، وردوها، وردوها مقلسين فرادى بلا أهل ولا مسال ولا أولاد ولا جسسود ولا أنصار، كما خلقهم الله أول مرة، عارين من كل شيء

فإن الأشياء، إنما تتمول وتحصل بعد ذلك بأسبابها التي هي أسبابها،

وفي ذلك اليوم تنقطع جميع الأمور التي كانت مع العبد في الدنيا، سوى العمل الصالح والعمل السيّىء، الذي هو مادة الدار الآخرة، الذي تنشأ عنه، ويكون حسنها وقبحها، وسرورها وغمومها، وعذابها ونعيمها، بحسب وتسوء أو تسر، وما سواها من الأهل والولد، والمال والأنصار، فعواري خارجية، وأوصاف زائلة، وأحوال حائلة، ولهذا قال تعالى:

ولقد جنتمونا فرادی کما خلقناکم أول مرة وترکتم ما خولناکم آی: أعطیناکم وأنعمنا به علیکم (وراء ظهورکم لا یعنون عنکم شیئا (وما نری معکم شفعاءکم الذین زعمتم أنهم فیکم شرکاء (ا

فإن المسركين يسسركون بالله، ويعبدون معه الملائكة والأنبياء والصالحين، وغيرهم، وهم كلهم لله، ولكنهم يجعلون لهذه المخلوقات نصيباً من أنفسهم، وشركة في عبادتهم، وهذا زعم منهم وظلم، فإن الجميع عبيد لله، والله مالكهم، والستحق لعبادتهم، فشركهم في العبادة، وصرفها لبعض العبيد، تنزيل لهم منزلة الخالق المالك، فيوبخون يوم القيامة ويقال لهم هذه المقالة.

وما نرى معكم شفعاءكم الذين زعمتم أنهم فيكم شركاء، لقد تقطع بينكم أي: تقطعت الوصل والاسباب بينكم وبين شركائكم، من الشفاعة وغيرها، فلم تنفع ولم تجد شيئاً. ﴿وضل عنكم ما كنتم تزعمون من الربع والأمن، والسعادة والنبحاة، التي زينها لكم الشيطان وحسنها في قلوبكم، فنطقت بها السنتكم. واغتررتم بهذا الزعم الباطل الذي لا حقيقة له، حين تبين لكم الخيس ما كنتم تزعمون، وظهر أنكم الحاسرون لأنفسكم وأه ليكم وأموالكم.

﴿٩٥ ـ ٩٥﴾ ﴿إن الله قالق الحبّ والنّوى يخرج الحيّ من الميت ومخرج المست من الحي ذلكم الله فأنى

تؤفكون \* فالق الإصباح وجعل الليل سكنا والشمس والقمر حسبانا ذلك تقدير العزيز العليم \* وهو الذي جعل لكم النجوم لتهتدوا بها في ظلمات البر والبحرقد فصلنا الآبات لقوم يعلمون \* وهو الذي أنشأكم من نفس واحدة فمستقر ومستودع قد فصلنا الآيات لقوم يفقهون، يُحْبَر تعالى عن كماله، وعظمة سلطانه، وقوة اقتداره، وسعة رحمته، وعموم كرمه، وشدة عنايته بخلقه، فقال: ﴿إِنَّ اللَّهُ فالق الحب، شامل لسائر الحبوب التي يساشر الناس زرعها، والنتي لا يباشرونها، كالحبوب التي يبثها الله في البراري والقفار، فيفلق الحبوب عن الزروع والنوابت، على اختلاف أنواعها وأشكالها ومنافعها، ويفلق النوى عن الأشجار من النخيل والفواكه، وغير ذلك. فينتفع الخلق من الأدميين والأنعام والدواب. ويرتعون فيما فلق الله من الحب والنوي، ويقتاتون وينتفعون بجميع أنواع المنافع التي جعلها الله في ذلك. ويريهم الله من بره وإحسانه ما يبهر العقول، ويذهل الفحول، ويريهم من بدائع صنعته وكمال حكمته، ما به يعرفونه ويوحدونه، ويعلمون أنه هو الحق، وأن عبادة ما سواه باطلة.

﴿ يُحْرِج الحي من الميت ﴾ كما يخرج من المني حيوانا، ومن البيضة فرخا، ومن الحب والنوي زرعاً وشجراً.

﴿وَعُرِجُ الْمُبَّبُ﴾ وهو الذي لا نمو فيه، أو لا روح ﴿من الحي﴾ كما يخرج من الأشجار والزروع، النوى والحب، ويخرج من الطائر بيضاً، ونحو ذلك.

وانفرد بخلق هذه الأشياء وتدبيرها وانفرد بخلق هذه الأشياء وتدبيرها والفرد بخلق هذه الأشياء وتدبيرها والعبادة على خلقه أجمعين، وهو الذي ربى جميع العالمين بنعمه، وغذاهم بكرمه. وفائني تؤفكون أي: فأني تصرفون، وتصدون عن عبادة مَنْ هذا شأنه، إلى عبادة مَنْ لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضراً، ولا موتاً ولا حياة، ولا نشوراً؟!!

ولما ذكر تعالى، مادة خلق الأقوات، ذكر منته بتهيئة المساكن، وخلقه كل ما يحتاج إليه العباد، من الضياء والظلمة، وما يترتب على ذلك من أنواع المنافع والمصالح فقال: ﴿فالق الحب والنوى، أي: كما أنه فالق الحب والنوى، كذلك هو فالق ظلمة الليل الداجي، الشامل لما على وجه الأرض، بضياء المسبح الذي يفلقه شيئاً فشيئاً، حتى المصبح الذي يفلقه شيئاً فشيئاً، حتى النور العام، الذي يتصرف به النساء والنور العام، الذي يتصرف به الخلق في مصالحهم ومعايشهم، ومنافع دينهم ودنياهم.

ولما كان الخلق محتاجين إلى السكون والاستقرار والراحة، التي لا تتم بوجود النهار والنور ﴿جعل﴾ الله ﴿الليل سكناً﴾ يسكن فيه الآدميون إلى دورهم ومنامهم، والأنعام إلى مأواها، والطيور إلى أوكارها، فتأخذ نصيبها من الراحة، ثنم يزيل الله ذلك، بالضياء، وهكذا أبدأ إلى يوم القيامة ﴿وَ حِعل تعالى ﴿الشَّمْسُ والقَّمر حسباناً ﴾ بهما تعرف الأزمنة والأوقات، فتنضبط بذلك أوقات العبادات، وآجال المعاملات، ويعرف مها مدة ما مضي من الأوقات التي لولا وجود الشمس والقمر وتناوسما واختلافهما للاعرف ذلك عامة الناس، واشتركوا في علمه، بل كان لا يعرفه إلا أفراد من الناس بعد الاجتهاد، وبذلك يفوت من المصالح الضرورية ما يفوت.

﴿ذَلَكُ ﴾ التقدير المذكور ﴿تقدير العزيز العليم ﴾ الذي من عزته انقادت له هذه المخلوقات العظيمة ، فجرت مذللة مسخرة بأمره ؛ بحيث لا تتعدى ما حده الله لها ، ولا تتقدم عنه ولا تتأخر ﴿العليم ﴾ الذي أحاط علمه بالظواهر والبواطن ، والأوائل والأواخر .

ومن الأدلة العقلية على إحاطة علمه، تسخير هذه المخلوقات العظيمة، على تقدير ونظام بديع، تحير العقول في حسنه وكماله وموافقته للمصالح والحكم.

﴿وهو الذي جعل لكم النجوم لتهتدوا بها في ظلمات البر والبحر حين تشتبه عليكم المسالك، ويتحير في سيره السالك، فجعل الله النجوم هداية للخلق إلى السبل، التي يحتاجون إلى سلوكها لمصالحهم وتجاراتهم وأسفارهم.

منها: نجوم لا تزال تُرى، ولا تسير عن محلها، ومنها ما هو مستمر السير، يعرف سيره أهل المعرفة بذلك، ويعرفون به الجهات والأوقات.

ودلت هذه الآية ونحوها على مشروعية تعلم سير الكواكب ومحالها الذي يسمى علم التسيير، فإنه لا تتم الهداية ولا تمكن إلا بذلك.

وقد فصلنا الآيات أي: بيناها، ووضحناها، وميزنا كل جنس ونوع منها عن الآخر، بحيث صارت آيات الله بادية ظاهرة. ولقوم فإنهم الذين يوجه إليهم الخطاب، فيطلب منهم الجواب، بخلاف أهل العلم والجفاء المعرضين عن آيات الله وعن العلم الذي جاءت به الرسل، فإن البيان لا يفيدهم شيئاً، والتفصيل لا يزيل عنهم مشكلاً.

﴿وهو الذي أنشأكم من نفس واحمدة ﴿ وهم أدم عمليه المسلام. أنشأ الله منه هذا العنصر الادمى؛ اللذي قد ملا الأرض. ولم ينزل في زيادة ونمو، الذي قد تفاوت في أخلاقه وخلقه وأوصافه تعاوتا لا يمكن ضبطه، ولا يدرك وصفه، وجعل الله لهم مستقرأ، أي: منتهى ينتهون إليه، وغاية يساقون إليها، وهي دار القرار التي لا مستقر وراءها، ولا نهاية فوقها، فهذه الدار هي التي خلق الخلق لسكناها، وأوجدوا في الدنيا ليسعوا في أسبابها، التي تنشأ عليها وتعمر بها، وأودعهم الله في أصلاب آبائهم وأرحام أمهاتهم، ثم في دار الدنيا، ثم في البرزخ، كل ذلك على وجه الوديعة، التي لا تستقر

ولا تثبت، بل ينتقل منها حتى يوصل إلى الدار، التي هي المستقر، وأما هذه الدار فإنها مستودع وعمر ﴿قَدْ فَصَلْنَا اللّهِ آياته، ويفهمون عنه حججه وبيناته

. ﴿٩٩٩ ﴿ وهِ والدِّي أنَّالُ مِنْ السماء ماء فأخرجنا به نبات كل شيء فأخرجنا منه خضرأ نخرج منه حبأ متراكباً ومن النحل من طلعها قنوان دانية وجنات من أعناب والزينون والرمان مشتبها وغير متشابه انظروا إلى ثمره إذا أثمر وينعه إن في ذلكم لآيات لقوم يؤمنون الله وهذا من أعظم مننه العظيمة، التي يضطر إليها الخلق من الأدميين وغيرهم، وهو أنه أنزل من الستماء ماء متتابعاً وقت حاجة الناس إليه، فأنبت الله به كل شيء عما يأكل المناس والأنسام، فرتاع الخلق بفضل الله، وانبسطوا برزقه، وفرحوا بإحسانه، وزال عنهم الجدب والياس والقحط، ففرحت القلوب، وأسفرت الوجوه، وحصل للعباد من رحمة الرحمن الرحيم، ما به يتمتعون وبه يرتعون، ما يوجب لهم أن يبذلوا جهدهم في شكر مَنْ أسدي النعم، وعبادته والإنابة إليه، والمحبة له.

ولما ذكر عموم ما ينبت بالماء، من أنواع الأشجار والنبات، ذكر الزرع والنخل، لكثرة نفعهما وكونهما قوتاً لأكثر الناس فقال: ﴿فَالْحَرِجْنَا مِنْهُ خَصْراً نَحْرِجُ مِنْهُ ﴾ أي: من ذلك خضراً نخرج منه ﴾ أي: من ذلك فوق بعض، من بر وشعير، وذرة، فوق بعض، من بر وشعير، وذرة، وفي وصفه بأنه متراكب، إشارة إلى أن حبوبه متعددة، وجميعها تستمد من مادة واحدة، وهي لا تختلط، بل هي متفرقة الحبوب، مجتمعة الأصول، وأشارة أيضاً إلى كثرتها، وشمول ربعها وغلتها، ليبقى أصل البذر، ويبقى بقية كثيرة للأكل والادخار.

﴿ومن النخل﴾ أخرج الله ﴿من طلعها﴾ وهو الكفرى، والوعاء قبل ظهور القنو منه، فيخرج من ذلك الوعاء ﴿قنوان دانية﴾ أي: قريبة سهلة

التناول، متدلية على مَنْ أرادها، بحيث لا يعسر التناول من النخل وإن طالت، فإنه يوجد فيها كُرَبٌ ومراقي يسهل صعودها،

﴿و﴾ أخرج تعالى بالماء ﴿ جنات من أعناب والزيتون والرمان ﴾ فهذه من الأشجار الكثيرة النفع ، العظيمة الوقع ، فلذلك خصصها الله بالذكر بعد أن عم جميع الأشجار والنوابت .

وقوله: ﴿مشتبها وغير متشابه﴾ يحتمل أن يرجع إلى الرمان والزيتون، أي: مشتبها في شجره وورقه، غير متشابه في ثمره.

ويحتمل أن يرجع ذلك إلى سائر الأشجار والقواكه، وأن بعضها مشتبه، يشبه بعضه بعضاً، ويتقارب في بعض أوصافه، وبعضها لا مشابهة بينه وبين غيره، والكل ينتفع به العباد، ويتفكهون، ويقتاتون ويعتبرون، ولهذا أمر تعالى بالاعتبار به، فقال: وانظروا فكر واعتبار وإلى شمره أي: الأشجار كما ها،

﴿ وَيَسْعِهُ أَيْ انظروا إليه وقت إطلاعه، ووقت نضجه وإيناعه، فإن في ذلك عبراً وآيات يستدل بها على رحمة الله، وسعة إحساله وجوده وكمال اقتداره وعنايته بعباده

ولكن ليس كل أحد يعتبر ويتفكر، وليس كل مَنْ تفكر أدرك المعنى المقصود، ولهذا قيد تعالى الانتفاع بالآيات بالمؤمنين، فقال ﴿إِنْ في المؤمنين يحملهم ما معهم من الإيمان، على العمل بمقتضياته ولوازمه، التي منها التفكر في آيات الله، والاستنتاج منها ما يراد منها، وما تدل عليه عقلاً وفطرة وشرعاً.

﴿ ١٠٠ - ١٠٠﴾ ﴿ وجعلوا لله بنين شركاء الجن وخلقهم وخرقوا له بنين وبنات بغير علم سبحانه وتعالى صما يصفون \* بديع السماوات والأرض أتى يكون له ولد ولم تكن له صاحبة وخلق كل شيء وهو بكل شيء عليم \* ذلكم الله ربكم لا إله إلا هو

خالق کل شيء فاعبدوه وهو علي کل شىء وكيل \* لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار وهو اللطيف الخبير \* قد جاءكم بصائر من ربكم فمن أبصر فلنفسه ومن عمي فعليها وما أنا عليكم بحفيظ عبر تعالى أنه مع إحسانه لعباده وتعرفه إليهم بآياته البينات، وحججه الواضحات \_ أن المشركين به من قريش وغيرهم، جعلوا له شركاء يدعونهم ويعبدونهم من الحن والملائكة، النين هم خلق من خلق الله، ليس فيهم من خصائص الربوبية والألوهية شيء، فجعلوها شركاء لمن له الخلق والأمر، وهو المنعم بسائر أصناف النِّعَم، الدافع لجميع النقم، وكذلك «خرق المشركون» أي: ائتفكوا وافتروا من تلقاء أنفسهم لله، بنين وبنات بغير علم منهم، ومن أظلم ممن قال على الله بلا علم، وافترى عليه أشنع النقص، الذي يجب تنزيه الله عنه؟!!

ولهذا نزه نفسه عمّا افتراه عليه الشركون، فقال: ﴿سبحانه وتعلى عمّا يصفون ﴿ فَقَالَ: ﴿سبحانه الموضوفِ بكل مال المنزه عن كيل نقص وآفة

وبديع السماوات والأرض أي: خالقهما، على غير خالقهما، على غير مثال سبق، بأخسن خلق وتظام وبهاء، لا تقترح عقول أولي الألباب مثله، وليس له في خلقهما مشارك.

وأنى يكون له ولد ولم تكن له صاحبة أي: كيف يكون لله الولد، وهو وهو الإله السيد الصمد، الذي لا صاحبة له، أي لا زوجة، وهو الغني عن مخلوقاته، وكلها فقيرة إليه، مضطرة في جميع أحوالها إليه، والولد لا بد أن يكون من جنس والده، والله خالق كل شيء وليس شيء من خلوجه من الوجوه

ولما ذكر عموم خلقه للأشياء، ذكر إحاطة علمه بها، فقال: ﴿وهو بكل شيء عليم﴾ وفي ذكر العلم بعد الخلق، إشارة إلى الدليل العقلي إلى

ثبوت علمه، وهو هذه المخلوقات، وما اشتملت عليه من النظام التام، والحلق الباهر فإن في ذلك دلالة على سعة علم الخالق، وكمال حكمته، كما قال تعالى: ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّهُ لِلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّهُ لِللَّهِ عَلَى اللَّهُ الحَبِيرِ ﴾ وكما قال تعالى: ﴿ وهو الحَلْقِ الحَلْمِ الذي خلق ما خلق، وقدّر ما قدر.

﴿الله وبكم﴾ أي: المألوه المعبود، المذي يستحق نهاية الذل، ونهاية الحب، الرب الذي ربى جميع الخلق بالنّمَم، وصرف عنهم صنوف النّقَم. ﴿لا إله إلا هو خالق كل شيء فاعبدوه﴾ أي: إذا استقر وثبت أنه الله الذي لا إله إلا هو، فاصرفوا له جميع أنواع العبادة، وأخلصوها لله، واقصدوا بها وجهه. فإن هذا هو المقصود من الخلق الذي خلقوا لأجله ﴿وما خلقت الجِنَّ والإنس إلا ليعبدون﴾

﴿وهو على كل شيء وكيل﴾ أي: جميع الأشياء تحت وكالة الله وتدبيره، خلقاً وتدبيراً وتصريفاً.

ومن المعلوم أن الأمر المتصرف فيه يكون استقامته وتمامه وكمال انتظامه، بحسب حال الوكيل عليه. ووكالته تعلى على الأشياء ليست من جنس وكالة الحلق، فإن وكالتهم وكالة الماية، والوكيل فيها، تابع لموكله،

وأما الباري تبارك وتعالى، فوكالته من نفسه لنفسه، متضمنة لكمال العلم، وحسن التدبير والإحسان فيه والمعدل، فيلا يمكن لأحد، أن يستدرك على الله، ولا يرى في خلقه خللاً ولا فطوراً، ولا قي تدبيره نقصاً

ومن وكالته أنه تعالى، توكل ببيان دينه، وحفظه عن المزيلات والمغيرات، وأنه تولى حفظ المؤمنين وعصمتهم عما يزيل إيمانهم ودينهم.

﴿ لا تدركه الأبصار ﴾ لعظمته

وجلاله وكماله، أي: لا تحيط به الأبصار، وإن كانت تراه وتفرح بالنظر إلى وجهه الكريم، فنفي الإدراك لا ينفي الرؤية، بل يثبتها بالمفهوم. فإنه إذا نفى الإدراك الذي هو أخص أوصاف الرؤية، دلّ على أن الرؤية ثابتة.

فإنه لو أراد نفي الرؤية، لقال:
«لا تراه الأبصار» ونحو ذلك، فعلم
أنه ليس في الآية حجة لمذهب المعطلة،
الذين ينفون رؤية ربهم في الآخرة، بل
فيها ما يدل على نقيض قولهم

وهو يدرك الأبصار أي: هو الذي أحاط علمه بالظواهر والبواطن، وسمعه، بجميع الأصوات الظاهرة والخفية، وبصره، بجميع المبصرات، صغارها وكبارها، ولهذا قال: ﴿وهو اللطيف الخبير﴾ الذي لطف علمه وخبرته، ودق حتى أدرك السرائر والخفايا، والخبايا والبواطن.

ومن لطفه أنه يسوق عبده إلى مصالح دينه، ويوصلها إليه بالطرق التي لا يشعر ما العبد، ولا يسعى فيها، ويوصله إلى السعادة الأبدية، والمفلاح السرمدي، من حيث لا يحتسب، حتى إنه يقد عليه الأمور ويدعو الله أن يزيلها، لعلمه أن دينه أصلح، وأن كماله متوقف عليها، فسبحان اللطيف لما يشاء، الرحيم بالمؤمنين.

وقد جاءكم بصائر من ربكم فمن أبصر فلنفسه ومن عمي فعليها وما أنا عليكم بحفيظ لا بين تعالى من الآيات البينات، والأدلة الواضحات، الدالة على الحق في جميع المطالب والمقاصد، نبه العباد عليها، وأخبر أن هدايتهم وضدها لأنفسهم، فقال: وقد جاءكم بصائر من ربكم أي: آيات تبين الحق، وتجعله للقلب بمنزلة الشمس للأبصار، لما اشتملت عليه من الشمس للأبصار، لما اشتملت عليه من

قَالاَرْيِّنَاطَلَتَنَّا أَلَقْتُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْفَاوَرِّعَنَى الْمُصَعُّونَا مِنَ ٱلْخَيِينَ ۞ قَالَ أَهْبِطُواْمِنْكُ لِيَغْمِ عَدُوُّ وَلَكُمْ فِٱلْأَرْضِ مُسْتَقَرُّوْمَنَكُمُ إِلَىٰجِينِ ۞ قَالَ فِيهَا تَحْتَوَنَ وَفِيهَا غُوثُونَ وَمِنْهَا غُرِّجُورَى ﴿ يَكِنِيٓ ءَادَمَ فَدَأَرَّكِ اعْلَيْكُولِكَ لَنَّا يُوْرِي سَوْءَ يِكُرُّ وَرِيثُ أَوَلِبَاسُ ٱلتَّقُوٰيُ ذَلِكَ خَيْرٌ ذَلِكَ مِينَ مَلِنَتِ اللَّهِ لَقَلَّهُ مُرَيِّدً كُونَ ٥٠ يَكِنِي عَادَمُ لَا يُفْلِنَدُّ كُو ٱلشَّيَطُنُ كُمَّا أَخْرَجُ أَيْوَكُمْ مِنَ ٱلْجَدُّةِ يَرَعُ عَنْهُمُ الْسِكَاسَهُمَا لِيُرِيَهُمَا سَوَءَ تِهِمَا ۚ إِنَّهُ يَرِيكُ كُوهُو وَفِيلُهُ وَنَحِيثُ لَانَ رَوْنَهُمَّ إِنَّا بَعَكُمْ لَمَا ٱلشَّيْطِينَ أَوْلِيكَ آءَ لِلَّذِيثَ لَايُؤْمِثُونَ ﴿ وَلَا فَعَلُواْ فَاحِثُ فَالْوَاوْجَدْنَا عَلِيْهَا آءَابُ أَءَا وَالْمُأْمَرَا بِهَا قُلْ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يَأْمُرُ وَالْفَحَشُكُ الْفَوْلُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَاتَفَكُونَ ٥ قُلْ أَمْرَدَتِي بِٱلْقِسْطُ وَلَقِيمُواْ وَيُوهَكُمْ عِندَكُلِ مَسْجِدٍ وَٱدْعُوهُ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينُّ كَمَّابَدُ إِكْمُ مَعُودُونَ ۞ فَرِيقًا اللُّهُ إِنَّهُ عَلَىٰ وَفَرِيقًا حَقَّ عَلَيْهِ وُالضَّالَاةُ إِنَّهُ وَأَتَّفَ ذُواْ الشَّيَطِينَ رُ أَوْلِيكَةَ مِن دُوْلِ أَلَّهِ وَيَعَسَبُونَ أَنَّهُ مُهُمَّةً تَدُونَ ۞ AND SOM OF LONG LONG

فصاحة اللفظ، وبيانه، ووضوحه، ومطابقته للمعاني الجليلة، والحقائق الجميلة، لأنها صادرة من الرب الذي ربى خلقه بصنوف نعمه الظاهرة والباطنة، التي من أفضلها وأجلها تبين الآيات، وتوضيح المشكلات.

﴿فَمِن أَبِصر﴾ بتلك الآيات مواقع العبرة، وعمل بمقتضاها ﴿فلنفسه﴾ فإن الله هو الغني الحميد.

﴿وَمَنْ حَمْي﴾ بأن بصر، فلم يتبصر، وزجر، فلم ينزجر، وبين له الحق، فما انقاد له ولا تواضع، فإنما عماه مضرته عليه.

وما أنا أيها الرسول وعليكم بحفيظ أحفظ أعمالكم وأراقبها على الدوام، إنما على البلاغ المين وقد أديته، وبلغت ما أنزل الله إلى، فهذه وظيفتي، وما عدا ذلك فلست موظفاً

﴿١٠٨﴾ ﴿ولا تسبوا الذين يدعون من دون الله فيسبوا الله عدواً بغير علم كذلك زينا لكل أمة عملهم ثم إلى ربهم مرجعهم فينبئهم بما كانوا يعملون ﴾ ينهى الله المؤمنين عن أمر كان جائزاً، بل مشروعاً في الأصل، وهو سب آلهة المشركين، التي اتخذت أوثاناً وآلهة المشركين، التي اتخذت أوثاناً وآلهة

<sup>(</sup>۱) انتقل الشيخ - رحمه الله - بعد تفسير هذه الآية إلى قوله تعالى: ﴿ولا تسبوا . . ﴾ فلم يفسر الآيات من قوله تعالى: (وكذلك تصرف الآيات) إلى قوله: (وما أنت عليهم بوكيل) ذات الأرقام (١٠٥ - ١٠٧) فقام النجار بتفسيرها دون الإشارة إلى أنها ليست من كلام الشيخ - رحمه الله - انظر طبعة النجار (٢/ ٤٥٠ - ٤٥٠).

• يَكِنِي ٓءَادَمُ خُذُواْ رِينَتَكُمْ عِندَكُنِ مَسْجِدٍ وَكُلُواْ وَالشَّرُواْ وَلَاتُتُمِيْوُا أِنَّهُ لَا يُحِبُ ٱلنَّهِ فِينَ ۞ قُلْمَنْ حَتَّرَمَ ذِينَةَ لَقَهِ ٱلِّيَّ ٱخْدَجَ لِعِهَادِهِ وَٱلطَّيِّكِ مِنَ ٱلْرَدَّةِ قُلْ مِنَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا فِ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّيُنَا خَالِصِهَ يَوْمَ ٱلْفِينَعَةُ كَذَّلِكَ نَفَصَ لُ ٱلْآيَٰنَ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ۞ قُلْ إِفَّا حَرَّمَ زَنِيَ ٱلْفَوْحِشَ مَاظَهَ رَمِنْهَا وَمَابِطَنَ وَأَلْإِثْرُ وَالْبَغْيَ بِعَيْمِ الْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِاللَّهِ مَا لَرُيُنَزِّلْ بِدِسُلُطَلْنَا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى اَشَرِمَا لَانَسَاكُونَ ۞ وَلِكُلِّى أَمْتَهَ أَجَلُّ فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَشَكَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسَتَقْدِمُونَ ٥ يَكَنِيَ ءَادَمَ إِمَّا يَأْتِينَكُّ رُمُّلُ فِي كُرِيَقُصُّوبَ عَلَيْكُو ءَائِتِي فَنَ ٱتَّكَنَّ وَأَصْلَحَ فَلَاخَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ مَعَتَزُوْنَ ۞ وَٱلَّذِينَ كَنُولُ عِلَيْنَا وَلَسْتَكَبَرُوا عَنْهَا أُولَيْكِ أَصْحَبُ النَّارِهُ وَيَا خَنالِدُونَ ۞ فَنَ أَظْلَرُمِ مِنْ أَفْلَكُمْ مِنَا أَفْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوَّكُذَبَ بِعَائِيْوِيَّا فُلْلِيَكَ بِنَا لِمُنْمَ نَصِيبُهُ مِنَ ٱلْكِتَبِّ حَقَّ إِذَا جَآءَنَّهُمْ رُصُلُنَا يَتُوَفِّينَهُمْ قَالُوا أَنَّ مَا كَنْتُرَّمَّا تُحُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالُواْضَلُواْعَنَاوَشَهِدُواْعَلَى أَنفُسِهِمْ أَتَّهُمُ كَافُواْكُمِينَ ﴿ 

مع الله ، التِّي يتقرب إلى الله بإهانتها

ولكن لما كان هذا السب طريقاً إلى سب المشركين لرب العالمين، الذي يجب تنزيه جنابه العظيم عن كل عيب، وآفة، وسب، وقدح نهى الله عن سب ألهة الشركين، لأنهم يحمون لدينهم، ويتعصبون له. لأن كل أمة زين الله لهم عملهم، فرأوه حسناً وذبوا عنه، ودافعوا بكل طريق، حتى إنهم ليسبون ألله رب العالمين، الذي رسخت عظمته في قلوب الأبرار والفجار، إذا سب المسلمون آلهتهم.

ولكن الخلق كلهم مرجعهم ومآلهم إلى الله يوم القيامة، يعرضون عليه، وتعرض أعمالهم، فينبئهم بما كانوا يعملون، من خير وشر . 🔻

وفي هذه الآية الكريمة دليل للقاعدة الشرعية وهي أن الوسائل تعتبر بالأمور التي توصل إليها، وأن وسائل المحرم ولو كانت جائزة تكون محرمة، إذا كانت تفضى إلى الشر .

﴿ ١١٩ ـ ١١١ ﴾ ﴿ وأقسموا بالله جهد أيمانهم لئن جاءتهم آية ليؤمنن بها قل إنما الآيات عند الله وما يشعركم أنها إذا جاءت لا يؤمنون \* ونقلب أفئدتهم وأبصارهم كمالم يؤمنوا به أول مرة ونذرهم في طغيانهم يعمهون \*

ولو أننا نزلنا إليهم الملائكة وكلمهم الموتى وحشرنا عليهم كل شيء قبلا ما كانوا ليؤمنوا إلا أن يشاء الله ولكن أكشرهم يجهلون اي: وأقسم المشبركبون المكبذبيون ليلبرسبول محمد ﷺ . ﴿بالله جهد أيمانهم ﴾ أي: قسما احتهدوا فيه وأكدوه. ﴿لَئُنَ جاءتهم آية﴾ تدل على صدق محمد ﷺ ﴿لِيؤمنن بِها﴾ وهذا الكلام الذي صدر منهم لم يكن قصدهم فيه الرشاد، وإنما قصدهم، دفع الاعتراض عليهم، ورد ما جاء به الرسول قطعاً، فإن الله أيد رسوله ﷺ بالآيات البينات، والأدلة الواضحات، التي \_عند الالتفات لها ـ لا تبقى أدنى شبهة ولا إشكال في صحة ما جاء به، فطلبهم بعد ذلك \_ للآيات من باب التعنت، الذي لا يلزم إجابته، بل قد يكون المنع من إجابتهم أصلح لهم، فإن الله جرت سنته في عباده، أن المقترحين للآيات على رسلهم، إذا جاءتهم فلم يؤمنوا ما \_أنه يعاجلهم بالعقوبة، ولهذا قال: ﴿قُلْ إِنَّمَا الْآيَاتِ عِنْدُ اللَّهُ ﴾ أي: هو الذي يرسلها إذا شاء، ويمنعها إذا شاء، ليس لي من الأمر شيء، فطلبكم منى الأيات ظلم، وطلب لما لا أملَك، وإنما توجهون إلى توضيح ما جئتكم به وتصديقه، وقد حصل، ومع ذلك فليس معلوما، أنهم إذا جاءتهم الآيات يؤمنون ويصدقون، بل الغالب من هذه حاله أنه لا يؤمن، ولهذا قال:

﴿ وما يشعركم أنها إذا جاءت لا يؤمنون، 🕏 .

﴿ونقلب أفتدتهم وأبصارهم كما لم يؤمنوا به أول مرة ونذرهم في طغيانهم يعمهون، أي: ونعاقبهم إذا لم يؤمنوا أول مرة يأتيهم فيه الداعي، وتقوم عليهم الحجة، بتقليب القلوب، والحيلولة بينهم وبين الإيمان، وعدم التوفيق لسلوك الصراط المستقيم . وهذا من عدل الله وحكمته بعباده،

فإنهم الذين جنوا على أنفسهم، وقتح

لهم الباب فلم يدخلوا، وبيِّن لهم الطريق فلم يسلكوا، فبعد ذلك إذا حرموا التوفيق كان مناسباً لأحوالهم.

وكذلك تعليقهم الإيمان بإرادتهم ومشيئتهم وحدهم، وعدم الاعتماد على الله من أكبر الخلط، فإنهم لو جاءتهم الآيات العظيمة، من تنزيل الملائكة إليهم يشهدون للرسول بالرسالة، وتكليم الموتى، وبعثهم بعد موتهم، وحشر كل شيء إليهم حتى يكلمهم (١) ﴿قبلا ﴿ ومشاهدة ومباشرة، بصدق ما جاء به الرسول ما حصل منهم الإيمان، إذا لم يشأ الله إيمانهم ولكن أكثرهم يجهلون. فلذلك رتبوا إيمانهم، على مجرد إتيان الآيات، وإنما العقل والعلم أن يكون العبد مقصوده اتباع الحق، ويطلبه بالطرق التي بينها الله، ويعمل بذلك، ويستعين ربه في اتباعه، ولا يتكل على نفسه وحوله وقوته، ولا يطلب من الآيات الاقتراحية ما لا فائدة فيه.

﴿١١٢ ـ ١١٣﴾ ﴿وكذلك جعلنا لكل نبى عدواً شياطين الإنس والجن يوحي بعضهم إلى بعض زخرف القول غروراً ولو شاء ربك ما فعلوه فذرهم وما يفترون \* ولتصفى إليه أفئدة الذين لا يؤمنون بالأخرة وليرضوه وليقترفوا ما هم مقترفون، يقول تعالى \_مسلباً لرسوله محمد ﷺ \_وكما جعلنا لك أعداء يردون دعوتك، ويحاربونك ويحسدونك، فهذه سنتنا، أن نجعل لكل نبى نرسله إلى الخلق أعداء، من شياطين الإنس والجن، يقومون بضد ما جاءت به الرسل.

﴿يوحي بعضهم إلى بعض زخرف القول غروراً ﴾ أي: يزين بعضهم لبعض الأمر الذي يدعون إليه من الباطل، ويرخرفون له العبارات حتى يجعلوه في أحسن صورة ، البغتر به السفهاء، وينقاد له الأغبياء الذين لا يفهمون الحقائق، ولا يفقهون المعاني، بل تعجبهم الألفاظ المزخرفة، والعبارات المموهة، فيعتقدون الحق

باطلاً والباطل حقاً، ولهذا قال تعالى: ﴿ولتصغني إليه﴾ أي: ولتميل إلى ذلك الكلام الزخرف ﴿أَفْسُدُهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال لا يؤمنون بالآخرة، لأن عدم إيمانهم باليوم الاخر وعدم عقولهم النافعة، يحملهم على ذلك، ﴿وليرضوه ﴾ بعد أن يصغوا إليه قيصغون إليه أولا، فإذا مبالبوا إليه ورأوا تبلبك البعب ازات المستحسنة رضوه، وزين في قلوبهم، وصار عقيدة راسخة، وصفة لازمة، ثم ينتج من ذلك، أن يقترفوا من الاعمال والاقوال ما هم مقترفون، أي: يأتون من الكذب بالقول والفعل، ما هو من لوازم تلك العقائد القبيحة، فهذه حال المغترين، بشياطين الإنس والجن، المستجيبين لدعوتهم، وأما أهل الإيمان بالآخرة، وأولو العقول الوافية والألباب الرزينة، فإنهم لا يغترون بتلك العبارات، ولا تخليهم تلك التمويهات، بل همتهم مصروفة إلى معرفة الحقائق، فينظرون إلى المعاني التي يدعو إليها الدعاة، فإن كانت حقاً قبلوها وانقادوالها، ولوكسيت عبارات ردية، وألفاظاً غير وإفية، وإن كانت باطلاً، ردوها على مَنْ قالها، كائناً مَنْ كان، ولو ألبست من العبارات الستحسنة، ما هو أرق من

ومن حكمة الله تعالى في جعله للأنبياء أعداء، وللباطل أنصاراً قائمين بالدعوة إليه، أن يحصل لعباده الابتلاء والامتحان، ليتميز الصادق من الكاذب، والعاقل من الجاهل، والبصير من الأعمى.

ومن حكمته أن في ذلك بباناً للحق، وتوضيحاً له، فإن الحق يستنير ويتضح إذا قام الباطل يصارعه ويقاومه. فإنه حيثذ \_ يتبين من أدلة الحق، وشواهده الدالة على صدقه وحقيقته، ومن فساد الباطل وبطلانه، ما هو من أكبر المطالب التي يتنافس فيه المتنافسون.

﴿١١٤ ــ ١١٤﴾ ﴿أَفْغَيْرُ اللَّهُ أَبْتَغَى

حكماً وهو الذي أنزل إليكم الكتاب مفصلاً والذين آتيناهم الكتاب يعلمون أنه منزل من ربك بالحق فلا تكونن من الممترين \* وقت كلمة ربك صدقاً العمليم أي: قبل يا أيها الرسول وأنغير الله أبتغي حكماً أحاكم إليه، وأتقيد بأوامره ونواهيه. فإن غير الله عكوم عليه، لا حاكم، وكل تدبير وحكم للمخلوق فإنه مشتمل على وحكم النقص والعيب والجور، وإنما الذي يجب أن يتخذ حاكماً، فهو الله وحده لا شريك له، الذي له الخلق والأمر.

والدي أنزل إليكم الكتاب مفصلاً أي: موضحاً فيه الحلال والحرام، والأحكام الشرعية، وأصول اللدين وفروعه، الذي لا بيان فوق بيانه، ولا برهان أجل من برهانه، ولا أحسن منه حكماً، ولا أقوم قيلاً، لأن أحكامه مشتملة على الحكمة والرحة.

وأهل الكتب السابقة من اليهود تتبعوا نه والنصارى، يعترفون بذلك ﴿ويعلمون أعلم بم أنه منزل من ربك بالحق ولهذا أنفسكم. تواطأت الإخبارات ﴿فلا تشكن في على الحق ذلك ولا ﴿تكونن من المعرين ﴾

دلك ولا وتعون من المعترين وقت ثم وصف تفصيلها فقال: وقت كلمة ربك صدقاً وعدلا أي الأمر والنهي. في الأخبار، وعدلاً في الأمر والنهي. فلا أصدق من أخبار الله التي أودعها أوامره ونواهيه (لا مبدل لكلماته) أوامرة وبغاية الحق، فلا يمكن تغييرها الصدق وبغاية الحق، فلا يمكن تغييرها ولا اقتراح أحسن منها] (١)

و هو السميع لسائر الأصوات، باختلاف اللغات على تفنن الحاجات. العليم الذي أحاط علمه بالظواهر والبواطن، والماضي والمستقبل.

﴿ ١١٥ - ١١٧﴾ ﴿ وإن تطع أكثر من في الأرض يضلوك عن سبيل الله إن يستبعون إلا النظن وإن هم إلا يخرصون \* إنّ ربك هو أعلم من يضل

عن سبيله وهو أعلم بالمهتدين يقول تعالى لنبيه عمد على مخدراً عن طاعة أكثر الناس: ﴿وَإِنْ تَطِع أَكثر مِن فَي الأَرْض يضلوك عن سبيل الله فإن أكثرهم قد الحرفوا في أديانهم وأعمالهم وعلومهم فاديانهم وأعمالهم تبع لأهوائهم، وعلومهم ليس فيها تحقيق، ولا إيصال لسواء الطريق.

بل غايتهم أسم يتبعون الظن الذي لا يغني من الحق شيئاً، ويتخرصون في القول على الله ما لا يعلمون، ومَن كان بهذه المثابة، فحري أن يحذر الله منه عباده، ويصف لهم أحوالهم؛ لأن هذا \_ وإن كان خطاباً للنبي على \_ فإن أمته أسوة له في سائر الأحكام التي ليست من خصائصه.

والله تعالى أصدق قيلاً، وأصدق حديثاً، و هو أعلم من يضل عن سبيله وأعلم بمن يمتدي ويهدي. فيجب عليكم - أيها المؤمنون - أن تتبعوا نصائحه وأوامره ونواهيه لأنه أعلم بمصالحكم، وأرجم بكم من أنسكم

ودلت هذه الآية على أنه لا يستدل على الحق بكثرة أهله، ولا يدل قلة السالكين لأمر من الأمور أن يكون غير حق، بل الواقع بحلاف ذلك، فإن أهل الحق هم الأقلون عدداً، الأعظمون عند الله قدراً وأجراً، بل الواجب أن يستدل على الحق والباطل، بالطرق الموصلة إليه.

(114 - 118) (فكلوا عاذكر اسم الله عليه إن كنتم بآياته مؤمنين المحمد المحمد الله وقد فصل لكم ما حرم عليكم إلا ما اضطروتم إليه وإن كثيراً ليضلون بأهوائهم بغير علم إنّ ربك هو أعلم بالمعتدين الميان، وأنهم، إن كانوا بمقتضى الإيمان، وأنهم، إن كانوا من بهيمة الأنعام، وغيرها من الحيوانات المحللة، ويعتقدوا حلها،

<sup>(</sup>١) زيادة من هامش: ب بخط الشيخ ـ رحمه الله ـ..

ولا يفعلوا كما تفعله الجاهلية، من تحريم كثير من الحلال، ابتداعاً من عند أنفسهم، وإضلالاً من شياطينهم، فذكر الله أن علامة المؤمن مخالفة أهل الجاهلية، في هذه العادة الذميمة، المتضمنة لتغيير شرع الله، وأنه أي شيء يمنعهم من أكل ما ذكر اسم الله عليه، وقد فصّل الله لعباده ما حرّم عليهم، وبينه ووضحه؟ فلم يبق فيه إشكال ولا شبهة توجب أن يمتنع من أكل بعض الحلال، خوفاً من الوقوع في الحرام، ودلت الآية الكريمة على أن الأصل في الأشيباء والأطعمة، الإباحة، وأنه إذا لم يرد الشرع بتحريم شيء منها، فإنه باق على الإباحة، فمأ سكَّت الله عنه فهو حلال، لأن الحرام قد فصّله الله فما لم يفصله الله، فليس بحرام.

> ومبع ذليك فبالحسرام النذي قيد فصَّله آلله وأوضحه، قد أباحه عند الضرورة والمخمصة، كما قال تعالى: الميتة والدم ولحم الميتة والدم ولحم الخنزير﴾ إلى أن قال: ﴿فَمَن اصْطُر في مخمصة غير متجانف لإثم فإن الله غفور رحيم

ثم حذّر عن كثير من الناس، فقال: ﴿وَإِنْ كَثِيراً لِيضلون بِأَمْوَاتُهُم ﴾ أي: بمجرد ما تهوى أنفسهم ﴿ بغير علم ﴾ ولا حجة. فليحذر العبد من أمثال هؤلاء، وعلامتهم ـكما وصفهم الله لعماده \_أن دعوتهم غير مبنية على برهان، ولا لهم حجة شرعية، وإنما يوجد لهم شبه، بحسب أهوائهم الفاسدة، وآرائهم القاصرة، فهؤلاء معتدون على شرع الله وعلى عباد الله، والله لا يحب المعتدين، بخلاف الهادين المهتدين، فإنهم يدعون إلى الحق والهدى، ويؤيدون دعوتهم بالحجج العقلية والنقلية، ولا يتبعون في دعوتهم إلا رضا ربهم والقرب منه ﴿ ﴿ ١٢ ﴾ ﴿ وَفَرُوا طُسَاهِ سِرِ الْإِنْسَمُ وباطنه إذ الذين يكسبون الإثم

سيبجزون بما كانوا يقترفون، المراد

بِالْإِثْمُ: جَمِيعُ المُعَاصِيُ الْبِتِي تَؤْثُمُ الْعَبْدُ،

أي: تُوقعه في الإِّثم وَالحرج، من

الأشياء المتعلقة بمحقوق الله وحقوق عباده . فنهى الله عباده عن اقتراف الإئم الظاهر والباطن، أي: السر والعلانية، المتعلقة بالبدن والجوازح، والمتعلقة بالقلب، ولا يتم للعبد توك المعاصي الظاهرة والباطنة إلابعد معرفتها والبحث عنها، فيكون البحث عنها، ومعرفة معاصي القلب والبِدن، والعلم بذلك واجبأ متعيناعلى المكلف

وكثير من الناس، تخفي عليه كثير من المعاصي، خصوصاً معاصي القلب، كالكِبر والعجب والرياء، ونحو ذلك، حتى إنه يكون به كثير منها، وهو لا يجس به ولا يشعر، وهذا من الإعراض عن العلم وعدم البصيرة.

ثم أخبر تعالى أن الذين يكسبون الإثم الظاهر والباطن، سيجرون على حسب كسبهم، وعلى قدر دنوبهم، قلَّت أو كثرت، وهذا الجزاء يكون في الآخرة، وقد يكون في الدنيا، يعاقب العبد، فيخفف عنه بذلُّك من سيئاته. ﴿١٢١﴾ ﴿ولا تأكِلوا عالم يذكر

اسم الله عليه وإنه لفسق وإن الشياطين ليوحون إلى أوليائهم ليجادلوكم وإن أطعتموهم إنكم لشركون، ويدخل تحت هذا المنهي عنه ما ذكر عليه اسم غير الله، كالَّذي يبِذبيح للأصنام وَٱلْهِتَهُم، فإن هذا مما أُهلُّ لَغِيرِ الله بِهِ، المحرم بالنص عليه خصوصاً

ويدخل في ذلك متروك التسمية مما ذبح لله، كالضَّحايا والهدايا، أو للحم والأكل، إذا كان الذابح متعمداً ترك التسمية عند كثير من العلماء

ويخرج من هذا العموم الناسي بالنصوص الأخر، الدالة علي رفع الحرج عنه، ويلدخل في هذه الآية ما مات بغير ذكاة من الميتات، فإنها بما لم يذكر اسم الله عليد

ونص الله عليها بخصوصها في قوله: ﴿حرمت عليكم الميتة﴾ ولعلها سبب نزول الآية، لفوله: ﴿وان السسيساطين ليوحون إلى أوليانسهم ليجادلوكم﴾ بغير علم.

(441 فيإن المشتركين دحين أستجعوا تحريم الله ورسوله الميشة، وتحليله للمذكاة، وكانوا يستحلون أكل الميتة \_ قالوا معاندة لله ورسوله، ومجادلة بغير حجة وبرهان \_ أتأكلون مَا قتلتم، ولا تأكلون ما قتل الله؟ يعنون بذلك:

وهذا رأي: فاسد، لا يستند على حُجة ولا دليل، بل يستند إلى أراثهم الفاسدة التي لوكان الحق تبعاً لها لفَسَدُت السُّمَّاوَات والأرض، ومَنُ ىيەن.

فتبألن قدم هذه العقول على شرع الله وأحكامه، الموافقة للمصالح العامة والمنافع الخاصة. ولا يستغرب هذا منهم، قإن هذه الآراء وأشباهها صادرة عن وحني أوليائهم من الشياطين، الذين يريدون أن يضلوا الحلق عن دينهم، ويدعوهم ليكونوا من أصحاب السعير.

﴿ وإن أطعتموهم ﴾ في شركهم وتحليلهم الحرام، وتحريمهم الحلال ﴿إِنْكُمْ لِمُسْرِكُونَ﴾ لأنكم اتخذتموهم أولياء من دون الله، ووافقتموهم على ما به فارقوا السلمين، فلذلك كان طريقكم طريقهم.

ودلت هذه الآية الكريمة على أن ما يقع في القلوب من الإلهامات والكَشوف، التي يكثر وقوعها عند النصوفية وتنحوهم، لا تندل \_ بمجردها على أنها حق، ولا تصدق حتى تعرض على كتاب الله وسُنّة

فإن شهدا لها بالقبول قبلت، وإنَّ ناقضتهما ردت، وإن لم يعلم شيء من دلك، توقف فيها ولم تصدق ولم تكذب، لأن الوحي والإلهام يكون من الرحمن، ويكون من الشيطان، فلا بد من التمييز بينهما والفرقان، وبعدم التفريق بين الأمرين حصل من الغلط والضلال، ما لا يحصيه إلا الله

﴿١٧٢ ـ ١٧٢﴾ ﴿أُومَن كَان ميتاً فأحييناه وجعلنا له نوراً يمشي به في الناس كمن مثله في الظلمات ليس بخارج منها كذلك زين للكافرين ما

كانوا يعملون \* وكذلك جعلنا في كل قرية أكابر مجرميها ليمكروا فيها وما يمكرون إلا بأنفسهم وما يشعرون \* وإذا جاءتهم آية قالوا لن نؤمن حتى نؤتى مثل ما أوي رسل الله الله أعلم حيث يجعل رسالته سيصيب الذين أجرموا صغار عند الله وعداب شديد بما كانوا يمكرون﴾ يقول تعالى: ﴿أُو مَنْ كان﴾ من قبل هداية الله له ﴿ميتاً ﴾ في ظلمات الكفر والجهل والمعاصي، والطاعة، فصار يمشى بين الناس في النور، متبصراً في أموره مهتدياً لسبيله، عارفاً للخير مؤثراً له، محتهدا فى تنفيذه فى نفسه وغيره، عارفاً بالشر، مبغضاً له، مجتهداً في تركه وإزالته عن نفسه وعن غيره. أفيستوي هذا بمَنْ هو في الظلمات، ظلمات الجهل والغي، والكفر والمعاصي.

﴿ليس بخارج منها﴾ قد التبست عليه الطرق، وأظلمت عليه السالك، فحضره الهم والغم والحزن والشقاء. فنبه تعالى العقول بما تدركه وتعرفه، أنبه لا يستوي هذا ولا هذا كما لا يستوي الليل والنهار، والضياء والظلمة، والأحياء والأموات.

فكأنه قيل: فكيف يؤثر مَنْ له أدنى مسكة من عقل، أن يكون بهذه الحالة، وأن يبقى في الظلمات متجيراً: فأجاب بأنه خزين للكافرين ما كانوا عمالهم، ويزينها في قلوبهم، حتى استحسنوها ورأوها حقاً. وصار ذلك عقيدة في قلوبهم، وصفة راسخة ملازمة لهم، فلذلك رضوا بما هم عليه من الشر والقبائح. وهؤلاء الذين في الظلمات يعمهون، وفي باطلهم يترددون غير متساوين.

فمنهم: القادة، والرؤساء، والمتبوعون، ومنهم: التابعون المرؤوسون، والأولون منهم الذين فازوا بأشقى الأحوال، ولهذا قال:

﴿وكذلكِ جعلنا في كل قرية أكابر مجرميها﴾ أي: الرؤساء الذين قد كبر جرمهم، واشتد طغيانهم ﴿ليمكروا

فيها بالخديعة والدعوة إلى سبيل الشيطان، ومحاربة الرسل وأتباعهم بالقول والفعل، وإنما مكرهم وكيدهم يعود على أنفسهم، لأنهم يمكرون ويمكر الله والله خير الماكرين.

وكذلك يجعل الله كبار أتمة الهدى وأفاضلهم يناضلون هؤلاء المجرمين، ويردون عليهم أقوالهم ويجاهدونهم في سبيل الله، ويسلكون بذلك السبل الموصلة إلى ذلك، ويعينهم الله ويسدد رأيهم ويثبت أقدامهم، ويداول الأيام بينهم وبين أعدائهم، حتى يدول الأمر والعاقبة للمتقين.

وإنما ثبت أكابر المجرمين على باطلهم، وقاموا برد الحق الذي جاءت به الرسل، حسداً منهم وبغياً، فقالوا: فلن نؤمن حتى تؤتى مثل ما أوق رسل الله من النبوة والرسالة. وفي هذا اعتراض منهم على الله، وعجب بأنفسهم، وتكبر على الحق الذي فنل الله وإحسانه.

فرد الله عليهم اعتراضهم الفاسد، وأخبر أنهم لا يصلحون للخير، ولا فيهم ما يوجب أن يكونوا من عباد الله الصالحين، فضلاً أن يكونوا من النبيين والمرسلين، فقال: ﴿الله اعلم حيث يجعل رسالته ﴾ فمن غلمه متصف بكل خلق جميل، ومتبرؤ من كل خلق دنيء، أعطاه الله منها ما تقتضيه حكمته أصلاً وتبعاً، ومن لم يكن كذلك، لم يضع أفضل مواهبه، عند من لا يستأهله، ولا يزكو عنده.

عند مَنْ لا يستأهله، ولا يزكو عنده. وفي هذه الآية دليل على كمال حكمة الله تعالى، لأنه وإن كان تعالى رحيماً واسع الجود كثير الإحسان، فإنه توعد المجرمين، فقال: ﴿سيصيب الذين أجرموا صغار عند الله أي: إهانة وذل، كما تكبروا على الحق أذلهم الله. ﴿وعذاب شديد بما كانوا يمكرون أي: بسبب مكرهم، لا ظلماً منه تعالى.

قَالَ انْحُلُوا فِي أَمْكِ فَلْخَلْتُ مِن قَبْلِكُمْ مِنَ ٱلْجِينَ وَٱلْإِيْنِ فِٱلنَّارِكُلِّمَا دَخَلَتْ أَمَّةً لَّمَتَتْ أَخَلَهَا حَقِيْلِا الْمَارَكُولِيهَا جَيعًا فَالَتَ أُخَرَّفُهُ لِإِلْوَلَهُ حُرِّرَبَّنَا هَنُوُلِآءِ أَصَاكُونَا فَعَاتِهِ مَ عَذَابَا مِنْ عَفَا مِنَ ٱلْتَآرِ قَالَ إِكُلِّ مِنْ عَفُّ وَلَكِنَ لَا مَعَالُهُ نَ ﴿ وَقَالَتَ أُولَنَهُمُ لِأُخْزَنُهُمُ فَأَكْانَ لَكُوعَلَيْنَا مِنْ فَضَل مَذُوقُواْ ٱلۡمَكَالَ؟ يَمَاكُ نَتُمَ تَكْسِبُونَ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَنْبُوْلِيعَايْتِيْنَا وَلَسْتَكَبُّرُواْعَنْهَا لَافْتُنْتُحُ لَمُنْزَأَبُوْبُ ٱلسَّيْمَةِ وَلَايَنْمُنْلُونَ الْجَنَّةَ حَقَّ يَلِيمَ الْجَمَلُ فِي سَيَوِ الْخِسَاطِ وَكُمْلَاكِ خَرِي ٱلْمُجْرِينَ ۞ لَمُمْ مِن جَهَا مُتْمَعَهُ أَوْمَن فَوْقِهِ مُوَاثِّي وَكَذَلِكَ نَجْزِى ٱلظَّلْلِمِينَ ۞ وَٱلَّذِينَ ءَامَتُواْ وَعَمَلُواْ ٱلصَّبْلِحَتِ لا كُلِفُ نَفْسًا إِلَّا وُسُعَهًا أَوْلَيْكَ أَسْبَحَبُ ٱلْجَنَّةُ هُرَفِيهَا خَلِدُونَ ۞ وَفَرَعَنَامَا فِي صُدُونِ هِرِينَ غِلِّ يَجْوِي مِن عَيْنِهِ رُالِأَنْهَ أَرُّوكَا لُوَا الْحَسِّمُ لُيِّوا الَّذِي هَدَتَ الْهَانَا وَمَاكُنَّا إِنْهَتِينَ لُوَلَا أَنْ هَدَنَا اللَّهُ لَقَدْ جَآءَتْ رُسُلُ رَوْسَا بِٱلْحَقِّ مُّ وَتُودُوٓا أَن تِلْكُمُ الْجَنَّةُ أُونِيْتُمُوهَا عِاكْنُتُمْ تَعَمَّلُونَ ۞ 

(١٢٥) وفمن يرد الله أن يهليه يشرح صدره للإسلام ومن يرد أن يضله يجعل صدره ضيقاً حرجاً كأنما يصعد في السماء كذلك يجعل الله الرجس على الذين لا يؤمنون يقول تعالى مبيناً لعباده علامة سعادة العبد وهدايته، وعلامة شقاوته وضلاله انسع وانفسح، فاستنار بنور الإيمان، وحيي بضوء اليقين، فاطمأنت بذلك نفسه، وأحب الخير، وطوعت له نفسه فعله، متلذاً به غير مستثقل فإن هذا علامة على أن الله قد هداه، ومن عليه بالتوفيق، وسلوك أقوم الطريق.

وإنَّ علامة من يرد الله أن يضله، أنه يجعل صدره ضيقاً حرجاً. أي: في غاية الضيق عن الإيمان والعلم واليقين، قد انغمس قلبه في الشبهات والشهوات، فلا يصل إليه خير، لا ينشرح قلبه لفعل الخير كأنه من ضيقه وشدته يكاد يصعد في السماء، أي: كأنه يكلف الصعود إلى السماء الذي لا حيلة له فيه.

وهذا سببه عدم إيمانهم هو الذي أوجب أن يجعل الله الرجس عليهم، لأنهم سدوا على أنفسهم باب الرحمة والإحسان، وهذا ميزان لا يحول، وطريق لا يتغير، فإن من أعطى واتقى وصدق بالحسنى، يسره الله لليسرى، ومن بخل واستغنى وكذب بالحسنى،

وَانتَا الْسَكُمُ الْمِثَةُ الْسَكِرِ الْمَالِينَ فَلَا الْمَالِينَ الْمُلْكِينَ الْمُلْكِينَ الْمَالِينَ الْمُلْكِينَ الْمُلْكِلِينَ الْمُلْكِينَ الْمُلْكِلِينَ الْمُلْكِينَ الْمُلْكِلِينَ الْمُلْكِلِينَ الْمُلْكِلِينَ الْمُلْكِلِينَ الْمُلْكِلِينَ الْمُلْكِلِينَ الْمُلْكِلِينَا الْمُلْكِلِينَا الْمُلْكِلِينَ الْمُلْكِلِينَ الْمُلْكِلِينَ الْمُلْكِلِينَا الْمُلْكِلْكِلِينَا الْمُلْكِلِينَا الْمُلْكِلِلْكِلِلْكِلِينَا الْمُلْكِلْكِلِينَا الْمُلْكِلِلْكِلْكِلِلْكِلِينَا الْمُلْلِلْلِلْكِلِلْك

SECURIOR DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PR

فسييسره للعسرى

ربك مستقيماً قد فصلنا الآيات لقوم يذكرون \* لهم دار السلام عند رجم وهو وليهم بما كانوا يعملون، أي: معتدلاً، موصلاً إلى الله وإلى دار كرامته، قد بينت أحكامه، وفصلت شرائعه، وميّز الخير من الشر. ولكن هذا التفصيل والبيان ليس لكل أحد، إنما هو ﴿لقوم يذكرون﴾ فإنهم الذين علموا، فانتفعوا بعلمهم، وأعدُّ الله لهم الجزاء الجزيل، والأجر الجميل، فلهذا قال: ﴿لهم دار السلام عند ريهم السلام، وسميت الجنة دار السلام، لسلامتها من كل عيب وآفة وكدر، وهم وغم، وغير ذلك من المنغصات، ويلزم من ذلك أن يكون نعيمها في غاية الكمال، ونهاية التمام، بحيث لا يقدر على وصفه الواصفون، ولا يتمنى فوقه المتمنون، من نعيم الروح والقلب والبدن، ولهم فيها ما تشتهيه الأنفس، وتلذ الأعين، وهم فيها خالدون.

وهو وليهم الذي تولى تذبيرهم وتربيتهم، ولطف بهم في جميع أمورهم، وأعانهم على طاعته، ويسر لهم كل سبب موصل إلى عبته، وإنما تولاهم بسبب أعمالهم الصالحة، ومقدماتهم التي قصدوا بها رضا مولاهم، بخلاف مَنْ أعرض عن

مولاه واتبع هواه، فإنه سلط عليه الشيطان فتولاه، فأفسد عليه دينه ودناه.

﴿ ١٢٨ \_ ١٣٥٠ ﴾ ﴿ وَينوم يحشرهنم جميعا يا معشر الجن قد استكثرتم من الإنس وقال أولياؤهم من الإنس ربنا استمتع بعضنا ببعض وبلغنا أجلنا الذي أجلت لنا قال النار مثواكم خالدين فيها إلا ما شاء الله إنّ ربك حكيم عليم \* وكذلك نُولِي بعض الظالمِن بعضاً بما كانوايكسبون \* يا معشر الجن والإنس ألم يأتكم رسل منكم يقصون عليكم آياتي وينذرونكم لقاء يومكم هذا قالوا شهدنا على أنفسنا وغرتهم الحياة الدنيا وشهدوا على أنفسهم أنهم كانوا كافرين \* ذلك أن لم يكن ربك مهلك القرى بظلم وأهلها غافلون \* ولكل درجات نما عملوا وما ربك بغافل عما يعملون \* وربك الغني ذو الرحمة إن يشأ يذهبكم ويستخلف من بعدكم ما يشاء كما أنشأكم من ذرية قوم أخرين \* إنّ ما توعدون لآتٍ وما أنتم بمعجزين \* قل يا قوم اعملواعلى مكانتكم إن عامل فسوف تعلمون من تكون له عاقبة الدار إنه لا يفلح الظالمون، يقول تعالى: ﴿ويوم يحشرهم جميعاً ﴾ أي: جميع الثقلين، من الإنس والجِن، مَنْ ضل منهم، ومِّن أضل غيره، فيقول موبخاً للجن الذين أصلوا الإنس، وزينوا لهم الشر، وأزوهم إلى المعاصى: ﴿ يَا مَعِشُرُ الْجُنِّ قَدْ اسْتَكُثُرُتُمْ من الإنس» أي: من إضلالهم وصدهم عن سبيل الله، فكيف أقدمتم على محارمي، وتجرأتم على معاندة رسلی؟ وقمتم محاربین لله، ساعین فی صدعباد الله عن سبيله إلى سبيل الجحيم؟

فاليوم حقت عليكم لعنتي، ووجبت لكم نقمتي، وسنزيدكم من العذاب بحسب كفركم، وإضلالكم لغيركم. وليس لكم عذر به تعتذرون، ولا ملجأ إليه تلجأون، ولا شافع يشفع ولا دعاء يسمع، فلا تسأل حينتذ، عما يحل بهم من النكال والخزي والوبال، ولهذا لم يذكر الله

لهم اعتذاراً، وأما أولياؤهم من الإنس فأبدوا عذراً غير مقبول، فقالوا: ﴿وربنا استمتع بعضنا ببعض﴾ أي: تمتع كل من الجني والإنسي بصاحبه، وانتفع

فالجِنِّي يستمتع بطاعة الإنسى له، وعبادته وتعظيمه، واستعادته به. والإنسى يستمتع بنيل أغراضه، وبلوغه بسبب خدمة الجنّي له بعض شهواته، فإن الإنسى يعبد الجنّي، فيخدمه الجنِّي، ويحصل له منه بعض الحوائج الدنيوية، أي. حصل منا من الذنوب ما حصل، ولا يمكن رد ذلك، ﴿وبلغنا أجلنا الذي أجلت لنا﴾ أي: وقد وصلنا المحل الذي تجازي فيه بالأعمال، فافعل بنا الآن ما تشاء، واحكم فينا بما تريد، فقد انقطعت حجتنا ولم يبق لنا عذر، والأمر أمرك، والحكم حكمك. وكأن في هذا الكلام منهم نوع تضرع وترقق، ولكن في غير أوانه. ولهذا حكم فيهم بحكمه العادل، الذي لا جور فيه، فقال: ﴿النار مثواكم خالدين فيها، .

ولما كان هذا الحكم من مقتضى حكمته وعلمه، ختم الآية بقوله: ﴿إِنَّ رَبِكُ حَكْمٍ عَلَيمٍ ﴾ فكما أن علمه وسع الأشياء كلها وعمها، فحكمته الغائية شملت الأشياء وعمها، وصعتها.

وكذلك نولي بعض الظالمين بعضاً بما كانوا يكسبون أي: وكما ولينا الجن المردة وسلطناهم على إضلال أوليائهم من الإنس وعقدنا بينهم عقد الموالاة والموافقة، بسبب كسبه وسعيهم بذلك.

كذلك من سنتنا أن نولي كل ظالم ظالماً مثله، يؤزه إلى الشر ويحثه عليه، ويزهده في الخير وينفره عنه، وذلك من عقوبات الله العظيمة الشنيع أثرها، البليغ خطرها

والذب ذنب الظالم، فهو الذي أدخل الضرر على نفسه، وعلى نفسه جنى ﴿وما ربك بظلام للعبيد﴾. ومن ذلك أن العبياد إذا كشر ظلمهم وفسادهم، ومنعهم الحقوق الواجبة، ولي عليهم ظلمة يسومونهم سوء

العذاب، ويأخذون منهم بالظلم والحدور أضعاف ما منعوا من حقوق الله، وحقوق عباده، على وجه غير مأجورين فيه ولا محسين

كما أن العباد إذا صلحوا واستقاموا، أصلح الله رعاتهم، وجعلهم أثمة عدل وإنصاف، لا ولاة ظلم واعتساف، ثم وتخ الله جميع مَنْ أعرض عن الحق ورده، من الحِن والإنس، وبين خطأهم فاعترفوا بذلك، فقال:

إيا معشر الجن والإنس ألم يأتكم رسل منكم يقصون عليكم آياي الواضحات البينات، التي فيها تفاصيل الأمر والنهي والخير والشر، والوعد والوعد.

﴿وينذرونكم لقاء يومكم هذا﴾ ويعلمونكم أن النجاة فيه، والفوز إنما هو بامتثال أوامر الله واجتناب نواهيه، وأن الشقاء والحسران في تضييع ذلك، فأقروا بذلك واعترفوا، في ﴿قَالُوا﴾ بلي ﴿شهدنا على أنفسنا وغرتهم الحياة الدنيا برينتها وزخرفها، ونعيمها، فاطمأنوا بها ورضوا، وألهتهم عن الأخرة، ﴿وشهدوا على أنفسهم أنهم كانوا كافرين فقامت عليهم حجة الله، وعلم حيشذ كل أحد، حتى هم بأنفسهم عدل الله فيهم، فقال لهم: حاكماً عليهم بالعداب الأليم: ﴿ادخلوا في﴾ جملة ﴿أمم قد حلت من قبلكم من الحن والإنس، صنعوا كصنيعكم، واستمتعلوا بحلاقهم كما استمعتم، وخاضوا بالباطل كما خضتم، إنهم كانوا خاسرين، أي: الأولون من هؤلاء والآخرون، وأي يحسران أعظم من خسران جنات النعيم، وحرمان جوار أكرم الأكرمين؟! ولكنهم وإن اشتركوا في الخسران، فإسم يتفاوتون في مقداره تفاوتاً عظيماً . . . . . . . . .

﴿ولكل﴾ منهم ﴿درجات بما عملوا ﴾ بحسب أعمالهم ، لا يجعل قليل الشرمنهم ككثيره ، ولا التابع كالمتبوع ، ولا المرؤوس كالرئيس ، كما أن أهل الثواب والجنة وإن اشتركوا في

الربح والفلاح ودخول الجنة، فإن بينهم من الفرق ما لا يعلمه إلا الله، مع أنهم كلهم قد رضوا بما آتاهم مولاهم، وقنعوا بما حباهم. فنسأله تعالى أن يجعلنا من أهل

الفردوس الأعلى، التي أعدها الله للمقربين من عباده، والمصطفين من خلقه، وأهل الصفوة من أهل وداده. وما ربك بغافل عما يعملون فيجازي كلا بحسب عمله، وبما يعلمه من مقصده، وإنما أمر الله العباد بالأعمال الصالحة، وتهاهم وقصدا الأعمال السيئة، رحمة بهم وقصدا لمصالحهم، وإلا فهو الغني بذاته عن جيع مخلوقاته، فلا تنفعه طاعة

الطآئعين، كما لا تضره معصية

العاصين .

وإن يشأ يذهبكم بالإهلاك ويستخلف من بعدكم ما يشاء كما أنشأكم من ذرية قوم أخرين فإذا عرفتم بأنكم لا بدأن تنتقلوا من هذه وتخلونها لن بعدكم، كما رحل عنها من قبلكم وخلوها لكم، فلم أتخذتموها قراراً؟ وتوطنتم بها ونسيتم، أنها دار غمر لا دار مقر. وأن أمامكم داراً، هي الدار التي جمعت كل نعيم وسلمت من كل أقة ونقص؟

وهي الدار التي يسعى إليها الأولون وَالْأَخْرُونَ، ويرحل نحوها السابقون واللاحقون، التي إذا وصلوها، فثم الخلود الدائس، والإقامة اللازمة، والغاية التي لا غاية وراءها، والمطلوب الذي يستهي إليه كل مطلوب، والمرغوب الذي يضمحل دونه كل مرغوب، هنالك والله، ما تشتهيه الأنفس، وتلذ الأعبن، ويتنافس فيه المتنافسون، من لذة الأرواح وكثرة الأفراح، ونعيم الأبدان والقلوب، والقرب من علام الغيوب، فلله همة تعلقت بتلك الكرامات، وإرادة سمت إلى أعلى الدرجات!! وما أبخس حظ من رضي بالدون، وأدني همة من اختار صفقة الغبون!! ولا يستبعد المعرض الغافل، سرعة

وَلَقَا لَحِشَنَهُ مُرِكِلَكٍ فَعَهَا لَلَهُ عَلَىٰ عِلْمِهُ لَكَ وَزَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُوكَ ۞ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلَةُ يُوْمَ يَكَأْتِي تَأْوِيلُةً مُ يَقُولُ ٱلَّذِيرَ كَنْسُوهُ مِن فَبَلُ قَدْ جَلَةَ تَ رُسُلُ رَيِّنَ الِلَّهِ فَهَل لَّنَامِن شَفَعَاءَ فَيَشَفَعُوا لَنَآ أَوْنُرَدُّ فَنَعَ مَلَ غَيْرَ الَّذِي كُنَا لَعَمَلُ فَلَحْيِمُ وَإِلَّا أَنفُكُ فَرُوصَكَ عَنْهُ مِمَّاكَ الْوَايْفَتُرُونَ ا إِنَّ رَبِّكُمُ مُلَّمُهُ الَّذِي خَسَلَقَ ٱلسَّمَوَانِ وَٱلأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّا مِثْمَا ٱسْتَوَىٰ عَلَ ٱلْعَسَرِينَ يُغَيِّى ٱلَّيْسَ ٱلنَّهَا ٱللَّهَا يَطْلَبُهُ حَثِيثًا وَالشَّنْسُ وَالْقَصَدُ وَالنُّجُورُ مُسَخَّرُاتِ بِأَمْرِهِ ۗ أَلَالَهُ ٱلْخَلَقُ وَٱلْأَخْرُ مَّا لَكُ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ ا أَدْعُواْرَتَكِكُمْ مَّضَرُّعًا وَخْفَيَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُ ٱلْمُعْتَدِينَ۞ وَلَانْفُسِدُوافِ ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا وَآدَعُوهُ حَوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَتَ اللَّهُ وَقِيبٌ مِنَ ٱلْمُحْسِينِ ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي مُرْسِلُ الريكع بُشُرًا يَيْنَ بِكَدَى رَحْمَتِ لِيدِ حَقَّى إِذَا أَفَلَتْ سَحَابًا فِقَالًا مُتَقَنَّهُ لِيكَا مِنَّيْتٍ فَأَنْلَتَ الِهِ ٱلْمَاءَ فَأَخْرَجَنَا يِهِ مِن كُلَّ الشَّمَرَاتُ كَذَلِكَ غَيْمُ الْمُوْقَ لَعَلَّكُمْ مَنَكُرُونَ ٥ PARTIE TO SOME DEPARTMENT

الوصول إلى هذه الدار، فَ ﴿ وَإِنْ مَا تُوعِدُونَ اللهِ مَا تُوعِدُونَ اللهِ تَوعِدُونَ اللهِ اللهِ مَعجزين اللهُ شَهِ مَا نُواصيكم تحت قبضته، وأنتم تحت تدبيره وتصرفه.

﴿ قُلِ ﴾ يا أيها الرسول لقومك إذا دعوتهم إلى الله، وبيّنت لهم ما لهم وما عليهم من حقوقه، فامتنعوا من الانقياد لأمره واتبعوا أهواءهم، واستمروا على شركهم: ﴿ يِمَا قُومُ اعْمَلُوا عَلَى مكانتكم اي: على حالتكم التي أنتم عليها، ورضيتموها لأنفسكم ﴿إني عامل معلى أمر الله، ومتبع لمراضي الله. ﴿فسوف تعلمون مَن تكون له عاقبة الدار، أنا أو أنتم، وهذا من الإنصاف بموضع عظيم حيث بيّن الأعمال وعامليها، وجعل الجزاء مقرونا بنظر البصير، ضارباً فيه صفحاً عن التصريح الذي يغنى عنه التلويح . وقد علم أن العاقبة الحسنة في الدنيا والآخرة للمتقين، وأن الؤمنين لهم عقبني الدار، وأن كل معرض عن ما جاءت به الرسل عاقبته عاقبة سوء وشر، ولهذا قال: ﴿إِنَّهُ لا يَضَّلُّحُ الظالمون، فكل ظالم، وإن تمتع في الدنيا بما تمتع به؛ فنهايته [فيه] الإضمحلال والتلف «إن الله ليملي للظالم حتى إذا أخذه لم يفلته».

﴿١٣٦ - ١٤٠﴾ ﴿وجعلوا لله تما ذرأ من الحرث والأنعام نصيباً فقالوا هذا لله بزعمهم وهذا لشركائنا فما كان

وَالْمَكْ الْطَيْبُ عَنْ مُنَاهُ الْمِيْدِ وَدَدِّ وَالْمِي حُنْ لَا عَنْ الْمَالُونِ عَلَى الْمَعْدِينَ الْمَلِينَ وَقَدِينَ الْمُلِينَ وَالْمَعْدِينَ الْمَلِينَ وَالْمَعْدِينَ الْمَلِينَ وَالْمَعْدِينَ الْمَلِينَ وَالْمَعْدِينَ الْمَلِينَ وَالْمَعْدِينَ الْمَلِينَ وَمَا مُعْلَىنَ وَالْمَعْدِينَ الْمَلِينَ وَمَا مُعْلِينَ وَالْمَعْدِينَ وَالْمَلِينَ وَمَعْلَىنَ الْمَلِينَ وَمَا الْمَعْدُينَ اللّهِ وَمَعْلَىنَ اللّهِ وَمَعْلَىنَ اللّهِ وَمَالِينَ وَالْمَلِينَ وَهِ وَالْمَعْدُونَ اللّهِ وَمَعْلَىنَ اللّهِ وَمَعْلَىنَ اللّهِ وَمَعْلَىنَ اللّهِ وَمَعْلَىنَ اللّهِ وَمُعْلَىنَ اللّهِ وَمُعْلَىنَ اللّهِ وَمُعْلِينَ اللّهِ وَمُعْلِينَ اللّهِ وَمُعْلِينَ اللّهِ وَمُعْلِينَ وَمُعْلَىنَ اللّهِ وَمُعْلِينَ اللّهِ وَمُعْلِينَ اللّهِ وَمُعْلِينَ اللّهِ وَمُعْلِينَ اللّهِ وَمُعْلِينَ اللّهُ وَمُعْلِينَ اللّهُ وَمُعْلِينَ اللّهُ وَمَا مُعْلِينَ وَمُعْلِينَ اللّهُ وَمُعْلِينَ اللّهُ وَمُعْلِينَ اللّهُ وَمُعْلِينَ اللّهُ وَمُعْلِينَ اللّهُ وَمُعْلِينَ اللّهُ اللّهُ وَمُعْلِينَ اللّهُ وَمُعْلَى اللّهُ وَمُعْلِينَ اللّهُ وَمُعْلِينَ اللّهُ وَمُعْلِينَ اللّهُ وَمُعْلِينَ اللّهُ وَمُعْلِينَ اللّهُ وَمُعْلِينَ اللّهُ وَمُعْلَى اللّهُ وَمُعْلِينَ اللّهُ وَمُعْلِينَ اللّهُ وَمُعْلِينَ اللّهُ وَمُعْلِينَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمُعْلِينَ اللّهُ الْمُعَلّمُ اللّهُ الل

TOURS IN THE SECOND لشركائهم فلا يصل إلى الله وماكان لله فهويصل إلى شركائهم ساء ما يحكمون \* وكذلك زين لكثير من المشركين قتل أولادهم شركاؤهم ليردوهم وليلبسوا عليهم دينهم ولو شاء الله ما فعلوه فذرهم وما يفترون \* وقالوا هذه أنعام وحرث حجر لا يطعمها إلا من نشاء بزعمهم وأنعام حرمت ظهورها وأنعام لا يذكرون اسم الله عليها افتراء عليه سيجزيهم بما كانوا يفترون \* وقالوا ما في بطون هذه الأنعام خالصة لذكورنا ومحرم على أزواجنا وإن يكن ميتة فهم فيه شركاء سيجزيهم وصفهم إنّه حكيم عليم \* قد خسر الذين قتلوا أولادهم سفها بغير علم وحرموا ما رزقهم الله افتراء على الله قد ضلوا وما كانوا مهتدين، يخبر تعالى عما عليه المشركون المكذبون للنبي على ، من سفاهة العقل وخفة الأحلام، والجهل البليغ، وعدد تبارك وتعالى شيئاً من خرافاتهم لينبه بذلك على ضلالهم والحذر منهم، وأن معارضة أمثال هؤلاء السفهاء للحق الذي جاء به الرسول، لا تقدح فيه أصلاً، فإنهم لا أهلية لهم في مقابلة الحق، فذكر من ذلك أنهم ﴿جعلوا لله مما ذرأ من الحرث والأنعام نصيباً ﴾ ولشركائهم من ذلك نصيباً، والحال أن الله تعالى هو الذي ذرأه للعباد، وأوجده رزقاً، فجمعوا بين محذورين

عظورين، بل ثلاثة محاذير، منتهم على الله في جعلهم له نصيباً، مع اعتقادهم أن ذلك منهم تبرع، وإشراك الشركاء الذين لم يرزقوهم، ولم يوجدوا أن ما كان لله لم يبالوابه ولم يهتموا، ولو كان واصلا إلى الشركاء، وما كان لشركائهم اعتنوا به واجتفظوا به ولم يصل إلى الله منه شيء، وذلك أنهم إذا وصل لهم - من زروعهم وثمارهم وأنعامهم التي أوجدها الله لهم -

قسماً قالوا: هذا شبقولهم وزعمهم، وإلافالله لا يقبل إلا ماكان خالصاً لوجهه، ولا يقبل عمل مَن أشرك به.

وقسماً جعلوه حصة شركائهم من الأوثان والأنداد

فإن وصل شيء بما جعلوه لله، واختلط بما جعلوه لله، واختلط بما جعلوه لغيره، لم يبالوا بذلك، وقالوا: الله غني عنه، فلا يردونه، وإن وصل شيء بما جعلوه لله يهم إلى ما جعلوه لله، ردوه إلى عله، وقالوا: إنها فقراء، لا بد من رد نصيبها.

فهل أسوأ من هذا الحكم. وأظلم؟!! حيث جعلوا ما للمخلوق، يجتهد فيه وينصح ويحفظ، أكثر عا يفعل بحق الله. ويحتمل أن تأويل الآية الكريمة، ما ثبت في الصحيح عن النبي في أنه قال عن الله تعالى أنه قال الشركاء عن الشرك، مَنْ أشرك معى الشركاء عن الشرك، مَنْ أشرك معى

شيئاً تركته وشركه".
وأن معنى الآية أن ما جعلوه وتقربوا به لأوثانهم، فهو تقرب خالص الغير الله عليه منه شيء وها جعلوه لله على رعمهم وفإنه لا يصل إليه لكونه شركاً، بل يكون حيف الشركاء والأنداد، لأن الله غني عنه الا يقبل العمل الذي أشرك به معه أحد من الخلق من الخلق من الغلق من الخلق من الخلق من الخلق من الغلق م

ومن سفه المشركين وضلالهم أنه زين لكثير من المشركين شركاؤهم \_ أي: رؤساؤهم وشياطينهم \_قتل

أولادهم، وهو: الوأد، الذين يدفنون أولادهم الذكور خشية الافتقار، والإناث خشية العار.

وكل هذا من خدع الشياطين، الذين يريدون أن يردوهم بالهلاك، ويلبسوا عليهم دينهم، فيفعلون الأفعال التي في غاية القبح، ولا يزال شركاؤهم يزينونها لهم، حتى تكون عندهم من الأمور الحسنة والخصال الستحسنة، ولو شاء الله أن يمنعهم ويحول بينهم وبين هذه الأفعال، ويمنع أولادهم عن قتل الأبوين لهم، ما فعلوه، ولكن اقتضت حكمته التخلية بينهم وبين أفعالهم، استدراجاً منه لهم، وإمهالاً لهم، وعدم مبالاة بما هم عليه، ولهذا قال: ﴿فِذْرِهِم وما يفترون اي دعهم مع كذبهم وافترائهم، ولا تحزن عليهم، فإنهم لن يضروا الله شيئاً.

ومن أنواع سفاهتهم أن الأنعام التي أحلها الله لهم عموماً، وجعلها رزقاً ورهة، يتمتعون بها وينتفعون، قد اخترعوا فيها بدعاً وأقوالاً من تلقاء أنفسهم، فعندهم اصطلاح في بعض الأنعام [والحرث] أنهم يقولون فيها: هما أنعام وحرث حجرك أي: عرم لا يطعمها إلا مَنْ نشاء كاي: لا يجوز أن يطعمها إلا مَنْ نشاء كاي الا يطعمه، أو وصفناه بوصف من عندهم من

وكل هذا بزعمهم لا مستندلهم ولا حجة، إلا أهويتهم وأراءهم الفاسدة.

وأنعام ليست محرمة من كل وجه، بل يحرمون ظهورها أي بالركوب والحمل عليها، ويحمون ظهرها، ويسمونها الحام، وأنعام لا يذكرون اسم الله عليها، بل يذكرون اسم أصنامهم وما كانوا يعبدون من دون الله عليها، وينسبون تلك الأفعال إلى الله، وهم كذبة فجار في ذلك.

المسيجزيم بما كانوا يفترون على الله من إحلال الشرك، وتحريم الجلال من الأكل والمنافع ... ومن آراتهم السخيفة أنهم يجعلون

بعض الأنعام ويعينوها \_ محرماً ما في بطنها على الإناث دون الذكور، فيقولون: ﴿ما في بطون هذه الأنعام خالصة لذكورنا أي: حلال لهم، لا يشاركهم فيها النساء، ﴿ومحرم على أزواجنا أي: نسائنا، هذا إذا ولد حياً، وإن يكن ما [في] بطنها يولد ميناً، فهم فيه شركاء، أي: فهو حلال للذكور والإناث.

وسيجزيهم الله ووصفهم ويث وصفوا ما أحله الله بأنه حرام، ووصفوا الحرام بالحلال، فناقضوا شرع الله وخالفوه، ونسبوا ذلك إلى الله . وإنه حكيم حيث أمهل لهم، ومكنهم مما هم فيه من الضلال . وعليم بهم المم فيه من الضلال . وهو تعالى يعلم بهم وبما قالوه عليه وافتروه، وهو يعافيهم ويرزقهم جل

﴿ ١٤٠ ﴾ ثم بين خسوانهم وسفاهة عقولهم فقال: ﴿ قد خسر الذين قتلوا أولادهم سفها بغير علم ﴾ أي: خسروا دينهم وأولادهم وعقولهم، وصار وصفهم - بعد العقول الرزينة - السفه المردي والضلال.

﴿وحرموا ما رزقهم الله الله الله ما جعله رحمة لهم ، وساقه رزقاً لهم ، فردوا كرامة رجم ، ولم يكتفوا بذلك ، بل وصفوها بأنها حرام ، وهي من أحل الحلال .

وا 181 ه ووهو الذي أنشأ جنات معروشات وغير معروشات والنخل والزيتون والرمان متشابه كلوا من ثمره إذا أثمر وآتوا حقه يوم حصاده ولا تسرفوا إنه لا يحب المسرفين ها ذكر تعالى تصرف المشركين في كثير مما أحله الله لهم من الحروث والأنعام، ذكر تبارك وتعالى نعمته عليهم بذلك، ووظيفتهم اللازمة عليهم في الحروث والأنعام

فقال: ﴿وهو الذي أنشأ جنات﴾ أي: بساتين، فيها أنواع الأشجار المتنوعة، والنباتات المختلفة.

ومعروشات وغير معروشات وغير معروشات الله الجنات عجمول له عرش، تنتشر عليه الأشجار، ويعاونها في النهوض عن الأرض. وبعضها خال من العروش، تنبت على ساق، أو تنفرش في الأرض، وفي هذا تنبيه على كثرة منافعها وخيراتها، وأنه تعالى علم العباد كيف يعرشونها وينمونها.

﴿و﴾أنشأ تعالى ﴿النخل والزرع ختلفاً أكله ﴾أي: كله في محل واحد، ويشرب من ماء واحد، ويفضل الله بعضه على بعض في الأكل.

وخص تعالى النخل والزرع على اختلاف أنواعه لكثرة منافعها، ولكونها هي القوت لأكثر الخلق. ﴿وَ﴾أنشأ تعالى ﴿الزيتون والرمان متشاجاً﴾في شجره ﴿وغير متشابه﴾في ثمره وطعمه، كأنه قيل: لأيَّ: شيء أنشأ الله هذه الجنات، وما عطف عليها؟ فأخبر أنه أنشأها لمنافع العباد فقال: ﴿كلوا مِن تُمره ﴾أي: النخل والزرع ﴿إذا أشمر وآنوا حقه يوم حصاده﴾أي: أعطوا حق الزرع، وهو الزكاة دات الأنبصباء المقدرة في الشرع، أمرهم أن يعطوها يوم حصادها، وذلك لأن حصاد الزرع بمنزلة حولان الحول، لأنه الوقت الذي تتشوف إليه نفوس الفقراء، ويسهل حيشذ إخراجه على أهل الزروع، ويكون الأمر فيها ظاهراً لمن أخرجها، حتى يتميز المخرج بمن

وقوله: ﴿ولا تسرفوا﴾ يعم النهي عن الإسراف في الأكل، وهو مجاوزة الحد والعادة، وأن يأكل صاحب الزرع أكلاً يضر بالزكاة، والإسراف في إخراج حق الزرع بحيث يخرج فوق الواجب عليه، ويضر نفسه أو عائلته أو غرماءه، فكل هذا من الإسراف الذي نهى الله عنه، الذي لا يحبه الله بل يغضه ويمقت عليه.

وفي هـذه الآيـة دليل عـلى وجـوب

أَلِيْفَكُوْرِسَكَلَتِ رَفِي وَأَنَا لَكُوْمَامِيمُ لَمِينُ ۞ أَوَعَجِبْتُمُ أَنَجَاءَ كُمْ وَكُرُيُن رَيِّكُمْ عَلَىٰ رَيُّلِ مِن كُوْلِيْتُ ذِ رَكُوُ وَاذْكُرُواْ إِذْ جُعَلَكُو خُلْفَآةَ مِنْ بَعْدٍ فَوْمِ نُوْجٍ وَزَادَكُوْ فِي ٱلْحَالِقِ بَصْطَلَّةً فَأَذَكُرُوٓا عَالَآءَ اللَّهُ اللَّهِ لَعَلَّكُمْ تُشْهِاءُونَ ٥ قَالْوَا أَجِمْتُنَ الِتَعْبُدُ أَلْمُوَعِدَ مُوْزَكُ ذَرَمَاكَ انَ يَعْبُدُ ءَاكِلَوْنَا فَأَيْنَا عَافَهِدُكَ ۚ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّادِ فِينَ ۞ قَالَ فَذَ وَقَعَ عَلَيْحَكُم مِن رَيِّكُمْ بِيضِّ وَغَضَبُّ أَخُذُ دِلْوَى فِي أَشَكَاءِ كَنْ تُتُوعًا أَنْتُدُوءَ الرَّاقُكُم مَّانَـُزَّلُ اللَّهُ يُهِكَامِن سُلْطَلَنَّ فَانْفَطِرُواْ إِنِّي مَعَكُمُ مِّنَ ٱلنَّنَظِعِ ﴾ ۞ فَأَجَنَّنَهُ وَٱلْذِينَ مَعَهُ يُرَحَّ مَهْ مِنَّا وَقَطَعَا وَارِ ٱلَّذِينَ كُذُواْ مِنَا يُدَيِّنَّا وَمَا كَانُواْ مُؤْمِنِينَ ا وَإِلَّا نَهُودَأَخَاهُمْ صَلِيحًا قَالَ بِلَقُومِ أَعَبُ وَإِ اللهُ مَا لَكُ مِينَ إِلَاهِ عَنْ إِنَّاهِ عَنْ أَنَّهُ مَا لَكُ مِينَ أَيْنَ رَيَكُمُ هَلِفِهِ مَا فَكُنَّا لَهُ لَكُمُ مَا يَكُمُ عَلَيْكُمُ فَذَرُوهَا لَكُأْكُمُ إِلَّمْ فِأَرْضِ اللَّهِ وَلَائتَمُسُوهَا بِسُوِّهِ فِيَأَخُذُكُمْ عَذَاجُ أَلِيدُ ٥ 2202021011666666

可到 可到 就 。

الزكاة في الثمار، وأنه لا حول لها، بل حولها حصادها في الزروع، وجذاذ النخيل، وأنه لا تتكرر فيها الزكاة، لو مكثت عند العبد أحوالا كثيرة، إذا كانت لغير التجارة، لأن الله لم يأمر بالإخراج منه إلا وقت حصاده.

وأنه لو أصابها آفة قبل ذلك بغير تفريط من صاحب الزرع والثمر، أنه لا يضمنها، وأنه يجوز الأكل من النخل والزرع قبل إخراج الزكاة منه، وأنه لا يحسب ذلك من الزكاة، بل يزكى المال الذي يقى بعده.

وقد كان النبي كالبيعث خارصاً يخرص للناس ثمارهم، ويأمره أن يدع لأهلها الثلث، أو الربع، بحسب ما يعتريها من الأكل وغيره من أهلها وغيرهم.

حولة وفرشاً كلوا مما رزقكم الأنسام حولة وفرشاً كلوا مما رزقكم الله ولا تبنعوا خطوات الشيطان إنه لكم عدو مبين \* ثمانية أزواج من الضأن اثنين ومن المعز اثنين قل الذكرين حرم أم الأنشيين أما اشتملت عليه أرحام صادقين \* ومن الإبل اثنين ومن البقر اثنين قل الذكرين حرّم أم الأنشيين أما اشتملت عليه أرحام الأنشيين أما شهداء إذ وصاكم الله بهذا فمن أظلم شهداء إذ وصاكم الله بهذا فمن أظلم من افترى على الله كلباً ليضل الناس بغير علم إن الله لا يهدي المقوم بغير علم إن الله لا يهدي المقوم بغير علم إن الله لا يهدي المقوم بغير علم إن الله لا يهدي المقوم

الوَّذْكُرُوْا إِذْجَعَلَكُمْ خُلُفَآا مِنْ بَعْدِ عَادِ وَيُوَّالَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ تَخَيَّنْ أُونَ مِن سُهُولِكَ الْصُولَا وَتَنْعِينُونَ ٱلْجِهَالَ يُتُونَّا فَٱذْكُرُواْ عَالَا ٓهَا ٱلْأَفَالَهُ وَلَا لَقُولًا لَهُ وَالْمُفَوَّا فِي ٱلأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ قَالَ ٱلْكُلَّ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكْمَرُوا ﴿ اللَّهِ مِن قَوْمِهِ مِللَّةِ بِكَ ٱلسَّتَصْعِفُواْ لِكَنْ ءَامَنَ مِنْهُمْ أَتَّعَ لَمُونَ أَنْ صَلِحًا ثُنَّهَ كُنِّن زَّيِّهِ. فَكَالْوَأُ إِنَّنَا عِمَا أَزْمِهِ لَهِ مُؤْمِنُونَ ۞ قَالَ الَّذِينَ ٱسْتَكَبَّرُقُوا إِنَّا بِٱلَّذِينَ ءَامَنتُ مِيدِكَ فِيرُونَ ۞ فَعَكَمُّ وَأَالْنَاقَةُ وَعَنَّوْأَعَنْ أتررتيهم وَقَالُوايُصَلِحُ ٱفْتِنَاعِاتِكُ مُثَاَّإِن كُنَاَّإِن كُنتَامِنَ لَلْمُسَلِينَ ۞ فَأَخَذَتْهُ وَالرَّحْفَةُ فَأَصْبَ حُواْفِ دَارِهِمْ جَيْمِينَ ۞ فَوَلَى عَنْهُمْ وَقَالَ كَفَوْمِ لَقَدْ أَبَلَغَنُكُمْ رِسَالَةَ رَبِّي وَيْصَحْتُ لَكُرُ وَلَّكِن لَّا يَجُونَ ٱلنَّصِحِينَ ۞ وَلُوطًا إِذَ قَالَ لِقَوْمِهِ ٓ أَتَأْثُونَ ٱلْفَحِثَ مَاسَتَقَاكُمُ بِهَامِنَ أَحَامِينَ ٱلْمُكَلِّمِينَ ۞ إِنْكُوْ لَتَأْفُونَ ٱلْجِحَالَ شَكَفُوةً مِّن دُورِتِ ٱلنِّسَاءِ بَلْ أَنتُمْ فَوُرُمُّسْرِفُونَ ۞

الظالمين أي: ﴿وَهِ خلق وأنشأ ﴿من الظّالمِن أي: ﴿وَهِ خلق وأنشأ ﴿من الأنعام حولة وفرشاً ﴾ أي: بعضها تحملون عليه وتركبونه، وبعضها لا تصلح للحمل والركوب عليها الفرش، فهي من جهة الحمل والركوب تنقسم إلى هذين القسمين.

وأما من جهة الأكل وأنواع الانتفاع، فإنها كلها تؤكل وينتفع بها ولهذا قال: ﴿كلوا مما رزقكم الله ولا تتبعوا خطوات الشيطان﴾ أي: طرقه وأعماله التي من جلتها أن تحرموا بعض ما رزقكم الله، ﴿إنه لكم عدو مبين﴾ فلا يأمركم إلا بما فيه مضرتكم وشقاؤكم الأبدي،

وهذه الأنعام التي امتن الله بها على عباده، وجعلها كلها حلالاً طيباً، فصلها بأنها: ﴿ ثمانية أزواج من الضأن كذلك، فهذه أربعة، كلها داخلة فيما أحل الله، لا قرق بين شيء منها، فقل لهؤلاء المتكلفين، الذين يحرمون منها منها على الإناث دون الذكور، ملزما لهم بعدم وجود الفرق بين ما أباحوا مهما وحرموا ﴿ آلهُ كُورِين ﴾ من الضأن والمعز ﴿ حرم الله من الضأن والمعز، فليس هذا حرم الله من الضأن والمعز، فليس هذا حرم الله من الضأن والمعز، فليس هذا قولكم، لا تحريم الذكور الخلص،

ولا الإناث الخلص من الصنفين.

بقي إذا كان الرحم مشتملاً على ذكر وأنشى، أو على مجهول فقال: ﴿أَمَّ تحرمون ﴿ما اشتملت عليه أرحام الأنشيين﴾ أي: أنشى الضأن وأنشى المعز، من غير فرق بين ذكر وأنشى، فلستم تقولون أيضاً بهذا القول:

ولستم تفولون أيضا بهذا القون . فإذا كنتم لا تقولون بأحد هذه الأقوال الثلاثة، التي حصرت الأقسام الممكنة في ذلك، فإلى أي: شيء تذهبون؟

﴿نبؤون بعلم إن كنتم صادقين﴾ في قولكم ودعواكم، ومن المعلوم أنهم لا يمكنهم أن يقولوا قولاً سائغاً في العقل، إلا واحداً من هذه الأمور الثلاثة. وهم لا يقولون بشيء منها. إنما يقولون: إن بعض الأنعام التي يصطلحون عليها اصطلاحات من عند أنفسهم، حرام على الإناث دون الـذكـور، أو محـرمـة فـي وقـت مـن الأوقات، أو نحو ذلك من الأقوال، التي يعلم علماً لا شك فيه أن مصدرها من الجهل الركب، والعقول المختلة المنحرفة، والآراء الفاسدة، وأن الله ما أنزل -بما قالوه -من سلطان، ولا لهم عليه حجة ولا برهان.

ثم ذكر في الإبل والبقر مثل ذلك. فلمًا بين بطلان قولهم وفساده، قال لهم قولاً لا حيلة لهم في الخروج من تبعته، إلا في اتباع شرع الله ﴿أَم كنتم شهداء إذ وصاكم الله أي لم يبق عليكم إلا دعوى، لا سبيل لكم إلى صدقها وصحتها. وهي أن تقولوا: إنْ الله وصَّانًا بذلك، وأوحَى إلينا كما أوحى إلى رسله، بل أوحى إلينا وحياً خالفاً لما دعت إليه الرسل ونزلت به الكتب، وهذا افتراء لا يجهله أحد، ولهذا قال: ﴿ فَمَنْ أَظَّلُم مَن افترى على الله كذباً ليضل الناس بغير علم﴾ أي: مع كذبه وافترائه على الله، قصده بذلك، إضلال عباد ألله عن سبيل الله، بغير بينة منه ولا برهان، ولا عقل ولا نقل. ﴿إِنَّ اللَّهُ لَا يَهْدَى القوم الظالمين الذين لا إرادة لهم في

غير الظلم والجور والافتراء على الله. ﴿150 \_ 157﴾ ﴿قل لا أجد في ما أوحي إليّ نحرماً على طاعم يطعمه إلاّ أن يكون ميتة أو دماً مسفوحاً أو لحم خنزير فإنه رجس أو فسقاً أهل لغير الله به فمن اضطر غير باغ ولا عادٍ فإنّ ربك غفور رحيم ﴿ وَعَلَى اللَّهِ مِنْ هَادُوا حرمنا كل ذي ظفر ومن البقر والغنم خزمنا عليهم شحومهما إلاماحملت ظهورهما أو الحوايا أو ما اختلط بعظم ذلك جزيناهم ببغيهم وإنّا لصادقون﴾ لما ذكر تعالى ذم المشركين على ما حرموا من الحلال ونسبوه إلى الله، وأبطل قولهم . أمر تعالى رسوله أن يبيّن للناس ماحرّمه الله عليهم، ليعلموا أن ما عدا ذلك حلال، مَنْ نسب تحريمه إلى الله فهو كادب مبطل، لأن التحريم لا يكون إلا من عند الله على لسان رسوله، وقد قال لرسوله: ﴿قل لا أجد فيما أوحي إلي محرماً على طاعم، أي: محرماً أكَّله، بقطع النظر عن تحريم الانتفاع بغير الأكل وعدمه.

﴿ إِلاَ أَن يكون ميتة ﴾ والميتة: ما مات بغير ذكاة شرعية، فإن ذلك لا يحل. كما قال تعالى: ﴿ حرمت عليكم المنزير ﴾ .

﴿أو دماً مسفوحاً﴾ وهو الدم الذي يخرج من الذبيحة عند ذكاتها، فإنه الدم الذي يضر احتباسه في البدن، فإذا خرج من البدن زال الضرر بأكل اللحم، ومفهوم هذا اللفظ، أن اللم الذي يبقى في اللحم والعروق بعد الذبح، أنه خلال طاهر

وأو لحم خنزير فإنه رجس أي فإن هذه الأشياء الثلاثة رجس، أي خبث نجس مضر، حرمه الله لطفاً بكم، ونزاهة لكم عن مقاربة الخبائث. وأو إلا أن يكون وفسقا أهل لغير الله به أي: إلا أن تكون النبيحة منبوحة لغير الله، من الأوثان والآلهة التي يعبدها المشركون، فإن هذا من الفسق الذي هو الحروج عن طاعة الله المحرمات، من اضطر إليها، الأشياء المحرمات، من اضطر إليها، أي: حملته الحاجة والضرورة إلى أكل

شىء منها، بأن لم يكن عنده شيء وخاف على نفسه التلف ﴿غير باغ ولا عاد﴾ أي: ﴿غيرباغ﴾ أي: مريد لأكلها، مِن غير اضطرار ولا متعدٍ، أي: متجاوز للحد، بأن يأكل زيادة عن حاجته. ﴿فمن اضطر غير باغ ولا عاد فإن ربك غفور رحيم، أي أفالله قد سامح مَنْ كان بهذه الحال .

واختلف العلماء رحمهم الله في هذا الحصر المذكور في هذه الآية، مع أن ثم محرمات لم تذكر فيها، كالسبآع وكل ذي مخلب من الطير ونحو ذلك، فقال بعضهم: إن هذه الآية نازلة قبل تجريم ما زاد على ما ذكر فيها، فلا ينافي مذا الحصر المذكور فيها التحريم المتأخر بعد ذلك؛ لأنه لم يجده فيما أوحي إليه في ذلك الوقت، وقال بعضهم: إن هذه الاية مشتملة على سائر المحرمات، بعضها صريحاً، وبعضها يؤخذ من المعنى وعموم العلة .

فإن قوله تعالى في تعليل الميتة والدم ولحم الخنزير، أو الأخير منها فقط: ﴿فَإِنَّهُ رَجِسَ﴾ وصف شامل لكل بحرم، فإن الجرمات كلها رجس وخبث، وهي من الخبائث المستقدرة التي حرمها الله على عباده، صيانة لهم وتكرمة عن مباشرة الخبيث الرجس.

ويؤخذ تفاصيل الرجس المجرم من السُنَّة ، فإنها تفسر القرآن ، وتبين المقصود منه، فإذا كان الله تعالى لم يحرم من الطاعم إلا ما ذكر، والتحريم لا يكون مصدره إلا شرع الله \_ دل ذلك على أن المشركين، الذين حرموا ما رزقهم الله مفترون على الله، متقولون

عليه ما لم يقل. وفي الآية احتمال قوي، لولا أن الله ذكر فيها الخنزير، وهو أن السياق في نقض أقوال الشركين المتقدمة، في تحريمهم لما أحله الله وحوضهم بذلك، بحسب ما سولت لهم أنفسهم، وذلك في بهيمة الأنعام خاصة، وليس منها محرم إلا ما ذكر في الآية: الميتة منها، وما أهل لغير الله

به، وما سوى ذلك فحلال.

ولعل مناسبة ذكر الخنزير هنا على هذا الاحتمال، أن بعض الجهال قد يدخله في بهيمة الأنعام، وأنه نوع من أنواع الغنم، كما قد يتوهمه جهلة النصاري وأشباههم، فينمونها كما ينمون المواشي، ويستحلونها، ولا يفرقون بينها وبين الأنعام، فهذا المحرم على هذه الأمة كله (١) من باب التنزيه لهم والصيانة .

وأما ما حرم على أهل الكتاب، فبعضه طيب ولكنه حرم عليهم عقوبة لهم ولهذا، قال: ﴿وعلى الذين هادوا حرمنا كل ذي ظفر﴾ وذلك كالإبل وما أشبهها وحرمنا عليهم.

﴿من البقر والغنم العض أجزائها، وهو: ﴿شحومهما﴾ وليس المحرم جميع الشحوم منها، بل شحم الألية والثرب، ولهذا استثنى الشحم الحلال من ذلك، فقال: ﴿إِلَّا مِا حَلَّتُ ظهورهما أو الحوايا، أي: الشحم المخالط للأمعاء ﴿ أُو ما اختلط بعظم﴾.

﴿ ذَلَكُ ﴾ السحريم على اليهود ﴿جزيناهم ببغيهم ﴾ أي: ظلمهم وتعديهم في حقوق الله وحقوق عباده، فحرم الله عليهم هذه الأشياء عقوبة لهم ونكالا. ﴿وإنا لصادقون﴾ في كل ما نقول ونفعل ونحكم به، ومن أصدق من الله حديثاً، ومَنْ أحسن من الله حكماً لقوم يوقنون.

﴿١٤٧﴾ ﴿فإن كذبوك فقل ربكم ذو رحمة واسعة ولا يرد بأسه عن القوم المجرمين، أي: فإن كذبك هؤلاء المشركون، فاستمر على دعوتهم، بالترغيب والترهيب، وأخبرهم بأن الله ﴿ دُو رحمة واسعة ﴾ أي: عامة شاملة [لجميع] للمخلوقات كلها، فسارعوا إلى رحمته بأسبابها، التي رأسها وأسها ومادتها تصديق محمد علافيما

المجرمين، أي: الذين كثر إجرامهم

وذنوبهم، فاحذروا الجرائم الموصلة لبأس الله، التي أعظمها ورأسها اتكذيب محمد ريك الم

﴿١٤٨ - ١٤٩ ﴾ ﴿سيقول الذين أشركوا لو شاء الله ما أشركنا ولا آباؤنا ولا حرّمنا من شيء كذلك كذب الذين من قبلهم حتى ذاقوا بأسنا قل هل عندكم من علم فتخرجوه لنا إن تتبعون إلا الظن وإن أنتم إلا تخرصون \* قل فلله الحجة البالغة فلو شاء لهداكم أحمعين الله أن المشركين سيحتجون على شركهم وتحريمهم ماأحل الله بالقضاء والقدر، ويجعلون مشيئة الله الشاملة لكل شيء من الخير والشر، حجة لهم في دفع اللوم عنهم.

وقد قالوا ما أخبر الله أنهم سيقولونه، كما قال في الآية الأخرى: ﴿ وقال الذين أشركوا لو شاء الله ما عبدنا من دونه من شيء ﴾ الآية .

و فأخبر تعالى أن هذه الحجة لم ترل الأمم المكذبة تدفع ما عنهم دعوة الرسل ويحتجون بها، فلم تجد فيهم شيئا ولم تنفعهم، فلم يزل هذا دأيهم حتى أهلكهم الله وأداقهم بأسه .

والمراب حجة صحيحة، لدفعت عنهم العقاب، ولما أحل الله بهم العذاب، لأنه لا يحل بأسه إلا ينمن استجفه، فعلم أنها ججة فاسدة، وشبهة كاسدة من عدة أوجه:

منها: ما ذكر الله من أنها لو كانت صحيحة لم تحل بهم العقوبة.

ومنها: أن الحجة لا بدأن تكون حجة مستندة إلى العلم والبرهان، فأما إذ كانت مستندة إلى مجرد الظن والخرص الذي لا يُعني من الحق شيئا، فإنها باطلة، ولهذا قال: ﴿قُلْ هل عندكم من علم فتخرجوه لنا﴾ فلو كان لهم علم \_ وهم خصوم الداء \_ لأخرجوه، فلما لم يخرجوه علم أنه لا علم عندهم. ﴿إِن تتبعون إلا الظن ﴿ وَلا يَسِردُ بِالسَّهِ عِسْنُ السَّقِيمِ وَإِنْ أَنْسُمُ إِلا يُخْرَصُونَ ﴾ ومَنْ بني حججه على الخرص والظن، فهو مبطل

خاسر، فكيف إذا بناها على البغي والعناد والشر والفساد؟

ومنها: أن الحجة لله البالغة، التي لأحد عذراً، التي انفقت عليها الأنبياء والمرسلون، والكتب الإلهية، والأثار النبوية، والعقول الصحيحة، والفطر المستقيمة، والأخلاق القويمة، فعلم بذلك أن كل ما خالف هذه الأدلة (١) القاطعة باطل، لأن نقيض الحق لا يكون إلا باطلاً،

ومنها: أن الله تعالى أعطى كل غلوق قدرة وإرادة يتمكن بها من فعل ما كُلُف به، فلا أوجب الله على أجد ما لا يقدر على فعله، ولا حرم على أحد ما لا يتمكن على تركه، فالاحتجاج بعد هذا بالقضاء والقدر، ظلم عض وعناد صرف.

ومنها: أن الله تعلى لم يجبر العباد على أفعالهم ببط أفعالهم تبعاً لاختيارهم، فإن شاؤوا فعلوا، وإن شاؤوا كفوا، وهذا أمر مشاهد لا ينكره إلا من كابر وأنكر المحسوسات، فإن كل أحد يفرق بين الحركة الاختيارية والحركة القسرية، وإن كان الجميع داخلاً في مشيئة الله، ومندرجاً تحت إرادته.

ومنها: أن المحتجين على المعاصي بالقضاء والقدر يتناقضون في ذلك . فإنهم لا يمكنهم أن يطردوا ذلك، بل لو أساء إليهم مسيء بضرب أو أخذ مال أو نحو ذلك، واحتج بالقضاء والقدر، لما قبلوا منه هذا الاحتجاج، ولغضبوا من ذلك أشد الغضب.

فيا عجباً كيف يحتجون به على معاصي الله ومساخطه، ولا يرضون من أحد أن يحتج به في مقابلة مساخطهم؟!!

ومنها: أن احتجاجهم بالقضاء والقدر ليس مقصوداً، ويعلمون أنه ليس بحجة، وإنما المقصود منه دفع الحق، ويرون أن الحق بمنزلة الصائل، فهم يدفعونه بكل ما يخطر ببالهم من

الكلام وإن كانوا يعتقدونه خطأ(٢).

(۱۹۰ ) ﴿ قال هام شهداءكم الذين يشهدون أن الله حرم هذا فإن شهدوا فلا تشهد معهم ولا تتبع أهواء الذين كذبوا بآياتنا والذين لا يؤمنون بالآخرة وهم برجم يعدلون ﴾ أي: قل لن حرم ما أحل الله، ونسب ذلك إلى الله: أحضروا شهداءكم الذين يشهدون أن الله حرم هذا، فإذا قيل لهم هذا الكلام، فهم بين أمرين

إما: أن لا يحضروا أحداً يشهد بهذا، فتكون دعواهم إذاً باطلة، خلية من الشهود والبرهان.

واما: أن يحضروا أحداً يشهد لهم بذلك، ولا يمكن أن يشهد بهذا إلا كل أقاك أثيم غير مقبول الشهادة، وليس هذا من الأمور التي يصح أن يشهد بها العدول؛ ولهذا قال تعلل عناهياً نبيه وأتباعه عن هذه الشهادة -: هوان شهدوا فلا تشهد معهم ولا تتبع أهواء الذين كذبوا بآياتنا والذين لا يعومنون بالآخرة وهم بربهم يعدلون أي: يسوون به غيره من الأنداد والأوثان.

فإذا كانوا كافرين باليوم الآخر غير موحدين شه، كانت أهويتهم مناسبة لعقيدتهم، وكانت دائرة بين الشرك والتكذيب بالحق، فحري بهوى هذا شأنه، أن ينهى الله خيار خلقه عن اتباعه، وعن الشهادة مع أربابه، وعلم حينئذ أن تحريمهم لما أحل الله صادر عن تلك الأهواء المضلة.

(۱۰۱ ـ ۱۰۳) ﴿ قَلَ تَعالَوا أَتَلَ مَا حَزَم رَبِكُم عَلَيْكُم أَلاَ تَشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً وبالوالدين إحساناً ولا تقتلوا أولادكم من إملاق نحن نرزقكم وإياهم ولا تقربوا الفواحش ما ظهر منها وما بطن ولا تقتلوا النفس التي حرَّم الله إلا بالحق ذلكم وصاكم به لعلكم تعقلون ﴿ ولا تقربوا مال اليتيم إلا بالتي هي أحسن حتى يبلغ أشده وأوفوا الكيل والميزان بالقسط لا نكلف

نفساً إلا وسعها وإذا قلتم فاعدلوا ولو كان ذا قربى وبعهد الله أوفوا ذلكم وصاكم به لعلكم تذكرون \* وأن هذا السبل فتفرق بكم عن سبيله ذلكم وصاكم به لعلكم تنقون يقول تعالى لنبيه على (قل الله الذين حرَّموا ما أحل الله: ﴿ وَعَالُوا أَتَلُ مَا حَرْمُ رِبِكُمُ عَلَيْكُمُ مُ تَحْرِياً عَلَى سائر المحرمات، من المآكل والمشارب والأقوال والأفعال ﴿ أَلَا قَلَيلاً وَالمُوابِهُ عَلَى سائر المحرمات، من المآكل والمشارب والأقوال والأفعال ﴿ أَلا قَلَيلاً وَلا تَشْرِكُوا بِهُ شَيئاً ﴾ أي: لا قليلاً ولا كثيراً ...

وحقيقة الشرك بالله: أن يعبد المخلوق كما يعبد الله، أو يعظم كما يعبد الله، أو يعظم كما خصائص الربوبية والإلهية، وإذا ترك خصائم لله في جميع أحواله، فهذا حق الله على عباده، أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً

ثم بدأ بآكد الحقوق بعد حقه فقال: 

﴿ وَبِالْوَالَّذِينَ إِحَسَانًا ﴾ من الأقوال الكريمة الحسنة، والأفعال الجميلة المستحسنة، فكل قول وفعل يحصل به منفعة للوالدين أو سرور لهما، فإن ذلك من الإحسان، وإذا وجد الإحسان انتفى العقوق.

ولا تقتلوا أولادكم من ذكور وإناث (من إملاق) أي: سبب الفقر وضيقكم من رزقهم، كما كان ذلك موجوداً في الجاهلية القاسية الظالمة، وإذا كانوا منهيين عن قتلهم في هذه الحال وهم أولادهم، فنهيهم عن قتلهم لغير موجب، أو قتل أولاد غيرهم من باب أولى وأحرى.

﴿نحن نرزقكم وإياهم ﴾ أي: قد تكفلنا برزق الجميع ، فلستم الذين ترزقون أولادكم ، بل ولا أنفسكم ، فلس عليكم منهم ضيق . ﴿ولا تقربوا القواحش ، وهي : الذنوب العظام المستقحشة ، ﴿ما ظهر منها وما بطن ﴾

<sup>(</sup>١) في ب: الآية.

 <sup>(</sup>٢) في ب: من الكلام المصيب عندهم والمخطىء.

أي: لا تقربوا الظاهر منها والحفي، أو المتعلق منها بالظاهر، والمتعلق بالقلب والباطن.

والنهي عن قربان الفواحش أبلغ من النهي عن مجرد فعلها، فإنه يتناول النهي عن مقدماتها ووسائلها الموصلة إليها.

ولا تقتلوا النفس التي حرّم الله وهي: النفس المسلمة، من ذكر وأنثى، صغير وكبير، بر وفاجر، والكافرة التي قد عصمت بالعهد والميثاق. ﴿إِلاَ بِالحق كَالِزانِ المحصن، والنفس بالنفس، والتارك لدينه المفارق للجماعة.

﴿ ذَلَكِم ﴾ المذكور ﴿ وصاكم به لعلكم تعقلون ﴾ عن الله وصيته، ثم تحفظونها، ثم تراعونها وتقومون بها. ودلت الآية على أنه بحسب عقل

العبد يكون قيامه بما أمر الله به

ولا تقربوا مال اليتيم بأكل، أو معاوضة على وجه المحاباة لأنفسكم، أو أخذ من غير سبب. ﴿ إِلاّ بالتي هي أحسن ﴾ أي: إلا بالحال التي تصلح بها أموالهم، وينتفعون بها. فدل هذا على أبه لا يجوز قربانها والتصرف بها على وجه ينضر اليتامي، أو على وجه ينضر أيتامي، أو على وجه يبلغ ﴾ اليتيم ﴿ أشده ﴾ أي: حتى يبلغ ويعرف التصرف، فإذا بلغ أشده، أعطى حينتذ ماله، وتصرف فيه ألله، وتصرف فيه غلى نظره.

وفي هذا دلالة على أن اليتيم \_قبل بلوغ الأشد \_محجور عليه، وأن وليه يتصرف في ماله بالأحظ، وأن هذا الحجرينتهي ببلوغ الأشد.

﴿ وأوفوا الكيل والميزان بالقسط ﴾ أي: بالعدل والوفاء التام، فإذا اجتهدتم في ذلك، فرالا نكلف نفساً إلا وسعها ﴾ أي: بقدر ما تسعد، ولا تضيق عنه. فمن حرص على الإيفاء في الكيل والوزن، ثم حصل منه تقصير لم يفرط فله ولم يعلمه، فإن الله عفو غفور (١٠).

وبهذه الآية ونحسوها استدل الأصوليون، بأن الله لا يكلف أحداً ما لا يطيق، وعلى أن من اتقى الله فيما أمر، وفعل ما يمكنه من ذلك، فلا حرج عليه فيما سوى ذلك.

وإذا قلتم ولا تحكمون به بين الناس، وتفصلون بينهم الخطاب، وتتكلمون به على المقالات والأحوال فاعدلوا في قولكم بمراعاة الصدق في من تحرهون، وعدم كتمان ما يلزم بيانه، فإن الميل على مَنْ تكره بالكلام فيه أو في مقالته من الظلم المحرم.

بل إذا تكلم العالم على مقالات أهل البدع، فالواجب عليه أن يعطي كل ذي حق حقه، وأن يبينٌ ما فيها من الحق والباطل، ويعتبر قربها من الحق وبعدها منه.

وذكر الفقهاء أن القاضي يجب عليه العدل بين الخصمين في لحظه ولفظه.

﴿وبعهد الله أوفوا ﴾ وهذا يشمل العهد الذي عاهده عليه العباد من القيام بحقوقه والوفاء بها، ومن العهد الذي يقع التعاهد به بين الخلق، فالجميع يجب الوفاء به، ويحرم نقضه والإخلال

﴿ ذلبكسم ﴾ الأحكام المذكورة ﴿ وصاكم به لعلكم تذكرون ﴾ ما بينه لكم من الأحكام، وتقومون بوصية الله لكم حق القيام، وتعرفون ما فيها من الحكم والأحكام.

ولما بين كثيراً من الأوامر الكبار، والشرائع المهمة، أشار إليها وإلى ما هو أعم منها، فقال: ﴿وأن هذا صراطي مستقيماً ﴾ أي: هذه الأحكام وما أشبهها، مما بينه الله في كتابه ووضحه لعباده، صراط الله الموصل إليه وإلى دار كرامته، المعتدل السهل المختصر.

﴿فاتبعوه لتنالوا الفوز والفلاح ، وتدركوا الآمال والأفراح ﴿ولا تتبعوا السُبل أي: الطرق المخالفة لهذا الطريق ﴿فتفرق بكم عن سيله ﴾ أي: تضلكم عنه وتفرقكم يميناً وشمالاً ،

وَمَاكَانَجُوَابَ قَيْمِيرَالًا أَن قَالُواْ أَخْرِجُومُ مِن قَرْيَكِ كُمُّ إِنَّهُ مُ أَنَّالُ يَظَلَقَ رُونَ ﴿ فَأَنْجَنَكُهُ وَأَهْلَهُ وَإِلَّا أَمْلُهُ مُنْكُلُتُ مِنَ الْفُكِيمِ فَي وَأَمْعَلَهُ فَا عَلَيْهِ مِنْظُولًا كَأَنظُ رِكَيْفُ كَانَ عَلَقِيكُ ٱلْخِرِمِينَ ﴿ وَإِلَّا مَدْمَتُ أَخَاهُ رَشُكَيْبًا قَالَ يَنْفَوْمِ أَعَبُدُوا آلَةً مَالَكَ مُومِّنَ إِلَاهِ غَيْرُفُّهُ فَذَكِآءَ تَعْكُم بَيْنَكُةٌ يَّنِ رَّيْتُمُ مَّ فَأَوْفُواْ ٱلْكَيْلَ وَلَلِيزَاتَ وَلَانْتَبْحُسُواْ التَّكَاسَ أَشَيَاءُ هُمْ وَلَانْفُرِ عُدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدُ إِصْلَاحِمًّا ذَلِكُ مُ خَيْرًا لَكُمْ إِن كُنتُه مُّؤْمِنِ بِي ۞ وَلَا تَقَعْدُواْ بِحُدِيِّ مِيرَاطٍ وَعِدُونَ وَنَصُدُونَ عَن سَئِيلِ اللَّهِ مَنْ وَامْرَ بِهِرِوَتُهُ فُونَهَا عِوْجَا وَأَذْكُرُواْ إِنْكُنتُمْ قَلِيلًا فَكَنَّ ثُكُّ وَأَنظُ رُواْكَيْفَ كَانَ عَلَقِمَةُ لَلْفُسِدِينَ ۞ وَإِن كَانَ طُالِهَةٌ يُنْكُمُ ﴿ عَامَىنُوا بِالَّذِى أَرْسِلَتُ بِعِوْطَآبِهِ عَنَّ لَمْ يُوْصِنُوا فَاصْهِرُواْ الله عَنَّا يَعَكُمُ أَلَقُهُ يَتِكَنَّا وَهُوَ خَيْرُ لُكُنْ كِدِينَ ﴿ THE SERVICE IN SERVICE

فإذا ضللتم عن الصراط المستقيم، فليس ثم إلا طرق توصل إلى الحجيم.

﴿ ذلكم وصاكم به لعلكم تتقون ﴾ فإنكم إذا قمتم بما بينه الله لكم علماً وعملاً صرتم من المتقين وعباد الله المفاحين، ووحد الصراط وأضافه إليه، لأنه سبيل واحد موصل إليه، والله هو المعين للسالكين على سلوكه.

﴿ ﴿ ١٥٤ \_ ١٥٧ ﴾ ﴿ ثُمْ آتَيْنًا مُوسَى الكتاب تمامأ على الذي أحسن وتفصيلا لكل شيء وهدى ورحمة لعلهم بلقاء ربهم يؤمنون \* وهذا كتاب أنزلناه مبارك فاتبعوه واتقوا لملكم ترحمون \* أن تقولوا إنما أنزل الكتاب على طائفتين من قبلنا وإن كناعن دارستهم لْعَافِلُينَ ﴿ أُوتِقُولُوا لُو أَنَا أَنْزِلُ عَلَيْنَا الكتاب لكنا أهدى منهم فقد جاءكم بينة من ربكم وهدى ورحمة نمن أظلم ممن كبذب بآيات الله وصدف عنها سنجزي الذين يصدفون عن آياتنا سوء العذاب بما كانوا يصدفون ﴿ «ثم» في هذا الموضع، ليس المراد منها الترتيب الزماني، فإن زمن موسى عليه السلام متقدم على تلاوة الرسول محمد ﷺ هذا الكتاب، وإنما المراد الترتيب الإخباري. فأخبر أنه آتي ﴿موسى الكتاب، وهو التوراة ﴿ تماماً ﴾ لنعمته ، وكمالا لإحسانه. ﴿على الذِّي أحسن﴾

• قَالَ ٱلْكُلُّ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكَلِّرُواْ مِن قَوْمِهِ مَلْتُغْرِيحُنَّكَ يَسْشَعَيْبُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَكَ مِن قَرْيَةِنَآ أَوْلَتَعُودُكَ فِي مِلَّيْتُ ۚ قَالَ أَوَلُوكُنَّا كَرُوهِينَ ۞ فَدِافَتُرَّيْنَاعَلَى لَقَهِ كُوبًا إِنْ عُدْنَا فِي مِلْيَكُمْ بَعْدَ إِذْ غَتَسَا ٱللَّهُ مِنْهَا وَمَا يَكُونُ لُنَا ٱنْ مَعُودَ فِيهَآ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ رُبُّناً وَسِعَ رَبُّناكُلِّ شَيْءٍ عِلَمْ عَلَى ٱللَّهِ وَكُلَّنا رُبِّنَا أَفْنَحَ بَيْنَنَا وَيَيْنَ قَوْمِنَا بِأَلْحَقِّ وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْفَلْيِحِينَ 🐼 وَقَالَ لَلۡكَاذَ ٱلَّذِيكَ كَفُرُواْ مِن قَرْمِهِ لَهِنِ ٱنَّبَعْتُمْ شُكَيْبًا إِنَّكُرُ إِذَا لَّخَيِرُونَ ۞ فَلَغَذَتْهُمُ النَّخِفَ أَفَأَسْبَحُولُودَارِهِمْ جَنْمِينَ ۞ ٱلَّٰتِنَكَنَّهُواْ شُعَيَّبَاكَأَن لَّرَيْغُنَّوْافِيهَاۗ ٱلَّذِينَ لَّذَبُوا شُعَيْبًا كَانُوا هُمُ ٱلْخَدِينِينَ ۞ فَوَلَّاعَنْهُمْ وَقَالَ يَنَعَوْمِ لَقَدْ أَبْلَغَنُكُ مِرِمَالَاتِ رَبِّي وَنَصَحَتُ لَكُمُّ فَكَيْفَءَاسَىٰعَلَىٰ قَوْمِكَلِمِينَ ۞ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا فِي قَرَيْتُهِ مِن يِّيَ إِلَّا أَخَذُنَآ أَهُلَهَا بِٱلْبَأْسَلَةِ وَٱلضَّرَّةِ لَعَلَّهُمْ يَضَمَّرُعُونَ ۞ أُرْبَدُكُ مَكَانَ ٱلسَينَعَةِ ٱلْمُسَنَةَ حَنَّى عَفُواْقِ قَالُواْقَدُ مَسَى البَاتُونَا ٱلفَيْزَادُ وَٱلسَّنَا لَهُ فَأَخَذُنَهُم بَعْتَ لَهُ وَهُو لَا يَشْعُرُونَ ۞

من أمة موسى، فإن الله أنعم على المحسنين منهم بنعم لا تحصى. من جلتها وتمامها إنزال التوراة عليهم. فتمت عليهم الله، ووجب عليهم القيام بشكرها.

TO DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

﴿وتفصيلاً لكل شيء كيتاجون الم تفصيله، من الحلال والحرام، والأمر والنهي، والعقائد ونحوها. ﴿وهدى ورحمة أي: يهديهم إلى الخير، ويعرفهم بالشر، في الأصول المنعادة والرحمة والخير الكثير. والبينات عليهم ﴿بلقاء ربم يؤمنون فإنه اشتمل من الأدلة القاطعة على البعث والجزاء بالأعمال، ما يوجب لهم الإيمان بلقاء ربم والاستعداد له.

وهذا القرآن العظيم، والذكر الحكيم. ﴿ كتاب أنزلناه مبارك أي: فيه الخير الكثير والعلم الغزير، وهو اللذي تستمد منه سائر العلوم، وتستخرج منه البركات، فما من خير الحكم والمصالح التي تحث عليه، وما من شر، إلا وقد نهى عنه وحذر منه، وذكر الأسباب المنفرة عن فعله وعواقبها الوخيمة ﴿ فالبعوه ﴾ فيما يأمر وعراقبها الوخيمة ﴿ فالبعوه ﴾ فيما يأمر عليه وواتقوا ﴾ الله تعالى أن تخالفوا له مرا ﴿ لعلكم ﴾ إن اتبعتموه ﴿ ترحون ﴾ أمراً ﴿ لعلكم ﴾ إن اتبعتموه ﴿ ترحون ﴾ أمراً ﴿ لعلكم ﴾ إن اتبعتموه ﴿ ترحون ﴾ أمراً ﴿ لعلكم ﴾ إن اتبعتموه ﴿ ترحون ﴾ أمراً ﴿ لعلكم ﴾ إن اتبعتموه ﴿ ترحون ﴾ أمراً ﴿ لعلكم ﴾ إن اتبعتموه ﴿ ترحون ﴾ أمراً ﴿ لعلكم ﴾ إن اتبعتموه ﴿ ترحون ﴾ أن المراً ﴿ لعلكم ﴾ إن اتبعتموه ﴿ ترحون ﴾ أمراً ﴿ لعلكم ﴾ إن اتبعتموه ﴿ ترحون ﴾ أمراً ﴿ لعلكم ﴾ إن اتبعتموه ﴿ ترحون ﴾ أمراً ﴿ لعلكم ﴾ إن اتبعتموه ﴿ ترحون ﴾ أمراً ﴿ لعلكم ﴾ إن اتبعتموه ﴿ ترحون ﴾ أمراً ﴿ لعلكم ﴾ إن اتبعتموه ﴿ ترحون ﴾ أمراً ﴿ لعلكم ﴾ إن اتبعتموه ﴿ ترحون ﴾ أمراً ﴿ لعلكم ﴾ إن اتبعتموه ﴿ ترحون ﴾ أمراً ﴿ لعلكم ﴾ إن التبعيد ﴿ إلى الله لعلكم ﴾ إن التبعيد ﴿ إلى الله على أن التبعيد ﴿ إلى الله على أن الله على أن التبعيد ﴿ إلى الله على أن الله الله على أن الله على أن الله على أن الله الله على أن اله على أن الله على أن اله على أن الله على أن اله على أن الله على أن الله على أن الله على أن الله

فأكبر سبب لنيل رحمة الله اتباع هذا الكتاب علماً وعملاً

﴿أَن تقولُوا إِنما أُنزِل الكتاب على طائفتين من قبلنا وإن كنا عن دراستهم لغافلين أي: أنزلنا إليكم هذا الكتاب المبارك قطعاً لحجتكم، وخشية أن تقولُوا إنما أنزل الكتاب على طائفتين من قبلنا، أي: اليهود والنصارى.

وإن كنا عن دراستهم لغافلين اي: تقولون لم تنزل علينا كتاباً، والكتب التي أنزلتها على الطائفتين ليس لنا بها علم ولا معرفة، فأنزلنا إليكم كتاباً، لم ينزل من السماء كتاب أجع ولا أوضع ولا أبين منه.

وأو تقولوا لو أنا أنزل علينا الكتاب لكنا أهدى منهم أي: إما أن تعتذروا بعدم وصول أصل الهداية إليكم، وإما أن تعتذروا، [بعدم] بكمالها وتمامها، فحصل لكم بكتابكم أصل الهداية وكمالها، ولهذا قال: وفقد جاءكم بيئة من ربكم وهذا اسم جنس يدخل فيه كل ما يبين الحق وهدى من الضلالة وورحمة أي: سعادة لكم في الضلالة ودرعمة أي: سعادة لكم في وننياكم، فهذا يوجب لكم وأن من لم يرفع به رأساً وكذب به، فإنه أظلم ممن كذب بآيات الله وصدف أظلم ممن كذب بآيات الله وصدف عنها أي: أعرض ونأى بجانبه.

﴿سنجزي اللين يصدفون عن آياتنا سوء المعذاب أي: العداب الذي يسوء صاحبه ويشق عليه. ﴿بما كانوا يصدفون لأنفسهم ولغيرهم، جزاء لهم على عملهم السينيء ﴿وما ربك بظلام للعبيد ﴾.

وفي هذه الآيات دليل على أن علم القرآن أجل العلوم وأبركها وأوسعها، وأنه به تحصل الهداية إلى الصراط المستقيم، هداية تامة لا يحتاج معها إلى تخرص المسكل مين، ولا إلى أفكار المتفاسفين، ولا لغير ذلك من علوم الأولين والآخرين.

وأن المعروف أنه لم يسترل جسس الكتاب إلا على الطائفتين، [من] اليهود والنصاري، فهم أهل الكتاب عند

الإطلاق، لا يلاخيل فيهم سائر الطوائف، لا المجوس ولا غيرهم.

وفيه: ما كان عليه الجاهلية قبل نزول القرآن، من الجهل العظيم وعدم العلم بما عند أهل الكتاب، الذين عندهم مادة العلم وغفلتهم عن دراسة

والمالة والمناز المناز المناز

ويوم يأتي بعض آيات ربك الخارقة للعادة، التي يعلم بها أن الساعة قد دنت، وأن القيامة قد اقتربت. ولا ينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً أي: إذا وجد بعض آيات الله لم ينفع الكافر إيمانه أن آمن، ولا المؤمن المقصر أن إيمانه أن آمن، ولا المؤمن المقصر أن يزداد خيره بعد ذلك، بل ينفعه ما كان معه من الإيمان قبل ذلك، وما كان له من الخير المرجو قبل أن يأتي بعض الآيات.

والحكمة في هذا ظاهرة، فإنه إنما كان الإيمان ينفع إذا كان إيماناً بالغيب، وكان اختياراً من العبد، فأما إذا وجدت الآيات صار الأمر شهادة، ولم يبق للإيمان فائدة، لأنه يشبه الإيمان الضروري، كإيمان الغريق والحريق ونحوهما، عمن إذا رأى الموت أقلع عما هو فيه، كما قال تعالى: وكفرنا بما كنا به مشركين. فلم يك ونفعهم إيمانه مل رأوا بأسنا، سنة الله ينفعهم إيمانهم لما رأوا بأسنا، سنة الله ينفعهم إيمانهم لما رأوا بأسنا، سنة الله ينفعهم إيمانه في عباده .

وقد تكاثرت الأحاديث الصحيحة عن النبي الشيخة أن المراد بسعض أيات الله، طلوع الشمس من مغربها، وأن الناس إذا رأوها آمنوا، فلم ينفعهم إيمانهم، ويغلق حينئذ باب التوبة.

ولما كان هذا وعيداً للمكذبين بالرسول ولا منتظرون بالرسول والتيام منتظراً، وهم ينتظرون بالنبي والتيام وأتباعه قوارع الدهر ومصائب الأمور، قال: ﴿قِلْ انتظروا إِنّا منتظرون والنا أحق بالأمن.

وفي هذه الآية دليل للذهب أهل السُنّة والجماعة في إثبات الأفعال الاحتيارية لله تعالى، كالاستواء والمزول، والإتيان لله تبارك وتعالى، من غير تشبيه له بصفات المخلوقين.

وفي الكتاب والسُنة من هذا شيء كثير، وفيه أن من جلة أشراط الساعة طلوع الشمس من مغربها. وأن الله تعالى حكيم قد جرب عادته وسُنته، أن الإيمان إنما ينفع إذا كان اختيارياً لا اضطرارياً، كما تقدم.

وأن الإنسان يكتسب الخير بإيمانه. فالطاعة والبر والتقوى إنما تنفع وتنمو إذا كان مع العبد الإيمان. فإذا خلا القلب من الإيمان لم ينفعه شيء من ذلك.

و ١٦٠ – ١٦٠ ﴿ وَإِنّ الذين فرقوا دينهم وكانوا شيعاً لست منهم في شيء إنما أمرهم إلى الله ثم ينبئهم بما كانوا يفعلون من جاء بالحسنة فلا يجزى إلا أمثالها وهم لا يظلمون ﴿ يتوعد تعالى الذين فرقوا دينهم، أي: شتتوه وتفرقوا فيه، وكلّ أخذ لنفسه نصياً من الأسماء التي لا تفيد الإنسان في دينه شيئاً، كاليهودية والنصرانية والمجوسية. أو لا يكمل بها إيمانه، بأن يأخذ من الشريعة شيئاً ويجعله بأن يأخذ من الشريعة شيئاً ويجعله دينه، ويدع مثله، أو ما هو أولى منه، كما هو حال أهل الفرقة من أهل البدع والضلال والمفرقين للأمة.

ودلت الآية الكريمة أن الدين يأمر

بالاجتماع والائتلاف، وينهى عن التفرق والاختلاف في أهل الدين،

وفي سائر مسائله الأصولية والفروعية .
وأمره أن يتبرأ بمن فرقوا دينهم
فقال: ﴿لست منهم في شيء﴾ أي:
لست منهم وليسوا منك، لأنهم
خالفوك وعاندوك ﴿إنما أمرهم
إلى الله ﴾ يسردون إليه فسيجسازيهم
بأعمالهم ﴿ثم ينبئهم بما كانوا

ثم ذكر صفة الجزاء، فقال: ﴿مَنْ جِاءِ بِالجَسِنةِ ﴾ القولية والفعلية ، الظاهرة والباطنة ، المتعلقة بحق الله أو حق خلقه ﴿فله عشر أمثالها ﴾ هذا أقل ما يكون من التضعيف .

ومن جاء بالسيئة فلا يجزى إلا مشلها وهذا من تمام عدله تعالى وإحسانه، وأنه لا يظلم مثقال ذرة، ولهذا قال: وهم لا يظلمون .

﴿١٦١ ـ ١٦١﴾ ﴿قُلُ إِنْنِي هَذَانِي ربي إلى صراط مستقيم ديناً قيماً ملة إبراهيم حنيفاً وما كان من المشركين \* قل إن صلاق ونسكى ومحياى ومماق لله رب العالمن \* لا شريك له وبذلك أمرت وأنما أول المسلمين \* قبل أغِير الله أبغى رباً وهو رب كل شيء ولا تكسب كل نفس إلا عليها ولا تزر وازرة وزر أخرى ثم إلى ربكم مرجعكم فينبئكم بماكنتم فيه تختلفون \* وهو الذي جعلكم خلائف الأرض ورفع بعضكم فوق بعض درجات ليبلوكم في ما أتاكم إن ربك سريع العقاب وإنه لغفور رحيم، يأمر تعالى نبيه ﷺ أن يقول ويعلن بما هو عليه من الهداية إلى الصراط المستقيم: الدين المعتدل المتضمن للعقائد النافعة، والأعمال الصالحة، والأمر بكل حسن، والنهى عن كل قبيح، الذي عليه الأنبياء والمرسلون، خصوصاً إمام الحنفاء، ووالدمن بعث من بعد موته من الأنبياء، خليل الرحمن إبراهيم عليه الصلاة والسلام، وهو الدين الحنيف المائل عن كل دين غير مستقيم، من

أديان أهل الانحراف، كاليهود والنصاري والمشركين.

وهذا عموم، ثم خصص من ذلك أشرف العبادات فقال: «قل إن صلاي ونسكي» أي: ذبحي، وذلك لشرف هاتين العبادتين وفضلهما، ودلالتهما على عبة الله تعالى، وإخلاص الدين الموارح، وباللبح الذي هو بذل ما عبه النفس من المال، لما هو أحب إليه وهو الله تعالى.

ومن أخلص في صلاته ونسكه، استلزم ذلك إخلاصه لله في سائر أعماله. وقوله: ﴿وعياي وعمالي الله علي ، وما يجريه الله علي، وما يعلن الله ميع علي، وما يعلن المسريك له في العبادة، كما أنه ليس له شريك في الله المناف والسند بير، وليس هذا الإخلاص لله ابتداعاً مني، وبدعاً أتيته أمراً حتماً ، لا أخرج من التبعة إلا بامتثاله ﴿وأنا أول المسلمين من هذه الله علي المنته المناف أول المسلمين من هذه

وقل أغير الله من المخلوقين أبغي رباً أي أي المحسن ذلك ويليق بي، أن أتخذ غيره مربياً ومدبراً والله رب كل شيء، فالخلق كلهم داخلون تحت ربوبيته، منقادون الأمره؟!!

فتحين علي وعلى غيري، أن يتخذ الله ربا، ويرضى به، وألا يتعلق بأحد من المربوبين الفقراء العاجزين

ثم رغب ورهب بذكر (1) الجرزاء فقال: ﴿ولا تكسب كل نفس﴾ من خير وشر ﴿إلاَّ عليها﴾ كما قال تعالى: ﴿مَنْ عمل صالحاً فلنفسه ومَنْ أساء فعليها﴾.

﴿ ولا تـزر وازرة وزر أخـرى ﴾ بـل كلّ عليه وزر نفسه، وإن كان أحد قد تسبب في ضلال غيره ووزره، فإنّ عليه وزر التبب من غير أن ينقص من وزر الماشر شيء.

﴿ ثُم إلى ربكم مرجعكم ﴾ يوم

القيامة ﴿فيبنكم بماكنتم فيه تختلفون له من خير وشر، ويجازيكم على ذلك، أوفى الجزاء

﴿وهو الذي جعلكم خلائف الأرض ﴾ أي: يخلف بعضكم بعضاً، واستخلفكم الله في الأرض، وسخر لكم جيع ما فيها، وابتلاكم، لينظر كيف تعملون.

﴿ورفع بعضكم فوق بعض درجات ﴿ في القوة والعافية ، والرزق والخلق والخلق . ﴿ليبلوكم فيما آتاكم ﴿ فتفاوتت أعمالكم . ﴿إِنْ ربك سريع العقاب ﴾ لمن عصاه وكذّب بآياته ﴿وإنه لغفور رحيم ﴾ لمن آمن به وعمل صالحاً ، وتاب من الموبقات .

آخر تفسير سورة الأنعام، فلله الحمد والثناء وصلى الله وسلم على نبينا محمد [وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً إلى يوم الدين](١)

المجلد الثالث من تيسير الرحمن في تفسير القرآن لجامعه الفقير إلى الله: عبد الرحمن بن ناصر السعدي.

## بسم الله الرحمن الرحيم

## تفسير سورة الأعراف مكيسة

﴿١-٧﴾ ﴿بسم الله السرحين الرحيم المص \* كتاب أنزل إليك فلا يكن في صدرك حرج منه لتنذر به وذكرى للمؤمنين \* اتبعوا ما أنزل إليكم من ربكم ولا تتبعوا من دونه أولياء قليلاً ما تذكرون \* وكم من قرية أهلكناها فجاءها بأسنا بياتا أو هم قائلون \* فما كان دعواهم إذ جاءهم بأسنا إلا أن قالوا إنا كنا ظالمين \* فلنقصن عليهم ولنسألن الذين أرسل إليهم ولنسألن المرسوله المرسوله كنا غائبين \* يقول تعالى لرسوله

حمد والم البيان اله عظمة القرآن: وحتاب أنزل إليك أي: كتاب جليل حوى كل ما يحتاج إليه العباد، وجميع المطالب الإلهية، والمقاصد الشرعية، حكماً مفصلاً فوفلا يكن في صدرك بل لتعلم أنه تنزيل من حكيم حميد فلا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد خلفه تنزيل من حكيم حميد أصدق الكلام فلينشرح له صدرك، ولتطمئن به نفسك، ولتصدع بأوامره ونواهيه، ولا تخش لائماً ومعارضاً.

ولتنذر به الخلق، فتعظهم وتذكرهم، فتقوم الحجة على المعاندين. وه ليكون وذكرى للمؤمنين كما قال تعلل: ودكر فإن الذكرى تنفع المؤمنين يستذكرون به المسراط المستقيم، وأعماله الظاهرة والباطنة، وما يحول بين العبد وبين سلوكه.

تم خاطب الله العباد، والفتهم إلى الكتاب فقال: ﴿اتبعوا ما أنزل إليكم من ربكم﴾ أي: الكتاب الذي أريد إنزاله لأجلكم، وهو ﴿من ربكم﴾ عليكم هذا الكتاب الذي، إن اتبعتموه كملت تربيتكم، وقت عليكم النعمة، ومعاليها ﴿ولا تتبعوا من دونه أولياء﴾ وتتركون لأجلها الحق

﴿ قليلاً ما تذكرون ﴾ فَالو تذكرتم وعرفتم المصلحة، لما آثرتم الضارعلى النافع، والعدوعلى الولى.

ثم جذرهم عقوباته للأمم الذين كذبوا ما جاءتهم به رسلهم، لِثلا يشابهوهم (۲) فقال: ﴿وكِم مِن قرية أهلكناها فجاءها بأسنا﴾ أي: عذابنا الشديد ﴿بياتاً أو هم قائلون﴾ أي: في

حين غفلتهم، وعلى غرتهم غافلون، لم يخطر الهلاك على قلوبهم. فحين جاءهم العذاب لم يدفعوه عن أنفسهم، ولا أفكروا ما كانوا يفعلونه من الظلم والمعاصي.

فيما كان دعواهم إذ جاءهم بأسنا إلا أن قالوا إنا كنا ظالمين كما قال تعالى: ﴿ وكم قصمنا من قرية كانت ظالمة وأنشأنا بعلها قوماً آخرين \* فلما أحسوا بأسنا إذا هم منها يركضون \* لا تركضوا وارجعوا إلى ما أترفتم فيه ومساكنكم لعلكم تسألون \* قالوا يا ويلنا إنا كنا ظالمين \* فما زالت تلك دعواهم حتى جعلناهم حصيداً خامدين \*

وقوله: ﴿فلنسألن الذين أرسل اليهم ﴾ أي: لنسألن الأمم الذين أرسل أرسل الله إليهم المرسلين، عما أجابوا به رسلهم ﴿ويوم يناديهم فيقول ماذا أجتم المرسلين ﴾ الآيات.

(ولنسألن الرسلين) عن تبليغهم لرسالات ربهم، وعما أجابتهم به أعد

﴿ فلنقصن عليهم ﴾ أي: على الخلق كلهم ما عملوا ﴿ بعلم منه تعالى لأعمالهم ﴿ وما كنا عائبين ﴾ في وقت من الأوقات؛ كمما قال تعالى: ﴿ ولقد خلقنا فوقكم سبع طرائق وما كنا عن الخلق غافلين ﴾

﴿ ٨ ـ ٩ ﴾ ثـم ذكر الحزاء عـل الأعمال، فقال: ﴿ والوزن يومئذ الحق فمن ثقلت موازينه فأولئك هم المفلحون \* ومن خفت موازينه فأولئك الذين خسروا أنفسهم بما كانوا بآياتنا يظلمون ﴾ أي: والوزن يوم القيامة يكون بالعدل والقسط، الذي لا جور

<sup>(</sup>۱) زيادة من ب، وقد جاء بعدها قول الناسخ: (وكان الفراغ من كتابته في يوم الجمعة الموافق خمس وعشرين من جمادى الآخرة، سنة ١٣٤٥ه، بقلم الفقير إلى ربه المنان: على الحسن العلى الحسن البريكان، وقد نسخته على نسخة المؤلف غفر الله له وأثابه على ذلك الثواب الجزيل، وجزاه الله عنا وعن جميع المسلمين أفضل الجزاء في دار الجزاء، وأدخله الله برحمته فسيح الجنان، ووقانا وإياه عذاب النيران بفضله وكرمه، إنه قريبٌ مجيب، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين آمين ثم آمين يا رب العالمين.

<sup>(</sup>٢) في ب: فلا يشابهونهم.

فيه ولا ظلم بوجه. ﴿ فمن ثقلت موازينه بان رجحت كفة حسناته على سيئاته ﴿ فَالَوْلَئُكُ هِم المُفلحون ﴾ أي: الناجون من المكروه، المدركون للمحبوب الذين حصل لهم الربح العظيم، والسعادة الدائمة.

﴿ومن خفّت موازينه ﴾ بأن رجعت سيئاته، وصار الحكم لها، ﴿فأولئك الذين خسروا أنفسهم ﴾ إذ فاتهم النعيم المقيم، وحصل لهم العذاب الأليم ﴿ما كانوا بآياتنا يظلمون ﴾ فلم ينقادوا لها كما يجب عليهم ذلك.

وجعلنا لكم فيها معايش قليلاً ما وجعلنا لكم فيها معايش قليلاً ما تشكرون لله يقول تعالى ممناً على عباده بذكر المسكن والمعيشة: ﴿ولقد مكناكم تمكنون من البناء عليها وحرثها، ووجوه الانتفاع ما ﴿وجعلنا لكم فيها ومايش عما يحرج من الأشجار والنبات، ومعادن الأرض، وأنواع الصنائع والتجارات، فإنه هو الذي هيأها وسخر أسباما.

﴿قليلاً ما تشكرون﴾ الله، الذي أنعم عليكم بأصناف النعم، وصرف عنكم النقم.

ولقد خلقناكم ثم مورناكم ثم قلنا للملائكة اسجلوا لآدم فسجلوا إلا إبليس لم يكن من الساجدين "قال ما منعك ألا تسجد أد أمرتك قال أنا خير منه خلقتني من نار وخلقته من طين "قال فاهبط منها فما يكون لك أن تتكبر فيها فاخرج إنك من الصاغرين "قال أنظرين إلى يقول تعالى خاطباً لبني آدم: ﴿ولقد يقول تعالى خاطباً لبني آدم: ﴿ولقد منها خرجتم: أبيكم آدم عليه السلام منها خرجتم: أبيكم آدم عليه السلام وأحسن تقويم، وعلمه الله تعالى ما به تكمل صورته الباطنة، أسماء كل

ثم أمر الملائكة الكرام أن يسجدوا لآدم، إكراماً واحتراماً، وإظهاراً

لفضله، فامتثلوا أمر ربهم، ﴿فسجدوا﴾ كلهم أجمعون ﴿إلا إبليس﴾ أبى أن يسجدله، تكبراً عليه وإعجاباً بنفسه، فوبخه الله على ذلك وقال: ﴿ما منعك ألا تسجد﴾ لا خلقت بيدي، أي: شرفته وفضلته بهذه الفضيلة، التي لم تكن لغيره، فعصيت أمري وتهاونت بي؟

وقال البليس معارضاً لربه: وأنا خير منه تم برهن على هذه الدعوى خير منه تم برهن على هذه الدعوى الباطلة بقوله: وخلقتني من نار وخلقتني من نار المخلوق من نار أفضل من المخلوق من طين، لعلو النار على الطين وصعودها، وهذا القياس من أفسد الأقيسة، فإنه باطل من عدة أوجه:

منها: أنه في مقابلة أمر الله له بالسجود، والقياس إذا عارض النص، فإنه قيياس باطل، لأن المقسود بالقياس، أن يكون الحكم الذي لم يأت فيه نص، يقارب الأمور المنصوص عليها، ويكون تابعاً لها.

فأما قياس يعارضها، ويلزم من اعتباره إلغاء النصوص، فهذا القياس من أشنع الأقيسة.

ومنها: أن قوله: ﴿أنا خير منه﴾ بمجردها كافية لنقص إبليس الجبيث. فإنه برهن على نقصه بإعجابه بنفسه وتكبره، والقول على الله بلا علم. وأي: نقص أعظم من هذا؟!!

ومنها: أنه كذب في تفضيل مادة النار على مادة الطين والتراب، فإن مادة الطين فيها الخشوع والسكون والرزانة، ومنها تظهر بركات الأرض من الأشجار وأنواع النبات، على اختلاف أجناسه وأنواعه، وأما النار ففيها الخفة والطيش والإحراق.

ولهذا لما جرى من إبليس ما جرى، انحط من مرتبته العالية إلى أسفل السافلين، فقال الله له: ﴿ قَاهِبِطُ مَنْهُ الله له: ﴿ قَاهِبِطُ مَنْهَا ﴾ أي تشكير فيها ﴾ لأنها دار الطيبين الطاهرين، فلا تليق بأخبث خلق الله

el alasta وَلَوْأَتَ أَهْلَ ٱلْقُرِيَّ ءَامَنُوا وَاتَّـفَوْ الْفَتَحِنَ عَلَيْهِ وَبَرْكَاتِ مِنَ ٱلسَّمَآ وَٱلْأَرْضِ وَلَكِيرَكَدُّبُواْ فَأَخَذَنَهُم عَاكَانُواْ يَكْسِبُونَ ۞ أَفَأَينَ أَهَلُ ٱلْقُرَيْ أَن يَأْنِيكُمْ بَأْسُنَا بَيْكَتَا وَهُرَنَآيِسُوبَ ۞ أَوَأَمِنَ أَهْلُ ٱلْقُرَيَّ أَنْ يَأْتِيكُ مِ بَأْسُنَا صُحَى وَهُرَيَلْعَتَبُونَ ۞ أَفَأَمِنُواْ مَحَكَرَالِثَهُ فَلَايَأْمَنُ مَحْدَرَاللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْحَكِيمُ وِنَ ۞ أَوَلَزْيَهُ وِلِلَّذِينَ يَيْوُرَكَ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ أَهْلِهِكَ ٱنْ لَوْنَشَآءُ أَصَيْنَكُهُم بِذُنُوبِهِدْ وَنَطَّبُّعُ عَلَى قُلُوبِهِدْ فَهُدْ لَايَسْمَعُونَ ۞ يَلُكَ ٱلْقُرِي نَفْضُ عَلَيْكَ مِنْ أَشِكَ إِيهَا وَلَقَدْ جَآءَتْهُ وَرُسُلُهُمُ وِٱلْبَيْنَاتِ فَاَكَانُواْ لِيُؤْمِنُوا بِمَاكَذَٰبُواْ لِينَ فَيَسْلُ كَ نَاكَ يَطْبَعُ الْقَدُ عَلَى قُلُوبِ ٱلْكَافِرِينَ ۞ وَمَا وَجَدْنَا لِأَكْثَرُهِ مِنْ عَهَدُّ وَان وَجَدْنَا أَكُثْرُهُ لِلْسِقِينَ 🐨 ثُرَّيَعَشَا مِنْ بَعْدِ هِمِ مُوسَحِل بِعَالِيَتِنَا ٓ إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِ فَظَلَّمُوا بِهَا فَأَنظُرْكَيْفَكَانَ عَلِقِتُهُ ٱلْفَسِدِينَ ۞ اللهِ وَقَالَ مُوسَىٰ يَنْفِرْعَوْنُ إِنِّي رَسُولٌ مِّن زَّتِ ٱلْعَدَلَمِينَ ۞ A SECTION OF THE SECT وأشرّهم.

﴿فاخرِج إنك من الصاغرين﴾ أي : المهانين الأذلين، جزاءً على كبره وعجبه بالإهانة والذل

فلما أعلن عدو الله بعداوة الله، وعداوة آدم وذريته، سأل الله النظرة والإمهال إلى يوم البعث، ليتمكن من إغواء ما يقدر عليه من بني آدم، ولما كانت حكمة الله مقتضية لابتلاء العباد واختبارهم، ليتبين الصادق من الكاذب، ومن يطبعه عن يطبع عدوه، أجابه لما سأل، فقال: ﴿إنك من المظرين﴾

(17 - 17) ﴿ قال فيما أغويتني لأقعدن لهم صراطك المستقيم ﴿ ثم وعن أيمانهم وعن أيديهم ومن خلفهم أكثرهم شاكرين ﴾ أي: قال إبليس لأ أبلس وأيس من رحمة الله \_ ﴿ فيما أغويتني لأقعدن لهم ﴾ أي: للخلق الصراطك المستقيم ﴾ أي: لألزمن الصراط ولأسعى غاية جهدي على صد الناس عنه وعدم سلوكهم إياه.

وثم لآتينهم من بين أيديهم ومن خلفهم وعن أيمانهم وعن أسمائلهم أي أي : من جميع الجهات والجوانب، ومن كل طريق يتمكن فيه من إدراك بعض مقصوده فيهم .

حَقِيقٌ عَلَىٰ أَلْ أَقُلَ عَلَى ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْحَقُّ قَدْ جِنْتُ حَجْمِ بَهِنَكُمْ مِّن نَّيْتُمُ مُ أَزْمِهِ لَمَعِيَ بَيِّيَ إِسْرَةٍ بِلَ ۞ قَالَ إِن كُنتَ حِثْتَ بِنَايَمْرَ فَالْتِيهَآ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّلِيقِينَ ۞ فَأَفْقَ عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ ثَعْبَ إِنْ شَبِيتِ ۞ وَزُعَ يَدَّمُونَهَا هِي بَيْضَآهُ لِلنَّظِينِ ۞ قَالَ ٱلْكَلَّائِن قَوْدِنْعَوْبَ إِنَّاهَكُنَّالْمَكُيرُ عَلِيةٌ ۞ يُرِيدُ أَن يُخْرِعَكُم مِنْ أَرْضِيكُوْ فَأَفَا تَأْمُرُونَ ٩ قَالُوٓا أَرْبِيهُ وَأَخَاهُ وَأَرْسِلُ فِي الْمُكَايِّنِ خَيْرِينَ ﴿ يَأْقُلُونِكُ إِسَكِيمِ عَلِيهِ ۞ وَجَآءَ ٱلْمَنْحُونَ فِيْهُونَ قَالُوٓأُ إِنَّ لَنَا لِأَجْرًا إِن كُنَّا خَنُّ ٱلْفَكْلِينَ ۞ قَالَ مَعَّ وَالِكُولَينَ ٱلْمُقَرِّدِينَ ﴿ قَالُولَيَنُوسِنَ إِمَّا أَن تُلْقِي وَلِمَّا أَن نَكُونَ غَنْ ٱلْمُلْقِينَ ۞ قَالَ ٱلْقُواْ فَكُمَّ ٱلْفَوَاسَحَوُوا أَعَيْثُ النَّاسِ وَأَسْتَرْهَ بُوهُمْ وَهَا أَوْ بِيهِ مِعَظِيمٍ ۞ وَأُوتِحِناً إِلَى تُوسَى أَن أَلِي عَصَاكَ فَإِذَاهِنَ تَلْقَفُ مَا يَأْوَكُونَ ۞فَوَقَعَ لَكُقُّ وَنَطَلَ مَا كَانُواْ يَعْ مَلُونَ ۞ فَعُلِبُواْ هُالِكَ أُ وَأَنْفَكُواْصَلِغِينَ ۞ وَأَلْقِنَ ٱلسَّكَحَكُوةُ سَلَجِدِينَ ۞

ولما علم الخبيث أنهم ضعفاء قد تغلب الغفلة على كثير منهم، وكان جازماً ببذل مجهوده على إغوائهم، ظن وصدق ظنه فقال: ﴿ولا تجد أكثرهم شاكرين﴾ فإن القيام بالشكر من سلوك الصراط المستقيم، وهو يريد صدهم عنه، وعدم قيامهم به، قال تعالى: ﴿إِنما يدعو حزبه ليكونوا من أصحاب السعير﴾.

ACTION IN LONGING

وإنما نبهنا الله على ما قال وعزم على فعله، لنأخذ منه حذرنا ونستعد لعدونا، ونحترز منه بعلمنا، بالطرق التي يأتي منها، ومداخله التي ينفذ منها، فله تعالى علينا بذلك أكمل نعمة.

(14) ﴿ قال اخرج منها مذؤوماً مدحوراً لمن تبعث منهم الأملان جهنم منكم أجعين ﴾ أي: قال الله الإبليس لما قال ما قال: ﴿ اخرج منها ﴾ خروج صغار واحتقار، الا خروج إكرام بل ﴿ منووما ﴾ أي: مذموماً ﴿ مدحوراً ﴾ مبعداً عن الله وعن رحمته وعن كل خير.

﴿لأملأن جهنم الله منك وبمن تبعك منهم ﴿أَجْمِينَ الله وهذا قسم منه تعالى أن النار دار العصاة ، لا بدأن يملأها من إبليس وأتباعه من الجن والإنس.

ثم حذَّر آدم شره وفتنته فقال:

﴿١٩ ـ ٢٣﴾ ﴿ويا آدم اسكن أنت وزوجك الجنة فكلا من حيث شئتما ولا تقربا هذه الشجرة فتكونا من الظالمين \* فوسوس لهما الشيطان ليبدي لهما ما ووري عنهما من سوآتهما وقال ما نهاكما ربكما عن هذه الشجرة إلا أن تكونا ملكين أو تكونا من الخالدين ﴿ وقاسمهما إني لكما لمن الناصحين \* فدلهما بغرور فلما ذاقا الشجرة بدت لهما سوءاتهما وطفقا يخصفان عليهما من ورق الجنة وناداهما ربهما ألم أنهكما عن تلكما الشجرة وأقل لكما إن الشيطان لكما عدو مبين \* قالا ربنا ظلمنا أنفسنا وإن لم تغفر لنا وترحمنا لنكونن من الخاسرين، أي: أمر الله تعالى أدم وزوجته حواء، التي أنعم الله بها عليه ليسكن إليها، أن يأكلا من الجنة حيث شاءا ويتمتعا فيها بما أرادا، إلا أنه عين لهما شجرة، ونهاهما عن أكلها، والله أعلم ما هي، وليس في تعيينها فائدة لنا. وحرّم عليهما أكلها، بدليل قوله: ﴿فتكونا من الطالمين، فلم يزالا ممتثلين لأمر الله، حتى تغلغل إليهما عدوهما إبليس بمكره، فوسوس لهما وسوسة خدعهما بها، وموه عليهما وقال: ﴿ما نهاكما ربكما عن هذه الشجرة إلا أن تكونا ملكين﴾ أي: من جنس الملائكة ﴿أُو تكونا من الخالدين﴾ كما قال في الآية الأخرى: ﴿هل أدلك على شنجرة الخلد وملك لا يبلي ومع قوله هذا أقسم لهما بالله ﴿إِنِّ لَكُمَا لَنْ الناصحين أي: من جملة الناصحين حيث قلت لكما ما قلت، فاغترزا بذلك، وغلبت الشهوة في تلك الحال

﴿فدلاهما﴾ أي: نزَّلهما عن رتبتهما العالية، التي هي البعد عن الذنوب والمعاصي إلى التلوث بأوضارها، فأقدما على أكلها.

على العقل .

﴿فلما ذاقا الشجرة بدت لهما سوآسما﴾ أي: ظهرت عورة كل منهما بعدما كانت مستورة، فصار العري الباطن من التقوى في هذه الحال أثر في اللباس الظاهر، حتى انخلع فظهرت

عوراتهما، ولما ظهرت عوراتهما خجلا وجعلا يخصفان على عوراتهما من أوراق شجر الجنة، ليستترا بذلك. ﴿وناداهما ربهما﴾ وهما بتلك الحال موبخاً ومعاتباً: ﴿أَمْ أَنْهَكُمَا عَنْ تَلَكُمَا الشجرة وأقل لكما إن الشيطان لكما عدو ميين أفلم اقترفتما المنهي، وأطعتما عدوكما؟ فحينئذ من الله عليهما بالتوبة وقبولها، فاعترفا بالذنب، وسألا من الله مغفرته فقالا: ﴿ رَبُّ اللَّمُمَّا أَنفُسنا، وإن لم تغفر لنا وترحمنا لنكونن من الخاسرين، أي: قد فعلنا الذنب، الذي نهيتنا عنه، وضرينا أنفسنا باقتراف الذنب، وقد فعلنا سبب الخسار إن لم تغفر لنا، بمحو أثر الذنب وعقوبته، وترحمنا بقبول التوبة والمعافاة من أمثال هذه الخطايا. فغفر الله لهما ذلك ﴿وعصىٰ آدم ربه فغوى. ثم اجتباه ربه فتاب عليه وهدي .

هذا وإبليس مستمر على طغيانه، غير مقلع من عصيانه، فمن أشبه آدم بالاعتراف وسؤال المغفرة والندم والإقلاع -إذا صدرت منه الذنوب -اجتباه الله وهداه.

ومن أشبه إبليس \_إذا صدر منه المنب، لا يزال يزداد من المعاصي \_ فإنه لا يزداد من الله إلا يعداً.

وفيها تحوتون ومنها تخرجون \* يا بني وفيها تحوتون ومنها تخرجون \* يا بني سوآتكم وريشاً ولباس التقوى ذلك خير ذلك من آيات الله لعلهم ين أيات الله لعلهم وزوجته وذريتهما إلى الأرض، أخرها بحال إقامتهم فيها، وأنه جعل لهم فيها والابتلاء، وأنهم لا يزالون فيها، والابتلاء، وأنهم لا يزالون فيها، يرسل إليهم رسله، وينزل عليهم كته، يرسل إليهم رسله، وينزل عليهم كته، ياتيهم الموت، فيدفنون فيها، ثم إذا استكملوا بعثهم الله وأخرجهم منها إلى الدار التي هي الدار حقيقة، التي هي دار المقامة.

ثم امتن عليهم بجايسر لهم من اللباس الضروري، واللباس الذي

القصودمنه الجمال، وهكذا سائر

الأشياء، كالطعام والشراب والمراكب،

والمناكح ونحوها، قد يسر الله للعباد

ضروريها، ومكمل ذلك، و[بين

لهم](١٦ أن هذا ليس مقصوداً بالذات،

وإنما أنزله الله ليكون معونة لهم على

عبادته وطاعته، ولهذا قال: ﴿ولياس

التقوى ذلك خير، من اللباس الحسي،

فإن لباس التقوي يستمر مع العبد، ولا

يبلى ولايبيد، وهو حمال القلب

وأما اللباس الظاهري، فغايته أن

يستر العورة الظاهرة في وقت من

الأوقات، أو يكون جمالا للإنسان،

وأيضاً فبتقدير عدم هذا اللباس،

تنكشف عورته الظاهرة التي لا يضره

كشفها مع الضرورة، وأما بتقدير عدم

لباس التقوى، فإنها تنكشف عورته

وقوله: ﴿ ذَلَكُ مِن آيات الله لعلهم

**يذكرون﴾** أي: ذلك المذكور لكم من

اللباس، عما تذكرون به ما ينفعكم

ويضركم، وتشبهون(٢) باللباس الظاهر

﴿۲٧﴾ ﴿يا بنى آدم لا يفتننكم

الشيطان كما أخرج أبويكم من الجنة

ينزع عنهما لباسهما ليريهما سوآتهما إنه

يراكم هو وقبيله من حيث لا ترونهم

إنا جعلنا الشياطين أولياء للذين

لا يؤمنون ، يقول تعالى محذراً لبني آدم

أن يفعل بهم الشيطان كما فعل بأبيهم:

﴿ يا بني آدم لا يفتننكم الشيطان ﴾ بأن

يزين لكم العصيان، ويدعوكم إليه

ويرغبكم فيه، فتنقادون له ﴿كُمَّا أَخْرُجُ أبويكم من الجنة ، وأنزلهما من الحل

العالى إلى أنزل منه، فأنتم يريد أن يفعل

بكم كذلك، ولا يألو جهده عنكم،

حتى يفتنكم إن استطاع، فعليكم أن

تجعلوا الحذر منه في بالكم، وأن

تلبسوا لأمة الجرب بينكم وبينه، وأن

لا تغفلوا عن المواضع التي يدخل منها

على الباطن .

الباطنة، ويناله الخزي والفضيحة.

وليس وراء ذلك منه نفع

ف ﴿إِنَّهُ إِبْرَاقِبِكُمْ عَلَى الدَّوامُ،

﴿إِنَّهُ لِيسَ لَهُ سَلَطَانَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وعلى ربهم يتوكلون \* إنما سلطانه على الذين يتولونه، والذين هم به مشركون﴾.

﴿ ٢٨ ـ ٣٠﴾ ﴿وإذا فعلوا فاحشة قالوا وجدنا عليها آباءنا والله أمرنا بها قل إن الله لا يأمر بالفحشاء أتقولون على الله ما لا تعلمون \* قل أمر رب بالقسط وأقيموا وجوهكم عندكل مسجد وادعوه مخلصين له الدين كما بدأكم تعودون \* فريقاً هدى وفريقاً حق عليهم الضلالة إنهم اتخذوا الشياطين أولياء من دون الله ويحسبون أنهم مهتدون، يقول تعالى مبيناً لقبح حال المشركين الذين يفعلون الذنوب، وينسبون أن الله أمرهم بها. ﴿وإذا **فعلوا فاحشة﴾** وهي: كل ما يستفحش ويستقبح، ومن ذلك طوافهم بالبيت عراة ﴿قالوا: وجدنا عليها آباءنا﴾ وصدقوا في هذا. ﴿والله أمرنا بها﴾ وكذبوا في هذا، ولهذا رد الله عليهم هذه النسبة فقال: ﴿قِل إِن الله لا يأمر بالفحشاء ﴾ أي: لا يليق بكماله وحكمته أن يأمر عباده بتعاطى الفواحش، لا هذا الذي يفعله المشركون ولا غيره ﴿أَتَقُولُونَ عَلَى اللهُ ما لا تعلمون﴾ وأي. افتراء أعظم من هذا!ا

ثم ذكر ما يأمر به، فقال: ﴿قُلْ أَمْرُ ربي بالقسط الله أي: بالعدل في العبادات ﴿وأقيموا وجوهكم عند كل مسجد﴾ أي: توجمهوا لله، واجتهدوا في كل نقص ومفسد. ﴿وادعوه مخلصين له الدين، أي: قاصدين بذلك وجهه

و **﴿يراكم هو وقبيله﴾**من شياطين الجن ﴿من حيث لا ترونهم، إنا جعلنا الشياطين أولياء للذين لأ يؤمنون، فعدم الإيمان هو الموجب لعقد الولاية بين الإنسان والشيطان.

البداءة .

> والمعاملات، لا بالظلم والجور. تكميل العبادات، خصوصاً «الصلاة» أقيموها، ظاهراً وباطناً، ونقوها من

وَيَ مُوسَىٰ وَهَا اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَمِينَ ۞ رَبُّ مُوسَىٰ وَهَارُونَ ۞ قَالَ َ فِرْغَوْنُ ءَاسَتُم بِهِ قَبْلَ أَنْ ءَاذَنَ لَكُوَّ إِنَّ هَلِيذَا لَكُكُّرٌ مُكَكِّرْتُمُوهُ وَٱلْلَدِينَةِ لِتُنْفِيخُواْمِنْهَآ أَهْلَهَاْ هَنَوْفَ تَعَلَمُونَ ۞ ٱلْأَقْلِلْمَنَّ أَبْدِيَكُو وَأَرْجُلَكُم مِن خِلَفِ ثُرَكُ لَصَيْلِتَكُكُو أَجْمَعِينَ ۞ عَالُوٓأُ إِنَّا إِلَّا رَبِّنَا مُعَلِيُونَ ۞ وَمَا نَتِهِمُ مِنَّا إِلَّا أَنْ ءَامَنَا بِعَالِنَ رَبِّنَا لِمُتَاجَآءَ مِّنَا رَبِّنًا أَفْرَعُ عَلَيْنَا صَبْرًا وَقَوْفَنَا مُسْلِينَ ۞ وَقَالَ ٱلْكِلَامِين فَوَمِ فِيرَةٍ وَنِ ٱلْتَذَرُ مُوسَىٰ وَقُوْمَهُ لِلْفَيدُولُ فِي ٱلْأَرْضِ وَيَسَذَرُكَ وَءَ لِلْهَنَكَ قَالَ سَسَنُقَيِّتُلُ أَبْنَاءَ هُرِّ وَلَنَتَتَنِيءِنِسَكَآءَهُمْ وَالْمَافَوْقَهُمْ قَلِهِمُهِنَ ۞ قَالَمُوسَكَ لِقَوْيِدِ أَسْ نَصِينُوا بِأَنْفَوَوَأَصْدِ وَأَلِثَ ٱلْأَرْضَ لِقَوْ بُورِيْهَا مَن يَشَكَآءُ مِنْ عِبَ ادِمِّهُ وَٱلْعَلَقِبَةُ لِلْمُنَّقِعِينَ ﴿ قَالُولًا أُوذِينَا مِن قِسَلِ أَن تَأْيِّيَكَ وَمِنْ بَعَدِ مَاحِثَ مَّنَا فَكَالَ عَنَىٰ رَبُّكُمُ أَنْ يُهْلِكَ عَدُوَّكُمْ وَكِيتَ مَوْلَاكُمْ ﴿ فِٱلْأَرْضِ قِسَطُ رَكَّيْفَ تَعْمَلُونَ ۞ وَلَقَدْ أَخَذَآأَمَّالَ وَجَوَنَ بِالسِّينَ وَنَقُصِ مِنَ الشَّمَرَتِ لَعَلَّهُمْ يَنَّكُرُونَ ۞

STATE OF STA

وحده لا شريك له. والدعاء يشمل دعاء السألة، ودعاء العبادة، أي: لا تراؤا ولا تقصدوا من الأغراض في دعائكم سوى عبودية الله ورضاه.

﴿ كِمَا بِدَأُكُم ﴾ أول مرة ﴿ تعودون ﴾ للبعث، فالقادر على بدء خلقكم، قادر على إعادته، بل الإعادة أهون من

﴿فريقاً﴾ منكم ﴿مدى﴾ الله، أي: وفقهم للهداية؛ ويسرلهم أسبابها، وصرف عنهم موانعها. ﴿وفريقا حق عليهم الضلالة ﴾ أي: وجبت عليهم الضلالة بما تسببوا لأنفسهم وعملوا بأسباب الغواية.

ف ﴿ إنهم اتخذوا الشياطين أولياء من دون الله ﴿ ومن يتخذ الشيطان ولياً من دون الله فقد خسر خسراناً مبيناً ﴾ فحين انسلخوا من ولاية الرحمن، واستحبوا ولاية الشيطان، حصل لهم النصيب الوافر من الحذلان، ووكلوا إلى أنفسهم فخسروا أشد الخسران. وهم يحسبون أنهم مهتدون، لأنهم انقلبت عليهم الحقائق، فظنوا الباطل حَقّاً والحَق بأطلاً، وفي هذه الآيات دليل على أن الأوامر والنواهي تابعة للحكمة والصلحة، حيث ذكر تعالى أنه لا يتصور أن يأمر بما تستفحشه وتنكره العقول، وأنه لا يأمر إلا

<sup>(</sup>١) زيادة من هامش ب.

الحلال إلى الحرام. ﴿ . . . . . . .

َ فَإِذَا جَآءَ تَهُوُ ٱلْحَسَلَةُ قَالُوٰ النَّاهَادِّةِ ، وَإِن تَصِيبُهُمْ سَكَةً يَظَيِّرُواْبِمُوسَىٰ وَمَن مَّعَكُم أَلَّآ إِنَّمَا طَلَّيْرُهُمْ عِندَاللَّهِ وَلَكِيَّرَ أَحَةُ فَهُمُولَا يَعُمُ أَمُونَ ﴿ وَكَالُواْ مَهُمَا تَأْتِهَا إِيهِ مِنْ ءَاكِوَلِنَسْتَحَرَّا بِهَا فَمَا غَنُّ لَكَ مِؤْمِنِينَ ۞ فَأَرْسَكُنَا عَلَيْهِ وَٱلظُّوفَاتِ وَٱلْحَكَادَ وَٱلْقُمَّلُ وَٱلضَّفَادِعَ وَٱلدَّمَ ءَايِئَتِ مُفْصَلَاتٍ فَأَسْتَكَ بَرُواْ وَكَافُواْ قَوْمَا مُتَرِيدِي @ وَكَنَا وَقَعَ عَلَيْهِ مُ الرِّيْتُ زُوَا لُو أَيْنَهُ وَسَى أَدَعُ لَنَا رَبُّكَ عِمَا عَهِدَعِندُكُ أَبِن حَكَسُفْتَ عَنَّا ٱلرِّحْ رَلَّوْمِنَ لَكُ وَلَرُّسِلَنَّ مَعَكَ يَعِيَّالِمَرْ إِمِيلَ ۞ فَلَيَّاكِتُ شَفْنَا عَنْهُمُ ٱلِيِّجْ وَالْأَتَّأَجَلِ هُرِبَكِلِغُوهُ إِذَا هُمَّ يَنكُونُ ﴿ فَأَنتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمْ فِي ٱلْمِنْدِيأَنَّهُمُّ كَالْحُالِكَانِيَا وَكَافُواْعَيْهَا غَلَفِلِينَ ۞ وَأُوِّزَقِنَا ٱلْفَوْمِ ٱلَّذِينَ كَانُوْ أَيْسَتَضَعَفُونَ مَشَارِقَ ٱلْأَرْضِ وَمَغَارِيَهَا ٱلَّتِي بَارَكَنَا فِيهَا ۗ وَمَنَا كَلِمْتُ رَفِكَ ٱلْحُسْنَى عَلَى بَنِيَ إِمْرَةَ مِنَ إِمْرَةَ مِنَ إِمْرَةُ وَأَوْمَتْنَا مَاكَانَ يَصَّنَّعُ فِي عَوْنُ وَقَوْمُهُ وَمَاكَانُواْ يَعْمِثُونَ ۞

بالعدل والإخلاص، وفيه دليل على أن الهداية بفضل الله ومنه، وأن الضلالة بخدلانه للعبد، إذا تولى - بجهله وظلمه - الشيطان، وتسبب لنفسه بالضلال، وأن من حسب أنه مهمكن وهو ضال، أنه لا عذر له، لأنه متمكن من الهدى، وإنما أناه حسبانه من ظلمه برك الطريق الموصل إلى الهدى.

PROPERTY IN SERVER

(٣١% ﴿ يا بني آدم خلوا زينتكم عند كل مسجد وكلوا واشربوا ولا تسرفوا إنه لا يحب المسرفين يقول تعلى - بعدما أنزل على بني آدم لباساً يواري سوآتهم وريشاً: ﴿ يا بني أدم خلوا زينتكم عند كل مسجد أي: استروا عوراتكم عند الصلاة كلها، فرضها ونفلها، فإن سترها زينة للبدن، كما أن كشفها يدع البدن قبيحاً مشوها.

ويحتمل أن المراد بالزينة هنا ما فوق ذلك من اللباس النظيف الحسن، ففي هذا الأمر بستر العورة في الصلاة، وباستعمال التجمل فيها، ونظافة السترة من الأدناس والأنجاس.

ثم قال: ﴿وكلوا واشربوا﴾ أي: مما رزقكم الله من الطيبات ﴿ولا تسرفوا﴾ في ذلك، والإسراف إما أن يكون بالزيادة على القدر الكافي والشره في المأكولات الذي يضر بالجسم، وإما أن يكون بزيادة الترفه والتنوق في المآكل والمسارب واللباس، وإما بتجاوز

﴿إِنه لا يجب المسرفين ﴾ فإن السرف يبغضه الله ويضر بدن الإنسان ومعيشته ، حتى إنه ربما أدت به الحال إلى أن يعجز عما يجب عليه من النفقات ، ففي هذه الآية الكريمة الأمر بتناول الأكل والشرب، والنهى عن

تركهما، وعن الإسراف فيهما:

﴿٣٢ ـ ٣٢﴾ ﴿قــل مــن حــرم زينة الله التي أخرج لعباده والطيبات من الرزق قل هي للذين أمنوا في الحياة الدنيا خالصة يوم القيامة كذلك نفصل الآيات لقوم يعلمون \* قل إنما حرم ربي الفواحش ما ظهر منها وما بطن والإثم والبغى بغير الحق وأن تشركوا بالله ما لم ينزل به سلطاناً وأن تقولوا على الله ما لا تعملون، يقول تعالى منكرا على من تعنت، وحرم ما أحل الله من الطيبات ﴿قل من حرَّم زينة الله التي أخرج لعباده ﴿ مِن أَنُواعَ اللباس على اختلاف أصنافه، والطيبات من البرزق، من ماكل ومشرب بجميع أنواعه، أي: من هذا الذي يقدم على تحريم ما أنعم الله بها على العباد، ومن ذا الذي يضيق عليهم ما وسعه الله؟!!.

وهذا التوسيع من الله لعباده بالطيبات، جعله لهم ليستعينوا به على عبادته، فلم يبحه إلا لعباده المؤمنين، ولهذا قال: ﴿ قل هي للذين آمنوا في الحياة الدنيا خالصة يوم القيامة ﴾ أي لا تبعة عليهم فيها.

ومفهوم الآية أن من لم يؤمن بالله، بل استعان بها على معاصيه، فإنها غير خالصة له ولا مباحة، بل يعاقب عليها وعلى التنعم بها، ويسأل عن النعيم يوم القيامة.

﴿كذلك نفصل الآيات أي: نوضحها ونبينها ﴿لقوم يعلمون ﴾ لأنهم الذين ينتفعون بما فصله الله من الآيات، ويعلمون أنها من عند الله، فيعقلونها ويفهمونها،

ثم ذكر المخرمات التي حرمها الله
 في كل شريعة من الشرائع فقال: ﴿قُلْ
 إنما حرم ربي الفواحش﴾ أي: الذنوب

الكبار التي تستفحش وتستقبح لشناعتها وقبحها، وذلك كالزنا واللواط ونحوهما

وقوله: ﴿ما ظهر منها وما بطن﴾ أي: الفواحش التي تتعلق بحركات البدن، والتي تتعلق بحركات القلوب، كالكبر والعجب والرياء والنفاق، ونحو ذلك، ﴿والإثم والبغي بغير الحق﴾ أي: الندوب التي تؤثم والبغي على الناس في دمائهم وأموالهم وأعراضهم، فدخل في هذا الذنوب المتعلقة بحق الله، والمتعلقة بحق العاد.

﴿ وأن تشركوا بالله ما لم ينزل به سلطانا ﴾ أي: حجة ، بل أنزل الحجة والبرهان على التوحيد. والشرك هو أن يشرك مع الله في عبادته أحد من الخلق، وربما دخل في هذا الشرك الأصغر كالرياء، والحلف بغير الله، ونحو ذلك .

﴿وأن تقول واعلى الله صا لا تعلمون ﴾ في أسمائه وصفاته وأفعاله وشرعه، فكل هذه قد حرمها الله، ونبى العباد عن تعاطيها، لما فيها من المفاسد الخاصة والعامة، ولما فيها من الظلم والتجري على الله، والاستطالة على عباد الله، وتغيير دين الله وشرعه.

(٣٤٣) ﴿ ولكل أمة أجل فإذا جاء أجل هم الا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون أي وقد أخرج الله بني آدم إلى الأرض، وأسكنهم فيها، وجعل لهم أجلاً مسمى لا تتقدم أمة من الأمم على وقتها المسمى، ولا تناخر، لا الأمم المجتمعة ولا أفرادها.

و ٣٦ - ٣٦ ويا بيني آدم إما يأتينكم رسل منكم يقصون عليكم عليهم ولا هم يحرنون \* والذين كذبوا بأياتنا واستكبروا عنها أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون له أخرج الله بني آدم من الجنة، ابتلاهم بإرسال الرسل وإنزال الكتب عليهم يقصون عليهم آيات الله وببنون لهم

أحكامه، ثم ذكر فضل من استجاب لهم، وخسار من لم يستجب لهم فقال: ﴿فمن اتقى المرّم الله، من الشرك والكبائر، والصغائر، ﴿وأصلح الماله الظاهرة والباطنة ﴿وفلا خوف عليهم الشر الذي قد يخافه غيرهم ﴿ولا هم يحزنون على ما مضى، وإذا انتفى الخوف والحزن والفلاح الأمن التام، والسعادة،

﴿ وَالدّين كذبوا بآياتنا واستكبروا عنها ﴾ أي: لا آمنت بها قلويهم، ولا انقادت لها جوارحهم، ﴿ أولئك أصحاب النارهم فيها خالدون ﴾ كما استهانوا بآياته، ولازموا التكذيب بها أهينوا بالعذاب الدائم الملازم.

﴿٣٧﴾ ﴿فمن أظلم بمن افترى على الله كذباً أو كذب بأيانه أولئك ينالهم نصيبهم من الكتاب حتى إذا جاءتهم رسلنا يتوفونهم قالوا أين ما كنتم تدعون من دون الله قالوا ضلواعنا وشهدوا على أنفسهم أنهم كانوا كافرين أي: لا أحد أظلم الممن افترى على الله كذبا كيسبة الشريك له، أو النقص له، أو التقول عليه ما لم يقل، ﴿أُو كِذْبِ بِآيَاتُهُ ۗ الواضحة المبينة للحق المبين، الهادية إلى الصراط المستقيم، فهؤلاء وإن تمتعوا بالدنيا، ونالهم نصيبهم مما كان مكتوباً لهم في اللوح المحفوظ، فليس ذلك بمغن عنهم شيئاً، يتمتعون قليلاً، ثم يعذبون طويلاً ، ﴿حتى إذا جاءتهم رسلنا يتوفونهم أي: الملائكة الوكلون بقبض أرواحهم واستيفاء أجالهم. ﴿قَالُوا﴾ لهم في تلك الحالة توبيخاً وعتاباً ﴿أَينِ مَا كنتم تدعون من دون الله ﴾ من الأصنام والأوثان، فقد جاء وقت الحاجة إن كان فيها منفعة لكم أو دفع مضرة. ﴿قالوا ضلوا عنا﴾ أي: اضمحلوا وبطلوا، وليسوا مغنين

عنا من عذاب الله من شيء. ﴿ وَشَهَدُوا حَلَمُ اللَّهُ مِن شَيءٍ ﴾ ﴿ وَشَهَدُوا حَلَمُ لِنَاكُ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّه

فقالت لهم الملائكة ﴿ادخلوا في أمم﴾أي: في جلة أمم ﴿قد خلت من قبلكم من الحن والإنس﴾أي: مضوا

على ما مضيتم عليه من الكفر والاستكبار، فاستحق الجميع الخزي والبوار، كلما دخلت أمة من الأمم العاتبة النار (لعنت أختها) كما قال تعالى: (ويوم القيامة يكفر بعضكم بعض ويلعن بعضكم بعضا) ﴿حتى النار جميع أهلها، من الأولين والتادين الأتباع.

﴿ قالت أخراهم ﴾ أي: متأخروهم ، المتبعون للرؤساء ﴿ لأولاهم ﴾ أي: لرؤسائهم ، شاكين إلى الله إضلالهم إياهم : ﴿ ربنا هؤلاء أضلونا فآتهم عذاباً ضعفاً من النار ﴾ أي: عذبهم عذاباً مضاعفاً لأنهم أضلونا ، وزينوا لنا الأعمال الخبيثة .

﴿٣٩﴾ ﴿وقسالست أولاهسم لأخراهم ﴿ وقسالسوا لأخراهم ﴾ أي: الرؤساء قالموا لأتباعهم: ﴿ وَمَا كَانَ لَكُم عَلَيْنَا مِن فَضَل ﴾ أي: قد اشتركنا جميعاً في الغي والضلال، وفي فعل أسباب العذاب، فأي: فضل لكم علينا؟ ﴿قال﴾ الله ﴿لكل ﴾ منكم ﴿ضعف ﴾ ونصيب من العذاب.

﴿ فَنُوقُوا الْعَذَابِ بِمَا كُنْتُم تكسبون، ولكنه من العلوم أن عداب الرؤساء وأثمة الضلال، أبلغ وأشنع من عذاب الأتباع، كما أن نعيم أئمة الهدى ورؤساته أعظم من ثواب الأتباع، قال تعالى: ﴿الذِّينِ كَفُرُوا وصدوا عن سبيل الله زدناهم عذابا فوق العذاب بما كانوا يفسدون، فهذه الآيات ونحوها، دلت على أن سائر أنواع المكذبين بآيات الله، مخلدون في العذَّاب، مشتركون فيه وفي أصله، وإن كمانوا متفاوتين في مقداره، بجسب أعمالهم وعنادهم وظلمهم وافترائهم، وأن مودتهم التي كانت بينهم في الدنيا تنقلب يوم القيامة عداوة وملاعنة .

﴿ ٤٠ مـ ٤١﴾ ﴿إِنَّ الْدَيْسِ كَـلَبُواً بِآيَاتِنَا واستكبروا عنها لا تِفتح لهم أبواب السماء ولا يدخلون الجنة حتى يلج الجمل في سم الخياط وكذلك

وَحَوْزَوْا بِسَنِيَ إِسْرَةِ مِلَ ٱلْمَحْرَ فَأَنَّوْا عَلَىٰ قَوْمِ يَعْصَعُفُونَ عَلَىٰ أَصْنَامِ لِمُثَمَّةُ كَالُوائِنَعُوسَى ٱجْعَالِ لِنَّاۤ إِلَاهَاكِمَا لَكُمْ عَلِيْةٌ ْ قَالَ إِنَّكُوْ قَقَّ مُّغَمَّلُونَ ۞ إِنَ هَوَّلُآءَ مُسَبَّرٌمَا هُمْ فِيهِ وَيَنْطِلُ مَّاكَانُواْيَعَ مَلُونَ ۞ قَالَ أَغَيْرَالْقَوَاْيَعِ مَلُونَ ۞ قَالَ أَغَيْرَالْقُواْنِي كُرْ إِلَهَا وَهُوَ مَنْهَاكُمُ عَلَى ٱلْعَمَالِينِ ۞ وَإِذْ أَجَيْنَاكُمْ مِنْ ءَالِ فِيجَوْرَكَ يَسُومُونَ كُمْ مُنْوَءً ٱلْعَكَابِ يُقَتِّ لُونَ أَنْكَ أَمْتُ مُ وَلِمُنْسَعَةُ وَلَنْ لِلْكُلِّهِ لَهِمْ وَلِينَا لَمْ مُعْمَرُولِ وَلِكُمْ بَكَرَّهُ مِن رَيِّكُمْ عَظِيرٌ ۞ • وَوَاعَدُنَا مُوسَىٰ مُلَّشِينَ لَيْلَةً وَأَتَّمَّنَانَهَا يِعَشْرِهَتَمَّرِيقَكُ رَبِيرَأَرْيَقِينَ لَيَكَةً وَقَالَ مُوسَىٰ لِأَخِفِ وهَا رُونَ ٱخْلُفْنِي فِي قَوْمِي وَأَصْلِحَ وَلَأَنَتُمَّ كَيْلُ لَلْتُفْسِدِينَ ﴿ وَلَنَاجَأَءً مُوسَىٰ لِيقَائِنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُۥقَالَ رَبِّ أَرِنِيَ أَنظُرُ إِلَيْكَ قَالَ لَن زَيْدِي وَلَكِنِ أَنظُرَ إِلَى ٱلْجَبَيلِ فَإِنِ ٱسْــ تَقَرَّمَ حَكَ أَنْهُ مُسَوِّفَ ثَرَكَنِي فَكُمَّا يَحَلَّى ارَثُهُ لِلْحَبَلِ جَعَكَهُ دَكَّا وَخَدَّمُوسُول صَعِقَا فَكُمَّا مُّ الْنَاقَ قَالَ شُبْحَنَكَ بَنُّ إِلَّهُ وَأَمَّا أَوَّلُ ٱلْمُونِينَ ۞ PARTY IN STREET

نجزي المجرمين \* لهم من جهنم مهاد ومن فوقهم غواش وكذلك نجزي الظالمين في يجبر تعالى عن عقاب من كذب بآياته فلم يؤمن بها، مع أنها آيات بيئات، واستكبر عنها فلم ينقد لأحكامها، بل كذب وتولى، أنهم آيسون من كل خير، فلا تفتح أبواب السماء لأرواحهم إذا ماتوا وصعدت تريد العروج إلى الله، فتستأذن فلا يؤذن لها، كما لم تصعد في الدنيا إلى الإيمان بالله ومعرفته وعبته، كذلك لا تصعد بعد الموت، فإن الجزاء من العمل.

ومفهوم الآية أن أرواح المؤمنين المنقادين لأمر الله المصدقين بآياته، تفتح لها أبواب السماء حتى تعرج إلى الله، وتصل إلى حيث أراد الله من العالم العلوي، وتبتهج بالقرب من ربها والحظوة برضوانه.

وقوله عن أهل النار ﴿ولا يلخلون الجنة حتى يلج الجمل ﴾ وهو البعير المعروف ﴿في سم الخياط ﴾ أي: حتى الخيوانات جسماً ، في خرق الإبرة ، الذي هو من أضيق الأشياء ، وهذا من باب تعليق الشيء بالمحال ، أي: فكما أنه عال دخول الجمل في سم الخياط ، فكذلك المكذبون بآيات الله عال ذخولهم الجنة ، قال تعالى : ﴿إنه من يشرك بالله فقد حرّم الله عليه الجنة ،

فَالَ بَلَمُوسَىٰۤ إِنِّي ٱصْطَفَيْتُكَ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَالَتِي وَبِكُلِّيمِ فَخُذْمًا ءَاتَّيْنُكَ وَكُن مِنَ النَّذِيرِينَ ۞ وَكَتَبْنَا لَمُونِي ٱلْأَلْوَاحِ مِنكُلِ شَيْءٍ مَّوْعِظَةً وَتَقْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءٍ فَخُذْهَا بِقُوَّةٍ وَأَمْرٌ فَزَمَكَ يَأْخُذُواْ بِأَحْسَنِهَاْ مَأُوْرِيجُ مَازَالْفَلْسِقِينَ ۞ سَأَصْرِفُعَنَّءَابَنِيَ ٱلَّذِينَ يَتَكَثَّرُونَ فِٱلْأَرْضِ بِعَكِيرًا لَحَقِ وَإِن بِكَرَةِ اكْلَ مَا يَةٍ لَا يُؤْمِنُوا بِهَا وَإِن يَرَوِّأُ مَسَهِيلَ الرُّشْدِ لِاَيَتَّخِذُوهُ مَسَهِيلًا وَإِن يَرَوِّأُ سَيِيلَ ٱلْغَيِّ يَتَّغِيْدُوهُ سَكِيلاً ذَلِكَ بِأَنَّهُمُّ كَنَّ بُوَاٰتِكَالِيْنَا وَكَانُواْعَنْهَاغَنْفِايِنَ ۞ وَٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ يَاكِذِنَا وَلِقَكَآءَ ٱلْآخِدَةِ حَبِطَتْ أَعْلَلُهُمْ هَلْ يُجْزَوْنَ إِلَّامَاكُانُواْ يَعْمَلُونَ ۞ وَأَغَّمَ ۚ فَوَقَرُمُوسَىٰ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ خُلِيْهِمْ عِلَاجَسَتُ اللَّهُ خُوَارُّ أَلْرُيِّرَوْا أَنَّهُ لِآئِكُمْ مُعْرَفِكَ بَهْ بِيهِمْ سكييلاً أَتَّفَ أُوهُ وَكَ افْوَاطْلِيمِنَ ۞ وَلِأَسْقِطَ فِ أَيْدِيهِ مِ وَرَأُوا أَنَّهُمْ قَدْ صَ لُواْ قَالُواْ لَإِن لَّرَيْدَ حَسَمَنَا رَثُبَ وَيَغُ فِرُكَ لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَلِيرِينَ ﴿

ومأواه النار، وقال هنا ﴿وكذلك نجزي المجرمين﴾ أي: الذين كثر إجرامهم واشتد طغيانهم.

A DEPOSIT VICTORIAL DEPOSIT DE LA COMPANSIONA DEL COMPANSIONA DE LA COMPANSIONA DE L

﴿ لَهُم مِن جَهِنَّم مِهَادَ ﴾ أي: فراش من تحتهم ﴿ومن فوقهم غواش﴾ أي: ظلل من العذاب، تغشاهم. ﴿وكذلك نجزي الظالمين الأنفسهم، جزاء وفاقاً، وما ربك بظلام للعبيد.

﴿ ٢٤ ـ ٤٣ ﴾ ﴿ واللَّهُ عَلَى الْمُسْتُوا وعملوا الصالحات لا نكلف نفساً إلاّ وسعها أولئك أصحاب الجنة هم فيها خالدون \* ونزعنا ما في صدورهم من غىل تجرى من تحشهم الأنهار وقالوا الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله لقد جاءت رسل ربنا بالحق ونودوا أن تلكم الجنة أورثتموها بما كنتم تعملون ﴿ لما ذكر الله تعالى عقاب العاصين الظالمين، ذكر ثواب المطيعين فقال: ﴿وَالَّذِّينِ آمنوا﴾ بقلوبهم ﴿وعملوا الصالحات﴾ بجوارحهم، فجمعوا بين الإيمان والعمل، بين الأعمال الظاهرة والأعمال الباطنة، بين فعل الواجبات وترك المحرمات، ولما كنان قوله: ﴿وعملوا الصالحاتِ الفظاَ عاماً يشمل جميع الصالحات الواجبة والمستحبة، وقد يكون بعضها غير مقدور للعبد، قال تعالى: ﴿لا نكلف نفساً إلا وسعها، أي: بمقدار ما تسعه طاقتها، ولا يعسر على قدرتها، فعليها في هذه

الحال أن تتقى الله بحسب استطاعتها، وإذا عجزت عن بعض الواجبات التي يقدر عليها غيرها سقطت عنها، كما قال تعالى: ﴿لا يكلفُ الله نفساً إلا وسعها﴾ ﴿لا يكلف الله نفساً إلا ما آتاها﴾ ﴿ما جعل عليكم في الدين من حرج، ﴿فاتقوا الله ما استطعتم فلا واجب مع العجز، ولا محرم مع الضرورة.

﴿ أُولِتُكُ ﴾ أي: المتصفون بالإيمان والعمل الضالح ﴿أصحابُ الجنة هم فيها خالدون ﴿ أَي: لا يحولون عنها ولا يبغون بها بدلاً، لأنهم يرون فيها من أنواع اللذات وأصناف المشتهيات ما تقف عنده الغايات، ولا يطلب أعلى

﴿ونزعنا ما في صدورهم من غل﴾ ﴿بما كنتم تعملون﴾. وهذا من كرمه وإحسانه على أهل الجنة، أن الغل الذي كان موجوداً في قلوبهم، والتنافس الذي بينهم، أن الله يقلعه ويزيله حتى يكونوا إخوانأ متحابِّين، وأخلاء متصافين.

> قال تعالى: ﴿ونزعنا ما في صدورهم من خل إخوانا على سرر متقابلين، ويخلق الله لهم من الكرامة ما به يحصبل لكل واحد منهيم الغبطة والسرور، ويرى أنه لا فوق ما هو فيه من النعيم نعيم، فبهذا يأمنون من التحاسد والتباغض، لأنه قد فقدت أسبايه .

وقوله: ﴿تَجْرِي مِن تَحْتِهِمُ الْأَنْهَارِ﴾ أي: يفجرونها تفجيراً، حيث شاؤوا، وأين أرادوا، إن شاءوا في خلال القصور، أو في تلك الغرف العاليات، أو في رياض الجنات، من تحت تلك الحدائق الزاهرات أنهار تجري في غير أخدود، وخيرات ليس لها حد محدود ﴿ و الله الله الله الله الله الله عليهم الله عليهم وأكرمهم به ﴿قالوا الحمد لله الذي هدانا لهذا؟ بأن منَّ علينا وأوحى إلى قلوبنا، فآمنت به، وانقادت للأعمال الموصلة إلى هذه الدار، وحفظ الله علينا إيماننا وأعمالنا، حتى أوصلنا بها إلى هذه الدار، فنعم الرب الكريم، الذي ابتدأنا بالنعم، وأسدى من النعم

الظاهرة والباطنة مالا يحصيه المحصون، ولا يعده العادون، ﴿وما كنالنهتدي لولا أن هدانا الله اله أي: ليس في نفوسنا قابلية للهدى، لولا أنه تعالى منَّ بهدايته واتباع رسله .

﴿لقد جاءت رسل ربنا بالحق﴾ أي: حين كانوا يتمتعون بالنعيم الذي أخبرتُ به الرسل، وصار حق يقين لهم بعد أن كان علم يقين [لهم]، قالوا لقد تحققنا، ورأيناً ما وعدتنا به الرسل، وأن جميع ما جماؤوا به حق اليقين، لا مرية فيه ولا إشكال، ﴿ونودوا﴾ تهنئة لهم وإكراماً، وتحية واحتراماً، ﴿أَنْ تُلَكُّمُ الْجُنَّةُ أُورِثُتُمُوهًا﴾ أي: كنتم الوارثين لها، وصارت إقطاعاً لكم، إذ كان إقطاع الكفار النار، أورثتموها

قال بعض السلف: أهل الحنة نجوا من النار بعفو الله، وأدخلوا الجنة برحمة الله، واقتسموا المنازل وورثوها بالأعمال الصالحة، وهي من رحمته، بل من أعلى أنواع رحمته .

﴿ ٤٤ ـ ٥٤ ﴾ ﴿ ونادي أصحاب الجنة أصحاب النار أن قد وجدنا ما وعدنا ربنا حقأ فهل وجدتم ما وعد ربكم حقأ قالوا نعم فأذن مؤذن بينهم أن لعنة الله على الظالمين \* الذين يصدون عن سبيل الله ويبغونها عوجا وهم بالأخرة كافرون﴾ يقول تعالى لَمَا ذكر استقرار كل من الفريقين في الدارين، ووجدوا ما أخبرت به الرسل ونطقت به الكتب، من الثواب والعقاب، أن أهل الجنة نادوا أصحاب النار بأن قالوا: ﴿أَنْ قَدُ وَجَدُنَا مَا وعدنا ربنا حقا﴾ حين وعدنا على الإيمان والعمل الصالح الجنة، فأدخلناها، وأرانا ما وصفه لنا ﴿فَهَلَ وجدتم ما وعد ربكم ﴾ على الكفر والمعاصي ﴿حقا قالوا نعم﴾ قد وجدناه حقاً، فتبين للخلق كلهم، بياناً لا شك فيه، صدق وعد الله، ومن أصدق من الله قيلاً، وذهبت عنهم الشكوك والشبه، وصار الأمر حق اليقين، وفرح المؤمنون بوعد الله واغتبطوا، وأيس الكفار من الخير، وأقروا على

أنفسهم بأنهم مستحقون للعذاب.

﴿فَأَذِنْ مؤذِنْ بِينَهُم ﴾ أي: بين أهل النار وأهل الجنة ، بأن قال ﴿أَنْ لَعِنْهُ اللهِ ﴾ أي: بعده وإقصاؤه عن كل خير ﴿على الطّالمِينَ ﴾ إذ فتح الله لهم أبواب رحمته، فصدوا أنفسهم عنها ظلماً، وصدوا عن سبيل الله بأنفسهم، وصدوا غيرهم، فضلوا

والله تعالى يريد أن تكون مستقيمة، ويعتدل سير السالكين إليه، ﴿و﴾ هؤلاء يريدونها ﴿عوجاً﴾ منحرفة صادة عن سواء السبيل؛ ﴿وهم بالآخرة كافرون﴾ وهذا الذي أوجب لهم الانحراف عن الصراط، والإقبال على شهوات النفوس المحرمة، عدم إيمانهم بالبعث، وعدم خوفهم من العقاب ورجائهم للثواب، ومفهوم وبره شامل لهم، وإحسانه متواتر عليهم.

﴿ 3 ا 24 ﴿ وبينهما حجات وعلى الأعراف رجال يىعرفون كلأ بسيماهم ونادوا أصحاب الجنة أن سلام عليكم لم يدخلوها وهم يطمعون ﴿ وإذا صرفت أبصارهم تلقاء أصحاب النار قالوا ربنا لا تجعلنا مع القوم الظالمين \* ونادي أصحاب الأعراف رجالا يعرفونهم بسيماهم قالوا ما أغني عنكم جمعكم وما كنتم تستكبرون \* أهؤلاء الذين أقسمتم لا ينالهم الله برحمةِ ادخلوا الجنة لا خوف عليكم ولا أنتم تحزنون﴾ أي: وبين أصحاب الجنة وأصحاب النارحجاب يقال له: ﴿الأعراف﴾ لا من الجنة ولا من النار، يشرف على الدارين، وينظر من عليه حال الفريقين، وعلى هذا الحجاب رجال يعرفون كلا من أهل الجنة والنار بسيماهم، أي: علاماتهم، التي بها يعرفون ويميزون، فإذا نظروا إلى أهل الجنة نادوهم ﴿أن سلام عليكم ﴾ أي: يحيونهم ويسلمون عليهم، وهم \_إلى الان ـ لم يدخلوا الجنة، ولكنهم

يطمعون في دخولها، ولم يجعل الله الطمع في قلوبهم إلا لما يريد بهم من كرامته.

﴿ وإذا صرفت أبصارهم تلقاء أصحاب النار ﴾ ورأوا منظراً شنيعاً ، وهولاً فظيعاً ﴿ قالوا ربنا لا تجعلنا مع القوم الظالمين ﴾ فأهل الجنة [إذا رآهم أهل الأعراف] (١) يطمعون أن يكونوا معهم في الجنة ، ويحيونهم ويسلمون عليهم ، وعند انصراف أبصارهم بغير اختيارهم لأهل النار ، يستجيرون بالله من حالهم هذا على وجه العموم .

ثم ذكر الخصوص بعد العموم فقال: ﴿ونادي أصحاب الأعراف رجالاً يعرفونهم بسيماهم، وهم من أهل النار، وقد كانوا في الدنيا لهم أبهة وشرف، وأموال وأولاد، فقال لهم أصحاب الأعراف، حين رأوهم منفردين في العذاب، بلا ناصر ولا مغيث: ﴿مَا أَغْنَى عَنْكُم جَمْعُكُم﴾ في الدنيا، الذي تستدفعون به المكاره، وتتوسلون به إلى مطالبكم في الدنيا، فاليوم اضمحل، ولا أغنى عنكم شيئاً، وكذلك، أي شيء نفعكم استكباركم على الحق وعلى من جاء به وعلى من اتبعه، ثم أشاروا لهم إلى أناس من أهل الحنة كانوا في الدنيا فقراء ضعفاء يستهزىء بهم أهل النار، فقالوا لاهل النار: ﴿أَهُوُّلاُّهُ الَّذِينَ أدخلهم الله الجنة ﴿الذين أقسمتم لا ينالهم الله برحمة ﴾ احتقاراً لهم وازدراء وإعجاباً بأنفسكم، قد حنثتم في أيمانكم، وبدا لكم من الله ما لم يكن لكم في حساب، ﴿ ادخلوا الجنة ﴾ بما كنتم تعملون، أي: قبل لهؤلاء الضَّعفاء إكراماً واحتراماً: ادخلوا الجنة بأعمالكم الصالحة ولا خوف عليكم المايستقبل من المكاره ﴿وَلَا أَنْتُم تُحْرَنُونَ﴾ على ما مضي، بل آمنون مطمئنون فرحون بكل خير .

وهذا كقوله تعالى: ﴿إِنْ الدّينَ أَجرَمُوا كَانُوا مِنْ الدّينَ آمنُوا يضحكون \* وإذا مروا بهم يتعامرون

إلى أن قال: ﴿فاليوم الذين آمنوا من الكفار يضحكون \*على الأرائك ينظرون ﴿ واختلف أهل العلم والمفسرون ، من هم أصحاب الأعراف ، وما أعمالهم؟

والصحيح في ذلك، أنهم قوم تساوت حسناتهم وسيئاتهم، فلا رجحت سيئاتهم فلاخلوا النار، ولا رجحت حسناتهم فلاخلوا الجنة، فصاروا في الأعراف ما شاء الله، ثم إن الله تعالى يدخلهم برحته الجنة، فإن رحمته تسبق وتغلب غضبه، ورحمته وسعت كل شيء.

﴿ ٥٠ ـ ٥٣ ﴾ ﴿ ونادي أصحاب النار أصحاب الجنة أن أفيضوا علينا من الماء أو مما رزقكم الله قالوا إن الله حرَّمهما على الكافرين \* الذين اتخذوا دينهم لهوأ ولعبأ وغرتهم الحياة الدنيا فاليوم ننساهم كما نسوأ لقاء يومهم هذا وما كانوا بآياتنا يجحدون \* ولقد جئناهم بكتاب فصلناه على علم هدى ورحمة لقوم يؤمنون ۞ هل ينظرون إلاّ تأويله يوم يأتي تأويله يقول الذين نسوه من قبل قد جاءت رسل ربنا بالحق فهل لْنَا مِن شَفِّهَاء فيشْفَعُوا لِنَا أُو نَرِدُ فَنَعْمِلُ غير الذي كنا نعمل قد خسروا أنفسهم وضل عنهم ما كانوا يفترون أي: ينادي أصحاب النار أصحاب الجنة، حين يبلغ منهم العذاب كل مبلغ، وحين يمسهم الجوع المفرط والظمأ الموجع، يستغيثون بهم، فيقولون: ﴿ أَفْسِيضُوا صِلْيَنَا مِن المَاء أَو مُمَّا رزقكم الله ﴾ من الطعام، فأجابهم أهل الجنة بقولهم: ﴿إِنَّ اللَّهُ حَرَّمَهُما ﴾ أي: ماء الجنة وطعامها ﴿على الكافرين﴾ وذلك جراء لهم على كمفرهم بأيات الله، واتخادهم دينهم الذي أمروا أن يستقيموا عليه، ووعدوا بالجزاء الحزيل عليه.

ولهوا ولعباً أي: لهت قلوبهم وأعرضت عنه، ولعبوا واتخذوه سخرياً، أو أنهم جعلوا بدل دينهم اللهو واللعب، واستعاضوا بذلك عن

الدين القيم .

﴿وغرتهم الحياة الدنيا ، بزينتها وزخرفها وكثرة دعاتها، فاطمأنوا إليها ورضوا بها وفرحوا، وأعرضوا عن الآخرة ونسوها

﴿فاليوم نساهم ﴾ أي: نتركهم في العذاب ﴿كما نسوا لقاء يومهم هذا ﴾ فكأنهم لم يخلقوا إلا للدنيا، وليس أمامهم عرض ولا جزاء

وما كانوا بآياتنا يجحدون والحال أن جحودهم هذا لا عن قصور في أن جحودهم هذا لا عن قصور في بكتاب الله وبيناته، يل قد (جئناهم بكتاب فصلناه أي: بينا فيه جيع المطالب التي يحتاج إليها الخلق (على علم) من الله بأحوال العباد في كل زمان ومكان، وما يضلح لهم وما لا يصلح، ليس تفصيله تفصيل غير عالم بالأمور، فتجهله بعض الأحوال، فيحكم حكماً غير مناسب، بل تفصيل من أحاط علمه بكل شيء، ووسعت رحته كل شيء.

﴿هدى ورحمة لقوم يؤمنون ﴿ أَي : تحصل للمؤمنين بهذا الكتاب الهداية من الضلال، وبيان الحق والباطل، والعيّ والرشد، ويحصل أيضاً لهم به الرحمة، وهي: الخير والسعادة في الدنيا والآخرة، فيتقي عنهم بذلك الضلال والشقاء.

وهؤلاء الذين حق عليهم العذاب، لم يؤمنوا بهذا الكتاب العظيم، ولا انقادوا لأوامره ونواهيه، فلم يبق فيهم حيلة إلا استحقاقهم أن يحل بهم ما أخبر به القرآن.

ولهذا قال: ﴿هل ينظرون إلا تأويله ﴾ أي: وقوع ما أخبر به ، كما قال يوسف عليه السلام حين وقعت رؤياه: ﴿هذا تأويل رؤياي من قبل ﴾ . شيوم يأتي تأويله يقول الذين نسوه من قبل ﴾ متندمين متأسفين على ما مضى منهم ، متشفعين في مغفرة ذنوبهم . مقرين بما أخبرت به الرسل: ﴿قد جاءت رسل ربنا بالحق فهل لنا من شفعاء فيشفعوا لنا أو نرد ﴾ إلى الدنيا ﴿فنعمل خير الذي كنا نعمل ﴾ وقد

فات الوقت عن الرجوع إلى الدنيا.

﴿ فما تنفعهم شفاعة الشافعين ﴾ .

وسؤالهم الرجوع إلى الدنيا، يطوي الله هذا العا ليعملوا غير عملهم كذب منهم، ذار غير هذه الدار. مقصودهم به دفع ما حل بهم، قال **﴿والشمس و** تعالى: ﴿ولو ردوا لعادوا لما نهوا عنه مسخرات بأمره وإنهم لكاذبون﴾.

وقد خسروا أنفسهم وحين فوتوها الأرباح، وسلكوا بها سبيل الهلاك، وليس ذلك كخسران الأموال والأثاث أو الأولاد، إنما هذا خسران لا جبران لمصابه، ووضل عنهم ما كانوا يفترون في الدنيا مما تمنيهم أنفسهم به، ويعدهم به الشيطان، قدموا على مالم يكن لهم في حساب، وتبين لهم باطلهم وضلالهم، وصدق ما جاءتهم به الرسل.

﴿ 6 6 ﴿ إِنَّ ربكم الله الذي خلق السماوات والأرض في سنة أيام ثم استوى على العرش يغشي الليل النهار يطلبه حثيثاً والشمس والقمر والنجوم مسخرات بأمره ألا له الخلق والأمر تبارك الله رب العالمين يقول تعالى مبيناً أنه الرب المعبود وحده لا شريك له السماوات والأرض وما فيهما على السماوات والأرض وما فيهما على وإقانهما، وبديع خلقهما.

﴿في ستة أيام﴾ أولها يوم الأحد، وأحرها يوم الجمعة، فلما قضاهما وأودع فيهما من أمره ما أودع ﴿استنوى﴾ تبارك وتعالى ﴿على العرش، العظيم الذي يسع السماوات والأرض وما فيهما وما بينهما، استوى استواء يليق بجلاله وعظمته وسلطانه، فاستوى على العرش، واحتوى على الملك، ودبر المالك، وأجرى عليهم أحكامه الكونية، وأحكامه الدينية، ولهذا قال: ﴿يغشى الليلِ الظلم ﴿النهار﴾ المضيء، فيظلم ما على وجه الأرض، ويسكن الأدميون، وتأوي المخلوقات إلى مساكنها، ويستريحون من التعب والذهاب والإياب الذي حصل لهم في النهار .

﴿يطلبه حثيثاً﴾ كلما جاء الليل ذهب النهار، وكلما جاء النهار ذهب

الليل، وهكذا أبداً على الدوام، حتى يطوي الله هذا العالم، وينتقل العباد إلى ذار غير هذه الدار.

والشمس والقمر والنجوم مسخرات بأمره أي: بتسخيره وتدبيره، الدال على ماله من أوصاف الكمال، فخلقها وعظمها دال على كمال قدرته، وما فيها من الإحكام والانتظام والإتقان دال على كمال الضرورية وما دونها دال على سعة رحته وذلك دال على سعة علمه، وأنه الإله الحق الذي لا تنبغي العبادة إلا له.

وألا له الخالق والأمر وأي: له الخلق الذي صدرت عنه حميع المخلوقات علويها وسفليها، أعيانها وأوصافها وأفعالها، والأمر المتضمن المشرائع والنبوات، فالخلق: يتضمن أحكامه الكونية القدرية، والأمر: يتضمن أحكام الحزاء، وذلك يكون في دار البقاء، وتبارك الله أي: عظم وتعالى وكثر خيره وإحسانه، فتبارك في نفسه لعظمة أوصافه وكمالها، وبارك في عيره بإحلال الخير الجزيل والبر عيره ولهذا قال: في الكون، فمن آثار رحته، ولهذا قال: في الكون، فمن آثار رحته، ولهذا قال: في وتبارك الله رب

ولما ذكر من عظمته وجلاله ما يدل ذوي الألباب على أنه وحده، العبود القصود في الحوائج كلها، أمر بما يترتب على ذلك، فقال:

وه ٥ - ٥ ٥ وادعوا ربكم تضرعاً وخفية إنه لا يحب المعتدين \* ولا تخسب المعتدين \* ولا تفسدوا في الأرض بعد إصلاحها من المحسنين الدعاء يدخل فيه دعاء السألة، ودعاء العبادة، فأمر بدعائه وتضرعا في المسألة، وخوراً في المسألة، وخوراً في العبادة، وخوفية في أي: لا جهراً وعلانية يخاف منها الرياء، بل خفية وإخلاصاً شه تعالى.

﴿إِنه لا يحب المستدين أي المتجاوزين للحدفي كل الأمور، ومن الاعتداء كون العبد يسأل الله مسائل

لا تصلح له، أو يتنطع في السؤال، أو يبالغ في رفع صوته بالدعاء، فكل هذا داخل في الاعتداء المنهى عنه

﴿ولا تفسدوا في الأرض ﴾ بعمل المعاصي ﴿بعد إصلاحها ﴾ بالطاعات ، فإن المعاصي تفسد الأخلاق والأعمال والأرزاق ، كما قال تعالى: ﴿ظهر الفساد في البر والبحر بما كسبت أيدي الناس ﴾ كما أن الطاعات تصلح بها الأخلاق ، والأعمال ، والأرزاق ، وأحوال الدنيا والآخرة .

﴿وادعوه خوفاً وطمعاً ﴾ أي: خوفاً من عقابه، وطمعاً في ثوابه، طمعاً في قبولها، وخوفاً من ردها، لا دعاء عبد مدل على ربه قد أعجبته نفسه، ونزل نفسه فوق منزلته، أو دعاء من هو غافل لاه.

وحاصل ما ذكر الله من آداب الدعاء: الإخلاص فيه لله وحده، لأن ذلك يتضمنه الخفية، وإخفاؤه وإسراره، وأن يكون القلب خاتفا طامعاً لا غافلاً، ولا آمناً ولا غير مبال بالإجابة، وهذا من إحسان الدعاء، فإن الإحسان في كل عبادة المنقص فيها بوجه من الوجوه، ولهذا قال: ﴿إِن رَحِمةَ الله قريب من العسنين إلى عبادة الله، المحسنين إلى عباد الله، فكلما كان العبد أكثر إحساناً، كان أقرب إلى رحة ربه، وكان ربه قريباً منه برحمته، وفي هذا من الحضاعلى الإحسان ما لا يخفى.

﴿ ٥٧ ص ٥٨ ﴿ ﴿ وهو الذي يرسل الرياح بشراً بين يدي رحمته حتى إذا أقلت سحاباً ثقالاً سقناه لبلد ميت فأنزلنا به الماء فأخرجنا به من كل الشمرات كذلك نخرج الموتى لعلكم بإذن ربه والذي خبث لا يخرج إلا نكدا كذلك نصرف الآيات لقوم يشكرون ﴾ يبن تعالى أثراً من آثار قدرته، ونفحة من نفحات رحمته فقال: ﴿ وهو الذي يرسل الرياح بشراً بين يدي رحمته في يرسل الرياح بشراً بين يدي رحمته ﴾

أي: الرياح المبشرات بالغيث، التي تثيره بإذن الله من الأرض، فيستبشر الخلق برحمة الله، وترتاح لها قلوبهم قبل نروله.

وحتى إذا أقلت الرياح وسحاباً ثقالاً قد أثاره بعضها، وألفه ريح أخرى، وألقحه ريح أخرى وسقناه لبلد ميت قد كادت تهلك حيواناته، وكاد أهله أن ييأسوا من رحمة الله، وفائزلنا به أي: بذلك البلد الميت وسخر الله له ريحاً تدره وتفرقه ويذن الله .

﴿فَاخَرِجنا به من كل الشمرات ﴾ فأصبحوا مستبشرين برحمة الله، راتعين بخير الله، وقوله: ﴿كذلك نخرج الموتى لعلكم تذكرون ﴾ أي: كما كذلك نخرج الموتى من قبورهم، كذلك نخرج الموتى من قبورهم، بعدما كانوا رفاتاً متمزقين، وهذا الأمرين، فمنكر البعث استبعاداً له مع أنه يرى ما هو نظيره – من باب العناد، وإنكار المحسوسات.

وفي هذا الحث على التذكر والتفكر في آلاء الله، والنظر إليها بعين الاعتبار والاست دلال، لا بعيين الخفلة والإهمال

﴿ ٨٨ ﴾ ثم ذكر تفاوت الأراضي، التي ينزل عليها المطر، فقال: ﴿ والبلد الطيب ﴾ أي: طبب التربة والمادة، إذا نزل عليه مطر ﴿ يُخرِج نباته ﴾ الذي هو مستعد له ﴿ بإذن ربه ﴾ أي: بإرادة الله ومشيئته، فليست الأسباب مستقلة بوجود الأشياء، حتى بأذن الله بذلك. ﴿ واللّذي خبث ﴾ من الأراضي ﴿ لا يخرِج إلا نكداً ﴾ أي: إلا نباتاً

﴿لا يخرج إلا نكداً﴾ أي: إلا نباتاً خاسًا لا نفع فيه ولا بركة. ﴿كذلك نصرف الآيات لقوم مشكر ون﴾أى: ننوعها ونسنها

و حدادات بصرف الايات لفوم يشكرون أي ننوعها ونبينها ونضرب فيها الأمثال ونسوقها لقوم يشكرون الله بالاعتراف بنعمه، والإقرار بها، وصرفها في مرضاة الله،

وَلِمُنَا رَجَعَ مُوسَىٰ إِلَىٰ فَوْمِهِ مِعْضَيِكَنَ أَسِفًا قَالَ بِشَكَاخَافَهُمُ مِنْ بَعْدِيَّ أَعِمَلْتُ مُ أَمْرَ رَيْكُمْ وَأَنْقَ ٱلْأَلْوا مَ وَلَخَذَ مِرَأَسِ أَخِيهِ يَجُرُّهُ وَالِيَّهُ قَالَ أَنْ أُمَّ إِنَّ ٱلْقَوْرَاتُ تَضَعَفُونِي وَكَادُواْيَقْتُ لُونِي فَلَاتُتْمِتْ بِيَ ٱلْأَغَدُ ذَآءُ وَلِا يَعْعَلَى مَمَ ٱلْفَوْرِ ٱلظَّالِمِينَ ۞ قَالَ رَبِّ ٱغْفِرْلِي وَلِأَخِي وَأَدْخِلْنَا فِي رَحْمَتِكُ وَأَنتَ أَرْجَعُ وَالزَّحِينِ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَّحَٰ ـُولًا ٱلْعِجْلَ سَيَنَا لُمُتَمْ عَصَبُ مِن زَيْعِةً وَفِلَّةٌ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَّأُ وَكُنُلِكَ نَجْدِي لَلْفُنْزِينَ ۞ وَٱلَّذِينَ عَمِلُوا ٱلسَّيْعَاتِ ثُرُّ تَابُوأُونُ بَعَدِهَا وَءَامَنُواْ إِنَّ زَبُّكَ مِنْ بَعَدِهَا لَغَنَفُوزٌ يَجِيدُ @ وَلَنَا سَكَتَ عَن مُّوسَى ٱلْعَصَبُ أَخَذَ ٱلْأَلُوامَ وَفِي ثُنْ يَحَجَهَا هُدَّى وَرَحْمَةُ لِلَّذِينَ هُمِّ لِرَبِّهِمْ رَبِّهَا بُونَ ۞ وَأَخْارَمُوسَىٰ قَوْمَهُ مُسَبِّعِينَ رَبِّكُ لِيقَايِّنَا فَكُمَّا أَخَذَتُهُمُ ٱلْرَجْفَةُ قَالَ رَبِّ لَوْشِنْتَ أَهْلَكُنْهُم مِن قَبْلُ وَإِنَّيَّ أَنْهُلِكُنَّا مُعَالَلْتُهُمَّا إِلَّهُ مُهَا مِنَآ إِنْ هِيَ إِلَّا فِتُنَكُكَ تَصِلُّونِهَا مَنْ تَشَكَّاهُ وَتَهْدِى مَن تَشَاَّةٌ مُّ أَنْتَ وَلِيْنَا فَأَغْفِرْلَنَا وَأَرْحَمْنَا أُوَّانَتَ خَيْرُ ٱلْعَلَغِينَ ۞ ADDITION IN LOCKER'S

فهم الذين ينتفعون بما فصل الله في كتابه من الأحكام والمطالب الإلهية، لأنهم يرونها من أكبر النعم الواصلة إليهم من ربهم، فيتلقونها ويتأملونها، فرحين بها، فيتدبرونها ويتأملونها، فيبين لهم من معانيها بحسب استعدادهم، وهذا مثال للقلوب حين يبنزل عليها الوحي الذي هو مادة الحياة، كما أن الغيث مادة الحيا، فإن القلوب الطيبة حين يجيئها الوحي، القلوب الطيبة حين يجيئها الوحي، تقلله وتعلمه وتنبت بحسب طيب أصلها، وحين عنصرها.

وأما القلوب الخبيئة التي لا خير فيها، فإذا جاءها الوحي لم يجد محلاً قابلاً، بل يجدها غافلة معرضة، أو معارضة، فيكون كالمطر الذي يمر على السباخ والرمال والصخور، فلا يؤثر فيها شيئاً، وهذا كقوله تعالى: ﴿أنزل من السماء ماء فسالت أودية بقدرها فاحتمل السيل زبداً رابياً ﴾ الآيات.

وه - 31 المولقد أرسلنا نوحاً لل قومه إلى آخر القصة (۱) لما ذكر تعالى من أدلة توحيده جملة صالحة، أيد ذلك بذكر ما جرى للأنبياء الداعين إلى توحيده مع أمهم المنكرين لذلك، وكيف أيد الله أهل التوحيد، وأهلك من عاندهم ولم ينقد لهم، وكيف اتفقت دعوة المرسلين على دين واحد

4 **- EXPLOSIVE** A • وَأَحْتُ لِنَا فِي هَلَذِهِ ٱلدُّنْيَاحَكَ نَهُ وَفِي ٱلْآخِدَةِ لَهُ إِنَّاهُدْنَاۤ إِلَيَّاكَ قَالَ عَـٰنَانِيٓ أَصِيبُ بِهِ مِنْ أَشَلَةً وَرُحْرَى اللَّهِ وَسِعَتْ كُلُّ مَنَيْءٍ فَسَأَحَتْ بُهُ اللَّذِيرَ يَتَّقُونَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَوْةَ وَالَّذِينَ هُمِ مِعَايَتِنَا يُؤْمِنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ يَتَّبِعُونَ ۗ ﴿ ٱلرَّسُّولَ ٱلنَّبِيَّ ٱلْأَنِّيَّ ٱلْذِي يَجِدُ وَيَلْمِ مَكْنُوبًا عِندَهُمَ فِي ٱلتَّوْرَيْكِ وَٱلْإِنِحِيلِ بِأَمْرُهُم بِٱلْمَعْ رُوفِ وَيَنْهَدُهُ مِنْ ٱلْمُنْكِيرِ وَيُحِيلُ لَمُكُو ٱلطَّيِّبَاتِ وَيُحْرِّرُوعَ لَيْهِمُ ٱلْخَبْلَيْتَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَٱلْأَغْلَالَ ٱلِّي كَانَتْ عَلَيْهِمُّ الْأَ فَٱلَّذِينِ ءَامُنُواْ بِيهِ وَعَكَزَّرُوهُ وَيَصَكُوهُ وَأَتَّبَعُواْ ٱلنُّورَ ٱلَّذِي ٓ أَيْزِلَ مَعَى ثُمِّا أُوْلَكِيكَ هُمُ ٱلْثُقْلِحُونَ ۞ قُلْ يَكَأَيُّهُا ٱلنَّكَاسُ إِنِّ رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ مَجَيعًا ٱلَّذِي لَهُ مُثَلَّكُ ٱلسَّمَلُوْتِ وَٱلْأَرْضِ لَآ إِلَىٰهَ إِلَّهُ وَيَتَي ءَوَيُسِيتُ ۖ فَعَامِنُواْسِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّهِيِّ ٱلْأَتِيَ ٱلْأَتِي ٱلَّذِي يُؤْمِثُ بِٱللَّهِ فعار قواب اقد ورَصُولِهِ النَّبِيِّ الزِّيِّ الْذِي أَوْدِثُ بِاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَكَيْلِمُنْ يَمِنُ وَأَشَرِيمُوهُ الْمَلَكِمُ مَنْهَ مَنْهُ مَنْكُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ مُّ وَمِن قَوْرِمُوسَّنَى أَمَّنَّ يَهَدُونَ وِالْحَقِّ وَبِيدِيَهْ دِلُونَ ۞ 🛃 THE STATE OF THE S

ومعتقد واحد، فقال عن نوح \_ أول المرسلين \_ ﴿ لقد أرسلنا نوحاً إلى قومه ﴾ يدعوهم إلى عبادة الله وحده، حين كانوا يعبدون الأوثان ﴿فقال﴾ لهم: ﴿يا قوم اعبدوا الله﴾ أي: وحده ﴿مالكم من إله غيره ﴾ لأنه الخالق الرازق المدبِّر لجميع الأمور، وما سواه مخلوق مدبر، ليس له من الأمر شيء، ثم خوفهم إن لم يطيعوه عذاب الله، فقال: ﴿إِنِّ أَخَافَ عَلَيْكُمُ عَذَابٍ يُومُ عظيم﴾ وهذا من نصحه عليه الصلاة والسلام وشفقته عليهم، حيث خاف عليهم العذاب الأبدي، والشقاء السرمدي، كإخوانه من المرسلين الذين يشفقون على الخلق أعظم من شفقة آبائهم وأمهاتهم، فلما قال لهم هذه المقالة، ردوا عليه أقبح رد.

(10 قومه) أي اللأمن قومه) أي الرؤساء الأغنياء المتبوعون الذين قد جرت العادة باستكبارهم على الحق، وعدم انقيادهم للرسل، وإنا لنراك في ضلال مسين فلم يكفهم وتحجيم الله أنهم لم ينقادوا له، بل استكبروا عن الانقياد له، وقدحوا فيه أعظم قدح، ونسبوه إلى الضلال، ولم يكنفوا بمجرد الضلال حتى جعلوه ضلالا مينا، واضحاً لكل أحد.

وهذا من أعظم أنواع المكابرة، التي

لا تروج على أضعف الناس عقلاً، وإنما هذا الوصف منطبق على قوم يوح، الذين جاؤوا إلى أصنام قد صوروها ونحتوها بأيديهم، من الجمادات التي لا تسمع ولا تبصر، ولا تغنى عنهم شيئاً، فنزلوها منزلة فاطر السماوات، وصرفوا لها ما أمكنهم من أنواع القربات، فلولا أن لهم أذهاناً تقوم بها حجة الله عليهم لحكم عليهم بأن المجانين أهدي منهم، بل هم أهدي منهم وأعقل، فرد نوح عليهم رداً لطيفاً، وترقق لهم لجلهم ينقادون له فقال: ﴿يا قوم ليس بي ضلالة ﴾ أي: لست ضالا في مسألة من المسائل بوجه من الوجوه، وإنما أنا هاد مهتد، بل هدايته عليه الصلاة والسلام من جنس هداية إخوانه أولي الحرم من المرسلين، أعلى أنواع الهدايات وأكملها وأتمها، وهي هداية الرسالة التامة الكاملة، ولهذا قال: ﴿ ولكني رسول من رب العالمين ﴾ أي: ربي وربكم ورب جميع الخلق، الذي ربى جميع الخلق بأنواع التربية، الذي من أعظم تربيته أن أرسل إلى عباده رسلا تأمرهم بالأعمال الصالحة والأخلاق الفاضلة والعقائد الحسنة وتنهاهم عن أضدادها، ولهذا قال: ﴿أبلغكم رسالات ربي وأنصح لكم﴾ أي: وظَيفتي تبليغكم، ببيان توحيده وأوامره ونواهيه، على وجه النصيحة لكم والشفقة عليكم، ﴿وأعلم من الله

تعجبون من حالة لا ينبغي العجب منها، وهو أنه جاءكم التذكير والموعظة والنصيحة، على يد رجل منكم، تعرفون حقيقته وصدقه وحاله؟!! فهذة الحال من عناية الله بكم وبره وإحسانه الذي يتلقى بالقبول والشكر، وقوله: ﴿ لِينذركم ولتتقوا، ولملكم

ترحمون الينذركم العذاب

ما لا تعلمون الله فالذي يتعين أن

تطيعوني وتنقادوا لأمري إن كنتم

تعلمون، ﴿أَو عجبتم أَن جاءِكم ذكر

من ربكم على رجل منكم﴾أي: كيف

الأليم، وتفعلوا الأسباب المنجية من استعمال تقوى الله ظاهراً وباطناً، وبذلك تحصل عليهم وتنزل رحمة الله طاهراً وبالدين معه في طفكاني أي: السفينة التي أمر الله نوحاً عليه الصلاة والسلام بصنعتها، وأوحى إليه أن يحمل من كل صنف من الحيوانات، زوجين اثنين وأهله ومن آمن معه، فحملهم فيها ونجاهم الله آمن معه، فحملهم فيها ونجاهم الله

﴿ وَأَعْرِقْنَا الذَّيْنِ كَذِبُوا بِآياتُنَا إِنْهُمُ كَانُوا قُوماً عَمِينَ ﴾ عن الهدى، أبصروا الحق، وأراهم الله \_ على يدنوح \_ من الآيات البينات، ما جمم يؤمن أولوا الألباب، فسخروا منه، واستهزؤوا به وكفروا.

(70 - 77) (وإلى عاد أضاهم هوداً) إلى آخر القصة ((). أي: (و) أرسلنا (إلى عاد) الأولى، الذين كانوا في أرض اليمن (أخاهم) في النسب (هوداً) عليه السلام، يدعوهم إلى التوحيد وينهاهم عن الشرك والطغيان في الأرض.

ق ﴿ وقال ﴾ لهم: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَا اللَّهُ مِن إِلَّهُ عَيْرِهِ أَفْلًا تَتَقُونَ ﴾ سخطه وعذابه، إن أقمتم على ما أنتم عليه، فلم يستجيبوا ولا انقادوا.

ف ﴿قال الملا الله الدين كفروا سن قومه ﴿ رادين لدعوته ، قادحين في رأيه : ﴿ إِنَا لَمْ الله في سفاهة وإِنَا لَنظنك من الكاذبين ﴾ أي: ما نراك إلا سفيها غير رشيد ، ويغلب على ظننا أنك من جلة الكاذبين ، وقد انقلبت عليهم الحقيقة ، واستحكم عماهم حيث رموا نبيهم عليه السلام بما هم متصفون به ، وهو أبعد الناس عنه ، فإنهم السفها حقاً الكاذبون .

وأي سفه أعظم من قابل أحق الحق بالرد والإنكار، وتكبر عن الانقياد للمرشدين والنصحاء، وانقاد قلبه وقالبه لكل شيطان مريد، ووضع العبادة في غير موضعها، فعبد من

لا يغنى عنه شيئاً من الأشجار والأحجار؟!!

وأي كذب أبلغ من كذب من نسب هذه الأمور إلى الله تعالى؟!!

﴿قَالِ يَا قُومُ لَيْسِ بِي سَفَّاهُ ﴾ بوجه من الوجوه، بل هو الرسول المرشد الرشيد، ﴿ولكني رسول من رب العالين أبلغكم رسالات ربي وأنا لكم ناصح أمين،

فالواجب عليكم أن تتلقوا ذلك بالقبول والانقياد وطاعة رب العباد.

﴿أُوعِجِبتُم أَنْ جِاءِكُم ذكر من ربكم على رجل منكم لينذركم ﴾ أي: كيف تعجبون من أمر لا يتعجب منه، وهوأن الله أرسل إليكم رجلاً منكم تعرفون أمره، يذكركم بما فيه مصالحكم، ويحتكم على ما فيه النفع لكم، فتعجبتم من ذلك تعجب المنكرين.

﴿وَاذْكُرُواْ إِذْ جِعلكُمْ خُلْفًاءُ مِنْ بِعِدُ قسومْ نسوح﴾ أي: واحمدوا ربكم واشكروه، إذ مكن لكم في الأرض، وجعلكم تخلفون الأمم الهالكة الذين كذبوا الرسل، فأهلكهم الله وأبقاكم، لينظر كيف تعملون، واحذروا أن تقيموا على التكذيب كما أقاموا، فيصيبكم ما أصابهم، ﴿وَ اذكروا نعمة الله عليكم التي خصكم بها، وهي أن﴿زادكم في الخَّلق بسطة﴾ في القوة وكبر الأجسام، وشدة البطش، ﴿ فَاذَكُ رُوا آلاء اللهِ أَي: نـعـمـه الواسعة، وأياديه المتكررة ﴿لعلكم ﴾ إذا ذكرتموها بشكرها وأداء حقها ﴿تَفَلُّحُونَ﴾ أي: تفوزون بالمطلوب، وتنجون من المرهوب، فوعظهم وذكرهم، وأمرهم بالتوحيد، وذكر لهم وصف نفسه، وأنه ناصح أمين، وحذرهم أن يأخذهم الله كما أخذمن قبلهم، وذكرهم نعم الله عليهم وإدرار الأرزاق إليهم، فلم يسنقادوا ولا استجابوا.

فرقالوا، متعجبين من دعوته، ونخبرين له أنهم من المحال أن يطيعوه:

﴿ أُحِنتُنَا لَنْعَبِدُ اللهِ وحده ونَذْرُ مَا كَانَ يعبد آباؤنا﴾ قبحهم الله، جعلوا الأمر الذي هو أوجب الواجبات وأكمل الأمور، من الأمور التي لا يُعارَضُون بها ما وجدوا عليه آباءهم، فقدموا ما عليه الاباء الضالون من الشرك وعبادة الأصنام، على ما دعت إليه الرسل من توحيد الله وحده لا شريك له، وكذبوا نبيهم، وقالوا: ﴿فَائِتُنَا بِمَا تعدنا إن كنت من الصادقين، وهذا استفتاح منهم على أنفسهم.

فقال لهم هود عليه السلام: ﴿قد

وقع عليكم من ربكم رجس وغضب، أي: لا بىدمىن وقوعه، فإنه قىد انعقدت أسبابه، وحان وقت الهلاك ﴿ أتجادلونني في أسماء سميتموها أنتم وآباؤكم ﴾ أي: كيف تجادلون على أمور لا حقائق لها، وعلى أصنام سميتموها آلهة، وهي لا شيء من الآلهة فيها، ولا مثقال ذرة و ﴿ مَا نُزُّلُ اللَّهِ بِهَا مِنْ سلطان فإنها لوكانت صحيحة لأنزل الله بها سلطاناً، فعدم إنزاله له دليل على بطلانها، فإنه ما من مطلوب ومقصود \_وخصوصاً الأمور الكبار \_ إلا وقد بين الله فيها من الحجج ما يدل عليها، ومن السلطان مالا تخفي معه ﴿فَانْتَظْرُوا﴾ ما يقع بكم من العقاب، الذي وعدتكم به ﴿إنِّي معكم من المنتظرين، وفرق بين الانتظارين، انتظار من يخشى وقوع العقاب، ومن يرجو من الله النصر والثواب، ولهذا فتح الله بين المريقين فقال: ﴿ فَأُنْتَجِينَاهُ ﴾ أي: هودآ﴿ والذين ﴾ آمنوا﴿معه برحمة منا﴾ فإنه الذي هداهم للإيمان، وجعل إيمانهم سبباً ينالون به رحمته فأنجاهم برحمته، ﴿وقطعنا دابر الذين كذبوا بآياتنا﴾ أي: استأصلناهم بالعذاب الشديد الذي لم يبق منهم أحداً، وسلط الله عليهم الريح العقيم، ما تذر من شيء أتت عليه إلا جعلته كالرميم، فأهلكوا فأصبحوا لا يري إلا مساكنهم، فانظر كيف كان عاقبة المنذرين الذين أقيمت

وَقَطَّعْنَ فَرُانْنَتَى عَشْرَةَ أَسْبَاطًا أَمَعَا وَأَوْسَيْنَ إَلَى مُوسَى إِذِ ٱسْتَسْفَنَهُ فَوْمُهُۥ أَنِ ٱضْرِبِ بِعَصِكَ ٱلْحُبَحِرُ ۗ فَأَنْبَجَسَتْ مِنْهُ ٱلْفُتَاعَشْرَةَ عَيْنَا فَدْعِلِم كُلُّ أَكاسِ مَّشْرَيَهُمُّ وَظَلَّاكَ عَلَيْهِمُ ٱلْعَسَكَمْ وَأَزَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلْمُنَّ وَالسَّلْوَيَّ الْحُدُولُونِ طَيِّبُتِ مَارَزَقْنَكُمْ وَمَا ظَأَمُونَا وَلَكِن كَانُوا أَنْفُ كُمُّ يُظَلِّمُونَ ۞ وَإِذْ فِيلَ لَمُنْهُ أَسْتُ نُواْهَا ذِوالْقَرْبَةَ وَكُلُواْمِنْهَا حَيْثُ شِنْتُمْ وَقُولُوا حِطَّةٌ وَادْخُلُوا الْبَابَ سُجَكَ دَانَعْ فِرَ لَكُمْ خَطِيتَانِكُمْ سَازِيدُ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ فَتَدُّلُ ٱلَّذِينَ طُلَّمُواْ مِنْهُمْ قَوْلًاغَيْرَ ٱلَّذِي قِيلَ لَمُّمَّهُ ۚ فَأَذِيْكَ لِنَا عَلَيْهِ هِزْرِجِ ۖ زَاقِنَ ٱلنَّكَ مَا ٓكَ اثْوَأَ يَظْلِمُونَ ۞ وَسْعَلْهُمْ عَنِ ٱلْقَرْبَ وَٱلْيَى كَالَتَ اً حَاضِرَةً ٱلْبَحَدِياذَ يُعَدُونَ فِي ٱلسَّبْتِ إِذْ تَأْتِيهِمْ حِتَانُهُمْ يُوْرُ سَكِنتِ هِرْشُرَعَكَ اوَيُوْرُ لَايَسْ بِتُونَ لَاتَأْتِيهِمْ حَكَذَٰلِكَ نَبَلُوهُمْ بِمَاكَ اثْوَاْيَقْ سُقُونَ ۞ TARRES WESTER

عليهم الحجج، فلم ينقادوا لها، وأمروا بالإيمان فلم يؤمنوا فكان عاقبتهم الهلاك، والخزي والفضيحة.

﴿وَأَتَبِعُوا فِي هَذْهِ الدِّنِيا لِعِنْهُ ويوم القيامة، ألا إن عاداً كفروا ربهم ألا بعُداً لعاد قوم هود).

وقال هنا: ﴿وقطعنا دابر الذين كذبوا بآياتنا وما كانوا مؤمنين ، بوجه من الوجوه، بل وصفهم التكذيب والعناد، ونعتهم الكبر والفساد.

﴿٧٦ ـ ٧٩﴾ ﴿وإلى تمود أخاهم صالحاً ﴾ إلى آخر قصتهم (١). أي ! ﴿وَ﴾ أرسلنا﴿إلى تمودِ﴾ القبيلة المعروفة الذين كانوا يسكنون الحجر وما حوله من أرض الحجاز وجزيرة العرب، أرسل الله إليهم ﴿أَضَاهِم صالحاً الإيمان بيا يدعوهم إلى الإيمان والتوحيد، وينهاهم عن الشرك والتنديد، ف ﴿قال يا قوم اعبدوا الله مالكم من إله فيره الله عوته عليه الصلاة والسلام من جنس دعوة إخوانه من المرسلين، الأمر بعبادة الله، وبمان أنه ليس للعباد إله غير الله، ﴿قد جاءتكم بينة من ربكم﴾ أي: خارق من خوارق العادات، التي لا تكون إلا آية سماوية لا يقدر الناس عليها، ثم نسرها بقوله: ﴿ هذه ناقة الله لكم آية ﴾ أي: هذه ناقة شريفة فاضلة لإضافتها

**建筑 图别经7** وَإِذْ قَالَتْ أُمَّةً مِّنْ مُمْ لِرَقِطُونَ قَوْمًا أَلَكُ مُهَا كُهُمْ أَوْمُعَكِبْهُمْ عَدَانَا شَكِيدًا ۚ قَالُواْ مَعْدُورَةً إِلَا رَبِيُكُووَلَعَ لَهُمْ يَتَغُونَ ۞ فَكَأَنْمُواْ مَاذُكِرُواْ بِهِيَّ أَنْجَيْنَ ٱللَّيْنَ يَنْهَوْنَ عَنِ ٱللَّيْوَ وَأَخَذُنَا ٱلَّذِينَ ظُلُمُواْ بِعِكَ ابِ بَعِيسِ بَمَاكَ اوَّا يَقْتُ عُونَ ۞ فَلَمَّا عَنَّوا عَن مَّانَهُ وَلِعَنْهُ قُلْنَا لَكُمْ كُونُواْ قِرَدَةً خَلِيثِينَ ا وَإِذْ تَأَذَّ لَكُ لَيْتُكُ لَيْتُكُثُّنَّ عَلَيْهِمْ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيكَ مَوْمَن يَسُومُهُمْ مِثْوَةَ ٱلْعَكَ لَابِ إِنَّ زَبُكَ لَسِّرِيعُ ٱلْمِعَالِ وَإِلَّهُ لَغَنَافُورٌ رَّحِيـةً ۞ وَفَطَّعْنَاهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَمَآ أَيِّنَهُمُ ٱلصَّلِلحُونَ وَمِنْهُمْ دُونَ ذَلِكَ وَبَلُونَهُم مِٱلْمُسَنَتِ وَٱلنَّيَّانِ لْعَلَمُهُمْ يَرْجِعُونَ ۞ فَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ وَرِيثُواْ ٱلْحِنَّابَ يَأْخُذُونَ عَجَنَ هَاذَا ٱلْأَدُّنَ وَيَقُولُونَ مَسَيُغَغَرُكِنَا وَإِن يَأْتِهِهِ مَعْرَضٌ مِثْلُهُ يَأْمُدُوا مُؤْرِهُ أَلْرُ يُؤْمِذُ عَلَيْهِهِ مِيشَاقُ ٱلْكِتَاب أَنَّ لَا يَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلَّا ٱلْحَقِّ وَيَرَيسُواْ مَافِيةٍ ۚ وَٱلدَّالُ ٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَّقُونَّ أَفَلَاقَتَ قِلُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ يُمَنِّيكُونَ بِٱلْكِتَكِ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوْةَ إِنَّا لَانْضِيعُ أَمْرَ ٱلْصَّلِحِينَ ۞ THE SECURITY OF THE SECURITY O

إلى الله تعالى إضافة تشريف، لكم فيها آية عظيمة. وقد ذكر وجه الآية في قوله: ﴿لها شرب ولكم شرب يوم معلوم﴾. وكان عندهم بئر كبيرة، وهي المعروفة ببئر الناقة، يتناوبونها هم والناقة، للناقة يوم تشربها ويشربون اللبن من ضرعها، ولهم يوم يردونها، وتصدر الناقة عنهم.

وقال لهم نبيهم صالح عليه السلام: ﴿فَدُرُوهَا تَسَأَكُمُ فَيَ السَّامِ عَلَيْهُ أَرْضَ اللهُ فَلَا عَلَيْكُم من مؤونتها شيء، ﴿ولا تمسوها بسوء ﴾ أي: بعقر أو غيره، ﴿فَيأْخَذُكُم عَذَابِ أَلِيمٍ ﴾.

وواذكروا إذ جعلكم خلفاء في الأرض تتمتعون بها وتدركون مطالبكم ومن بعد عاد الذين أهلكهم الله، وجعلكم خلفاء من بعدهم، ووبوأكم في الأرض أي: مكن لكم فيها، وسهل لكم الأسباب الموصلة إلى ما تصوراً أي: الأراضي السهلة التي ليست بجبال، تتخذون فيها القصور العالية والأبنية الحصينة، ووتنحتون الجبال بيوتاً كما هو مشاهد إلى الآن المساكن والحجر ونحوها، وهي باقية ما المساكن والحجر ونحوها، وهي باقية ما المساكن والحجر ونحوها، وهي باقية ما بقيت الجبال، هن المساكن والحجر ونحوها، وهي باقية ما بقيت الجبال، هن بقيت الجبال، ونحوها، وهي باقية ما بقيت الجبال، ونحوها، وهي باقية ما بقيت الجبال، هن بقيت الجبال، ونحوها، وهي باقية ما بقيت الجبال، ونفاذكروا آلاء الله المنتون الجبال، وفاذكروا آلاء الله المنتون الجبال، وفاذكروا آلاء الله المنتون والمناكن والحيد ونحوها، وهي باقية ما بقيت الجبال، وفي باقية ما بقيت المحبال، وفي باقية ما بقيت المحبال باقت المحبال

أي: نعمه، وما خولكم من الفضل والرزق والقوة، ﴿ولا تعثوا في الأرض مفسدين﴾ أي: لا تخربوا الأرض بالفساد والمعاصي، فإن المعاصي تدع الديار العامرة بلاقع، وقد أخلت ديارهم منهم، وأبقت مساكنهم موحشة بعدهم.

﴿قال الملأ الذين استكبروا من قومه ﴾ أي: الرؤساء والأشراف الذين تكبروا عن الحق، ﴿للذين استضعفوا ﴾ ولما كان المستضعفون ليسوا كلهم مؤمنين، قالوا ﴿لمن آمن منهم أتعلمون أن صالحاً مرسل من ربه ﴾ أي: أهو صادق أم كاذب؟

فقال المستضعفون: ﴿إِنَا بِمَا أَرْسُلُ به مؤمنون﴾ من توحيد الله والخبر عنه وأمره ونهيه.

وقال الذين استكبروا: إنا بالذي آمنتم به كافرون حملهم الكبر أن لا ينقادوا للحق الذي انقاد له الضعفاء.

وفعقروا الناقة التي توعدهم إن مسوها بسوء أن يصيبهم عذاب أليم، وعتواعن أمر ربهم أي: قسوا عنه، واستكبروا عن أمره الذي من عتا أذاقه العذاب الشديد. لا جرم أحل الله بهم من النكال ما لم يحل بغيرهم ووقالوا مع هذه الأفعال متجرئين على الله، مُعَجزين له، غير مبالين بما فعلوا، بل مفتخرين له، غير مبالين بما فعلوا، بل مفتخرين بها: ويا صالح اثنتا بما تعدنا إن كنت من العذاب، فقال: وتمتعوا في داركم ثلاثة أيام ذلك وعد غير مكذوب .

وفأخلتهم الرجفة فأصبحوا في دارهم جائمين على ركبهم، قد أبادهم الله، وقطع دابرهم، وفتولى حنهم الله عليه السلام حين أحل الله بم العذاب، ﴿وقال خاطباً لهم توبيخاً وعتاباً، بعدما أهلكهم الله: ﴿يا قوم لقد أبلغتكم رسالة ربي ونصحت لكم ﴾ أي: جمع ما أرسلني الله به إليكم، قد أبلغتكم به

وحرصت على هدايتكم، واجتهدت في سلوككم الصراط المستقيم والدين القويم. ﴿ولكن لا تحبون الناصحين﴾ بل رددتم قول النصحاء، وأطعتم كل شيطان رجيم.

واعلم أن كثيراً من المفسرين يذكرون في هذه القصة أن الناقة قد خرجت من صخرة صماء ملساء اقترحوها على صالح، وأنها تمخضت تمخض الحامل، فخرجت الناقة وهم ينظرون، وأن لها فصيلاً حين عقروها، رغى ثلاث رغيات، والفلق له الجبل ودخل فيه، وأن صالحاً عليه السلام قال لهم: آية نزول العذاب بكم، أن تصبحوا في اليوم الأول من الأيام الثلاثة ووجوهكم مصفرة، واليوم الثاني: محمرة، والثالث: مسودة، فكان كما قال.

وكل هذا من الإسرائيليات التي لا ينبغي نقلها في تفسير كتاب الله، وليس في القرآن ما يدل على شيء منها بوجه من الوجوه، بل لوكانت صحيحة لذكرها الله تعالى، لأن فيها من العجائب والعبر والآيات ما لا بهمله تعالى ويدع ذكره، حتى يأتي من طريق من لا يوثق بنقله، بل القرآن يكذب بعض هذه الذكورات، فإن صالحاً قال لهم: ﴿تمتعوا في داركم ثلاثة أيام﴾ أي: تنعموا وتلذذوا مذا الوقت القصير جداً، فإنه ليس لكم من المتاع واللذة سوى هذا، وأي: لذة وتمتع لمن وعدهم نبيهم وقوع العذاب، وذكر لهم وقوع مقدماته، فوقعت يوماً فيوماعلي وجه يعمهم ويشملهم [احرار وجوههم، واصفرارهم واسودادها من العذاب](١٠

هل هذا إلا مناقض للقرآن، ومضاد له؟!!. فالقرآن فيه الكفاية والهداية عن ما سواه.

نبعهم لو صبح شيء عن رسول الله على الا يناقض كتاب الله، فعلى الرأس والعين، وهو مما أمر القرآن باتباعه ﴿وما آتاكم

الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا . وقد تقدم أنه لا يجوز تفسير كتاب الله بالأخبار الإسرائيلية، ولو على تجويز الرواية عنهم بالأمور التي لا يجزم بكذبها، فإن معاني كتاب الله يقينية، وتلك أمور لا تصدق ولا تكذب، فلا يمكن اتفاقهما.

والمداه المنافقة ما سبقكم بها من أحد التأتون الفاحشة ما سبقكم بها من أحد من العالمين إلى آخر القصة (١٠). أي: وي اذكر عبدنا ولوطاً عليه الصلاة والسلام، إذ أرسلناه إلى قومه يأمرهم بعبادة الله وحده، وينهاهم عن الفاحشة التي ما سبقهم بها أحد من العالمين، فقال: وأتأتون الفاحشة أي: الخصلة التي بلغت في العظم والشناعة إلى أن استغرقت أنواع الفحش، وما سبقكم بها من أحد من النعلم والتكروها، ومنوها لمن بعدهم، من الشنع ما يكون أيضاً.

تم بينها بقوله: ﴿إِنكُم لتأتون الرجال شهوة من دون النساء﴾ أي: كيف تذرون النساء اللاي خلقهن الله لكم، وفيهن المستمتع الموافق للشهوة والفطرة، وتقبلون على أدبار الرجال، التي هي غاية ما يكون في الشناعة والخباث، عمل تخرج منه الأنسان فضلاً عن ملامستها وقربها، ﴿بل أنتم قوم مسرفون﴾ أي: متجاوزون لما حده الله متجرئون على محارمه.

﴿وما كان جواب قومه إلا أن قالوا أخرجوهم من قريتكم إنهم أناس يتطهرون﴾ أي: يتنزهون عن فعل الفاحشة. ﴿وما نقموا منهم إلا أن يؤموا بالله العزيز الحميد﴾.

﴿فَأَنْجِينَاهُ وَأَهْلُهُ إِلاَ امرأته كانت من المضابرين ﴾ أي: الباقين المعذبين، أمره الله أن يسري بأهله ليلاً، فإن العذاب مصبح قومه فسرى بهم، إلا امرأته أصابها ما أصابهم.

﴿وأمطرنا عليهم مطراً﴾ أي: حجارة حارة شديدة، من سجيل، وجعل الله عاليها سافلها، ﴿فانظر كيف كان عاقبة المجرمين﴾ الهلاك والخزي الدائم.

( ۱۸ - ۹۳ ) (وإلى مدين أخاهم شعيباً ) . . . إلى آخر القصة ( ۲ ) أي القيباة المعروفة بمدين ( أخاهم في النسب ( شعيباً ) وأخاهم في النسب ( شعيباً ) له ، ويأمرهم بإيفاء المكيال والميزان ، وأن لا يبخسوا الناس أشياءهم ، وأن لا يعثوا في الأرض مفسدين ، بالإكثار من عمل المعاصي ، ولهذا قال : ( ولا تسفسدوا في الأرض بسعد ولا تسفسدوا في الأرض بسعد أصلاحها ذلكم خير لكم إن كنتم مؤمنين فإن ترك المعاصي امتثالاً لمن الله وتقرباً إليه خير ، وأنفع للعبد من ارتكابها الموجب لسخط الجبار ، وعذاب النار .

﴿ولا تقمدوا﴾ للناس ﴿بكل صراط﴾ أي: طريق من الطرق التي يكثر سلوكها، تحذرون الناس منها و ﴿توعدون﴾ من سلكها ﴿وتصدون عن سبيل الله أمن أراد الاهتداء به ﴿وتبخونها عوجاً﴾ أي: تبغون سبيل الله تكون معوجة، وتميلونها اتباعاً لأهوائكم، وقد كان الواجب عليكم وعلى غيركم الاحترام والتعظيم للسبيل التي نصبها الله لعباده ليسلكوها إلى مرضاته ودار كرامته، ورحهم بها أعظم رحمة، وتَصَدُّون لنصرتها والدعوة إليها، والذب عنها، لا أن تكونوا أنتم قطاع طريقها، الصادين الناس عنها، فإن هذا كفر لنعمة الله ومحادة لله، وجعل أقوم الطرق وأعدلها مائلة، وتشنعون على من سلكها.

﴿واذكروا﴾ نعمة الله عليكم ﴿إِذَ كنتم قليلاً فكثركم ﴾ أي: نماكم بما أنعم عليكم من الزوجات والنسل، والصحة، وأنه ما ابتلاكم بوباء أو أمراض من الأمراض المقللة لكم، ولا

سلط عليكم عدواً يجتاحكم ولا فرقكم في الأرض، بسل أنعم عليكم باجتماعكم، وإدرار الأرزاق وكثرة النسل.

وانظروا كيف كان عاقبة المسدين فإنكم لا تجدون في جموعهم إلا الشتات، ولا في ربوعهم إلا الوحشة والانبتات ولم يورثوا ذكراً حسناً، بل أتبعوا في هذه الدنيا لعنة، ويوم القيامة أشد خزياً وفضيحة.

وإن كان طائفة منكم آمنوا بالذي أرسلت به وطائفة لم يؤمنوا وهم الجمهور منهم فاصبروا حتى يحكم الله بيننا وهو خير الحاكمين فينصر المحق، ويوقع العقوبة على المطل.

وقال الملا الذين استكبروا من قومه وهم الأشراف والكبراء منهم الذين اتبعوا أهواءهم ولهوا بلذاتهم، فلما أتاهم الحق ورأوه غير موافق عنه، فقالوا لنبيهم شعيب ومن معه من المؤمنين المستضعفين: ولنخرجنك يا شعيب والذين آمنوا معك من قريتنا أو لتعودن في ملتنا استعملوا قوتهم السبعية، في مقابلة الحق، ولم يراعوا السبعية، في مقابلة الحق، ولم يراعوا وتبعوا أهواءهم وعقولهم السفيهة التي واتبعوا أهواءهم وعقولهم السفيهة التي دلتهم على هذا القول الفاسد، فقالوا: إما أن ترجع أنت ومن معك إلى ديننا أو لنخرجنكم من قريتنا.

ف «شعيب» عليه الصلاة والسلام كان يدعوهم طامعاً في إيمانهم، والآن لم يسلم من شرهم، حتى توعدوه إن لم يتابعهم \_ بالجلاء عن وطنه، الذي هو ومن معه أحق به منهم.

ف ﴿قال﴾ لهم شعيب عليه الصلاة والسلام متعجباً من قولهم: ﴿أَو لَو كَنَا كَارِهِينَ ﴾ أي: أنتابعكم على دينكم وملتكم الباطلة، ولو كنا كارهين لها لعلمنا ببطلانها، فإنما يدعى إليها من له نوع رغبة فيها، أما من يعلن بالنهي عنها، والتشنيع على من اتبعها فكيف

 <sup>(</sup>١) في ب: أورد الآيات كاملة.

٢) في ب: أورد الآيات كاملة.

يدعي إليها؟!!

﴿قد افترينا على الله كذباً إن عدنا في ملتكم بعد إذ نجانا الله منها أي: السهدوا علينا أننا إن عدنا فيها بعدما نجانا الله منها وأنقذنا من شرها، أننا كاذبون مفترون على الله الكذب، فإننا نعلم أنه لا أعظم افتراء ممن جعل لله شريكا، وهو الواحد الأحد الفرد الصممد، الذي لم يستخذ ولداً ولا صاحبة، ولا شريكاً في الملك.

وما يكون لنا أن نعود فيها أي: يمتنع على مثلنا أن نعود فيها، فإن هذا من المحال، فآيسهم عليه الصلاة والسلام من كونه يوافقهم من وجوه متعددة، من جهة أنهم كارهون لها مبعضون لما هم عليه من الشرك. ومن جهة أنه جعل ما هم عليه كذباً، وأشهدهم أنه إن اتبعهم ومن معه فإنهم كاذبون.

ومنها: اعترافهم بمنة الله عليهم إذ أنقذهم الله منها.

ومنها: أن عودهم فيها \_ بعدما هداهم الله \_ من المحالات، بالنظر إلى حالتهم الراهنة، وما في قلوبهم من تعظيم الله تعالى والاعتراف له بالعبودية، وأنه الإله وحده لا شريك له، وأن آلهة المشركين أبطل الباطل، وأعل المحال.

وحيث إن الله منَّ عليهم بعقول يعرفون بها الحق والباطل، والهدى والضلال.

وأما من حيث النظر إلى مشيئة الله وإرادته النافذة في خلقه، التي لا خروج لأحد عنها، ولو تواترت الأسباب وتوافقت القوى، فإنهم لا يحكمون على أنفسهم أنهم سيفعلون شيئاً أو يتركونه، ولهذا استثنى ﴿وما يكون لنا أن نعود فيها إلا أن يشاء الله ربنا ﴾ أي: فلا يمكننا ولا غيرنا، الخروج عن مشيئته التابعة لعلمه وحكمته، وقد ﴿وسع ربنا كل شيء علماً ﴾ فيعلم ما يصلح للعباد وما

يدبرهم عليه. ﴿على الله توكلنا﴾ أي: اعتمدنا أنه سيثبتنا على الصراط المستقيم، وأن يعصمنا من جميع طرق المحيم، فإن من توكل على الله كفاه، ويسر له أمر دينه ودنياه.

﴿ربنا افتح بيننا وبين قومنا بالحق﴾ أي: انصر المظلوم وصاحب الحق، على الظالم المعاند للحق ﴿وأنت خير الفاتحين﴾ وفتحه تعالى لعباده نوعان: فتح العلم، بتبيين الحق من الباطل، والهدى من الضلال، ومن هو من المستقيمين على الصراط، ممن هو منمنحرف عنه.

والنوع الثاني: فتحه بالجزاء وإيقاع العقوبة على الظالمين، والنجاة والإكرام للصالحين، فسألوا الله أن يفتح بينهم وبين قومهم بالحق والعدل، وأن يريهم من آياته وعبره، ما يكون فاصلاً بين الفريقين.

﴿وقال الملأ الذين كفروا من قومه ﴾ عذرين عن اتباع شعيب، ﴿لَنُ البعتم شعيب، ﴿لَنُ البعتم شعيب، ﴿لَنُ البعتم سولت لهم أنفسهم أن الخسارة والشقاء في اتباع الرشد والهدى، ولم يدروا أن الخسارة كل الخسارة في لزوم ما هم عليه من الضلال والإضلال، وقد علموا ذلك حين وقع بهم النكال.

﴿ فِأَخِذْتُهُمُ الرَّجِفَةُ ﴾ أي: الزلزلة الشديدة ﴿فُأْصِبِحِوا فِي دارهم **جاثمین**﴾ أي: صرعي ميتين هامدين، قال تعالى ناعياً حالهم ﴿الذين كذبوا شعيباً كأن لم يغنوا فيها الله أي: كأنهم ما أقاموا في ديارهم، وكأنهم ما تمتعوا في عرصاتها، ولا تفيئوا في ظلالها، ولا غنوا في مسارح أنهارها، ولا أكلوا من تمار أشجارها، حين فاجأهم العذاب، فنقلهم من مورد اللهو واللعب واللذات، إلى مستقر الحزن والشقاء والعقاب والدركات ولهذا قال: ﴿الذين كذبوا شعيباً كانوا هم الخاسرين، أي: الخسار محصور فيهم، لأنهم خسروا دينهم وأنفسهم وأهليهم يوم القيامة، ألا ذلك هو الخسران

المبين، لا من قالوا لهم: ﴿لئن اتبعتم شعيباً إنكم إذاً لخاسرون﴾،

فحين هلكوا تولى عنهم نبيهم شعيب عليه الصلاة والسلام ﴿وقال﴾ معاتباً وموبخاً ومخاطباً بعد موتهم: ﴿يا قوم لقد أبلغتكم رسالات ربي﴾ أي: أوصلتها إليكم، وبينتها حتى بلغت منكم أقصى ما يمكن أن تصل إليه، وخالطت أفئدتكم ﴿ونصحت لكم﴾ فلم تقبلوا نصحي، ولا انقدتم لارشادي، بل فسقتم وطغيتم.

﴿ فكيف آسى على قوم كافرين ﴾ أي: فكيف أحزن على قوم لا خير فيهم، أتاهم الخير فردوه ولم يقبلوه، ولا يبليق بهم إلا الشر، فهؤلاء غير حقيقين أن يحزن عليهم، بل يفرح بإهلاكهم ومحقهم، فعياذاً بك اللهم من الخزي والفضيحة، وأي: شقاء وعقوبة أبلغ من أن يصلوا إلى حالة يتبرأ مهم أنصح الجلق لهم؟!!

﴿ ٩٤ ـ ٩٥﴾ ﴿وما أرسلنا في قرية من نبى إلا أخذنا أهلها بالبأساء والضراء لعلهم يضرعون \* ثم بدلنا مكان السيئة الحسنة حتى عفوا وقالوا قد مس آباءنا الضراء والسراء فأخذناهم بغتة وهم لا يشعرون، يقول تعالى: ا ﴿وما أرسلنا في قرية من نبي﴾ يدعوهم إلى عبادة الله، وبنهاهم عن ما هم فيه من الشر، فلم ينقادوا له: إلاابتلاهم الله ﴿بالبأساء والضراء﴾ أي: بالفقر والمرض وأنواع البلايا. ﴿لَعلهم الخضعت نفوسهم فتضرعوا إلى الله واستكانوا للحق. ﴿ثُمُّ إِذَا لَمْ يَفْدُ فِيهُمْ، واستمر استكبارهم، وازداد طغيانهم. ﴿بدلنا مكان السيئة الحسنة ﴾ فأذر عليهم الأرزاق، وعافي أبدانهم، ورفع عنهم البلاء﴿حتى عفوا﴾ أي: كثروا، وكثرت أرزاقهم وانبسطوا في نعمة الله وفضله، وتسوا ما مر عليهم من البلاء. ﴿وقالوا قد مس آباءنا الضراء والسراء ﴾ أي: هذه عادة جارية لم تزل موجودة في الأولين واللاحقين، تارة

<sup>(</sup>١) في ب: فأخذهم العذاب.

يكونون في سراء وتارة في ضراء، وتارة في ضراء، وتارة في قرح، ومرة في ترح، على حسب تقلبات الزمان وتداول الأيام، وحسبوا أنها ليست للموعظة والتذكير، ولا للاستندراج والنكير حتى إذا اغتبطوا، وفرحوا بما أوتوا، وكانت الدنيا، أسر ما كانت إليهم، أخذناهم بالعذاب (بغتة وهم لا يشعرون) بالعذاب (بغتة وهم لا يشعرون) وظنوا أنهم قادرون على ما آتاهم الله، وأنهم غير زائلين ولا منتقلين عنه.

﴿٩٦ ــ ٩٩﴾ ﴿ولو أنَّ أَهل القرى آمنوا واتقوا لفتحنا عليهم بركات من السماء والأرض ولكن كذبوا فأخذناهم بما كانوا يكسبون \* أفأمن أهل القرى أن يأتيهم بأسنا بياتاً وهم نائمون \* أو أمن أهل القرى أن يأتيهم بأسنا ضحى وهم يلعبون \* أفأمنوا مكر الله فلا يأمن مكر الله إلا القوم الخاسرون، لا ذكر تعالى أن المكذبين للرسل يبتلون بالضراء موعظة وإنذاراً، وبالسراء استدراجاً ومكراً، ذكر أن أهل القري، لو آمنوا بقلوبهم إيماناً صادقاً صدقته الأعمال، واستعملوا تقوى الله تعالى ظاهراً وباطناً، بترك جميع ما حرَّم الله، لفتح عليهم بركات السماء والأرض، فأرسل السماء عليهم مدراراً، وأنبت لهم من الأرض ما به يعيشون وتعيش بهائمهم، في أخصب عيش وأغزر رزق، من غير عناء ولا تعب، ولا كدولا نصب، ولكنهم لم يؤمنوا ويتقوا ﴿فَأَخَذُنَاهُمُ بماكانوا يكسبون بالعقوبات والبلايا ونزع البركات، وكثرة الآفات، وهي بعض جزاء أعمالهم، وإلا فلو واخذهم بجميع ما كسبوا، ما ترك عليها من دابة. ﴿ظهر الفساد في البر والبحر بما كسبت أيدي الناس، ليذيقهم بعض الذي عملوا، لعلهم

﴿ أَفَأَمَنِ أَهِلِ القرى ﴾ أي: المكذبة، بقرينة السياق ﴿ أَن يَأْتِيهِم بِأَسِنا ﴾ أي:

عذابنا الشديد ﴿بياتاً وهم نائمون﴾ أي: في غفلتهم، وغرتهم وراحتهم. ﴿أَوْ أَمِن أَهل القرى أَن يأتيهم بأسنا ضحى وهم يلعبون﴾ أي: أي: شيء يؤمنهم من ذلك، وهم قد فعلوا أسبابه، وارتكبوا من الجرائم العظيمة، ما يوجب بعضه الهلاك؟!

﴿أَفَأَمننوا مسكر الله حيث يستدرجهم من حيث لا يعلمون، ويملي لهم، إن كيده متين، ﴿فلا يأمن مكر الله إلا القوم الخاسرون ﴾ فإن من أمن من عذاب الله، فهو (١٦ لم يصدق بالجزاء على الأعمال، ولا آمن بالرسل حقيقة الإيمان.

وهذه الآية الكريمة فيها من التخويف البليغ، على أن العبد لا ينبغي له أن يكون أمناً على ما معه من الإيمان.

بل لا يزال خاتفاً وجلاً أن يبتلى ببلية تسلب ما معه من الإيمان، وأن لا يزال داعياً بقوله: "يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك"، وأن يعمل ويسعى، في كل سبب يخلصه من الشر عند وقوع الفتن، فإن العبد \_ ولو بلغت به الحال ما بلغت \_ فليس على يقين من السلامة.

ورثون الأرض من بعد أهلها أن لو نشاء يرثون الأرض من بعد أهلها أن لو نشاء أصبناهم بذنوبهم ونطبع على قلوبهم فهم لا يسمعون \* تلك القرى نقص عليك من أنبائها ولقد جاءتهم رسلهم بالبينات فما كانوا ليؤمنوا بما كذبوا من قبل كذلك يطبع الله على قلوب الكافرين \* وما وجدنا الأكثرهم من عهد وإن وجدنا أكثرهم لفاسقين عهد وإن وجدنا أكثرهم الغابرين بعد هلاك الأمم الغابرين بعد هلاك الأمم الغابرين بعد المذين يرثون الأرض من بعد أهلها أن لو نشاء أصبناهم بذنوبهم أي: أو لم يتبين ويتضح للأمم الذين ورثوا الأرض، بعد إهلاك من قبلهم بذنوبهم ثم عملوا كأعمال أولئك بذنوبهم ثم عملوا كأعمال أولئك

\* وَإِذْ نَنَقَتَ الْجُلَ فَوْقَهُمْ كَأَنَّهُ مُظَلَّةٌ وَظَنُّوا أَنَّهُ وَإِقْرَاهِمْ خُذُواْ مَا ٓ عَانَيْنَكُمْ بِقُوَّةِ وَاذْكُرُواْ مَافِيهِ لَعَلَكُمْ نَتَقُوبَ ٥ وَإِذْ أَخَذَ زَيُّكَ مِنْ بَيَّ ءَادَمَ مِن طُهُورِهِمْ ذُرْيَّتُ هُمُ وَأَشْهَا مُمَّ عَلَىٓ أَنفُهِ هِزِ ٱلۡسَتُ بِرَيِّكُوٓ قَالُواْ بِكَيْ شَهِدَنَآ ٱنۡ تَعۡوُلُواْ يَوۡرُ ٱلْقِينَمَةِ إِنَّاكُنَّاعَنْ هَلْذَاعْلِهِيلِينَ ۞ أَقْتَقُولُوٓ إِنَّمَا أَشْرُكَ اَلْهَا وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَكُنَّا ذُرِيَّةً مِّنْ بَعْدِهِمْ أَفَنْهُ لِكُمَّا عَافَعَلَ ٱلْمُتَطِلُونَ ۞ وَكَدَّالِكَ نَعَصِّ لُأَتَّاكِتَ وَلَعَسَلَهُمْ وَلَعَسَلَهُمْ وَيَعِونَ @ وَآفَلُ عَلَيْهِهُ مِنْهَأَ ٱلَّذِي ءَالَيْنَهُ ءَايكينَا فَاسَكُمْ مِنْهَا فَأَنْبَكُهُ ٱلشَّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ ٱلْعَاوِينَ ۞ وَلَوْشِ ثَنَا لَرَفَعْنَهُ بِهَا وَلَلْكِنَهُ وَأَخْلَدُ إِلَى ٱلْأَرْضِ وَأَنَّعَ هَوَنَاذُ فَتَكُدُ كَمَثَلِ ٱلْكَلْبِ إِن تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَثْ أَوْتَارُكُ مُ يُلْهَثُ ذَلِكَ مَسَلُ ٱلْفَوْمِ ٱلَّذِيرَ لَنَّهُ وَأَبِكَا لِمَيَّا فَأَقْصُصِ ٱلْفَصَوَ صَ لَعَلَّهُمْ بِنَفَكَ مُ وَنِ اللّهِ مِنَاءَ مَثَلًا ٱلْقَوْءُ ٱلَّذِيرَ كَنَّبُوْأُ بِكَايَتِنَا وَأَنفُكُمْ رَكَانُواْ يَظُلِمُونَ ۞ مَن يَهُدِ اللَّهُ فَهُوَ لَلْهُ تَلِيكُ وَمَن يُصِّيلُ فَأَوْلَيْكَ هُوُ أَكْتُكِ مُونَ ۞ 

المهلكين؟

أو لم يهتدوا أن الله لو شاء لأصابهم بذنوبهم، فإن هذه سنته في الأولين والآخرين.

وقوله: ﴿ونطبع على قلوبهم فهم لا يسمعون﴾ أي: إذا نبههم الله فلم ينتبهوا، وذكرهم فلم يتذكروا، وهداهم بالآيات والعبر فلم يهتدوا، فإن الله تعالى يعاقبهم ويطبع على قلوبهم، فيعلوها الران والدنس، حتى يختم عليها، فلا يدخلها حق، ولا يصل إليها خير، ولا يسمعون ما ينفعهم، وإنما يسمعون ما به تقوم الحجة عليهم.

﴿تلك القرى﴾ الذين تقدم ذكرهم ﴿نقص عليك من أنبائها﴾ ما يحصل به عبرة للمعتبرين، وازدجار للظالمين، وموعظة للمتقين.

ولقد جاءتهم رسلهم بالبينات أي: ولقد جاءت هؤلاء المكذبين رسلهم تدعوهم إلى ما فيه سعادتهم، وأيدهم الله بالمعجزات الظاهرة، والبينات المبينات للحق بياناً كاملاً، ولكنهم لم يفدهم هذا، ولا أغنى عنهم شيئاً، وفما كانوا ليؤمنوا بما كذبوا من قبل أي: بسبب تكذيبهم وردهم الحق أول مرة، ما كان الله ليهديهم

في ب: فإنه.

<sup>(</sup>٢) في هامش ب في بيان معنى كلمة الغابرين المتكررة ما يلي: الغابرين: الباقين، الغابرين: الماضين.

للإيمان، جزاء لهم على ردهم الحق، كما قال تعالى: ﴿ونقلب أفئدتهم وأبصارهم كما لو يؤمنوا به أول مرة، ونذرهم في طغيانهم يعمهون﴾. ﴿كَلُلُكُ يُطِبِعُ الله صلى قلوب الكافرين﴾ عقوبة منه. وما ظلمهم الله ولكنهم ظلموا أنفسهم.

ARREST WILDERSON

ورما وجدنا لأكثرهم من عهد الي وما وجدنا لأكثر الأمم الذين أي: وما وجدنا لأكثر الأمم الذين أرسل الله إليهم الرسل من عهد، أي: من ثبات والتزام لوصية الله التي أوصى بها جميع العالمين، ولا انقادوا لأوامره التي ساقها إليهم على ألسنة رسله.

﴿ وَإِنْ وَجِدْنَا أَكْثَرُهُمْ لَفَاسَقِينَ ﴾ أي: خارجين عن طاعة الله، متبعين لأهوائهم بغير هدى من الله، فالله تعلق امتحن العباد بإرسال الرسل وإنزال الكتب، وأمرهم باتباع عهده وهذاه، فلم يمتثل لأمره إلا القليل من الله الناس، الذين سبقت لهم من الله سابقة السعادة.

وأما أكثر الخلق فأعرضوا عن الهدى، واستكبروا عما جاءت به الرسل، فأحل الله بهم من عقوباته المتنوعة ما أحل.

﴿١٧١ \_ ١٠٣﴾ ﴿ثم بعثنا من

بعدهم موسى بآياتنا إلى فرعون وملائه﴾ إلى أخر قصته (١). أي: ثم بعثنا من بعد أولئك الرسل موسى الكليم، الإمام العظيم، والرسول الكريم، إلى قوم عتاة جبابرة، وهم فرعون وملئه، من أشرافهم وكبرائهم، فأراهم من آيات الله العظيمة ما لم يشاهد له نظير ﴿فظلموا بِها﴾ بأن لم ينقادوا لحقها الذي من لم ينقد له فهو ظالم، بل استكبروا عنها ﴿فانظر كيف كأن عاقبة الفسدين الككيف أهلكهم الله، وأتبعهم الذم واللعنة في الدنيا ويوم القيامة، بئس الرفد المرفود، وهذا مجمل فصله بقوله: ﴿وقال موسى، حين جاء إلى فرعون يدعوه إلى الإيمان ﴿ يَا فَرَعُونَ إِنِّ رَسُولُ مِنْ رَبِّ العالمين ان إن رسول من مرسل عظيم، وهو رب العالمين، الشامل للعالم العلوي والسفلي، مربي جميع خلقه بأنواع التدابير الإلهية، التي من جملتها أنه لا يتركهم سدى، بل يرسل إليهم الرسل مبشرين ومنذرين، وهو

فإذا كان هذا شأنه، وأنا قد اختاري واصطفاي لرسالته، فحقيق علي أن لا أكذب عليه، ولا أقول عليه إلا أخق، فإني لو قلت غير ذلك لعاجلني بالعقوبة، وأخذني أخذ عزيز مقتدر. فهذا موجب لأن ينقادوا له ويتبعوه، خصوصاً وقد جاءهم ببينة من الله واضحة على صحة ما جاء به من الحق، فوجب عليهم أن يعملوا بمقصود وسالته، ولها مقصودان عظيمان: إسرائيل الشعب الذي فضله الله على العالمين، أولاد الأنبياء، وسلسلة العالمين، أولاد الأنبياء، وسلسلة يعقوب عليه السلام، الذي موسى عليه الصلاة والسلام واحد منهم.

الذي لا يقدر أحد أن يتجرأ عليه،

ويدعى أنه أرسله ولم يرسله.

فقال له فرعون: ﴿إِنْ كُنتَ جَنْتُ بِآية فأت بِها إِنْ كُنت مِنْ الصادقين \* فألقى جموسى ﴿عصاه﴾ في الأرض

﴿ فَإِذَا هِي تُعبِانَ مِبِينَ ﴾ أي: حية ظاهرة تسعى، وهم يشاهدونها.

﴿ونزع يده ﴾ من جيبه ﴿فإذا هي بيضاء للناظرين، من غير سوء، فهاتان آيتان كبيرتان دالتان على صحة ما جاء به موسى وصدقه، وأنه رسول رب العالمين، ولكن الذين لا يؤمنون لو جاءتهم كل آية لا يؤمنون حتى يروا العذاب الأليم، فلهذا ﴿قَالَ الملاُّ من **ق**وم **فرعون**﴾ حين بهرهم ما رأوا من الآيات، ولم يؤمنوا، وطلبوالها التأويلات الفاسدة: ﴿إِنْ هِذَا لِسَاحِرِ عليم﴾ أي: ماهر في سحره، ثم خوفوا ضعفاء الأحلام وسفهاء العقول، بأنه ﴿يريد﴾ موسى بفعله هذا ﴿أَن يَخْرِجِكُم مَنْ أَرْضُكُم ﴾ أي : يريد أن يجليكم (٢) عن أوطانكم ﴿فماذا تأمرون أي: إنهم تشاوروا فيما بينهم ما يفعلون بموسى، وما يندفع به ضرره بزعمهم عنهم، فإن ما جاء به إن لم يقابل بما يبطله ويدحضه، وإلا دخل في عقول أكثر الناس، فحينئذ انعقد رأيهم إلى أن قالوا لفرعون: ﴿أَرْجِهُ وأخاه أي: احبسهما وأمهلهما، وابعث في المدائن أناساً يحشرون أهل المملكة ويأتون بكل سجار عليم، أي ... يجيئون بالسحرة المهرة، ليقابلوا ما جاء به موسى، فقالوا: يا موسى اجعل بيننا وبينك موعداً لا نخلفه نحن ولا أنت مكاناً سوى .

وقال موعدكم يوم الزينة وأن يحشر الناس ضحى « فتولى فرعون فجمع كيده ثم أتى » وقال هنا: ﴿وجاء السحرة فرعون ﴾ طالبين منه الجزاء إن غلبوا في ﴿قالوا: إن لنا الأجرأ إن كنا نحن الغالبين » في ﴿قال ﴾ فرعون نحن الغالبين » في ﴿قال ﴾ فرعون المقربين » فوعدهم الأجر والتقريب، وعلو المنزلة عنده ، ليجتهدوا ويبذلوا وسعهم وطاقتهم في مغالبة موسى ، فلما حضروا مع موسى بحضرة الخلق العظيم ﴿قالوا ﴾ على وجه التألي وعدم العظيم ﴿قالوا ﴾ على وجه التألي وعدم العظيم ﴿قالوا ﴾ على وجه التألي وعدم العظيم ﴿قالوا ﴾ على وجه التألي وعدم

<sup>(</sup>١) في ب: أورد الآيات كاملة.

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أ: يريد ليجليكم من.

المبالاة بما جاء به موسى: ﴿ يا موسى المبالاة بما جاء به موسى الما أن تكون نحون الملقين في ﴿ قال موسى الناس ما معهم وما مع موسى .

فلما ألقوا حبالهم وعصيهم، إذا هي من سحرهم كأنها حيات تسعى، ف فسحروا أعين الناس واسترهبوهم وجاؤوا بسحر عظيم لم

﴿وأوحينا إلى موسى أن ألت عصاك فألقاها ﴿فإذا هي حصاك فالقاها ﴿فإذا هي حية تسعى، ف ﴿تلقف معلى ما فكون أي: يكذبون به ويموهون.

﴿ فوقع الحق أي: تبين وظهر ، واستعلن في ذلك المجمع ، ﴿ وبطل ما كانوا يعملون \* فغلبوا هنالك ﴾ أي : في ذلك المقام ﴿ وانقلبوا صاغرين ﴾ أي : حقيرين قد اضمحل باطلهم ، وتمالشي سحرهم ، ولم يحصل لهم المقصود الذي ظنوا حصوله .

وأعظم من تبين له الحق العظيم أهل الصنف والسحر، الذين يعرفون من أنواع السحر وجزئياته ما لا يعرفه غيرهم، فعرفوا أن هذه آية عظيمة من آيات الله لا يدان لأحد بها.

﴿وألقي السحرة ساجدين \* قالوا آسنا برب العالمين \* رب موسى وهارون أي: وصدقنا بما بعث به موسى من الآيات البنات.

فوسى ساريا ابيان. في فرعون متهدداً في الإيمان: الآمنتم به قبل أن آذن لكم كان الخبيث حاكماً مستبداً على الأبدان والأقوال، قد تقرر عنده وعندهم أن قوله هو المطاع، وأمره نافذ فيهم، ولا خروج لأحد عن قوله وحكمه، وبهذه الحالة تنحط الأمم، وتضعف عقولها ونفوذها، وتعجز عن المدافعة عن حقوقها، ولهذا قال الله عنه: (فاستخف قومه فأطاعوه وقال هذا: (فاستحف قبل أن آذن لكم أي: هذا سوء أدب منكم وتجرؤ على.

ثم موه على قومه وقال: ﴿إِن هذا لمكر مكرتموه في المدينة لتخرجوا منها أهلها ﴾ أي: إن موسى كبيركم الذي علمكم السحر، فتواطأتم أنتم وهو على أن تنغلبوا له، فيظهر فتتبعوه، ثم يتبعكم الناس أو جمهورهم، فتخرجوا منها أهلها.

وهذا كذب يعلم هو ومن سبر الأحوال، أن موسى عليه الصلاة والسلام لم يجتمع بأحد منهم، وأنهم جمعوا على نظر فرعون ورسله، وأن ما جاء به موسى آية إلهيّة، وأن السخرة قد بذلوا مجهودهم في مغالبة موسى، حتى عجزوا وتبين لهم الحق، فاتبعوه. ئم توعدهم فرعون بقوله: ﴿فسوف تعلمون﴾ ما أحل بكم من العقوبة، ﴿لأقطمن أيديكم وأرجلكم من خلاف ﴿ زعم الخبيث أنهم مفسدون في الأرض، وسيصنع بهم ما يصنع بالمفسدين، من تقطيع الأيدي والأرجل من خلاف، أي: اليد اليمني والرجل اليسري. ﴿ثم لأصلبنكم﴾ في جذوع النخل، لتختزوا بزعمه ﴿أَجْمِعِينَ ﴾ أي: لا أفعل هذا الفعل بأحد دون أحد، بل كلكم سيذوق هذا العذاب، فقال السحرة الذين أمنوا لفرعون حين تهددهم: ﴿إِنَّا إِلَى رَبُّنَا منقلبون، أي. فلا نبالي بعقوبتك، فالله خير وأبقى، فاقض ما أنت قاض. ﴿ وما تنقم منا الله أي: وما تعيب منا على إنكارك علينا وتوعدك لنا؟ فليس لنا ذنب ﴿ إِلَّا أَنْ آمِنا ﴾ [بآيات] ربنا [لما جاءتنا]<sup>(۱)</sup> فإن كان هذا ذنباً يعاب

ثم دعوا الله أن ينبتهم ويصبرهم فقالوا: ﴿ رَبِنَا أَفْرِغَ أَي: أَفْضَ حَعْلَيْنَا صِبراً إِنْ عَظِيماً، كما يدل عليه التنكير، لأن هذه محنة عظيمة، تؤدي إلى ذهاب النفس، فيحتاج فيها من الصبر إلى شيء كثير، ليثبت المؤود، ويطمئن المؤمن على إيمانه،

عليه، ويستحق صاحبه العقوبة، فهو

ويزول عنه الانزعاج الكثير .

﴿وتوفنا مسلمين ﴾ أي: منقادين لأمرك، متبعين لرسولك، والظاهر أنه أوقع بهم ما توعدهم عليه، وأن الله تعالى ثبتهم على الإيمان.

هذا وفرعون وملأه وعامتهم المتبعون للملأ، قد استكبروا عن آيات الله، وجحدوا بها ظلماً وعلواً، وقالوا لفرعون مهيجين له على الإيقاع بموسى، وزاعمين أن ما جاء باطل وفساد: ﴿أَتَدْر موسى وقومه ليفسدوا في الأرض﴾ بالدعوة إلى الله، وإلى مكارم الأخلاق ومحاسن الأعمال، التي هي الصلاح في الأرض، وما هم عليه هو الفساد، ولكن الظالمين لا يبالون بما يقولون.

﴿ ويدرك والهتك ﴾ أي: يدعك أنت والهتك، وينهى عنك، ويصد الناس عن اتباعك.

فرقال فرعون بحيباً لهم، بأنه سيدع بني إسرائيل مع موسى بحالة لا ينمون فيها، ويأمن (٢) فرعون وقومه ببزعمه من ضررهم: وسنقتل أبناءهم ونستحيي نساءهم أي: نستبقيهن فلا نقتلهن، فإذا فعلنا ذلك أمنا من كثرتهم، وكنا مستخدمين لباقيهم، ومسخرين لهم على ما نشاء من الأعمال ﴿وإنا فوقهم قاهرون ﴾ لا خروج لهم عن حكمنا ولا قدرة، وهذا نهاية الجبروت من فرعون والعتو والقسوة.

ف ﴿قال موسى لقومه ﴾ موصياً لهم في هذه الحالة ، \_ التي لا يقدرون معها على شيء ، ولا مقاومة \_ بالمقاومة ﴿ الله على الإله على أي: اعتمدوا عليه في جلب ما ينفعكم ، ودفع ما يضركم ، وثقوا بالله أنه سيتم أمركم ﴿ واصبروا ﴾ أي: الزموا الصبر على ما يحل بكم ، منظرين للفرح .

﴿إِنْ الأَرْضُ شُهُ لِيست لفرعون ولا لقومه حتى يتحكموا فيها ﴿يورلها

<sup>(</sup>١) زيادة من هامش ب، وهي في أ: آمنا بربنا.

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أ: ويؤمن.

من يشاء من عباده اي: يداولها بين الناس على حسب مشيئته وحكمته، ولكن العاقبة للمتقين، فإنهم - وإن امتحنوا مدة ابتلاء من الله وحكمة، فإن النصر لهم، ﴿والعاقبة ﴾ الحميدة لهم على قومهم وهذه وظيفة العبد، أنه عند القدرة، أن يفعل من الأسباب الدافعة عنه أذى الغير، ما يقدر عليه، وعند العجز، أن يصبر ويستعين الله، وينتظر الفرج.

﴿قالوا﴾ لموسى متضجرين من طول ما مكثوا في عذاب فرعون، وأذيته: ﴿أُوذِينا مِن قبل أَن تأتينا﴾ فإنهم يسوموننا سوء العذاب، يذبحون أبناءنا ويستحيون نساءنا ﴿ومن بعد ما جئتنا﴾ كذلك فـ ﴿قال﴾ لهم موسى مرجياً [لهم](١) الفرج والخلاص من شرهم: ﴿عسى ربكم أن يهلك عدوكم ويستخلفكم في الأرض﴾ أي: يمكنكم فيها، ويجعل لكم التدبير فيها ﴿فينظر كيف تعملون﴾ هل تشكرون أم تكفرون؟ . وهذا وعد أنجزه الله لما جاء الوقت الذي أراده الله .

﴿١٣٠﴾ قال الله تعالى في بيان ما عامل به آل فرعون في هذه المدة الأخيرة، أنها على عادته وسنته في الأمم، أن يأخذهم بالبأساء والضراء، لعلهم يضرعون. الآيات:

﴿ولقد أخذنا آل فرعون بالسنين﴾ أي: بالدهور والجدب، ﴿ونقص من الثمرات لعلهم يذكرون، أي: يتعظون أن ما حل بهم وأصابهم معاتبة من الله لهم، لعلهم يرجعون عن كفرهم، فلم ينجع فيهم ولا أفاد، بل استمروا على الظلم والفساد.

﴿ فَإِذَا جِاءَتُهُ أَى : الخصب وإدرار الرزق ﴿قالوا لنا هذه﴾ أي: نحن مستحقون لها، فلم يشكروا الله عليها ﴿وإن تصبهم سيئة﴾ أي: قحط وجدب ﴿يطيروا بموسى ومن معه الله أي: يقولوا: إنما جاءنا بسبب بحيء موسى، واتباع بنى إسرائيل له .

قال الله تعالى: ﴿ أَلَّا إِنَّمَا طَائِرُهُمُ عند الله ﴾ أي: بقضائه وقدرته، ليس كما قالوا، بل إن ذنوبهم وكفرهم هو السبب في ذلك، بل ﴿أَكْثُرهُم لا يعلمون اي: فلذلك قالوا ما قالوا.

﴿وقالوا﴾ مبينين لموسى أنهم لا يزالون، ولا يزولون عن باطلهم: ﴿مهما تأتنا به من آية لتسحرنا بها فما نحن لك بمؤمنين أني: قد تقرر عندنا أنك ساحر، فمهما جئت بآية جزمنا أنها سحر، فلا نؤمن لك ولا نصدق، وهذا غاية ما يكون من العناد، أن يبلغ بالكافرين إلى أن تستوي عندهم الحالات، سواء نزلت عليهم الآيات أم لم تنزل .

· ﴿ فأرسلنا عليهم الطوفان ﴾ أي : الماء الكثير الذي أغرق أشجارهم وزروعهم، وأضرجم ضرراً كثيراً ﴿وَالْجِرَادِ﴾ فأكل ثمارهم، وزروعهم، ونباتهم ﴿والقملِ ﴾ قيل: إنه الدباء، أي: صغار الجراد، والظاهر أنه القمل المعروف ﴿والصفادع﴾ فسملأت أوعيتهم، وأقلقتهم، وآذتهم أدية شديدة ﴿والسدم﴾ إما أن يحون الرعاف، أو كما قال كشير من الفسرين، أن ماءهم الذي يشربون انقلب دماً، فكانوا لا يشربون إلا دماً، ولا يطبخون إلا بدم.

﴿ آيات مفسلات ﴾ أي: أدلة وبينات على أنهم كانوا كاذبين ظالمين، وعلى أن ما جاء يه موسى حق وصدق ﴿ فَاستَ كَبِرُوا ﴾ لما رأوا الأيات ﴿وكانوا﴾ في سابق أمرهم ﴿قوماً مجرمين﴾ فلذلك عاقبهم الله تعالى، بأن أبقاهم على الغي والضلال.

﴿ ولما وقع عمليهم الرجز ﴾ أي : العنذاب، يحتمل أن الرادب. الطاعون، كما قاله كثير من الفسرين، ويحتمل أن يراد به ما تقدم من الآيات: الطوفان، والجراد، والقمل، والضفادع، والدم، فإنها رجز وعذاب، وأنهم كلما أصابهم واحد منها ﴿قالوا يا موسى ادع لنا ربك بما إسرائيل الـذيـن كـانـوا خـدمـة لآل

عهد عندك أي: تشفعوا بموسى بما عهد الله عنده من الوحي والشرع، ﴿لئن كشفت عنا الرجز، لنؤمنن لك ولنرسلن معك بني إسرائيل﴾ وهم في ذلك كذبة، لا قصد لهم إلا زوال ما حل بهم من العذاب، وظنوا إذا رفع لا يصيبهم غيره.

﴿ وَفَلَّمَا كَشَفْنَا عَنْهُمَ الرَّجْزُ إِلَى أَجِلَ هم بالغوه ﴾ أي: إلى مدة قدّر الله بقاءهم إليها، وليس كشفأ مؤبداً، وإنما هو مؤقت، ﴿إذا هم ينكثون﴾ العهد الذي عاهدوا عليه موسى، ووعدوه بالإيمان به، وإرسال بني إسرائيل، فلا آمنوا به ولا أرسلوا معه بني إسرائيل، بل استمروا على كفرهم يعمهون، وعلى تعذيب بني إسرائيل دائبين .

﴿فانتقمنا منهم﴾ أي: حين جاء الوقت المؤقت لهلاكهم، أمر الله موسى أن يسري ببني إسرائيل ليلا، وأخبره أن فرعون سيتبعهم هو وجنوده ﴿فَأُرسِلِ فَرعُونِ فِي المِدائنِ حاشرين﴾ يجمعون الناس ليتبعوا بني إسرائيل، وقالوالهم: ﴿إنْ هِؤُلاء لِشرِدْمة قليلون \* وإنهم لنا لغائظون \* وإنا لجميع حاذرون \* فأخرجناهم من جنات وعيون ﴿ وَكُنُوزُ وَمَقَّامُ كُرِيمٌ ﴾ كذلك وأورثناها بني إسرائيل \* فأتبعوهم مشرقين \* فلما تراءي الحمعان قال أصحاب موسى إنا لمدركسون \* قال كالا إن معلى ربي سيهدين \* فأوحينا إلى موسى أن اضرب بعصاك البحر فانفلق فكان كل فرق كالطود العظيم \* وأزلفنا ثم الآخرين \* وأنجينا موسى ومن معه أجمعين \* تم أغرقنا الآحرين،

وقال هنا: ﴿فأغرقناهم في اليم بأنهم كذبوا بآياتنا وكانوا عنها غافلين﴾ أي: بسبب تكذيبهم بآيات الله وإعراضهم عما دلت عليه من الحق.

﴿ وأورثنا القوم الذين كانوا يستصعفون ﴿ في الأرض، أي: بني

فرعون، يسومونهم سوء العذاب أورثهم الله همسارق الأرض ورشهام والمراد بالأرض هاهنا، أرض مصر التي كانوا فيها مستضعفين، أذلين، أي: ملكهم الله وقت كلمة ربك الحسنى على بني إسرائيل بما صبروا حين قال لهم موسى: هاستعينوا بالله واصبروا، إن الأرض لله يورثها من يشاء من عباده والعاقبة للمتقين .

﴿ودمرنا ما كان يصنع فرعون وقومه من الأبنية الهائلة، والمساكن المزخرفة ﴿وما كانوا يعرشون ﴿فتلك بيوتهم خاوية بما ظلموا، إن في ذلك لآية لقوم يعلمون ﴾

﴿وجاوزنا ببني إسرائيل البحر﴾ بعدما أنجاهم الله من عدوهم فرعون وقومه، وأهلكهم الله، وبنو إسرائيل ينظرون.

﴿ فَاتُوا﴾ أي: مروا ﴿ على قوم يعكفون على أصنام لهم ﴾ أي: يقيمون عندها ويتبركون بها، ويعبدونها. ف ﴿ قالوا﴾ من جهلهم وسفههم لنبيهم موسى بعدما أراهم الله من الآيات ما أراهم ﴿ يا موسى اجعل لنا إلها كما لهم آلهة ﴾ أي: اشرع لنا أن نتخذ أصناماً آلهة كما إنخذها هؤلاء.

ف ﴿قال ﴾ لهم موسى: ﴿إنكم قوم تجهلون ﴾ وأي جهل أعظم من جهل من جَهِل ربه وخالقه وأراد أن يسوي به غيره، ممن لا يملك نفعاً ولا ضراً، ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً؟!! ولهذا قال لهم موسئ: ﴿إن هؤلاء متبر ما هم فيه وباطل ما كانوا يعملون ﴾ لأن دعاءهم إياها باطل، وهي باطلة.

﴿قَالُ أَغِيرُ اللهُ أَبغيكم إِلها ﴾ أي: أأطلب لكم إلها غير الله المألوه، الكامل في ذاته وصفاته وأفعاله. ﴿وهو فضلكم على العالمين ﴾ فيقتضي أن تقابلوا فضله وتفضيله بالشكر، وذلك بإفراده وحده بالعبادة، والكفر

بما يدعي من دونه .

ثم ذكرهم ما امتن الله به عليهم فقال: ﴿وإِذْ أَنجِيناكم مِن آل فرعون﴾ أي: من فرعون واله ﴿يسومونكم سوء العذاب﴾ أي: يوجهون إليكم من العداب أسوأه، وهو أنهم كانوا ﴿يقتلون أبناءكم ويستحيون نساءكم وفي ذلكم﴾ النجاةُ من عذابهم ﴿بلاءُ من ربكم عظيم ﴾ أي: نعمة جليلة، ومنحة جزيلة، أو: وفي ذلك العذاب الصادر منهم لكم بلاء من ربكم عليكم عظيم، فلما ذكرهم موسى ووعظهم انتهوا عن ذلك. ولما أتم الله نعمته عليهم بالنجاة من عدوهم، وتمكينهم في الأرض، أراد تبارك وتعالى أن يتم نعمته عليهم، بإنزال الكتاب الذي فيه الأحكام الشرعية، والعقائد المرضية، فواعد موسى ثلاثين ليلة، وأتمها بعشر، فصارت أربعين ليلة، ليستعد موسى، ويتهيأ لوعد الله، ويكون لنزولها موقع كبير لديهم، وتشوق إلى إنزالها.

ولما ذهب موسى إلى ميقات ربه قال لهارون موصياً له على بني إسرائيل من حرصه عليهم وشفقته: ﴿اخلفني في قومي﴾ أي: كن خليفتي فيهم، واعمل فيهم بما كنت أعمل، ﴿وأصلح﴾ أي: اتبع طريق الصلاح ﴿ولا تتبع سبيل المفسدين﴾ وهم الذين يعملون بالمعاصى.

﴿ وَلِمَا جِاءِ مُوسِي لِمِقَاتِنا ﴾ الذي وقتناه له لإنزال الكتاب ﴿ وكلمه ربه ﴾ بما كلمه من وحيه وأمره ونهيه، تشوق إلى رؤية الله، ونزعت نفسه لذلك، حباً لربه ومودة لرؤيته.

فرقال رب أرني أنظر إليك قال الله ولن تراني أنظر إليك قال الله ولن تراني أي لن تقدر الآن على رؤيتي، فإن الله تبارك وتعالى أنشأ الخلق في هذه الدار على نشأة الا يقدرون بها، ولا يشبتون لرؤية الله، وليس في هذا دليل على أنهم لا يرونه في الجنة، فإنه قد دلت النصوص القرآنية والأحاديث النبوية على أن أهل القرآنية والأحاديث النبوية على أن أهل

إِقُلُ لَا أَمْلِكُ لِيَفْيِهِ , نَفْعَا وَلِاضَرَّا إِلَّا مَا شَيَّا ۚ ٱللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلُوْ ٱلْغَيْبَ لَامْسَنَّكُ ثَرْتُ مِنَ ٱتْغَيِّرِ وَمَامَسَنِيَ ٱلسُّوةُ إِنَّ أَنَّا إِلَّا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ۞ \* هُوَٱلَّذِي خَلَقَكَم يِّن نَفْسٍ وَلِعِدْةِ وَيَحْعَلَ مِنْهَا زَفْجَهَا لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا فَلَمَا تَعَشَّهَا حَمَلَتَ حَمَّلًا خَفِيفًا فَرَّتْ بِيِّيفَكُمُّا أَفْقَلَت ذَعُوا اللَّهُ رَبِّهُ مَا لَهُنَّ ءَالَيْتُنَاصُلِمًا لَّنَكُونَةً مِنَ ٱلثَّلِكِينَ ۞ فَلَتَآ ءاتسهما صليحا بتعكا كدشركاة فيمآءاته مأفتعك كألله عَمَّايُشْرِكُونَ ۞ أَيْشَرِكُونَ مَالَايَعْلَقُ شَيْعًا وَهُرُيُعْلَقُونَ 🏶 وَلَا يُسْتَطِيعُونَ لَمُتُونَضَرًا وَلَاّ أَنْفُسَكُمْ يَنْصُرُونَ 🌣 وَإِن تَدْعُوهُمُ إِلَّى لَلْهُ لِكَ لَا يَشِّيعُوكُمْ سَوَّاءً عُلِّيكُمْ أَدْعُونُكُوهُمْ أَمْ أَنتُ مَصَاعِتُونَ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدَّعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ رُهُمُ عِيَادُ أَمْنَا لُكُمْ فَادْعُوهُمْ فَلَيْتَ تَجِيبُوا لَكُوْ إِن كُنتُو مَدِيِّينَ ۞ أَلْمُ أَنْ مُنْ يَتْمُونَ بِمَّا أَمُ لَمُ لَمُ لَيْرِيمُ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ وَلَكُ بِهَا ۚ أَمْ لِكُمْ أَعْيُنُ يُبْعِيرُونَ بِهَا أَمْ لَكُمْ ءَاذَانٌ يَسَمَعُونَ إِمَّا قُلِ اَدْعُواْمُثُرَكَاءَ كُوْثُمَّ كِيدُونِ فَلَا نُنْظِرُونِ ۞ TERRED WO SERVER

الجنة يرون ربهم تبارك وتعالى، ويتمتعون بالنظر إلى وجهه الكريم، وأنه ينشئهم نشأة كاملة، يقدرون معها على رؤية الله تعالى، ولهذا رتب الله الرؤية في هذه الآية على ثبوت الجبل، فقال مقنعاً لموسى في عدم إجابته للرؤية مكانه إذا تجلى الله له فنسوف استقر مكانه إذا تجلى الله له فنسوف توانى.

﴿فلما تجلى ربه للجبل﴾ الأصم الغليظ ﴿جعله دكاً ﴾ أي: انهال مثل الرمل، انزعاجاً من رؤية الله وعدم ثبوته لها(١)، ﴿وخرَ موسى﴾ حين رأى ما رأى ﴿صعقاً﴾ فتبين له حينئذِ أنه إذا لم يشبت الجبل لرؤية الله، فموسى أولى أن لا يثبت لذلك، واستغفر ربه لما صدر منه من السؤال، الذي لم يوافق موضعاً و[لذلك](٢) ﴿قال سبحانك﴾ أي: تنزيهاً لك، وتعظيماً عما لا يليق بجلالك ﴿تبت إليك، من جميع الـذنـوب، وسـوء الأدب معك ﴿وأنا أول المؤمنين﴾ أي: جدد عليه الصلاة والسلام إيمانه، بما كمل الله له مما كان يجهله قبل ذلك، فلما منعه الله من رؤيته \_ بعدما كان متشوقاً إليها \_ أعطاه خيراً كثيراً فقال: ﴿يا موسى إني اصطفيتك على الناس﴾ أي: اخترتك واجتبيتك وفضلتك

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: وعدم ثبوت. (٢)

إِنَّ وَلِغِي ٱللَّهُ ٱلَّذِي تَزَّلُ ٱلْكِتَلِّ وَهُوَيَتُولِّي ٱلصَّالِمِينَ ۞ وَٱلَّذِينَ تَنْعُونَ مِن دُونِدِ لَا يَنَّ تَطِيعُونَ نَصْرَكُ مْ وَلَاّ أَنفُسَهُمْ يَضُرُونَ ۞ وَإِنْ مَنْعُوهُمْ إِلَى الْفَلَدَىٰ لَا يَسْمَعُواْ وَرَّنَهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُرَ لَايْتِصِرُونَ ۞ خُذِ ٱلْحَفُونَوَأَمْرٌ بِٱلْمُنْفِ وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلْجَهُولِينَ ۞ وَلِمَّا يَنْزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ زَغُ فَالسَتَعِدْ فِاللَّهِ إِنَّهُ سَيِعِهُ عَلِيدُ ۞ إِنَّ ٱلَّذِيكَ ٱتَّقَوَّا إِذَا مَسَّهُمْ وَطَلِّيفٌ مِّنَ ٱلشَّيْطَانِ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُرَثُنْجِيرُونِ ۞ وَلِمُوْلَفُهُمْ يَكُمُّدُونَهُمْ فِي الْفَيْحُيْرُ لَايُقُصِرُونَ ۞ وَلِذَا لَوْتَأْتِهِم بِعَايَةِوَا لُوَا ثَوْلَا أَجْتَبَيَّتَمَّا قُلْ إِنَّنَا أَنِّيعُ مَا يُوحَى إِلَى مِن زَّتِ هَا ذَابَصَ أَرُمِن رَّبِكُمُ الْكُ وَهُدَى وَنَعْمَةٌ لِفَوْرِ يُؤْمِنُونَ ۞ وَإِذَا فَرِئَ ٱلْقَدْرَانُ ۗ فَأَمْسَتَهِ عُوالْهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَكُمُ تُرْحَكُونَ ۞ وَاذْكُرُ زُنُكُ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَحِيفَةً وَدُورِكَ ٱلْجَهْرِمِنَ ٱلْقَوَّلِ بِٱلْفَكَةِ وَٱلْأَصَالِ وَلَا تَكُن مِّنَ ٱلْعَلَيْلِينَ ۞ إِنَّ ٱلَّذِيبَ عِندَرَتِكِ ﴾ ڵٳؽۺ۫ؾػؖڴؠۯؗۅڹٚۼڹ؏ؠٵۮؾؚڡ؞ۅٛؽؙڛۜڿٷؘؽۀ؞ۊڵۮؽۺۼۮۅڹٙ۞۞ AREA WEREST

وخصصتك بفضائل عظيمة، ومناقب جليلة، ﴿برسالاتي﴾ التي لا أجعلها، ولا أخص بها إلا أفضل الخلق.

﴿وبكلامي﴾ إياك من غير واسطة، وهذه فضيلة اختص بها موسى الكليم، وعسرف بها من بين إخوانه من المرسلين، ﴿فخه من التيتك﴾ من النعم، وخذ ما آتيتك من الأمر والنهي بالشراح صدر، وتلقه بالقبول والانقياد، ﴿وكن من الشاكرين﴾ لله على ما خصك وفضلك.

وكتبنا له في الألواح من كل شيء يحتاج إله العباد هوعظة ترغب النفوس في أفعال الخير، وتفصيلا لكل شيء من أفعال الشر، هوتفصيلا لكل شيء من الأحكام الشرعية، والعقائد والأخلاق والآداب هفخذها هوام قومك يأخذوا بأحسنها وهي الأوامر الواجبة والمستحبة، فإنها أحسنها، وفي هذا دليل على أن أوامر الله - في كل شريعة كاملة - فادلة حسنة.

﴿ سأريكم دار الفاسقين ﴾ بعدما أهلكهم الله، وأبقى ديارهم عبرة بعدهم، يعتبر بها المؤمنون الموفقون المتواضعون، وأما غيرهم، فقال عنهم: ﴿ سأصرف عن آباتي ﴾ أي: عن الاعتبار في الآيات الافقية والنفسية، والفهم لآيات الكتاب ﴿ الذين يتكبرون

في الأرض بغير الحق أي: يتكبرون على عباد الله وعلى الحق، وعلى من جاء به، فمن كان سله الصفة، حرمه الله خيراً كثيراً وخذله، ولم يفقه من آيات الله ما ينتفع به، بل ربما انقلبت عليه الحقائق، واستحسن القسح.

وإن يروا كل آية لا يؤمنوا بها لا عراضهم واعتراضهم، ومحادتهم لله ورسوله، فوإن يروا سبيل الرشد أي: الهدى والاستقامة، وهو الصراط الموصل إلى الله، وإلى دار كرامته. فلا يتخلوه أي: لا يسلكوه ولا يرغبوا فيه فوإن يروا سبيل الغي أي: الخواية الموصل لصاحبه إلى دار كلبوا بآياتنا وكانوا عنها عافلين الحرافهم هذا الانحراف فذلك بأنهم فردهم لآيات الله، وغفلتهم عما يراد فردهم لآيات الله، وغفلتهم عما يراد بها واحتقارهم لها \_ هو الذي أوجب لهم من سلوك طريق الخي، وترك طريق الرشاد ما أوجب.

والذين كذبوا بآياتنا العظيمة الدالة على صحة ما أرسلنا به رسلنا وولقاء الآخرة حبطت أعمالهم لأنها على غير أساس، وقد فقد شرطها وهو الإيمان بآيات الله، والتصديق بجزائه وحصول ضد مقصودهم ﴿إلا ما كانوا وحصول ضد مقصودهم ﴿إلا ما كانوا باليوم الآخر، لا يرجو فيها ثوابا، باليوم الآخر، لا يرجو فيها ثوابا، وليس لها غاية تنتهي إليه، فلذلك اضمحلت وبطلت ﴿واتخذ قوم موسى من بعده من حليهم عجلاً جسداً من بعده من حليهم عجلاً جسداً صاغه السامري وألقى عليه قبضة من أثر الرسول فصار ﴿له خوار》

وقال (هذا إلهكم وإله موسى الماريكم دار الفاسقين) بعدما فنسي موسى، وذهب يطلبه، وهذا للكهم الله، وأبقى ديارهم عبرة من سفههم، وقلة بصيرتهم، كيف لدهم، يعتبر بها المؤمنون الموفقون اشتبه عليهم رب الأرض والسماوات، واضعون، وأما غيرهم، فقال بعجل من أنقص المخلوقات؟!!

ولهذا قال مبيناً أنه ليس فيه من الصفات الذاتية ولا الفعلية، ما يوجب أن يكون إلها أله يسروا أنه

لا يكلمهم، أي: وعدم الكلام نقص عظيم، فهم أكمل حالة من هذا الحيوان أو الجماد، الذي لا يتكلم ﴿وَلا يهديهم سبيلاً ﴾ أي: لا يدلهم طريقاً دينياً، ولا يحصل لهم مصلحة دنيوية، لأن من المتقرر في العقول والفطر، أن اتخاذ إله لا يتكلم ولا ينفع ولا يضر من أبطل الباطل، وأسمج السفه، ولهذا قال: ﴿ اتَّخذُوهُ وَكَانُوا ظالمين، حيث وضعوا العبادة في غير موضعها، وأشركوا بالله ما لم ينزل به سلطاناً، وفيها دليل على أن من أنكر كلام الله، فقدأنكر خصائص إلهية الله تعالى، لأن الله ذكر أن عدم الكلام دليل على عدم صلاحية الذي لا يتكلم للإلهية.

ولله رجع موسى إلى قومه، فوجدهم على هذه الحال، وأخبرهم بضلالهم ندموا و وسقط في أيديهم أي: من الهم والندم على فعلهم، وورأوا أنهم قد ضلوا و فتالوا: لشن لم يرحمنا ربنا في فيدلنا عليه، ويرزقنا عبادته، ويوفقنا لصالح الأعمال، ويوفقنا لصالح الأعمال، العجل فلنكون من الخاسرين الذين خروا الدنيا والآخرة.

ولا رجع موسى إلى قومه غضبان أسفا أي: ممتلنا غضباً وغيظاً عليهم، لتمام غيرته عليه الصلاة والسلام، وكمال نصحه وشفقته، ﴿قال بنسما خلفتموني من بعدي أي: بئس الحالة التي خلفتموني بها من بعد ذهابي عنكم، فإنها حالة تفضي إلى الهلاك الأبدي، والشقاء السرمدي.

وعدكم بإنزال الكتاب. فبادرتم ـ وعدكم بإنزال الكتاب. فبادرتم ـ برأيكم الفاسد ـ إلى هذه الخصلة القبيحة والقى الألواح أي: رماها من الغضب وأخذ برأس أخيه هارون ولحيته ويحره إليه وقال له: حما منعك إذ رأيتهم ضلوا، أن لا تبعن أفعصيت أمري لك بقولي: واخلفني في قومي وأصلح ولا تتبع سبيل المسدين في قوما يا ابن أم لا

تأخذ بلحيتي ولا برأسي إني خشيت أن تقول فرقت بين بني إسرائيل، ولم ترقب قولي و ﴿قال هنا ﴿إِن أَمُ هِلْمَا وَلِهِ وَ ﴿قَالَ هُمَ الْمِانِ أَمُ هِلَا نَهِ وَلَيْهِ اللّهِ وحدها، وإلا فهو شقيقه لأمه وأبيه: ﴿إِن القوم قلت لهم: ﴿إِن القوم أَني: احتقروني حين أسري ﴿ وكادوا يقتلونني ﴾ أي: فلا أمري ﴿ وكادوا يقتلونني ﴾ أي: فلا تشمت بي تقصيراً ﴿ فلا تشمت بي تقصيراً ﴿ فلا تشمت بي بنوء، فإن الأعداء حريصون على أن بنوء ولا تجملني مع القوم الظالمن والقاملين معاملتهم.

فندم موسى عليه السلام على ما استعجل من صنعه بأخيه قبل أن يعلم براءته، مما ظنه فيه من التقصير، و ﴿قال رب اغفر لي ولأخي﴾ هارون ﴿وأدخلنا في رحمتك تحيط بنا من وسطها، واجعل رحمتك تحيط بنا من كل جانب، فإنها حصن حصين من جيع الشرور، وثم كل خير وسرور.

﴿وأنت أرحم الراحمين أي: أرحم بنا من كل راحم، أرحم بنا من كل راحم، أرحم بنا من آبائنا وأمهاتنا وأولادنا وأنفسنا، قال الله تعالى مبيناً جال أهل العجل الذين عبدوه: ﴿إِن اللّهِ عَضْب العجل ﴾ أي: إلها ﴿سينالهم غضب من ربهم وذلة في الحياة الدنيا ﴾ كما أغضبوا ربهم واستهانوا بأمره.

﴿وكذلك نجزي المفترين فكل مفتر على الله كاذب على شرعه، متقول على شرعه، متقول عليه مالم يقل، فإن له نصيباً من الله، والذل في الحياة الدنيا، وقد نالهم غضب الله، حيث أمرهم أن يقتلوا أنفسهم، وأنه لا يرضى الله عنهم إلا بذلك، فقتل بعضهم بعضاً، وانجلت المعركة عن كثير من القتل (١١)، ثم تاب الله عليهم بعد ذلك، ولهذا ذكر حكماً عاماً يدخلون فيه هم وغيرهم، فقال: يدخلون فيه هم وغيرهم، فقال:

وكبائر، وصغائر ﴿ثم تابوا من بعدها﴾ بأن ندموا على ما مضى وأقلعوا عنها، وعزموا على أن لا يعودوا ﴿وآمنوا﴾ بالله وبما أوجب الله من الإيمان به، ولا يتم الإيمان إلا بأعمال القلوب، وأعمال الجوارح المترتبة على الإيمان ﴿إن ربك من بعدها﴾ أي: بعد هذه الحالة، حالة التوبة من السيئات والرجوع إلى الطاعات، ﴿لغفور﴾ يغفر السيئات ويمحوها، ولو كانت والتوفيق لأفعال الخير وقبولها.

﴿ وَلَمَّا سَكِتَ عَنْ مُوسَى الْفَصْبِ ﴾ أي: سكن غضبه، وتراجعت نفسه، وعرف ما هو فيه، اشتغل بأهم الأشياء عنده، ف ﴿ أَخِذُ الأَلُواحِ ﴾ التي ألقاها، وهي ألواح عظيمة المقدار، جليلة ﴿وفى نسختها ﴿ أي: مشتملة ومتضمنة ﴿هدى ورحمة ﴾ أي: فيها الهدى من الضلالة، وبيان الحق من الباطل، وأعمال الخير وأعمال الشر، والسهدى لأحسس الأعسال، والأخلاق، والآداب، ورحمة وسعادة لمن عمل بها، وعلم أحكامها ومعانيها، ولكن ليس كل أحد يقبل هدى الله ورحمته، وإنما يقبل ذلك وينقادله، ويتلقاه بالقبول الذين [هم]<sup>(۲)</sup>﴿لرمِهم يرهبون﴾ أي: بخافون ِمنه ويخشونه، وأما من لم يخف الله ولا المقام بين يديه، فإنه لا يزداد بها إلا عتواً ونفوراً، وتقوم عليه حجة الله فيها.

﴿وَ لَمْ تَابِ بِنُو إِسَرَائِيلُ وَتَرَاجِعُوا اللّٰ رَسْدَهُم ﴿ اخْتَارُ مُوسِئُ مَنْهُم ﴿ اللّٰهِ مِنْ خَيَارِهُم ، لَيْعَسَدُرُوا لَقَ وَمِهُم عَنْدُ رَهِم ، لَيْعَسَدُرُوا لَقَ وَمِهُم عَنْدُ رَهُم ، فَلَمَا تَعْضُرُونَ فَيْه ، فَلَمَا حَضُرُوا ، قَالُوا : يَا مُوسَى ، ﴿ أَرْنَا الله حَضُرُوا عَلَى الله جَرَاءَ حَهِرَة ﴾ فَتَجَرُووا عَلَى الله جَرَاءَ كَبِيرِة ، وأساؤوا الأدب معه ، كبيرة ، وأساؤوا الأدب معه ، فضعقوا وهلكوا .

فلم يزل موسى عليه الصلاة وأحياهم من بعد موتهم، وغفر لهم

حِلْقَةِ الْتَغَيَّزُ الْتَحْيَدِ ﴿ يَنْعَلُونَكَ عَنَ ٱلْأَثَمَالَ قُلِ ٱلْأَنْصَالُ بِثَوَالرَّمُولُ فَاتَدَعُوا اللّهُ وَأَصْلِحُواْذَاتَ بَيْنِكُمُّ وَأَطِيعُوا التَّدَوَرُسُولَهُ وإِن كُنتُر مُوْمِنِينَ ۞ إِنَّا لَلْوُمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَلَتَهُ وَحِلْتُ قُلُوبَهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ ءَايَلَتُهُ زَادَتْهُمُ لِإِنْنَا وَعَسَانَ رَبِّهِمْ يَتُوَكَّلُونَ ۞ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ وَعَاٰرَا قَتَاهُمْ يُتفِقُونَ ۞ أَوْلَيْكَ هُرُالْقُوْمِنُونَ حَقًّا لَمُّتُو دَيَحَتُّ عِندَ رَيْهِوْ وَوَمَعْ فِيرَةٌ وَرِينَاقُ كَنِيرًا ۗ ۞ كُمَّاۤ أَخْرَيَهُكَ رَتُّكَ مِنْ يَيْنِكَ بِأَنْحَقِّ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ لَكَارِهُونَ ۞يُجُكُولُونَكَ فِي ٱلْحَقِّ بَعَدُمَا تَبَيِّنَ كَأَغَّا يُسَاقُونَ إِلَى ٱلْمَوْتِ وَهُمْ يَنْظُرُونَ ۞ وَإِذْ يَعِيدُ كُرُاللَّهُ إِنْدَى ٱلطَّا إِفْتَدَيْنِ أَنْهَا لَكُوْ وَتُوَدُّونَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ ٱلشَّوْكَةِ تَكُونُ لَكُرُّ وَيُرِيدُ أَلْفَهُ أَن يُعِقَّ أَكُنَّ يُكُولَن بِدِوَيَقَطَعَ دَايِرَ ٱلْكَفِرِينَ ۞ لِيُحِفَّ أَنْحَقَّ وَيُعْطِلَ ٱلْبُطِلَ وَلَوْكَرِهُ ٱلْمُحْرِهُ ٱلْمُحْرِمُونَ ۞ DESERVICE WESTERN

والسلام، يتضرع إلى الله ويتبتل ويقول: ﴿ رب لو شئت أهلكتهم من قبل﴾ أن يحضروا ويكونوا في حالة يعتذرون فيها لقومهم، فصاروا هم الظالمين ﴿ أَمُلِكُنَا بِمَا فَعِلَ السَّفَهَاءَ مِنا ﴾ أي: ضعفاء العقول، سفهاء الأحلام، فتضرع إلى الله واعتذر بأن المتجرئين على الله ليس لهم عقول كاملة، تردعهم عما قالوا وفعلوا، ويأنهم حصل لهم فتنة يخطر بها الإنسان، ويخاف من ذهاب دينه فقال: ﴿إِن هي إلا فتنتك تضل بها من تشاء وتهدي من تشاء أنت ولينا فاغفر لنا وارحنا وأنت خير الفافرين﴾ أي: أنت خير من غفر، وأولى من رحم، وأكرم من أعطئ وتفضل، فكأن موسى عليه الصلاة والسلام قال: المقصوديا رب بالقصد الأول لنا كلنا، هو السزام طاعتك والإيمان بك، وأن من حضره عقله ورشده، وتم على ما وهبته من التوفيق، فإنه لم يزل مستقيماً، وأما من ضعف عقله، وسفه رأيه، وصرفته الفتنة، فهو الذي فعل ما فعل، لذينك السببين، ومع هذا فأنت أرحم الراحمين، وخير الغافرين، فاغفر لنا وارحمنا.

﴿١٥٦﴾ فأجاب الله سؤاله، أحياهم من بعد موتهم، وغفر لهم

<sup>(</sup>١) في النسختين: قتلي كثيرة.

A STRIKEN TO A إِذْ تَسْتَعِيثُونَ رَبُّكُمْ فَأَسْتَجَابَ لَكُرُ أَيْنَ يُمَذُّكُم مِأَلُو مِنَ ٱلْمُلَيِّمِ كَوْ مُرْدِيْنِ ۞ وَمَاجَعَالُهُ ٱللَّهُ إِلَّا كُنِيْرَىٰ وَلِتَظْمَيِنَ بِهِ مَثْلُوبُكُمْ وَمَا ٱلنَّصْرُ إِلَّامِنْ عِندِٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَيْهِزُجِيكِهُ ۞ إِذْ يُعَشِّيكُمُ ٱلنَّعُ اسَ أَمَنَكُمَّ قِنْهُ وَيُنْإِلُّ عَلَيْكُمْ مِنَ ٱلسَّمَاءَ مَاءً لِيُطَهِّرَكُم رِبِهِ وَيُذْهِبَ عَنَكُمْ رِجْزَالْتَ يَطَانِ وَلِيَّمْظِ عَلَىٰ قُلُوبِكُمْ وَيُثَيِّتَ بِدِالْأَفْدَامَ ۞إِذَ نُوعِى رَثُكَ إِلَى ٱلْمُلَيِّحِكَةِ أَنِّى مَعَكُمْ ثَيْتُوْا ٱلَٰيِنَ امَوُأَسَأَلَقِ فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلدُّعْبَ فَأَصِّرِيُواْ فَوْقَ ٱلْأَعْنَاقِ وَأَضِّرِيُواْ مِنْهُمْ مُكُلِّ بَنَانٍ ۞ ذَٰلِكِ بِأَنَّهُمُ شِكَاقُواْ أَللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَن يُثَكَافِق أَللَّهُ وَرَسُولُهُ فَإِنَ ٱللَّهَ شِكِيدُ ٱلْمِقَابِ ۞ ذَٰلِكُمْ مَذَٰوَقُوهُ وَأَنَ لِلْكَامِينِ عَنَابَ ٱلنَّادِ ۞ يَنَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامُّوْ إِنَّا لَقِيتُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْزَحْفَا فَلَا تُولُوهُمُ ٱلْأَدُبُ ازَ ۞ وَصَ يُولِمَ بِوَمَهِ إِنَّ مِيدٍ ِ مُبُرَهُ مِلِلَّا مُتَحَمِّرُفَا لِفِيتَ اللِّ أَوْمُتَحَيِّزًا إِلَىٰ فِئَةٍ فَقَدْ جَاءً إِنَّ يِغَضَبِ مِنْ ٱللَّهِ وَمَأْوَلَهُ حَمَانًا فَوَيْثُنَ ٱلْمَصِيرُ ۞

AND SEED OF THE PROPERTY OF TH ذنوبهم، وقال موسى في تمام دعائه: ﴿واكتب لنا في هذه الدنيا حسنة ﴾ من علم نيافع، ورزق واسع، وعمل

أعد الله لأوليائه الصالحين من الثواب. ﴿إنا حدنا إليك﴾ أي: رجعنا مقرين بتقصيرنا، منيبين في جميع أمورنا ﴿قَالَ﴾ الله تعالى: ﴿عَذَانِ أَصِيبِ بِهُ من أشاء﴾ ممن كان شقياً، متعرضاً لأسبابه، ﴿ورحتي وسعت كل شيء﴾ من الحالم العلوي والسفلي، السر والفاجر، المؤمن والكافر، فلا مخلوق إلا وقد وصلت إليه رحمة الله، وغمره فضله وإحمانه، ولكن الرحمة الخاصة المقتضية لسعادة الدنيا والآخرة، ليست

﴿ويسؤتون السزكاة ﴾ المواجبة مستحقيها ﴿والذين هم بآياتنا يؤمنون﴾ ومن تمام الإيمان بآيات الله معرفة معناها، والعمل بمقتضاها، ومن ذلك اتباع النبي على ظاهراً وباطناً، في أصول الدين وفروعه

﴿ فَسَأَكُتُبُهَا لَلَّذِينَ يَتَقُونَ ﴾ المعاصي،

صغارها وكبارهاب

﴿١٥٧﴾ ﴿الذين يتبعون الرسول النبي الأمي، احتراز عن سائر الأنبياء، فإن القصود بهذا محمد بن عبد الله بن عبد المطلب ﷺ

وأن الإيمان بالنبي محمد ﷺ شرط في دخولهم في الإيمان، وأن المؤمنين به المتبعين، هم أهل الرحمة المطلقة، التي كتبها الله لهم، ووصفه بالأمي لأنه من العرب الأمة الأمية، التي لا تقرأ ولا تكتب، وليس عندها قبل القرآن كتاب

﴿الذي يجدونه مكتوباً عندهم في التوراة والإنجيل﴾ باسمه وصفته، التي من أعظمها وأجلها، ما يدعو إليه وينهى عنه. وأنه ﴿يأمرهم بالمعروف﴾ وهو كل ما عرف حسنه وصلاحه

﴿وينهاهم عن المنكر﴾ وهو: كل ما عرف قبحة في العقول والفطر، فيأمرهم بالصلاة، والزكاة، والصوم، والحبج، وصلة الأرحام، وبر الوالديس، والإحسان إلى الجار والمملوك، وبذل النفع لسائر الخلق، ﴿وفي الآخرة ﴾ حسنة وهي ما والصدق، والعفاف، والسر، والنصيحة، وما أشبه ذلك، وينهى عن الشرك بالله، وقتل النفوس بغير حق، والزنا، وشرب ما يسكر العقل، والظلم لسائر الخلق، والكذب، والفجور، ونحو ذلك.

فأعظم دليل يسدل عبلي أنسه رسول الله، ما دعا إليه وأمر به، ونهي عنه، وأحله وحرّمه، فإنه ﴿ يُعِلُّ لَهُم الطيبات، من المطاعم والمشارب، والمناكح.

﴿ويحرم عمليهم الخبائث ﴾ من لكل أحد، ولهذا قال عنها: المطاعم والشارب والمناكح، والأقوال و الأفعال.

ويضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم اي : ومن وصفه أن دينه سهل سمح ميسر، لا إصر فيه ولا أغلال، ولا مشقات ولا تكاليف

﴿ فَالَّذِينَ آمِنُوا بِهِ وَعَزِرُوهُ ﴾ أي : عظموه وبجلوه ﴿ونصروه واتبعوا النور الذي أنزل معه الله وهو القرآن، الذي يستضاء به في ظلمات الشك والجهالات، ويقتدي به إذا تعارضت المقالات، ﴿أُولِئِكُ هِمِ المُفلِحُونِ﴾ والسياق في أحوال بني إسرائيل الظافرون بخير المدنيا والآخرة،

والناجون من شرهما، الأمهم أتوا بأكبر أسباب الفلاح

وأما من لم يؤمن بهذا النبي الأمي، ويعزره وينصره كولم يتبع النور الذي أنزل معه، فأولئك هـم الخاسرون.

ولما دِعا أهل التوراة من بني إسرائيل إلى اتباعه، وكان ربما توهم متوهم أن الحكم مقصور عليهم، أتى بما يدل على العموم فقال: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إني رسول الله إليكم جميعاً ﴾ أي: عربيكم، وعجميكم، أهل الكتاب منكم، وغيرهم.

﴿اللَّهُ لَهُ مِلْكُ السَّمَاوات والأرض، يتصرف فيهما بأحكامه الكونية والتدابير السلطانية، وبأحكامه الشرعية الدينية التي من جملتها: أن أرسل إليكم رسولا عظيما يدعوكم إلى الله وإلى دار كرامته، ويحذركم من كل ما يباعدكم منه، ومن دار كرامته.

﴿لا إِله إِلا هو ﴾ أي: لا معبود بحق إلا الله وحده لا شريك له، ولا تعرف عبادته إلا من طريق رسله، ﴿ يَحِيبِي ويميت ﴾ أي: من جملة تدابيره: الإحياء والإماتية، التي لا يشاركه فيها أحد، الذي جعل الموت جسراً ومعبراً يعبر منه إلى دار البقاء، التي من أمن بها صدق الرسول محمداً ﷺ قطعاً.

﴿ فِأَمِنُوا بِأَلَّهُ ورسوله النبي الأمي ﴾ إيمانا في القلب، متضمناً لأعمال القلوب والجوارح ﴿الذي يؤمن بالله وكلماته أي. أمنوا بهذا الرسول المستقيم في عقائده وأعماله، ﴿واتبعوه لعلكم تهتدون، في مصالحكم الدينية والدنيوية، فإنكم إذا لم تتبعوه ضللتم ضلالا بعيداً.

﴿١٥٩﴾ ﴿وَمِن قُومٍ مُوسَىٰ أَمَّهُ أي: جماعية ﴿ يهدون بالحق وبه بعدلون، أي: يهدون به الناس في تعليمهم إياهم وفتواهم لهم، ويعدلون به بينهم في الحكم بينهم ، بقضاياهم ، كما قال تعالى: ﴿وجعلناهم أَتُمة يهدون بأمرنا لما صبروا وكانوا بآياتنا يوقنون﴾ وفي هذا فضيلة لأمة موسى عليه الصلاة والسلام، وأن الله تعالى

جعل منهم هداة يهدون بِأمره .

وكأن الإتيان بهذه الآية الكريمة فيه نوع احتراز مما تقدم، فإنه تعالى ذكر فيما تقدم، فإنه تعالى ذكر إسرائيل، المنافية للكمال المناقضة للهداية، فريما توهم متوهم أن هذا يعم جيعهم، فذكر تعالى أن منهم طائفة مستقيمة هادية مهدية.

﴿١٦٠﴾ ﴿وقط عناهم ﴾ أي: قسمناهم ﴿اثنتي عشرة أسباطاً أمما أي: اثنتي عشرة قبيلة متعارفة متوالفة، كل بني رجل من أولاد يعقوب قبيلة. ﴿وأوحينا إلى موسى إذ استسقاه

قومه أي: طلبوا منه أن يدعو الله تعالى، أن يسقيهم ماء يشربون منه وتشرب منه مواشيهم، وذلك لأنهم والله أعلم حفي محل قليل الماء.

فأوحى الله لموسى إجابة لطلبتهم ﴿أَن اضرب بعصاك الحجر》 يحتمل أنه حجر معين، ويحتمل أنه اسم جنس، يشمل أي حجر كان، فضربه ﴿فانبجست﴾ أي: انفجرت من ذلك الحجر ﴿النتاعشرة عينا﴾ جارية سارحة.

﴿قد علم كل أناس مشربهم ﴾ أي: قد قسم على كل قبيلة من تلك القبائل الاثنتي عشرة، وجعل لكل منهم عيناً، فعلموها واطمأنوا، واستراحوا من التعب والمزاحمة، والمخاصمة، وهذا من تمام نعمة الله عليهم.

وظللنا عليهم الغمام فكان يسترهم من حر الشمس (وأنزلنا عسليه ما لن وهو الحسوى، (والسلوى) وهو لحم طير من أحسن أنواع الطيور وألذها، فجمع الله لهم بين الظلال، والشراب، والطعام الطيب، من الحلوى واللحوم، على وجه الراحة والطمأنية.

وقيل لهم: ﴿كلوا من طيبات ما رزقساكم وصا ظلموسا﴾ حين لم يشكروا الله، ولم ينقوموا بسما أوجب الله عليهم.

﴿ وَلَكُنْ كَانُوا أَنْفُسِهُمْ يَظْلُمُونَ ﴾

حيث فوتوها كل خير، وعرضوها للشر والنقمة، وهذا كان مدة لبثهم في

(171) خواذ قيل لهم اسكنوا هذه القرية في أي: ادخلوها لتكون وطناً لكم ومسكناً، وهي «إيلياء» ووكلوا منها حيث شئتم في أي: قرية كانت كثيرة الأشجار، غزيرة الثمار، رغيدة العيش، فلذلك أمرهم الله أن يأكلوا منها حيث شاؤوا.

﴿ وقولوا ﴾ حين تدخلون الباب: ﴿ حطة ﴾ أي: احطط عنا خطايانا، واعف عنا.

﴿وادخلوا الباب سيجداً ﴾ أي: خاضعين لربكم مستكينين لعزته، شاكرين لنعمته، فأمرهم بالخضوع وسؤال المغفرة، ووعدهم على ذلك مغفرة ذنوبهم والثواب العاجل والأجل فقال: ﴿نغفر لكم خطيئاتكم سنزيد المحسنين ، من خير الدنيا والآخرة، فلم يمتثلوا هذا الأمر الإلهي، بل ﴿بدل الذين ظلموا منهم أي : عصوا الله واستهانوا بأمره ﴿قولا غير الذي قيل لهم الله فقالوا بدل طلب المغفرة، وقولهم: ﴿حِطةٍ﴾، (حبة في شعيرة)، وإذا بدلوا القول ـ مع يسره وسهولته \_فتبديلهم للفعل من باب أولى، ولهذا دخلوا وهم يزحفون على أستاههم.

﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهُم ﴾ حين خالفوا أمر الله وعصوه ﴿رجزا من السماء ﴾ أي: عذاباً شديداً، إما الطاعون وإما غيره من العقوبات السماوية.

وما ظلمهم الله بعقابه وإنما كان ذلك ﴿بما كانوا يظلمون ﴾ أي: يخرجون من طاعة الله إلى معصيته، من غير ضرورة ألجأتهم ولا داع دعاهم سوى الخبث والشر الذي كان كامناً في نفوسهم.

( ١٩٣٥) ﴿ واسألهم ﴾ أي: اسأل بني إسرائيل ﴿ عن القرية التي كانت حاضرة البحر ﴾ أي: على ساحله في حال تعديم وعقاب الله إياهم.

فَلَوْ قَلْتُ لُوهُمْ وَلَلْكِ فَاللَّهُ قَتَلَهُمُّ وَمَا رَقِيْتِ إِذْ رَمَيْتِ وَلَكِي َّ الْقَدَرَيْ وَلِيسُهِا لَلْوُونِينَ مِنْهُ بَكَلَّهُ حَسَنَّا إِنَّ ٱللَّهُ سَكِيعٌ عَلِيكٌ ۞ ذَلِكُمْ وَأَنَّ ٱللَّهُ مُوهِنُ كَيْد ٱلْكَافِينَ ۞ إِن تَسْتَقْيْحُواْفَقَدْجَآءَكُمُ ٱلْفَتْحُ وَإِن تَلْتَهُوا فَهُوَخَيْرًا لِكُمُّ وَإِن تَعُودُواْنَعُدُ وَلَنَّعُوْ عَالَى ثَعُودُواْنَعُدُ وَلَنَّعُوْ عَالَمُ وِمُنُكُمْ شَيْمًا وَلَوْكَ ثَرَتُ وَأَنَّ أَلَلَهُ مَعَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ يِّكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ-ءَامُّنُوا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَرَسُولِهُ وَلَا تُوَكَّوْا عَنْهُ وَأَلْمَهُ تَتَمَعُونَ ۞ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ قَالُوا مَمِ عَنَاوَهُمُ لِلْيَسْمَعُونَ۞\* إِنَّ شَرَّالِدٌوَّآبَ عِندَاللَّهِ ٱلصُّوُّٱلْبُكُمُ ٱلَّذِينَ لَايَعْقِلُونَ ۞ وَلَوْعَلِرُ ٱللَّهُ فِيهِ مُرْخِيرًا لَّاسْمَعَكُمُّ ۗ وَلُوَأَسْمَعُهُمْ لِتُوَلِّواْ وَهُرِمُعْ بِهِنُونَ ۞ يَنَافُهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَسْتَجِيبُواْ لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُرُ لِمَا يُحْيِيكُمُّ وَأَعْلَمُواْ أَنَّ الْمَدَّيَحُولُ لِينَ ٱلْمَرْهِ وَقَلْ وَوَلِيهِ وَالْفَرُوالِيَّهِ إِلَّا تُعْتَرُونَ ۞ وَاتَّـ تُوافِئَ مَةً لَّا تَصِيعَ ۖ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنكُمْ خَاتَكُ قَوْعُ لَمُوا أَنْ أَلْلَهُ شَكِيدُ ٱلْمِقَابِ CHESCH WESTERS

﴿إذ يعدون في السبت ﴾ وكان الله تعالى قد أمرهم أن يعظموه ويحترموه ولا يصيدوا فيه صيداً، فابتلاهم الله وامتحنهم، فكانت الحيتان تأتيهم ﴿ووم سبتهم شرعاً ﴾ أي: كثيرة طافية على وجه البحر.

ويوم لا يسبتون أي: إذا ذهب يوم السبت ﴿لا تأتيهم ﴾ أي: تذهب في البحر فلا يرون منها شيئا ﴿كذلك في البحر فلا يرون منها شيئا ﴿كذلك هو الذي أوجب أن يبتليهم (١) الله، وأن تكون لهم هذه المحنة، وإلا فلو لم يفسقوا، لعافاهم الله، ولما عرضهم فكانوا يحفرون لها حفراً، وينصبون لها الشباك، فإذا جاء يوم السبت ووقعت في تلك الحفر والشباك، لم يأخذوها في ذلك اليوم، فإذا جاء يوم الأحد أخذوها، وكثر فيهم ذلك، وانقسموا ثلاث في ق

﴿١٦٤﴾ معظمهم اعتدوا وتجرؤوا، وأعلوا بذلك.

وفرقة أعلنت بنهيهم والإنكار علمه.

وفرقة اكتفت بإنكار أولئك عليهم، وتهيهم لهم، وقالوا لهم: ﴿لم تعظون قوماً الله مهلكهم أو معذبهم عذاباً شديداً﴾ كأنهم يقولون: لا فائدة في

STATE OF STREET وَآذَكُرُوٓ أَإِذْ أَشَدُ قَلِيلُ أَشَدَ تَضَعَفُونَ فِي ٱلْأَرْضِ تَخَافُونَ أَن يَتَخَطَّفَكُمُ النَّاسُ فَعَاوَنكُمْ وَأَيَّدُكُمْ بِنَصْبِوهِ وَرَزَقَكُم مِنَ ٱلطَّلِيَلَتِ لَعَالَكُمْ مُنَدِّكُونَ ۞ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَحْوُنُواْ ٱللَّهُ وَالرَّسُولَ وَتُخْوَنُواْ أَمَانَا كِعَنَّهُ وَأَسْتُمْ تَعَالَمُونَ ۞ وَآعَ لَمُوَّا أَيَّنَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِنْنَةُ وَأَنَّ ٱلْفَدَعِنَدُهُ مِنْ أَجْرُعَظِيمٌ ۞ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاً إِن نَتَّفُواْ اللَّهُ يَجْعَل أَكُمْ وَنُرَّاناً وَيُكِّفِّن عَنكُوسَيِّعَا يَكُمْ وَيَغْفِرْ لَحَكُمٌّ وَٱلْفَهُ دُو ٱلْفَصْلِ ٱلْعَظِيمِ ۞ وَإِذْ عَحَكُرُ بِكَ ٱلَّذِينَ كَفَتُرُواْ لِكِثْبِتُوكَ أَوْيَقَنَّلُوكَ أَوْجُنْرِجُوكٌ وَيَتَكَّرُونَ وَيَعْكُمُ ٱللَّهُ وَٱللَّهُ خَيْرًا لُلْكِرِينَ ۞ وَإِذَا أَتَّا لَى عَلَيْهِمْ ءَايَنَتُنَا قَالُواْفَدُ سَمِعْنَ الْوَنْشَاءُ لَقُلْنَامِثُلَ هَلَآ إِنْ هَلَآ ٱ إِلَّا أَسَلِطِيرًا لَأُوَّلِينَ ۞ وَإِذْ قَالُواْ ٱللَّهُمَّ إِن كَانَ هَلَذَاهُوَٱلْكُفُّ مِن عِندِكَ فَأَمْطِرْعَلَيْسُنَاجِ الدُّومُ مِن ٱلسَّمَاءَ أُوِآثَنِنَابِكَذَابٍ أَلِيهِ ۞ وَمَاكَانَ ٱللَّهُ لِيُعَيِّبَهُمْ وَأَتَ إِنَّ فِيهِمُّ وَمَاكَانَ أَنَّهُ مُعَكِنِّهُمْ وَهُمْ وَيَسْتَغُ عِرُونَ ۞ 

وعظ من اقتحم محارم الله، ولم يصغ للنصيح، بل استمر على اعتدائه وطغيانه، فإنه لا بدأن يعاقبهم الله، إما بهلاك أو عذاب شديد.

فقال الواعظون: نعظهم وننهاهم همعذرة إلى ربكم، أي: لنعذر فيهم. هولملهم يتقون، أي: يتركون ما

هم فَيَّه من المُعصَيَّة، قَلا نياس من هدايتهم، فريما نجع فيهم الوعظ، وأثر فيهم اللوم.

وهذا القصود الأعظم من إنكار المنكر ليكون معذرة، وإقامة حجة على المأمور المنهي، ولعل الله أن يهديه فيعمل بمقتضى ذلك الأمر والنهي.

﴿ فلما نسوا ما ذكروا به ﴾ أي : تركوا ما ذكروا به ، واستمروا على غيهم واعتدائهم .

﴿أنجينا﴾ من العذاب ﴿اللين ينهون عن السوء﴾ وهكذا سنة الله في عباده، أن العقوبة إذا نزلت نجا منها الآمرون بىالمعروف والساهون عن المنكر.

﴿وأخذنا الذين ظلموا ﴾ وهم الذين اعتدوا في السبت ﴿بعذاب بثيس ﴾ أي: شديد ﴿بما كانوا يفسقون ﴾

وأما الفرقة الأخرى التي قالت للناهين: ﴿ لَم تعطون قوماً الله مهلكهم ﴾ فاختلف المفسرون في نجاتهم وهلاكهم، والظاهر أنهم كانوا من الناجين، لأن الله خص الهلاك

بالظالمين، وهو لم يذكر أنهم ظالمون، فدل على أن العقوبة خاصة بالمعتدين في السبت، ولأن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فرض كفاية، إذا قام به بإنكار أولئك، ولأنهم أنكروا عليهم بقولهم: ﴿ لم تعظون قوماً الله مهلكهم أو معذبهم عذاباً شديداً﴾ فأبدوا من غضبهم عليهم، ما يقتضي أنهم كارهون أشد الكراهة لفعلهم، وأن الله سيعاقبهم أشد الكراهة لفعلهم، وأن الله سيعاقبهم أشد العقوبة.

(177) ﴿ فلما عتوا عما نهوا عنده عنده أي: قسوا فلم يلينوا ولا اتعظوا، ﴿ قلنا لهم ﴾ قولاً قدرياً: ﴿ كُونُوا قردة خاسئين ﴾ فانقلبوا بإذن الله قردة ، وأبعدهم الله من رحته، ثم ذكر ضرب الذلة والصغار بيك ﴾ أي: أعلم إعلاماً صريحاً: ﴿ ليبعث عليهم إلى يوم القيامة من يسومهم سوء العذاب ﴾ أي: يهينهم ويذلهم.

﴿إِن ربك لسريع العقاب لل مصاب عصاه ، حتى إنه يعجل له العقوية في الدنيا . ﴿وإِنه لغفور رحيم لل البه ويستر عليه العيوب ، ويستر عليه العيوب ، ويرحمه بأن يتقبل منه الطاعات ، ويشيبه عليها بأنواع المثوبات ، وقد فعل الله بهم ما أوعدهم به ، فلا يزالون في ذل وإهانة تحت حكم غيرهم ، لا تقوم لهم راية ، ولا ينصر لهم عَلَم .

﴿١٦٨﴾ ﴿ وقطعناهم في الأرض أيما ﴾ أي : فرقناهم في الأرض بعلما كانوا مجتمعين، ﴿ منهم المصالحون ﴾ القائمون بحقوق الله وحقوق عباده، ﴿ ومنهم دون ذلك ﴾ أي : دون الصلاح، إما مقتصدون، وإما ظالمون لأنفسهم، ﴿ وبلوناهم ﴾ على عادتنا وسنتنا، ﴿ بالحسنات والسيئات ﴾ أي : بالعسر والسيئات ﴾ أي : بالعسر والسيئات أي العسر والسيئات أي : بالعسر والسيئات المناس والسيئات المناسة المناسة

والسينات اي العسر والسر عليه في العلم عليه مقيمون من الردى، يراجعون ما خلقوا له من الهدى، فلم يزالوا بين صالح وطالح ومقتصد، حتى خلف من

بعدهم خلف. زاد شرهم ﴿ورثوا﴾ بعدهم ﴿الكتابِ﴾ وصار الرجع فيه إليهم، وصاروا يتصرفون فيه بأهواتهم، وتبذل لهم الأموال، ليفتوا ويحكموا بغير الحق، وفشت فيهم الرشوة.

﴿ياخلون عرض هذا الأدنى ويقولون مقرين بأنه ذنب وأنهم ظلمة: ﴿سيغفر لنا وهذا قول خال من الحقيقة، فإنه ليس استغفاراً وطلباً للمغفرة على الحقيقة

فلو كان ذلك لندموا على ما فعلوا، وعزموا على أن لا يعودوا، ولكنهم \_ إذا أتاهم عرض آخر، ورشوة أخرى \_ يأخذوه.

فاشتروا بآيات الله ثمناً قليلاً، واستبدلوا الذي هو أدني بالذي هو خير، قال الله [تعالى] في الإنكار عليهم، وبيان جراءتهم: ﴿أَلْمُ يُؤْخُذُ عليهم ميثاق الكتاب أن لا يقولوا على الله إلا الحق﴾ فما بالهم يقولون عليه غير الحق اتباعاً لأهوائهم، وميلاً مع مطامعهم. ﴿وَ الحال أنهم قد ﴿درسوا ما فيه ﴾ فليس عليهم فيه إشكال، بل قد أتَوْا أمرهم متعمدين، وكانوا في أمرهم مستبصرين، وهذا أعظم للذنب، وأشد للوم، وأشنع للعقوبة، وهذا من نقص عقولهم، وسفاهة رأيهم، بإيثار الحياة الدنيا على الاخرة، ولهذا قال: ﴿والدار الآخرة خير للذين يتقون، ما حرم الله عليهم؛ من المآكل التي تصاب، وتؤكل رشوة على الحكم بغير ما أنزل الله، وغير ذلك من أنواع

﴿أفلا تعقلون الله أي: أفلا يكون لكم عقول توازن بين ما ينبغي إبثاره، وما ينبغي الإيثار عليه، وما هو أولى بالسعي إليه، والتقديم له على غيره، فخاصية العقل النظر للعواقب.

وأما من نظر إلى عاجل طفيف منقطع، يفوت نعيماً عظيماً باقياً فأنى له العقل والرأي؟!!

وإنما العقلاء حقيقة من وصفهم الله بقوله: ﴿ وَالذِينَ يَمْسِكُونَ

بالكتاب﴾ أي: يتمسكون به علماً وعملاً، فيعلمون ما فيه من الأحكام والأخبار التي علمها أشرف العلوم.

ويعملون بما فيها من الأوامر التي هي قرة العيون وسرور القلوب، وأفراح الأرواح، وصلاح المدنسيا

ومن أعظم ما يجب التمسك به من المأمورات إقامة البصلاة، ظاهراً وباطناً، ولهذا خصها اله بالذكر لمضلها وشرفها، وكونها ميزان الإيمان، وإقامتها داعية لإقامة غيرها من العبادات.

ولما كان عملهم كله إصلاحاً، قال تعالى: ﴿إِنَّا لَا نَصْيَعِ أَجِرِ الْمُلْحِينَ ﴾ في أقوالهم وأعمالهم ونياتهم، مصلحين لأنفسهم ولغيرهم .

وهذه الآية وما أشبهها دلّت على أن الله بعث رسله عليهم الصلاة والسلام بالصلاح لا بالفساد، وبالمنافع لا بالمضآر، وأمهم بعثوا بصلاح الدارين، فكل من كان أصلح، كان أقرب إلى اتباعهم.

﴿١٧١﴾ ثم قال تعالى: ﴿وإذ نتقنا الجبل فوقهم، حين امتنعوا من قبول ما في التوزاة .

فألزمهم الهالعمل وننق فوق رؤوسهم الجبل، فضار فوقهم ﴿كأنه ظلة وظنوا أنه واقع بهم﴾ وقيل لهم: ﴿ خُذُوا ما أتيناكم بقوة ﴾ أي: بجد راجتهاد.

﴿وَاذْكُرُوا مَا فَيُهُ ﴾ دراسة ومباحثة، واتصافاً بالعمل به ﴿لعلكم تتقون﴾ إدا فعلتم ذلك .

﴿١٧٢﴾ ﴿ وإذ أخذ ربك من بني آدم من ظهورهم ذريتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بربكم قالوا بلي شهدنا أن تقولوا يوم القيامة إنا كنا عن هذا غافلين أو تقولوا إنما أشرك آباؤنا من قبل وكنا ذرية من بعدهم أفتهلكنا بما فعل المبطلون وكذلك نفصل الآيات ولعلهم يرجعون﴾ يقول تعالى: ﴿وإِذ أخذ ربك من بني آدم من ظهورهم ذريتهم اي: أخرج من أصلابهم ذريتهم، وجعلهم يتناسلون ويتوالدون

قرناً بعد قرن. ﴿و﴾ حين أخرجهم من بطون أمهاتهم وأصلاب آبائهم ﴿أشهدهم على أنفسهم ألست بربكم﴾ أي: قررهم بإثبات ربوبيته، بما أودعه في فطرهم من الإقرار، بأنه ربهم وخالقهم

قالوا: بلى قد أقررنا بذلك، فإن الله تعالى فطر عباده على الدين الحنيف

فكل أحد فهو مفطور على ذلك، ولكن الفطرة قد تغير وتبدل بما يطرأ عليها من العقائد الفاسدة، ولهذا ﴿قالوا بلي شهدنا أن تقولوا يوم القيامة إنا كنا عن هذا غافلين،

أي: إنما امتحناكم حتى أقررتم بما تقرر عندكم، من أن الله تعالى ربكم، خشية أن تنكروا يوم القيامة، فلا تقروا حنجة الله ما قامت عليكم، ولا عندكم بها علم، بل أنتم غافلون عنها لاهون.

فاليوم قد انقطعت حجتكم، وثبتت الحجة البالغة لله عليكم، أو تحتجون أيضاً بحجة أخرى، فتقولون: ﴿إنما أشرك آباؤنا من قبل وكنا ذرية من بعدهم، وتبعناهم في باطلهم.

﴿ أَفْتَهَلَّكُنَا بِمَا فَعَلِ الْمِطْلُونَ ﴾ فقد أودع الله في فطركم ما يدلكم على أن مامع أبائكم باطل، وأن الحق ما جاءت به الرسل، وهذا يقاوم ما وجدتم عليه آباءكم، ويعلو عليه.

نعم قد يعرض للعبد من أقوال آبائه الضالين ومذاهبهم الفاسدة ما يظنه هو الحق، وما ذاك إلا لإعتراضه، عن حجج الله وبيناته وأياته الأفقية والنفسية، فإعراضه عن ذلك، وإقباله على ما قاله المطلون، ربما صيره بحالة يفضل بها الباطل على الحق، هذا هو الصواب في تفسير هذه الآيات.

وقد قيل: إن هذا يوم أخذ الله الميثاق على ذرية أدم، حين استخرجهم من ظهره وأشهدهم على أنفسهم، فشهدوا بذلك، فاحتج عليهم بما أقروا

المُ وَهَا لَهُو أَلَا يُعَالِّبُهُ وَأَلَهُ وَهُ مُريَّصُةً ونَ عَن ٱلْمَسْجِيدِ { الْحَكَرَامِ وَمَا كَانُواْ أَوْلِيآ ءَثْمِ إِنْ أَوْلِيآ وُمُوالًا لَلْفَقُونَ وَلَّكِنَّأُ كُنَّا هُوْ لَا يَعْلَمُونَ ۞ وَمَاكَادُ صَلَاثَهُمْ عِندَ ٱلْمِينَتِ إِلَّا مُكَاَّةً وَقَصْدِكَةً فَذُوقُواْ ٱلْعَدَابَ عِمَا كُنتُه تَكْفُدُونَ ۞ إِنَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يُنفِقُونَ ا أَمْوَالَهُمْ لِيَصُدُّ وأَعَن سَكِيلِ اللَّهِ فَسَكَنْفِقُونَهَا ثُمُّ اللَّهِ لَا اللَّهِ فَسَكَنفِقُونَهَا ثُمُّ السَّالِي عَلَيْهِ مُحَسَّرَةً ثُمُّرُيْعً لَوُرَثُ وَٱلَّذِينَ كُفَّرُولًا إِلَى جَهُمُّ يُحْشَرُونَ ۞ لِيكِيزَاللَّهُ ٱلْحَجِّيثَ مِنَ الطَّيْبَ وَيَجْعَلُ ٱلْخَيِّيَاتَ بَعْضَ أَعَلَىٰ بَعْضِ فَيُرْكُمُهُ وَجَيِعًا فَيَجْعَلُهُ. فِ جَهَنَّهُ أَوْلَلَمِكَ هُمُ ٱلْمُسَرُونِ ﴾ قُل لِلَّذِيرَ كَفَرُوٓا إِن كِننَهُوا يُعَفِّ فَرَالَكُمْ مَّاقَدَ سَلَفَ وَإِن يَعُودُواْ فَقَدُ مَضَتَ سُنَّتُ ٱلْأَوَّلِينَ ۞ وَقَائِلُوهُمْ حَقَّا لَا تَكُونَ فِتَتُ قُوبَكُونَ ٱلدِّيثُ كُلُونَ الدِّيثِ ٱنتَكَهُوَاْ فَإِنَّ ٱللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ بَصِيدٌ ۞ وَإِن تُولُواْ مُّ ا فَأَعْلَمُوٓا أَكَ اللَّهُ مَوْلُك كُمْ يَعْمَ لَلْوَلَىٰ وَيَعْدَا لَيَّصِيرُ۞ ALESES WEEKERS

به في ذلك الوقت على ظلمهم في كفرهم، وعنادهم في الدنيا والآخرة، ولكن ليس في الأية ما يدل على هذا، ولا له مناسبةً ، ولا تقتضيه حكمة الله تعالى، والواقع شاهد بذلك .

فإن هذا العهد والميشاق، الذي ذكروا، أنه حين أخرج الله ذرية آدم من ظهره، حين كانوافي عالم كالذر، لا يذكره أحد، ولا يخطر ببال آدمي، فكيف يحتج الله عليهم بأمرليس عمنتدهم بمدخلين ولاله عين ولا أثر؟!! ولهذا لما كنان هذا أمراً واضحاً جلياً، قال تعالى: ﴿وكذلك نفصل الآيات ﴾ أي: نبينها ونوضحها، ﴿ولعلهم يرجعون﴾ إلى ما أودع الله فسي فسطرههم، وإلى مسا عاهدوا الله عليه، فيرتدعون عن القبائح.

﴿ ١٧٤ ـ ١٧٨ ﴾ واتل عليهم نبأ الذي أتيناه أياتنا فانسلخ منها فأتبعه الشيطان فكان من الغاوين ولو شئنا لرفعناه بها ولكنه أخلد إلى الأرض وأتبع هواه فمثله كمثل الكلب إن تحمل عليه يلهث أو تتركه يلهث ذلك مثل القوم الذين كذبوا بآياتنا فاقصص القصص لعلهم يتفكرون ساء مثلا القوم الذين كذبوا باياتنا وأنفسهم كانوا يظلمون من يهد الله فهو المهتدي ومن يضلل فأولئك هم الخاسرون، يقول تعالى لنبيه ﷺ : ﴿واتل عليهم نبأ الذي آتيناه

آياتنا﴾ أي: علمناه علم كتاب الله، فصار العالم الكبير والحبر النحرير.

﴿ فانسلخ منها، فأتبعه الشيطان ﴾ أي: انسلخ من الاتصاف الحقيقي بالعلم بآيات الله، فإن العلم بذلك، يصير صاحبه متصفاً بمكارم الأخلاق ومحاسن الأعمال، ويرقى إلى أعلى الدرجات وأرفع المقامات، فترك هذا كتاب الله وراء ظهره، ونبذ الأخلاق التي يأمر بها الكتاب، وخلعها كما يخلع اللباس.

فلما انسلخ منها أتبعه الشيطان، أي: تسلط عليه حين خرج من الحصن الحصين، وصار إلى أسفل سافلين، فأزه إلى المعاصي أزاً. ﴿فكان من المغاوين﴾ بعد أن كان من الراشدين المرشدين، وهذا لأن الله تعالى خذله ووكله إلى نفسه، فلهذا قال تعالى: ﴿ولو ششنا لرفعناه بها﴾ بأن نوفقه للعمل بها، فيرتفع في الدنيا والآخرة، فيتحصن من أعدائه.

﴿ولكنه ﴾ فعل ما يقتضي الخذلان، فأخلد إلى الأرض، أي: إلى الشهوات السفلية، والمقاصد الدنيوية، ﴿واتبع هواه ﴾ وترك طاعة مولاه، ﴿فمثله ﴾ في شدة حرصه على الدنيا وانقطاع قلبه إليها، ﴿كمثل الكلب إن تحمل عليه ليهث أو تتركه يلهث أي: لا يزال لاهثاً في كل حال، وهذا لا يزال

حريصاً حرصاً قاطعاً قلبه، لا يسد فاقته شيء من الدنيا.

﴿ذلك مثل القوم الذين كذبوا بآياتنا﴾ بعد أن ساقها الله إليهم، فلم ينقادوا لها، بل كذبوا بها وردوها، لهوانهم على الله، واتباعهم الأهوائهم، بغير هدى من الله.

﴿فاقصص القصص لعلهم يتفكرون﴾ في ضرب الأمثال، وفي العبر والآيات، فإذا تفكروا علموا، وإذا علموا عملوا.

(۱۷۷) وساء مثلاً القوم الذين كذبوا بآياتنا وأنفسهم كانوا يظلمون أي: ساء وقبح، مثل من كذب بآيات الله، وظلم نفسه بأنواع المعاصي، فإن مثلهم مثل السوء، وهذا الذي آتاه الله آياته، يحتمل أن المراد به شخص معين، قد كان منه ما ذكره الله، فقص الله قصته تنبيها للعباد. ويحتمل أن المراد بذلك أنه اسم جنس، وأنه شامل لكل من آتاه الله آياته فانسلخ منها.

وفي هذه الآيات الترغيب في العمل بالعلم، وأن ذلك رفعة من الله لصاحبه، وعصمة من الشيطان، والترهيب من عدم العمل به، وأنه نزول إلى أسفل سافلين، وتسليط للشيطان عليه، وفيه أن اتباع الهوى، وإخلاد العبد إلى الشهوات، يكون سبباً للخذلان.

(۱۷۸ ) ثم قال تعالى مبيناً أنه المنفرد بالهداية والإضلال: ﴿مِن يهد الله بأن يوفقه للخيرات، ويعلمه ما لم يكن يعلم ﴿فهو المهندي ﴾ حقاً لأنه آثر هدايته تعالى، ﴿ومن يضلل ﴾ فيخذله ولا يوفقه للخير ﴿فأولئك هم الخاسرون ﴾ لأنفسهم وأهليهم يوم القيامة، ألا ذلك هو الخسران المين.

﴿١٧٩﴾ ﴿ولقد ذرأنا لجهنم كثيراً من الجن والإنس لهم قلوب لا يفقهون بها ولهم أعين لا يبصرون بها ولهم أذان لا يسمعون بها أولئك كالأنعام بل هم أضل أولئك هم الغافلون﴾ يقول تعالى مبيناً كثرة الغاوين الضالين،

المتبعين إبليس اللعين: ﴿ولقد ذرأنا﴾ أي: أنشأنا وبثنيا ﴿لجهنم كثيراً من الجن والإنس﴾ صارت البهائم أحسن حالة منهم.

﴿لهم قلوب لا يفقهون بها﴾ أي: لا يصل إليها فقه ولا علم، إلا مجرد قيام الحجة.

﴿ولهم أُعِينَ لا يبصرون بها أَ ما ينفعهم ، بل فقدوا منفعتها وفائدتها . ﴿ولهم آذان لا يسمعون بها ﴾ سماعاً يصل معناه إلى قلوبهم .

﴿أُولِمُكُ الذين بهذه الأوصاف القبيحة ﴿كَالْأَنْعَامِ أَي: البهائم، التي فقدت العقول، وهؤلاء آثروا ما يفنى على ما يبقى، فسلبوا خاصية العقل.

﴿ بل هم أصل ﴾ من البهائم، فإن الأنعام مستعملة فيما خلقت له، ولها أذهان تدرك بها، مضرتها من منفعتها، فلذلك كانت أحسن حالاً منهم. ﴿ أُولئك هم الفافلون ﴾ الذين غفلوا عن الإيمان بالله وطاعته وذكره.

خلقت لهم الأفشدة والأسماع والأبصار، لتكون عوناً لهم على القيام بأوامر الله وحقوقه، فاستعانوا بها على ضد هذا المقصود.

فهؤلاء حقيقون بأن يكونوا ممن ذرأ الله لجهنم وخلقهم لها، فخلقهم للنار، وبأعمال أهلها يعملون.

وأما من استعمل هذه الجوارح في عبادة الله، وانصبغ قلبه بالإيمان بالله ومجبته، ولم يغفل عن الله، فهؤلاء أهل الجنة يعملون.

﴿ ١٨٠﴾ ﴿ وله الأسماء الحسنى فادعوه بها وذروا الذين يلحدون في أسمائه سيجزون ما كانوا يعملون في هذا بيان لعظيم جلاله وسعة أوصافه، بأن له الأسماء الحسنى، أي: له كل اسم حسن، وضابطه: أنه كل اسم دال على صفة كمال عظيمة، وبذلك كانت حسنى، فإنها لو دلت على غير صفة، بل كانت علماً عضاً لم تكن حسنى، وكذلك لو دلت على صفة ليست بصفة وكذلك لو دلت على صفة ليست بصفة كمال، بل إما صفة نقص أو صفة كمال، بل إما صفة نقص أو صفة

منقسمة إلى المدح والقدح، لم تكن حسنى، فكل اسم من أسمائه دال على جميع الصفة التي اشتق منها، مستغرق لجميع معناها.

وذلك نحو «العليم» الدال على أن له علماً محيطاً عاماً لجميع الأشياء، فلا يخرج عن علمه مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء.

و «كالرحيم» الدال على أن له رحمة عظيمة واسعة لكل شيء.

و «كالقدير» الدال على أن له قدرة عامة، لا يعجزها شيء، ونحو ذلك.

ومن تمام كونها «حسنى» أنه لا يدعى إلا بها، ولذلك قال: «فادعوه بها» وهذا شامل لدعاء العبادة ودعاء المسألة، فيدعى في كل مطلوب بما يناسب ذلك المطلوب، فيقول الداعي مثلاً: اللهم اغفر لي وارحمني، إنك أنت الغفور الرحيم، وتب علي يا تواب، وارزقني يا رزاق، والطف بي يا لطيف ونحو ذلك.

وقوله: ﴿وذروا الذين يلحدون في أسمائه سيجزون ما كانوا يعملون﴾ أي: عقوبة وعذاباً على إلحادهم في أسمائه، وحقيقة الإلحاد الميل بها عما لا يستحقها، كتسمية المشركين بها وأن يجعل لها معني معانيها وتحريفها، وأن يجعل لها معني ما أراده الله ولا رسوله، وإما أن يشبه بها غيرها، فالواجب أن يحذر الإلحاد فيها، ويحذر اللحدون فيها، وقد ثبت في الصحيح عن النبي رسمة والما شهة تسعة وتسعين اسما، من أحصاها دخل الجنة».

﴿ ١٨١﴾ وقوله: ﴿ وَمِن خلقنا أمة يهدون بالحق وبه يعدلون ﴾ أي: ومن جملة من خلقنا أمة فاضلة كاملة في نفسها، مكملة لغيرها، يهدون أنفسهم وغيرهم بالحق، فيعلمون الحق ويعملون به، ويعلمونه، ويدعون إليه وإلى العمل به.

وبه يعدلون بين الناس في أحكامهم إذا حكموا في الأموال والدماء والحقوق والقالات، وغير ذلك، وهولاء هم أئمة الهدى، ومصابيح الدجا، وهم الذين أنعم الله عليهم بالإيمان والعمل الصالح، والتواصي بالحق والتواصي بالصبر، وهم الصديقون الذين مرتبتهم تلي مرتبة الرسالة، وهم في أنفسهم مراتب متفاوتة كل بحسب حاله وعلو منزلته، فسبحان من يختص برحمته من يشاء، والله ذو الفضل العظيم.

﴿١٨٢﴾ ﴿والذين كذبوا بآياتنا سنستدرجهم من حيث لا يعلمون وأملى لهم إن كيدي متين أولم يتفكروا ما بصاحبهم من جنة إن هو إلا نذير مبين أولم ينظروا في ملكوت السماوات والأرض وما خلق الله من شيء وأن عسى أن يكون قد اقتربَ أجلهم فبأي: حديث بعده يؤمنون \* من يضلل الله فلا هادي له ويذرهم في طغياسم يعمهون، أي: والذين كذبوا بآيات الله الدالة على صحة ما جاء به محمد ﷺ من الهدي فردوها ولم يقبلوها. ﴿سنستدرجهم من حيث لا يعلمون بأن يدر لهم الأرزاق. ﴿وأملى لهم﴾ أي: أمهلهم حتى يظنوا أنهم لا يـؤخذون ولا يـعـاقـبـون، فيزدادون كفراً وطغياناً، وشراً إلى شرهم، وبذلك تزيد عقوبتهم، ويتضاعف عذابهم، فيضرون أنفسهم من حيث لا يشعرون، ولهذا قال: ﴿إِن كيدي متين ﴿ أِي : قوي بليغ .

﴿ ١٨٤﴾ ﴿ أُولِم يستفكسروا ما بصاحبهم ﴾ محمد ﷺ ﴿ من جنّة ﴾ أي: أو لم يعملوا أفكارهم، وينظروا هل في صاحبهم الذي يعرفونه ولا يخفي عليهم من حاله شيء، هل هو مجنون؟ فلينظروا في أخلاقه وهديه، ودلّه وصفاته، وينظروا في ما دعا إليه، فلا يجدون فيه من الصفات إلا أكملها، ولا من الأخلاق إلا

أتمها، ولا من العقل والرأي: إلا ما فاق به العالمين، ولا يدعو إلا لكل خير، ولا ينهل إلا عن كل شر.

مير، ود ينهى إلا عن الله سر حقة؟!! أفيهذا يا أولي الألباب من حقة؟!! أم هو الإمام العظيم والناصح المبين، والماجد الكريم، والرؤوف الرحيم؟!! ولهذا قال: ﴿إِنْ هو إِلا نذير مبين﴾ أي: يدعو الخلق إلى ما ينجيهم من العذاب، ويحصل لهم الثواب

﴿ ١٨٥﴾ ﴿ أَو لَم يَنظروا في ملكوت السماوات والأرض ﴾ فإنهم إذا نظروا إليها وجدوها أدلة دالةً على توحيد ربها، وعلى ماله من صفات الكمال.

و كذلك لينظروا إلى جميع أما خلق الله من شيء فإن جميع أجزاء الله على علم الله وقدرته وحكمته وسعة رحمته، وإحسانه، ونفوذ مشيئته، وغير ذلك من صفاته العظيمة، الدالة على تفرده بالخلق والتدبير، الموجبة لأن يكون هو المحبود، المسبح الموحد المحبوب.

وقوله: ﴿وأن صسى أن يكون قد اقترب أجلهم ﴾أي: لينظروا في خصوص حالهم، وينظروا لأنفسهم قبل أن يقترب أجلهم، ويفجأهم الموت وهم في غفلة معرضون، فلا يتمكنون حينئذ من استدراك الفارط.

﴿فبأي: حديث بعده يؤمنون﴾ أي: إذا لم يؤمنوا بهذا الكتاب الجليل، فبأي: حديث يؤمنون به؟!! أبكتب الكذب والضلال؟ أم بحديث كل مفتر دحال؟

ولكن الضال لا حيلة فيه، ولا سبيل إلى هدايته، ولهذا قال تعالى: ﴿من يضلل الله فلا هادي له ويلرهم في طغيانهم يعمهون أي متحرين (١) يترددون، لا يخرجون منه ولا يهتدون إلى حق.

﴿١٨٧﴾ ﴿ سِلُونك عن الساعة أيان مرساها قل إنما علمها عندري لا يجلّيها لوقتها إلا هو ثقلت في

السماوات والأرض لا تأتيكم إلا بغتة يسألونك كأنك حفي عنها قل إنما علمها عند الله ولكن أكثر الناس لا يعلمون \* قل لا أملك لنفسي نفعا ولا ضراً إلا ما شاء الله ولو كنت أعلم المعيب لاستكثرت من الخير وما مسني السوء إن أنا إلا نلير وبشير لقوم يومنون يقول تعالى لرسوله يحمد على (يسالونك) أي: عمد الكذبون لك، المتعنتون ﴿عن الساعة أيان مرساها﴾ أي: متى وقتها الذي تجيء به، ومتى تحل بالخلق؟

وقل إنما علمها عند ربي، أي: إنه تعالى نحتص بعلمها، ﴿لا يجليها لوقتها إلا هو، أي: لا يظهرها لوقتها الذي قدر أن تقوم نيه إلا هو.

﴿ثقلت في السماوات والأرض﴾ أي: خفي علمها على أهل السماوات والأرض، واشتد أمرها أيضاً عليهم، فهم من الساعة مشفقون.

﴿لا تأتيكم إلا بغتة اي: فجأة من حيث لا تشعرون، لم يستعدوا لها، ولم يتهيؤوا لقيامها.

ويسألونك كأنك حفي عنها أي: هم حريصون على سؤالك عن الساعة، كأنك مستحف عن السؤال عنها، ولم يعلموا أنك \_ لكمال علمك بربك، وما ينفع السؤال عنه \_ غير مبال بالسؤال عنها، ولا حريص على ذلك، فيلم لا يقتدون بك، ويكفون عن المستحفاء عن هذا السؤال الخالي من المصلحة المتعذر علمه، فإنه لا يعلمها نبي مرسل، ولا ملك مقرب. وهي من الأمور التي أخفاها الله عن الخلق، لكمال حكمته وسعة علمه.

﴿قل إنما علمها عند الله، ولكن أكثر الناس لا يعلمون فلذلك حرصوا على ما لا ينبغي الحرص عليه، وخصوصاً مثل حال هؤلاء الذين يتركون السؤال عن الأهم،

ويدعون ما يجب عليهم من العلم، ثم يذهبون إلى مالا سبيل لأحد أن يدركه، ولا هم مطالبون بعلمه.

﴿١٨٨﴾ ﴿قل لا أملك لنفسي نفماً ولا ضراً ﴾ فإني فقير مدبر، لا يأتيني خير إلا من الله، ولا يدفع عني الشر إلا هو، وليس لي من العلم إلا ما علمنى الله تعالى.

ولو كنت أعلم الغيب لاستكثرت من الخير وما مسني السوء أي: لفعلت الأسباب التي أعلم أنها تنتج لي المصالح والمنافع، ولحذرت من كل ما يفضي إلى سوء ومكروه، لعلمي بالأشياء قبل كونها، وعلمي بما تفضي

ولكني \_ لعدم علمي \_ قد ينالني ما ينالني من السوء، وقد يفوتني ما يفوتني من مصالح الدنيا ومنافعها، فيهذا أدلُ دليل على أن لا علم لي بالنيب.

﴿إِن أَنَا إِلاَ نَدْيِرِ﴾ أَنَدُر العقوبات الدينية والدنيوية والأخروية، وأبين الأعمال المفضية إلى ذلك، وأحدر منها.

﴿وبشير﴾ بالشواب العاجل والآجل، ببيان الأعمال الموصلة إليه والترغيب فيها، ولكن ليس كل أحد يقبل هذه البشارة والنذارة، وإنما ينتفع بذلك ويقبله المؤمنون، وهذه الآيات الكريمات، مبيئة جهل من يقصد النبي ﷺ ويدعوه لحصول نفع أو دفع

فإنه ليس بيده شيء من الأمر، ولا ينفع من لم ينفعه الله، ولا يدفع الضر عمن لم يدفعه الله عنه، ولا له من العلم إلا ما علمه الله تعالى، وإنما ينفع من قبل ما أرسل به من البشارة والنذارة، وعمل بلك، فهذا

نفعه و الذي فاق نفع الآباء والأمهات، والأخلاء والإخوان بما حث العباد على كل خير، وحذرهم عن كل شرء وبينه لهم غاية البيان والإيضاح.

﴿١٨٩﴾ ﴿هو الذي خلقكم من نفس واحدة وجعل منها زوجها ليسكن إليها فلما تغشاها حملت حملاً خفيفاً فمرت به فلما أثقلت دعوا الله رجما لئن آتيتنا صالحاً لنكونن من الشاكرين \* فلما آتاهما صالحاً جعلا له شركاء فيما أتاهما فتعالى الله عما يشركون \* أيشركون ما لا يخلق شيئاً وهم يُحلقون \* ولا يستطيعون لهم نصراً ولا أنفسهم ينصرون \* وإن تدعوهم إلى الهدى لا يتبعوكم سواء عليكم أدعوتموهم أم أنتم صامتون، أي: ﴿هو الذي خلقكِم﴾ أيها الرجال والنساء، المنتشرون في الأرض على كثرتكم وتفرقكم. ﴿من نفس واحدة﴾ وهو آدم أبو البشر ﷺ.

﴿وجعل منها زوجها ﴾ أي: خلق من آدم زوجته حواء لأجل أن يسكن إليها لأنها إذا كانت منه حصل بينهما من المناسبة والموافقة ما يقتضي سكون أحدهما إلى الآخر، فانقاد كل منهما إلى صاحبة بزمام الشهوة.

﴿فلما تغشاها﴾ أي: تجللها بجامعاً لها قدر الباري أن يوجد من تلك الشهوة وذلك الجماع النسل، [وحينئذ] (١) حملت حملاً خفيفاً، وذلك في ابتداء الحمل، لا تحس به الأنثى، ولا يثقلها.

﴿فلما﴾ استمرت به و ﴿أثقلت﴾ به حين كبر في بطنها، فحينتُذِ صار في قلوبهما الشفقة على الولد، وعلى خروجه حياً صحيحاً، سالماً لا آفة فيه (٢) [كذلك]، فدعوا ﴿اللهُ ربهما لثن آتيتنا﴾ ولدا ﴿صالحاً﴾ أي: صالح

<sup>(</sup>١) زيادة من هامش ب، وفي أ: فحملت.

الخلقة تامها، لا نقص فيه ﴿لنكونن من الشاكرين﴾

﴿فلما آتاهما صالحاً على وفق ما طلبا، وتمت عليهما النعمة فيه ﴿جعلا لله شركاء فيه ذلك الولد الذي انفرد الله بإيجاده والنعمة به، وأقرّ به أعين والديه، فعبّداه لغير الله. إما أن يسمياه بعبد غير الله كـ «عبد الحارث» و «عبد العزيز» (أ) و «عبد الكعبة» ونحو ذلك، أو يشركا بالله في العبادة، بعدما منّ الله عليهما بما منّ من النعم بعدما منّ الله عليهما بما منّ من النعم التي لا يحصيها أحد من العباد.

وهذا انتقال من النوع إلى الجنس، فإن أول الكلام في آدم وحواء، ثم انتقل إلى الكلام في الجنس، ولا شك أن هذا موجود في الذرية كثيراً، فلذلك قررهم الله على بطلان الشرك، وأنهم في ذلك ظالمون أشد الظلم، سواء كان الشرك في الأقوال، أم في الأفعال، فإن الخالق لهم من نفس واحدة، الذي خلق منها زوجها وجعل لهم من أنفسهم أزواجاً، ثم جعل بينهم من المودة والرحمة ما يسكن بعضهم إلى بعض، ويألفه، ويلتذبه، واللاق، والأولاد والنسل.

تم أوجد الذرية في بطون الأمهات، وقتاً موقتاً، تنشوف إليه نفوسهم، ويدعون الله أن يخرجه سوياً صحيحاً، فأتم الله عليهم النعمة وأنالهم مطلوبهم.

أفلا يستحق أن يعبدوه، ولا يشركوا به في عبادته أحداً، ويخلصوا له الدين، ولكن الأمر جاء على العكس، فأشركوا بالله من لا (يخلق شيئاً وهم يخلقون \* ولا يستطيعون لهم أي: لعابدها فنصراً ولا أنفسهم ينصرون \*

فإذا كانت لا تخلق شيئاً، ولا مثقال ذرة، بل هي مخلوقة،

ولا تستطيع أن تدفع المكروه عن من يعبدها، بل ولا عن أنفسها، فكيف تتخذمع الله آلهة؟!! إن هذا إلا أظلم الظلم، وأسفه السفه.

وإن تدعوا، أيها المسركون هذه الأصنام، التي عبدتم من دون الله في المدى لا يتبعوكم سواء عليكم أدعو تموهم أم أنتم صامتون فصار الإنسان أحسن حالة منها، لأنها لا تسمع ولا تبصر، ولا تهدي ولا تهدي اللبيب العاقل تصوراً بحرداً، جزم بطلان إلهيتها، وسفاهة من عبدها.

﴿ ١٩٤ \_ ١٩٦﴾ ﴿إِنَّ الْسِدْيِسِينَ تدعون من دون الله عباد أمثالكم فادعوهم فليستجيبوا لكم إن كنتم صادقين ألهم أرجل يمشون بها أم لهم أيد يبطشون مها أم لهم أعين يبصرون بها أم لهم آذان يسمعون بها قل ادعوا شركاءكم ثم كيدون فلا تنظرون إن وليَّى الله الذي نزل الكتاب وهو يتولى الصالحين، وهذا من نوع التحدي للمشركين العابدين للأوثان، يقول تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونَ اللَّهُ عباد أمثالكم﴾ أي: لا فرق بينكم وبينهم، فكلكم عبيد لله مملوكون، فإن كنتم كما تزعمون صادقين في أنها تستحق من العبادة شيئا ﴿فادعوهم فليستجيبوا لكم، فإن استجابوا لكم وحصلوا مطلوبكم، وإلا تنيين أنكم كاذبون في هذه الدعوي، مفترون على الله أعظم الفرية، وهذا لا يحتاج إلى التبين فيه، فإنكم إذا نظرتم إليها وجدتم صورتها دالة على أنه ليس لديها من النفع شيء، فليس لها أرجل تمشى بها، ولا أيد تبطش بها، ولا أعين تبصر بها، ولا أذان تسمع بها، فهي عادمة لجميع الآلات والقوى الموجودة في الإنسان.

فإذا كانت لا تجيبكم إذا دعوتموها، وهي عباد أمثالكم، بل أنتم أكمل منها وأقوى على كثير من الأشياء، فلأي:

وَأَطِعُوا اَللَّهُ وَرَسُولَهُ وَلَا نَنْ زَعُواْ فَنَفْسَكُواْ وَيَذْهَبَ رِيحُكُمْ وَأَصْبِرُوَّا إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّهِينَ ۞ وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ خَرَجُولُون دِينَ رِهِ مِبْطُ رُا وَرِينَآءَ ٱلنَّاسِ وَيَصُدُّونَ مَن سَبِيلِ اللَّهِ وَاللَّهُ عِالِعَ مَلُونَ يُحِيظُ ﴿ وَلِذَ زَيَّنَ لَكُمُ ٱلشَّيْطَانُ أَعْلَمُهُمْ وَقَالَ لَاغَالِبَ لَكُمُ ٱلْيُوْمَ مِنَ ٱلنَّاسِ وَلِنَي حَازُلُكُمُ فَلَمَّا تُرَاءً تِ ٱلْفِقْتَ إِن نَكَصَ عَلَىٰ عَقِبَيْهِ وَقَالَ إِنِّ بَرِيتَ \* يُسَكِّمْ إِنِّ ٱلْأَنَّىٰ مَا لَازَّوْنَ إِنَّ أَخَافُ ٱللَّهُ وَاللَّهُ مُسَادِيدُ ٱلْمِهَ قَابِ ﴿ إِذْ يَتِقُولُ ٱلنُّنَفِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِ وَمَّرَضُّ عَكَرَهَٓ وَلَاّهَ دِيثُهُرًّ وَمَن يَتُوَكَّلَ عَلَى اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهَ عَزِيدِ رُحِكِيدٌ ۞ وَلَوْزَكَ إِذْ يَنْوَقَىٰ الَّذِينَ كَفَتْرُواْ الْكُلَّيِكَةُ يَضْرِيُونَ وَيُحُوهَهُمَّ وَأَدْبَكُوهُمْ وَذُوقُواْعَذَابَ أَنْحَكِيقِ ۞ ذَٰلِكَ بِمَاقَدَّمَتْ أَيْدِيكُمْ وَأَنَ ٱلْبَعَ لَيْسَ بِظَلَّامِ لِلْعَبِيدِ ۞ كَنَابٍ ءَالِ فِرْهُوْنِ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمَّ كَفُرُوا بِعَايَتِ ٱللَّهِ فَأَخَلَهُمُ اللَّهُ يُذُونِهِ مَا إِنَّ اللَّهَ فَوِي مُ اللَّهُ عَلَيْ شَكِيدُ ٱلْعِقَابِ ۞ 

شيء عبدتموها.

﴿قل ادعوا شركاء كم ثم كيدون فلا تنظرون أي: اجتمعوا أنتم وشركاؤكم على إيقاع السوء والمكروه بي، من غير إمهال ولا إنظار (٢٠) فإنكم غير بالغين لشيء من المكروه بي، لأن ولئي الله الذي يتولاني فيجلب لي المنافع ويدفع عنى المضار.

﴿الذي نرَّل الكتاب﴾ الذي فيه الهدي والشفاء والنور، وهو من توليته وتربيته لعباده الخاصة الدينية.

وهو يتولى الصالحين الذين صلحت نياتهم وأعمالهم وأقوالهم، كما قال تعالى: (الله ولي الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات إلى النور المالكون لا تولوا رجم بالإيمان والتقوى، ولم يتولوا غيره عن ولك ينفر - تولاهم الله والمصلحة لهم، في دينهم ودنياهم، ودفع عنهم بإيمانهم كل مكروه، كما قال تعالى: (إن الله يدافع عن الذين آمنوا .

﴿۱۹۷﴾ ﴿والذين تدعون من دونه لا يستطيعون نصركم ولا أنفسهم ينصرون وإن تدعوهم إلى الهدى

<sup>(</sup>۱) زیادة من هامش ب. (۲) فی ب: العزی.

لا يسمموا وتراهم ينظرون إليك وهم لا يبصرون﴾ وهذا أيضاً في بيان عدم استحقاق هذه الأصنام التي يعبدونها من دون الله لشيء من العبادة، لأنها ليس لها استطاعةً ولا اقتدار في نصر أنفسهم، ولا في نصر عابديها، وليس لها قوة العقل والاستجابة، فلو دعوتها إلى الهدى لم تهتد، وهي صور لا حياة فيها، فتراهم ينظرون إليك وهم لا يبصرون حقيقة، لأنهم صوروها على صور الحيوانات من الآدميين أو غيرهم، وجعلوا لها أبصاراً وأعضاء، فإذا رأيتها قلت: هذه حية، فإذا تأملتها عرفت أنها جمادات لا حراك بها، ولا حياة، فبأي: رأي اتخذها المشركون المهة مع الله؟ ولأي: مصلحة أو نفع عكفوا عندها وتقربوا لها بأنواع العبادات؟

فإذا عرف هذا، عرف أن المشركين وآلهتهم التي عبدوها، ولو اجتمعوا وأرادوا أن يكيدوا من تولاه فاطر الأرض والسماوات، متولي أحوال عباده الصالحين، لم يقدروا على كيده بمثقال ذرة من الشر، لكمال عجزهم وعجزها، وكمال قوة الله واقتداره، وقوة من احتمى بجلاله وتوكل عليه.

وقيل: إن معنى قوله: ﴿وَتَرَاهُم ينظرون إليك وهم لا ييصرون﴾أن الضمير يعود إلى المشركين المكذبين

﴿١٩٩﴾ ﴿ خَذَ العَفُو وأَمَر بالعرف وأعرض عن الجاهلين﴾ هذه الآية جامعة لحسن الخلق مع الناس، وما ينبغي في معاملتهم، فالذي ينبغي أن يعامل به الناس، أن يأخذ العفو، أي: ما سمحت به أنفسهم، وما سهل عليهم من الأعمال والأخلاق، فلا يكلفهم ما لا تسمح به طبائعهم، بل يشكر من كل أحد ما قابله به، من قول وفعل جميل، أو ما هو دون ذلك، ويتجاوز عن تقصيرهم ويغض طرفه عن نقصهم، ولا يتكبر على الصغير لصغره، ولا ناقص العقل لنقصه، ولا الفقير لفقره، بل يعامل الجميع باللظف والمقابلة بما تقتضيه الحال وتنشرح له صدورهم.

﴿وأمر بالعرف ﴿أي: بكل قول حسن وفعل جميل وخلق كامل للقريب والبعيد، فاجعل ما يأتي إلى الناس منك، إما تعليم علم، أو حث على خبر ، من صلة رحم، أو بر نصيحة نافعة ، أو رأي: مصيب، أو يضعونة على بر وتقوى ، أو زجر عن معاونة على بر وتقوى ، أو زجر عن دينية أو دنيوية ، ولما كان لا بد من أذية الجاهل ، أسر الله تعلى أن يقابل الجاهل ، بالإعراض عنه وعدم مقابلته الجاهل ، بالإعراض عنه وعدم مقابلته لا توذه ، ومن حرمك لا تحرمه ، ومن قطعك فصله ، ومن ظلمك فاعدل

وأما ما ينبغي أن يعامل به العبد شياطين الإنس والجن، فقال تعالى: ﴿\*٢٠٠﴾ ﴿وإما ينزغنك من الشيطان نزغ فاستعذبالله إنه سميع عليم ؛ إن

الذين اتقوا إذا مستهم طائف من الشيطان تذكروا فإذا هم مبصرون \* وإخوانهم يمدونهم في الغي ثم لا يقصرون \*

أي: أيُّ وقت، وفي أي: حال في نزغ أي: حال في نزغ أي: تحس منه بوسوسة وتثبيط عن الخير، أو حث على الشر وإيعاز إليه. فاستعذ بالله أي: التجيء واعتصم بالله واحتم بحماه فإنه فسميع لما تقول. فعليم بنيتك وضعفك، وقوة التجائك له، فسيحميك من فتنته، ويقيك من وسوسته، كما قال تعالى السورة.

ولما كان العبد لا بد أن يعفل وينال منه الشيطان، الذي لا يزال مرابطاً ينتظر غرته وغفلته، ذكر تعالى علامة المتقين من الغاوين، وأن المتقي إذا أحس بذنب، ومسه طائف من الشيطان، فأذنب بفعل محرم أو ترك واجب تذكر من أي باب أي، ومن أي مدخل دخل الشيطان عليه، وما عليه من لوازم الإيمان، فأبصر واستغفر الله تعالى، واستدرك ما فرط منه بالتوبة تعالى، واستدرك ما فرط منه بالتوبة النصوح والحسنات الكثيرة، فرد شيطانه خاسناً حسيراً، قد أفسد عليه شيطانه خاسناً حسيراً، قد أفسد عليه كل ما أدركه منه.

وأما إخوان الشياطين وأولياؤهم، فإنهم إذا وقعوا في الذنوب، لا يزالون يمدونهم في الغي ذنباً بعد ذنب، ولا يقصرون عن ذلك، فالشياطين لا تقصر عنهم بالإغواء، لأنها طمعت فيهم حين رأتهم سلسي القياد لها، وهم لا يقصرون عن فعل الشر.

﴿ ٢٠٣﴾ ﴿ وَإِذَا لَمْ تَأْسِم بِآية قالوا لولا اجتبيتها قل إنما أتبع ما يوحى إلى من ربي هذا بصائر من ربكم وهدى ورحمة لقوم يؤمنون ﴾ أي: لا يزال هؤلاء المكذبون لك في تعنت وعناد،

ولو جاءتهم الأيات الدالة على الهدى والرشاد، فإذا جَنَّتهم بشيء من الآيات الدالة على صدقك لم ينقادوا.

**﴿وإذا لم تــأتهــم بـآيــة**﴾مـن آيــات الاقتراح التي يعينونها ﴿قالوالولا اجتبيتها﴾أي: هلا اخترت الآية، فصارت الآية الفلانية، أو العجزة الفلانية كأنك أنت المنزل للآيات، المدبر لجميع المخلوقات، ولم يعلموا أنه ليس لك من الأمر شيء، أو أن المعنى: لولا اخترعتها من نفسك.

﴿قُلُ إِنَّمَا أُتِّبِعِ مَا يُوحِي إِلَّ مِنْ ربي ﴿ فَأَنَّا عَبِدُ مِتْبُعُ مِدْبُّرٍ ، وَاللَّهُ تَعَالِي هو الذي ينزل الآيات ويرسلها على حسب ما اقتضاه حمده وطلبته حكمته البالغة، فإن أردتم آية لا تضمحل على تعاقب الأوقات، وحجة لا تبطل في جميع الأنات، فهذا القرآن العظيم والذَّكَرُ الحكيم ﴿بصائر من ربكم﴾ يستبصر به في جميع الطالب الإلهية والمقاصد الإنسانية، وهو الدليل والمدلول فمن تفكر فيه وتدبره، علم أنه تنزيل من حكيم حميد لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، وبه قامت الحجة على كل من بلغه، ولكن أكثر الناس لا يؤمنون، وإلافمن آمن، فهو ﴿هدي﴾له من الضلال ﴿ورحمة﴾له من الشقاء، فالمؤمن مهتد بالقرآن، منبع له، سعيد في دنياه

وأما من لم يؤمن به، فإنه ضال شقي في الدنيا والآخرة.

﴿٢٠٤﴾ ﴿ وإذا تسرىء السقسرآن فاستمعوا له وأنصنوا لعلكم ترحمون، هذا الأمر عام في كل من سمع كتاب الله يتلى، فإنه مأمور بالاستماع له والإنصات، والفرق بين الاستماع والإنصاث، أن الإنصات في الظاهر بترك التحدث أو الاشتغال بما يشغل عن استماعه.

وأما الاستماع له، فهو أن يلقي سمعه، ويحضر قلبه ويتدبر ما يستمع، فإن من لازم على هذين الأمرين حين

· يتلى كتاب الله، فإنه ينال خيراً كثيراً وعلما غزيراً، وإيماناً مستمراً متجدداً، وهدى متزايداً، وبصيرة في دينه، ولهذا رتب الله حصول الرحة عليهما، فدل ذلك على أن من تلي عليه الكتاب، فلم يستمع له وينصت، أنه محروم الحظ من الرحمة، قد فاته خير

ومن أوكد ما يؤمر به مستمع القرآن، أن يستمع له وينصت في الصلاة الجهرية إذا قرأ إمامه، فإنه مأمور بالإنصات، حتى إن أكشر العلماء يقولون: إن اشتغاله بالإنصات، أولى من قراءته الفاتحة وغيرها.

﴿٥٠٥ ـ ٢٠٦﴾ ﴿واذكر ربك في نفسك تضرعاً وخيفة ودون الجهر من القول بالغدو والأصال ولا تكن من الغافلين \* إن الذين عند ربك لا يستكبرون عن عبادته ويسبحونه وله يسجدون الذكر لله تعالى يكون بالقلب، ويكون باللسان، ويكون بهما، وهو أكمل أنواع الذكر وأحواله، قأمر الله عبده ورسوله محمدا أصلا، وغيره تبعاً بذكر ربه، في نفسه، أي: مخلصاً خالباً.

﴿تضرِعاً ﴾ أي: متضرعاً بلسانك، مكرراً لأنواع الذكر، ﴿**وخيفة**﴾في قَلْبُكُ بِأَنْ تَكُونَ خَائِفًا مِنَ اللهِ، وَجِلَ القلب منه، خوفاً أن يكون عملك غير مقبول، وعلامة الخوف أن يسعى ويجتهد في تكميل العمل وإصلاحه، والنصح به .

﴿ودون الجهر من القول﴾ أي: كن فتوسطاً، لا تجهر بصلاتك، ولا تخافت بها، وابتغ بين ذلك سبيلا. ﴿بالفدو﴾أول النهار ﴿والأصال﴾ آخره، وهذان الوقتان لذكر الله فيهما مزية وفضيلة على غيرهما.

﴿ولا تكن من الخافلين ١٤ الذين نسوا الله فأنساهم أنفسهم، فإسم حرموا خير الدنيا والآخرة، وأعرضوا عمن كل السعادة والفوز في ذكره وعبوديته، وأقبلوا على من كل الشقاوة

ا قان يُرِيدُ وَأَ أَنْ يَخْ مَعُوكَ فَإِنْ حَسْبَكَ ٱللَّهُ هُوَ ٱلَّذِي أَتَدَاكِ إِيَضْرِهِ وَيِلْلُوْمِينِ ۞ وَأَلْفَ بَيْنَ قُلُوبِهِ مَّ لَوْ أَنْفَقْتَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ حَبِيعًا مَّا أَلَفْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِ مْ وَٱلْكِنَّ ٱللَّهَ ٱلَّفْتَ يَسْهُمْ لِنَهُ عَزِيزُ حَكِيرٌ ۞ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّيُّ كَسَبُكَ ٱللَّهُ وَقِنِ أَنَّبُعَكَ مِنَ لَلْؤُمِنِينَ ۞ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ حَيْضٍ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَىٱلْقِتَ إِلَّ إِن يَكُنْ مِنكَّمْ عِنْسُكُمْ عِثْمُ وِنَصَيْرُونَ يَغْلِوُا مِانْتَيْنَ وَإِن يَكُن مِنْ حَكُم مِّانَكَةٌ يُغْلِبُواْ ٱلْفَاقِينَ ٱلَّذِينَ كَفَتَرُولُواْنَهُمُّ قَوْمٌ لَّايَفْقَاهُونَ ۞ ٱلۡتَنَخَفُّونَ اللَّهُ عَسَكُمْ وَعَكِمُ أَنَّ فِيكُمْ ضَعْفًا فَإِن يَكُنْ يَنِكُمْ فِي اللَّهُ صَائِرَةٌ يُغْلِمُواْ مِائْتَيْنِ وَإِن يَكُن يَندَكُمْ أَلْفُ يَعْلِبُواْ ٱلْفَيْنِ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ۗ وَٱللَّهُ مَعَ ٱلصَّائِمِينَ ۞ مَا حَسَّانَ لِتَبِيِّ ٱنْ يَكُونَ لَهُواْمُسْرَىٰ حَتَّىٰ يُشْفِنَ فِي ٱلْأَرْضِّ تَرْبِيدُونَ عَصَ ٱلدُّنْسِ اوَاللَّهُ يُرِيدُٱلْآخِرَةُ ۗ وَٱللَّهُ عَرِيرُ حَكِيدٌ ۞ لَوْلَاكِتَتُ فِنَ ٱللَّهِ سَبَقَ لَمُسَكُّرُ فِيمَا أَغَذُ تُرْعَدَاثُ عَظِيرٌ ۞ فَمَنْكُمُ لُواٰمِيّا عَيِمتُمُ مَلَالًا طِيِّنًا وَأَنَّقُوا اللَّهُ إِنَ اللَّهَ عَفُورٌ تَعِيدُ ۞ 

والخيمة في الاشتغال به، وهذه من الآداب التي ينبغي للعبد أن يراعيها حق رعايتها، وهي الإكثار من ذكر الله آناء الليل والنهار، خصوصاً طَرَفَي النهار، مخلصاً خاشعاً متضرعاً، متذللاً، ساكناً، وتواطئا عليه قلبه ولسانه، بأدب ووقار، وإقبال على الدعاء والذكر ، وإحضار له بقلبه وعدم غفلة، فإن الله لا يستجيب دعاء من قلب غافل لاه.

ثم ذكر تعالى أن له عباداً مستديمين لعبادته، ملازمين لخدمته وهم الملائكة، فلتعلموا أن الله لا يريد أن يتكثر بعبادتكم من قلة، ولا ليتعزز بها من ذلة، وإنما يريد نفع أنفسكم، وأن تربحوا عليه أضعاف أضعاف ما عملتم، فقال: ﴿إِن الذين عند ربك﴾ من الملائكة المقربين، وحملة العرش والكروبيين ﴿لا يستكبرون عن عبادته ابل يذعنون لها وينقادون لأوامر ربهم ﴿ويسبحونه ﴾الليل والنهار لا يفترون.

﴿ولمه ﴿ وحده لا شريك لـ ه **﴿يسجدون**﴾فليقتد العباد بهؤلاء الملائكة الكرام، وليداوموا [على] عبادة الملك العلام.

تم تفسير سورة الأعراف ونله الحمد والشكر والثناء وصلى الله على محمد وآله وصحبه وسلم

تِلْهُا النَّهِ عُلَى اللّهِ عَلَى الْمُتَمِنَ الْاَسْرَةَ الْهِ اللّهِ اللهِ ا

## تفسير سورة الأنفال وهي مدنية

﴿ ١ كَ ﴾ ﴿ بسم الله الرحمن الرحيم يسألونك عن الأنفال قل الأنفال لله والرسول فاتقوا الله وأصلحوا ذات بينكم وأطيموا الله ورسوله إن كنتم مؤمنين \* إنما المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم وإذا تليت عليهم آيساته زادتهم إيسسانا وعلى رجهم يتوكلون \* الذين يقيمون الصلاة ومما ررقناهم ينفقون الله أولئك هم المؤمنون حقالهم درجات عندربهم ومغفرة ورزق كريم﴾ الأنفال حي الغنائم التي ينفلها الله لهذه الأمة من أموال الكفار، وكانت هذه الآيات في هذه السورة قد نزلت في قصة «بدر» أول غنيمة كبيرة غنمها السلمون من المشركين، فحصل بين بعض المسلمين فيها نزاع، فسألوا رسول الله ﷺ عنها، فأنزل الله: ﴿يسألونك عن الأنفال؟ كيف تقسم وعلى من

وقل لهم: الأنفال لله ورسوله يضعانها حيث شاءا، فلا اعتراض لكم على حكم الله ورسوله، بل عليكم إذا حكم الله ورسوله أن تسرضوا بحكمهما، وتسلموا الأمر لهما، وذلك داخل في قوله: ﴿فَاتَقُوا الله المُ

﴿ وأصلحوا ذات بينكم ﴾ أي:

أصلحوا ما بينكم من التشاحن والتقاطع والتدابر، بالتوادد والتحاب والتواصل. فبذلك تجتمع كلمتكم، ويزول ما يحصل \_بسبب التقاطع \_ من التخاصم، والتشاجر والتنازع.

ويدخل في إصلاح ذات البين تحسين الخلق لهم، والعفو عن المبيئين منهم فإنه بذلك يرول كثير مما يكون في القلوب من البغضاء والتدابر، والأمر والمام لذلك كله قوله: ﴿وأطيعوا الله ورسوله إن كنتم مؤمنين﴾ فإن الإيمان عندعو إلى طاعة الله ورسوله، كما أن ومن نقصت طاعته لله ورسوله، فذلك لنقص إيمانه، ولما كان الإيمان قسمين: إيماناً كاملاً يترتب عليه المدح فلك ذكر الإيمان الكامل فقال: ﴿إنما فلك ذكر الإيمان الكامل فقال: ﴿إنما للرَّمنون﴾ الألف واللام للاستغراق للمرائع الإيمان.

﴿السذيسن إذا ذكسر الله وجسلت قلوبهم ﴾ أي: خافت ورهبت، فأوجبت لهم خشية الله تعالى الانكفاف عن المحارم، فإن خوف الله تعالى أكبر علاماته أن يحجز صاحبه عن الذنوب.

﴿وإذا تدليت عليهم آياته زادتهم إيساناً ووجه ذلك أنهم يلقون له السمع ويحضرون قلوبهم لتدبره فعند ذلك يزيد إيمانهم، لأن التدبر من أعمال القلوب، ولأنه لا بدأن يبين لهم معنى كانوا يجهلونه، أو يتذكرون ما كانوا نسوه، أو يحدث في قلوبهم رغبة في الخير، واشتياقاً إلى كرامة ربهم، أو وجلاً من العقوبات، وازدجاراً عن المعاصي، وكل هذا مما يزداد به الإيمان.

﴿وعلى ربهم ﴿ وحده لا شريك له ﴿ يتوكلون ﴾ أي: يعتمدون في قلوبهم على ربهم في جلب مصالحهم ودفع مضارهم الدينية والدنيوية ، ويثقون بأن الله تعالى سيفعل ذلك.

والتوكل هو الحامل للأعمال كلها، فلا توجد ولا تكمل إلا به.

﴿اللَّهِينِ يَقْيِمُونِ الصَّلَّاةِ ﴾ من

فرائض ونوافل، بأعمالها الظاهرة والباطنة، كحضور القلب فيها، الذي هو روح الصلاة ولبها، ﴿وَمَا رَقْنَاهُم يَنْفُقُونَ﴾ النفقات الواجبة، كالزكوات، والكفارات، والنفقة على الزوجات والأقارب، وما ملكت أيمانهم، والمستحبة كالصدقة في جميع طرق الخير.

﴿أُولَمُنُكُ الذي اتصفوا بتلك الصفات ﴿هم المؤمنون حقا ﴾ لأنهم جمعوا بين الإسلام والإيمان، بين الأعمال الطاهرة، بين العلم والعمل، بين أداء حقوق الله وحقوق عباده.

وقدم تعالى أعمال القلوب، لأنها أصل لأعمال الجوارح وأفضل منها، وفيها دليل على أن الإيمان، يزيد وينقص، فيزيد بفعل الطاعة وينقص ضدها.

وأنه ينبغي للعبد أن يتعاهد إيمانه وينميه، وإن أولى ما يحصل به ذلك تدبر كتاب الله تعالى والتأمل لمعانيه. ثم ذكر ثواب المؤمنين حقاً فقال: ﴿لهم درجات عند ربهم﴾ أي: عالية بحسب علو أعمالهم ﴿ومففرة﴾ لذنوبهم وهو ما أعد الله لهم في دار كرامته، مما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر.

ودل هذا على أن من لم يبصل إلى درجتهم في الإيمان - وإن دخل الجنة - فلن ينال ما نالوا من كرامة الله التامة.

﴿ ٩ ـ ٨ ﴾ ﴿ كما أخرجك ربك من بيتك بالحق وإن فريقاً من المؤمنين لكارهون \* يجادلونك في الحق بعد ما تبين كأنما يساقون إلى الموت وهم ينظرون \* وإذ يسعدكم الله إحدى الطائفتين أنها لكم وتودون أن غير ذات الشوكة تكون لكم ويريد الله أن يحق الحق بكلماته ويقطع دابر الكافرين \* ليحق الحق ويبطل الباطل ولو كره للجرمون ﴾ قدم تعالى - أمام هذه الغزوة الكبرى المباركة - الصفات التي على المؤمنين أن يقوموا بها، لأن من قام على المؤمنين أن يقوموا بها، لأن من قام

بها استقامت أحواله وصلحت أعماله، التي من أكبرها الجهاد في سبيله.

فكما أن إيمانهم هو الإيمان الحقيقي، وجزاءهم هو الحق الذي وعدهم الله به، كذلك أخرج الله رسوله على من بيته إلى لقاء المشركين في «بدر» بالحق الذي يحبه الله تعالى، وقد قدره وقضاه .

وإن كان المؤمنون لم يخطر ببالهم في ذلك الخروج أنه يكون بينهم وبين عدوهم قتال. .

فحين تبين لهم أن ذلك واقع، جعل فريق من المؤمنين يجادلون النبي ﷺ في ذلك، ويكرهون لقاء عدوهم، كأنما يساقون إلى الموت وهم ينظرون.

والحال أن هذا لا ينبغي منهم، خصوصاً بعدماً تبين لهم أن خروجهم بالحق، ومما أمر الله به ورضيه، فبهذه الحال ليس للجدال محل [فيها](١)، لأن الجدال محله وفائدته عند اشتباه الحق والتباس الأمر، فأما إذا وضح وبان، فليس إلا الانقياد والإذعان.

هذا وكثير من المؤمنين لم يجر منهم من هذه المجادلة شيء، ولا كرهوا لقاء عدوهم، وكذلك الذين عاتبهم الله، انقادوا للجهاد أشد الانقياد، وثبتهم الله، وقيض لهم من الأسباب ما تطمئن به قلوبهم كما سيأتي ذكر بعضها.

وكان أصل خروجهم يتعرضون لعير خرجت مع أبي سفيان بن حرب لقريش إلى الشام، قافلة كبيرة، فلما سمعوا برجوعها من الشام، ندب النبي على الناس، فحرج معه ثلاث مثة، وبضعة عشر رجلاً، معهم سبعون بعيراً، يعتقبون عليها، ويحملون عليها متاعهم، فسمعت بخبرهم قريش، فخرجوا لمنع عيرهم، في عدد كثير وعُدةٍ وافرة من السلاح والخيل والرجال، يبلغ عددهم قريباً من الألف.

فوعد الله المؤمنين إحدى الطائفتين، إما أن يظفروا بالعير، أو

بالنفير، فأحبوا العير لقلة ذات يد المسلمين، ولأنها غير ذات شوكة، ولكن الله تعالى أحب لهم وأراد أمراً أعلى مما أحبوا.

أراد أن يظفروا بالنفير الذي خرج ووضع الأشياء مواضعها ب فيه كبراء المشركين وصناديدهم، ﴿ويريد الله أن يحق الحق بكلماته﴾ فينصر أهله ﴿ويقطع دابر الكافرين﴾ أي: يستأصل أهل الباطل، ويُرى عباده من نصره للحق أمراً لم يكن يخطر

> ﴿لَيحِق الحِق﴾ بما يظهر من الشواهد والبراهين على صحته وصدقه، ﴿ويبطل الباطل﴾ بما يقيم من الأدلة والشواهد على بطلانه ﴿ولو كره المجرمون﴾ فلا يبالي الله بهم.

> ﴿٩ - ١٤﴾ ﴿إذ تستغيثون ربكم فاستجاب لكم أني ممدكم بألف من الملائكة مردفين # وما جعله الله إلاّ بشري ولتطمئن به قلوبكم وما النصر إلا من عند الله إن الله عزيز حكيم \* إذ يغشيكم النماس أمنة منه وينزل عليكم من السماء ماء ليطهر كم به ويذهب عنكم رجز الشيطان وليربط على قلوبكم ويثبت به الأقدام \* إذ يوحى ربك إلى الملائكة أني معكم فثبتوا الذين آمنوا سألقى في قلوب الذين كفروا الرعب فاضربوا فوق الأعناق واضربوا منهم كل بنان \* ذلك بأنهم شاقوا الله ورسوله ومِن يشاقق الله ورسوله فإن الله شديد العقاب \* ذلكم فذوقوه وأن للكافرين عذاب النار﴾ أي: اذكروا

> لكم﴾ وأغاثكم بعدة أمور: منها: أن الله أمدكم ﴿ بِأَلْفُ مِنْ الملائكة مردفين﴾ أي: يردف بعضهم بعضاً، ﴿وما جعله الله ﴾ أي: إنزال الملائكة ﴿إلا بشرى﴾ أي: لتستبشر بذلك نفوسكم، ﴿ولتطمئن به قلوبكم الله والافالنصر بيد الله، ليس بكثرة عدد ولا عُدُدٍ.

نعمة الله عليكم، لما قارب التقاؤكم

بعدوكم، استغثتم بربكم، وطلبتم منه

أن يعينكم وينصركم ﴿فاستجاب

﴿إِن الله عزيز﴾ لا يغالبه مغالب، بل هو القهار، الذي يحذل من بلغوا من الكثرة وقوة العدد والآلات ما بلغوا. ﴿حكيم﴾ حيث قدر الأمور بأساما،

ومِن نصره واستجابته لدعائكم أن أنزل عليكم نعاساً ﴿يفشيكم﴾ [أي] فيذهب ما في قلوبكم من الخوف والوجل، ويكون ﴿أَمِنةَ ﴾ لكم وعلامة على النصر والطمآنينة.

ومن ذلك: أنه أنزل عليكم من السماء مطرأ ليطهركم به من الحدث والخبث، وليطهركم به من وساوس الشيطان ورجزه.

﴿ وليربط على قلوبكم ﴾ أي: يثبتها فإن ثبات القلب، أصل ثبات البدن، ﴿ ويتبت به الأقدام ﴾ فإن الأرض كانت سهلة دهسة فلمأنزل عليها الطر تلبدت، وثبتت به الأقدام.

ومن ذلك: أن الله أوحسي إلى الملائكة ﴿أَنِّ معكم﴾ بالعون والنصر والتأييد، ﴿فثبتوا الذين آمنوا﴾ أي: ألقوا في قلوبهم، وألهموهم الجراءة على عدوهم، ورغبوهم في الجهاد وفضله.

﴿سألقى في قلوب الذين كفروا الرعب﴾ الذي هو أعظم جند لكم عليهم، فإن الله إذا ثبت المؤمنين وألقى الرعب في قلوب الكافرين، لم يقدر الكافرون على الثبات لهم، ومنحهم الله أكتافهم.

﴿فَاصْرِبُوا فُوقِ الْأَعْنَاقِ﴾ أي: على الرقاب ﴿واضربوا منهم كل بنان﴾ أي: مفصل.

وهذا خطاب، إما للملائكة الذين أوحى الله إليهم أن يثبتوا الذين آمنوا، فيكون في ذلك دليل أنهم باشروا القتال يوم بدر، أو للمؤمنين يشجعهم الله، ويعلمهم كيف يقتلون المشركين، وأنهم لا يرحمونهم، وذلك لأنهم شاقوا الله ورسوله أي: حاربوهما وبارزوهما بالعداوة. ﴿ومن يشاقق الله ورسوله فإن الله شديد العقاب، ومن عقابه

<sup>(</sup>۱) زیادهٔ من هامش ب.

تسليط أوليائه على أعدائه وتقتيلهم.

﴿ ذَلَكُ مِ ﴾ النعداب المذكور ﴿ فَذُوقُوهِ ﴾ أيها المشاققون لله ورسوله عذاباً معجلاً ، ﴿ وأن للكافرين عذاب الدار ﴾

وفي هذه القصة من آيات الله العظيمة ما يدل على أن ما جاءبه محمد على الله حقاً.

منها: أن الله وعبدهم وعبداً،

ومنها: ما قال الله تعالى: ﴿قد كان لكم آية في فئتين التقتا فئة تقاتل في سبيل الله وأخرى كافرة يرونهم مثليهم رأي العين﴾ الآية .

ومنها: إجابة دعوة الله للمؤمنين لما استغاثوه بما ذكره من الأسباب، وفيها الاعتناء العظيم بحال عباده المؤمنين، وتقييض الأسباب التي بها ثبت إيمانهم، وثبتت أقدامهم، وزال عنهم المكروه والوساوس الشيطانية.

ومنها: أن من لطف الله بعبده أن يسهل عليه طاعته، وييسرها بأسباب داخلية وخارجية.

﴿١٥ ـ ١٩﴾ ﴿يا أيها الذين آمنوا إذا لقيتم الذين كفروا زحفأ فلا تولوهم الأدبار ﴿ ومن يولهم يومئذ دبره إلاّ متحرفاً لقتال أو متحيزاً إلى نئة فقد باء بغضب من الله ومأواه جهنم وبتس المصير، يأمر تعالى عبياده المؤمنين بالشجاعة الإيمانية، والقوة في أمره، والسعى في جلب الأسباب المقوية للقلوب والأبدان، ونهاهم عن الفرار إذا التقى الزحفان، فقال: ﴿ يِا أَيُّهَا الذين أمنوا إذا لقيتم اللين كفروا رحفاً أي: في صف القتال، وتزاحف الرجال، واقتراب بعضهم من بعض، ﴿فلا تولوهم الأدبار ﴾ بل اثبتوا لقتالهم، واصبروا على جلادهم، فإن في ذلك نصرة لدين الله، وقوة لقلوب المؤمنين، وإرهاباً للكافرين.

﴿ومن يولهم يومئل دبره إلا متحرفاً لقتال أو متحيزاً إلى فئة فقد باء ﴾ أي: رجع ﴿بغضب من الله ومأواه ﴾ أي: مقره ﴿جهنم وبئس المصير ﴾ .

وهذا يدل على أن الفرار من الزحف

من غير عذر من أكبر الكبائر، كما وردت بذلك الأحاديث الصحيحة وكما نص هنا على وعيده جذا الوعيد الشديد.

ومفهوم الآية: أن المتحرف للقتال، وهو الذي ينحرف من جهة إلى أخرى، ليكون أمكن له في القتال، وأنكى لعدوه، فإنه لا بأس بذلك، لأنه لم يول دبره فارأه وإنما ولي دبره ليستعلى على عدوه، أو يأتيه من محل يصيب فيه غرته، أو ليخدعه بذلك، أو غير ذلك من مقاصد المحاربين، وأن التحيز إلى فئة تمنعه وتعينه على قتال الكفار، فإن ذلك جائز، فإن كانت الفئة في العسكر، فالأمر في هذا واضح، وإنَّ كانت الفئة في غير محل المعركة كانهزام المسلمين بين يدي الكافرين والتجائهم إلى بلد من بلدان المسلمين أو إلى عسكر اخر من عسكر المسلمين، فقد ورد من أثار الصحابة ما يدل على أن هذا جائز ، ولعل هذا يقيد بما إذا ظن المسلمون أن الانهزام أحمد عاقبة، وأبقى عليهم.

أما إذا ظنوا غلبتهم للكفار في ثباتهم للكفار في ثباتهم لقتالهم، فيبعد في هذه الحال أن تكون من الأحوال المرخص فيها، لأنه على هذا لا يتصور الفرار المنهي عنه، وهذه الآية مطلقة، وسيأتي في آخر السورة تقييدها بالعدد.

وحين عي بر السوره عييدات باعدة. الله قتلهم وما رميت إذ رميت ولكن الله قتلهم وما رميت إذ رميت ولكن الله رمي وليبلي المؤمنين منه بلاء حسنا إن الله سميع عليم «ذلكم وأن الله موهن كيد الكافرين » إن تستفتحوا فقد جاء كم الفتح وإن تنتهوا فهو خير لكم وإن تعودوا نمد ولن تغني عنكم فئتكم شيئا ولو كثرت وأن الله مع المؤمنين » يقول تعالى - لما انهزم المشركون يوم بدر، وقتلهم المسلمون - فلم تقتيم بحولكم وقوتكم ولكن الله قتلهم » حيث أعانكم على ذلك بما تقدم ذكره.

﴿وما رميت إذ رميت ولكن الله رمى ﴾ وذلك أن النبي ﷺ وقت القتال دخل العريش وجعل يدعو الله، ويناشده في نصرته، ثم خرج منه،

فأخذ حفنة من تراب، فرماها في وجوه المشركين، فأوصلها الله إلى وجوههم، فما بقي منهم واحد إلا وقد أصاب وجهه، وفمه وعينيه منها، فحينتل انكسر حلهم، وفتر زندهم، وبان فيهم الفشل والضعف، فانهزموا.

يقول تعالى لنبيه: لست بقوتك \_ حين رميت التراب \_ أوصلته إلى أعينهم، وإنما أوصلناه إليهم بقوتنا واقتدارنا، ﴿وليبلى المؤمنين منه بلاء انتصار المؤمنين من الكافرين، من دون، مباشرة قتال، ولكن الله أراد أن يمتحن المؤمنين، ويوصلهم بالجهاد إلى أعلى الدرجات، وأرفع المقامات، ويعطيهم أجراً حسناً وثواباً جزيلاً.

﴿إِنَ الله سميع عليم ﴾ يسمع تعالى ما أسر به العبد وما أعلن، ويعلم ما في قلبه من النيات الصالحة وضدها، فيقدر على العباد أقداراً موافقة لعلمه وحكمته ومصلحة عباده، ويجزي كلا بحسب نيته وعمله.

(11% وذلكم النصر من الله لكم وأن الله موهن كيد الكافرين الله موهن كيد الكافرين أي: مضعف كل مكر وكيد يكيدون به الإسلام وأهله، وجاعل مكرهم محيقاً

﴿ ١٩ ﴿ إِن تستفتحوا ﴾ أيها المشركون ، أي : تطلبوا من الله أن يوقع بأسه وعذابه على المعتديين الظالمين .

﴿فقد جاءكم الفتح ، حين أوقع الله بكم من عقابه ، ما كان نكالاً لكم وعبرة للمتقين ﴿وإن تنتهوا ﴾ عن الاستفتاح ﴿فهو خير ﴾ لأنه ربما أمهلتم ، ولم يعجل لكم النقمة . ﴿وإن تعدودوا ﴾ إلى الاستفتاح وقتال حزب الله المؤمنين ﴿نعد ﴾ في نصرهم عليكم .

﴿ ولن تغني عنكم فئتكم أي: أعوانكم وأنصاركم، الذين تحاربون وتقاتلون، معتمدين عليهم، شيئاً وأن الله مع المؤمنين.

ومن كان الله معه فهو المنصور وإن كان ضعيفاً قليلاً عدده، وهذه المعية

التي أخبر الله أنه يؤيد بها المؤمنين، تكون بحسب ما قاموا به من أعمال الإيمان.

فإذا أديل العدو على المؤمنين في بعض الأوقات، فليس ذلك إلا تفريطاً من المؤمنين وعدم قيام بواجب الإيمان ومقتضاه، وإلا فلو قاموا بما أمر الله به من كل وجه، لما الهزم لهم راية [انهزاماً مستقراً](١)، ولا أديل عليهم عدوهم أبداً.

﴿ ٢٠ ـ ٢١﴾ ﴿ يا أيما الذين آمنوا أطيعوا الله ورسوله ولا تولوا عنه وأنتم تسمعون \* ولا تكونوا كالذين قالوا سمعنا وهم لا يسمعون كا اخبر تعالى أنه مع المؤمنين، أمرهم أن يقوموا بمقتضى الإيمان الذي يدركون به معيته، فقال: ﴿ يا أيها الذين آمنوا أطيعوا الله ورسوله كا بامتثال أمرهما واجتناب نههما.

﴿ولا تولوا عنه ﴾ أي: عن هذا الأمر الذي هو طاعة الله، وطاعة رسوله، ﴿وَأَنْهُم تَسْمَعُونَ ﴾ ما يتلى عليكم من كتاب الله، وأوامره، ووصاياه، ونصائحه، فتوليكم في هذه الحال من أقبع الأحوال.

ولا تكونوا كالذين قالوا سمعنا وهم لا يسمعون أي: لا تكتفوا بمجرد الدعوى الخالية التي لا حقيقة لها، فإنها حالة لا يرضاها الله ولا رسوله، فليس الإيمان بالتمني والتحلي، ولكنه ما وقو في القلوب وصدقته الأعمال.

وصدوله الإعمال .

﴿ ٢٧ ـ ٣٣ ﴾ ﴿ إن شر الدواب عند الله المصم البكم الذين لا يعقلون \* ولو علم الله فيهم خيراً لأسمعهم ولو أسمعهم لتولوا وهم معرضون \* يقول تعالى: ﴿ إن شر الدواب عند الله من لم تفد فيهم الآيات والنذر، وهم خالصم \* عن استماع الحق ﴿ البكم \* عن النطق به ﴿ الذين لا يعقلون \* ما ينفعهم، ويؤثرونه على ما يضرهم،

فهؤلاء شرعند الله من جميع (٢) الدواب، لأن الله أعطاهم أسماعاً وأبصاراً وأفئدة، ليستعملوها في طاعة الله، فاستعملوها في معاصيه وعدموا - بذلك - الخير الكثير، فإنهم كانوا بصدد أن يكونوا من خيار البرية.

فأبوا هذا الطريق، واختاروا فأبوا هذا الطريق، واختاروا لأنفسهم أن يكونوا من شر البرية، والسمع الذي نفاه الله عنهم، سمع المعنى المؤثر في القلب، وأما سمع الحجة، فقد قامت حجة الله تعالى عليهم بما سمعوه من آياته، وإنما لم يسمعهم السماع النافع، لأنه لم يعلم فيهم خيراً يصلحون به لسماع آياته.

ولو علم الله فيهم خيراً لأسمعهم ولو أسمعهم على الفرض والتقدير ولو أسمعهم على الفرض والتقدير ولمستون لا التفات لهم إلى الحق بوجه من الوجوه، وهذا دليل على أن الله تعالى لا يمنع الإيمان والخير، إلا لمن لا خير فيه، الذي لا يزكو لديه ولا يشمر عنده. وله الحمد تعالى والحكمة في هذا.

﴿ ٢٤ - ٣٥ ﴿ ﴿ يَا أَيَّا اللَّهِ نِ آمِنُوا استجيبُوا لله وللرسول إذا دعاكم لما عييكم واحلموا أن الله يحول بين المرء وقلب وأنه إليه تحشرون \* واتقوا فتنة واعلموا أن الله شديد العقاب ﴾ يأمر تعالى عباده المؤمنين بما يقتضيه الإيمان منهم وهو الاستجابة لله وللرسول، أي: الانقياد لما أمرا به والمبادرة إلى ذلك والدعوة إليه، والاجتناب لما نها عنه، والانكفاف عنه والنهى عنه.

وقوله: ﴿إِذَا دَعَاكُم لما يحييكم ﴾ وصف ملازم لكل ما دعا الله ورسوله إليه، وبيان لفائدته وحكمته، فإن حياة القلب والروح، بعبودية الله تعالى ولزوم طاعته وطاعة رسوله على الله اه.

ثم حذر عن عدم الاستجابة لله مستضعفون في الأرض تخافون أن

بَرَاتَهُ فَيْمِزَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى ٱلَّذِيبَ عَلَهُ مُّ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ۞ فَيَسِيحُواْ فِي ٱلْأَرْضِ أَرْبَكَ أَشْهُرٍ وَإِعْلَنُوّاْ أَنْكُوْعَ رُمُعْجِرِي ٱللَّهَ وَأَنَّ ٱللَّهَ تَخْذِي ٱلْكَافِينَ ۞ وَأَذَنَّ ثِرَكَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ٓ إِلَىٰ النَّاسِ يَوْمَ الْحَيْمَ ٱلْأَحْمَيْرِ أَنَّ ٱلْمُدَكِئَ " مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ " وَرَسُولُهُ فَإِن تُبْتُدُ فَهُو خَيْرُلُكُ وَإِن تُولُن ثُولُتُ وَان تُولُّتُ فَاعَلَمُهُ أَأَدُكُمُ عَيْرُمُعْجِينِي ٱللَّهِ وَيَثِيرِ ٱلَّذِينَ كَفَّرُوا لِعَكَ ابِ ٱللَّهِ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِيبَ عَنَهَدُمَّ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ قُرُ لَّزِينَقُصُوكُمْ شَيَّكًا وَلَرُيُطَاهِرُواْعَلَيْحِكُمْ أَحَدًا فَأَيْمُوۤاْ إِلَيْهِوْعَهَكُمْ إِلَى مُتَّتِهِمٌّ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ ٱلنَّقَينِ ۞ فَإِنَا ٱلسَكَةَ ٱلأَلْفَهُ مُو ٱلْحُرُمُ فَأَقْتُلُوا ٱلْمُشْرِكِ بنَ حَيْثُ وَجَكَدَنُّوهُمْ وَجُذُوهُمْ وَلَحْدُوهُمْ وَلُحْصُرُوهُمْ وَاقْفُدُواْ لَمُنْ مُكُلِّمَ رَصِيدٌ فَإِن تَكَابُواْ وَأَفَامُواْ الصَّهِ لَاهَ وَءَاتُواْ الزَّكَوْةَ فَتُلُواسِ لِلْهُمَّ إِنَّ اللَّهُ عَفُرٌ زُكَدٍ \* ٥ وَإِنْ أَحَكُونَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّى يَسْمَعُ كُلْعَالْلَهِ ثُمَّا أَبْلِفْ مُ مَامَّنَهُ وَاللَّكِ بِأَنْهُمْ قَوْمُ لَّا يَعْلَمُونَ ٢ TO BE THE WAY OF THE PARTY OF T

وللرسول فقال: ﴿واعلموا أن الله يحول بين المرء وقلبه ﴾ فإياكم أن تردوا أمر الله أول ما يأتيكم، فيحال بينكم وتختلف وتختلف قلوبكم، فإن الله يحول بين المرء وقلبه، يقلب القلوب حيث شاء ويصرفها أنى شاء .

فليكثر العبد من قول: يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك، يا مصرف القلوب، اصرف قلبي إلى طاعتك.

﴿ وَأَنَّهُ إِلَيْهُ تُحْسُرُونَ ﴾ أي: تجمعون ليوم لا ريب فيه، فيجازى المحسن بإحسانه، والمسيء بعصيانه.

﴿واتقوا فتنة لا تصيبن الذين ظلموا منكم خاصة بل تصيب فاعل الظلم وغيره، وذلك إذا ظهر الظلم فلم يغير، فإن عقوبته تعم الفاعل وغيره، وتقوى (٣) هذه الفتنة بالنهي عن المنكر، وقصع أهل الشر والفساد، وأن لا يمكنوا من المعاصي والظلم مهما أمكن.

واعلموا أن الله شديد العقاب المن تعرض لمساخطه، وجانب رضاه. (٣٦٠ ﴿ وَإِذْ كُرُوا إِذْ أَنْسَم قَلْيُلُ

<sup>(</sup>۱) زیادة من هامش ب.

<sup>(</sup>۲) في ب: من شرار.

<sup>(</sup>٣) هكذا في النسختين والمراد ظاهرٌ وهو: أن اتقاء هذه الفتنة يكون بالنهي عن المنكر.

كَيْفَ يَكُونُ لِلنُشْرِكِينَ عَهْدُّءِ مَدَاللَّهُ وَعِنهَ رَسُولِهِ تِالَّا ٱلَّذِينَ عَنَهَ لَرَّعِ نَدَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحُرَّامِ فَٱلْسَتَقَامُولُ لَكُمْ فَأَسْتَقِيمُوا لَهُمْ إِنَّ اللَّهُ يُعِبُ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ كَيْفَ وَإِن يُظْهَرُواْ عَلَىٰ كُمْ لَا يَرْفُبُواْ فِيكُمْ إِلَّا وَلَاذِمَّةً يُرْشُونَكُ مُ إِلَّوْلَاهِمَ وَيَكَأَفَى قُلُوبُهُمُ وَأَكْثَرُهُمُ فَكَسِغُونَ ۞ أَشَّتَرُوَّا إِنَّالِيَتِ اللَّهِ ثَمَنَّا قَلِيلًا فَصَلَّاوًا عَن سَبِيلِيَّةِ إِنَّهُمْ سَآءً مَا كَافُواْ يَعْمَلُونَ ۞ لَا يَرْفُتُونَ فِي مُؤْمِنِ إِلَّا وَلِلَا مَنَ مَّ وَأُوْلَكَيْكَ هُمُ اللَّعْ مَدُوبَ ٢٠٠٠ فَإِن تَسَابُواْ وَأَقَسَامُواْ ٱلصَّسَلَوْةَ وَءَاتَوُاْ ٱلزَّحَسَوْةَ فَإِخْوَاثُكُرُ فِي ٱلدِّينِ ۗ وَنُفَصِّلُ ٱلْآيَاتِ لِقَوْمِ يَعْ اَمُونَ ۞ وَإِن نَّكَتُواُ أَيْنَكُهُمْ مِنْ أَمَّدِ عَهْدِهِمْ وَطَعَتْ وَأَفِي دِينِكُمْ فَقَالَتِهُواْ أَمِيمَةَ ٱلْكُفْرِ إِنَّهُمُ لَا أَيْمَانَ لَمَا تُعَلَّمُهُمْ يَنْتَكُونَ ۞ ٱلاَشْتَكِيلُونَ قَوْمَانَكِ مَنْوَا أَيْكَنَهُمُ وَهَكُنُواُ بِإِخْسَرَاجِ ٱلرَّسُولِ وَهُسَرِبَدَءُ وَكُنْدُ أُوكِ مَرَّةً أَغَنْشُونَهُمُّ فَأَلَنَّهُ أَخَقُ أَن تَخْشُوهُ إِن كُنتُدتُّومُ مِنِينَ ۞ A DESCRIPTION WE SEED TO

يتخطفكم الناس فآواكم وأيدكم بنصره ورزقكم من الطيبات لعلكم تشكرون يقول تعالى ممتناً على عباده في نصرهم بعد الذلة ، وتكثيرهم بعد القلة ، وإغنائهم بعد العيلة .

﴿واذكروا إذا أنتم قليل مستضعفون بالتقديم. في الأرض﴾أي: مقهورون تحت ﴿٢٩ حكم غيركم ﴿تخافون أن يتخطفكم تتقوا الله الناس﴾أي: يأخذونكم.

﴿فاواكم وأيدكم بنصرة ورزقكم من الطيبات فجعل لكم بلداً تأرون إليه، وانتصر من أعدائكم عملي أيديكم، وغنمتم من أموالهم ماكنتم به أغنياء.

﴿لعلكم تشكرون﴾الله على منته العظيمة وإحسانه التام، بأن تعبدوه ولا تشركوا به شيئاً.

﴿٢٧ - ٢٨﴾ ﴿يا أيها اللين آمنوا لا تختونوا الله والسرسول وتختونوا أنما أماناتكم وأنتم تعلمون \* واعلموا أنما أموالكم وأولادكم فتنة وأن الله عنده أجر عظيم ﴾يأمر تعالى عباده المؤمنين أن يؤدوا ما ائتمنهم الله عليه من أوامره ونواهيه، فإن الأمانة قد عرضها الله على السماوات والأرض والجبال، فأبين أن يحملنها وأشفقن منها وحملها

الإنسان إنه كان ظلوماً جهولاً، فمن أدى الأمانة استحق من الله الشواب الجزيل، ومن لم يؤدها بل خانها استحق العقاب الوبيل، وصار خائشاً لله وللرسول ولأمانته، منقصاً لنفسه بكونه اتصفت نفسه بأخس الصفات، وهي الخيانة مفوتاً لها أكمل الصفات وأعها، وهي الأمانة.

احمل الصفات واعها، وهي الاماله.
ولما كان العبد ممتحناً بأمواله
وأولاده، فربما حمله عبة (۱) ذلك على
تقديم هوى نفسه على أداء أمانته،
أخبر الله تعالى أن الأموال والأولاذ
فتنة يبتلي الله بهما عباده، وأنها عارية
ستؤدى لمن أعطاها، وترد لمن
استودعها ﴿وأن الله عنده أجر

فإن كان لكم عقل ورَأَي، فآثروا فضله العظيم على لذة صغيرة فانية مضمحلة، فالعاقل يوازن بين الأشياء، ويؤثر أولاها بالإيشار، وأحقها

﴿ ٢٩ ﴾ ﴿ يها أيها الله ين آمنوا إن تتقوا الله يجعل لكم فرقاناً ويكفر عنكم سيئاتكم ويغفر لكم والله ذو الفضل العظيم ﴾ امتثال العبد لتقوى ربه عنوان السحادة، وعلامة الفلاح، وقد رتب الله على التقوى من خير الدنيا والآخرة شيئا كثيراً، فذكر هنا أن من اتقى الله حصل له أربعة أشياء، كل واحد منها خير من الدنيا وما فيها:

الأول: الفرقان: وهو العلم والهدى الذي يفرق به صاحبه بين الهدى والضلال، والحق والباطل، والحلال والحرام، وأهل السعادة من أهل الشقاوة.

الثاني والثالث: تكفير السيئات، ومغفرة الذنوب، وكل واحد منهما داخل في الآخر عند الإطلاق وعند الاجتماع. يفسر تكفير السيئات بالذنوب الصغائر، ومغفرة الذنوب بتكفير الكبائر.

الرابع: الأجر العظيم والثواب الجزيل لن اتقاه وآثر رضاه على هوى نفسه. ﴿وَاللهُ دُو الفضل العظيم﴾

ورد بسكسر بك الذين كفروا ليثبتوك أو يقتلوك أو يخرجوك ويمكرون ويمكر الله والله خير الله به (٢٠ عليك. ﴿إِذَ يمكر بك الذين كفروا حين تشاور الشركون في دار الندوة فيما يصنعون بالنبي عليه إما أن يثبتوه عندهم بالحبس ويوثقوه.

وإما أن يىقتلوه فيستريحوا \_ بزعمهم \_من شره.

وإما أن يخرجوه ويجلوه من ديارهم.

فكل أبدى من هذه الآراء رأيا رآه، فاتفق رأيم على رأي: رآه شريرهم أبو جهل لعنه الله، وهو أن يأخذوا من كل قبيلة من قبائل قريش فتى ويعطوه سيفا صارما، ويقتله الجميع قتلة رجل واحد، ليتفرق دمه في القبائل فيرضى بنو هاشم [ثمّ] بديته، فلا يقدرون على مقاومة سائر (٣ قريش، فترصدوا للنبي الشخفي الليل ليوقعوا به إذا قام من فواشه.

فجاءه الوحي من السماء، وخرج عليهم، فذر على رؤوسهم التراب وخرج، وأعمى الله أبصارهم عنه، حتى إذا استبطؤوه جاءهم آت وقال: خيبكم الله، قد خرج محمد وذرً على رؤوسكم التراب.

فنفض كل منهم التراب عن رأسه، ومنع الله رسوله منهم، وأذن له في الهجرة إلى المدينة، فهاجر إليها، وأيده الله بأصحابه المهاجرين والأنصار، ولم يزل أمره يعلوحتى دخل مكة عنوة، وقهر أهلها، فأذعنوا له وصاروا تحت حكمه، بعد أن خرج

<sup>(</sup>١) في ب: محبته.

<sup>(</sup>٢) في النسخين: ما منَّ الله بك عليك.

<sup>(</sup>٣) في ب: جميع.

مستخفياً منهم، خائفاً على نفسه. فسبحان اللطيف بعبده الذي لا يغالبه مغالب.

وقوله: ﴿وَإِذَا تَسَلَى عَلَيْهِم آياتنا قالوا قد سمعنا لو نشاء ليهم آياتنا قالوا قد سمعنا لو نشاء الأولين \* وإذ قالوا اللهم إن كان هذا الأولين \* وإذ قالوا اللهم إن كان هذا من السماء أو ائتنا بعذاب أليم \* وما كان الله ليعذبهم وأنت فيهم وما كان الله ليعذبهم الله وهم يستغفرون \* وما لهم ألا يعذبهم الله وهم يصدون عن لهم ألا يعذبهم الله وهم يصدون عن أولياءه إن أولياءه إن أولياءه إن الله يعلمون \* يقول تعالى في بيان عناد المكذبين للرسول ﷺ: ﴿وإذا تتلى عليهم آياتنا الدالة على صدق ما جاء عليه الرسول .

﴿قالوا قد سمعنا لو نشاء لقلنا مثل هذا إن هذا إلا أساطير الأولين وهذا من عنادهم وظلمهم، وإلا فقد تحداهم الله أن يأتوا بسورة من مثله، ويدعوا من استطاعوا من دون الله، فلم يقدروا على ذلك، وتين عجزهم.

فهذا القول الصادر من هذا القائل عجرد دعوى، كذبه الواقع، وقد علم أنه على أمّي لا يقرأ ولا يكتب، ولا رحل ليدرس من أخبار الأولين، فأتى بهذا الكتاب الجليل الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، تزيل من حكيم هميد.

﴿ وَإِذْ قَالُوا اللّهِ مِ إِنْ كَانَ هَذَا ﴾ الذي يدعو إليه عمد ﴿ هو الحق من عندك فأنظر علينا حجارة من السماء أو ائتنا بلذاب أليم ﴾ قالوه على وجه الجزم منهم بباطلهم، والجهل بما ينبغي من الخطاب.

فلو أنهم إذ أقاموا على باطلهم من الشبه والتمويهات ما أوجب لهم أن يكونوا على بصيرة ويقين منه، قالوا لمن ناظرهم وادعى أن الحق معه: إن كان هذا هو الحق من عندك فاهدنا له، لكان أولى لهم وأستر لظلمهم.

فمذ قالوا: ﴿اللهم إن كان هذا هوَ الحق من عندك الآية ، علم بمجرد قولهم أنهم السفهاء الأغبياء ، الجهلة الظالمون ، فلو عاجلهم الله بالعقاب لما أبقى منهم باقية ، ولكنه تعالى دفع عنهم العذاب بسبب وجود الرسول بين أظهرهم ، فقال : ﴿وما كان الله ليعلم وأنت فيهم فوجوده ﷺ بين أظهرهم أمنة لهم من العذاب .

وكانوا مع قولهم هذه المقالة التي يظهرونها على رؤوس الأشهاد، يدرون بقبحها، فكانوا يخافون من وقوعها فيهم، فيستغفرون الله [تعالى فلهذا] قال تعالى: ﴿وَمَا كَانَ الله معذبهم وهم يستغفرون﴾.

فهذا مانع يمنع من وقوع العذاب بهم، بعدما انعقدت أسبابه، ثم قال: " ﴿ومالهم ألا يعذبهمَ الله الله أي: أي: شيء يمنعهم من عذاب الله، وقد فعلوا ما يوجب ذلك، وهو صد الناس عن المسجد الحرام، خصوصاً صدهم النبى ﷺوأصحابه، الذين هم أولى به منهم، ولهذا قال: ﴿وما كانوا﴾أي: المشركون ﴿أُولياء ﴾ يحتمل أن الضمير ويحتمل أن يعود إلى المسجد الحرام، أي: وما كانوا أولى به من غيرهم ﴿إِنْ أولياؤه إلا المتقون ،وهم الذين آمنوا بالله ورسوله، وأفردوا الله بالتوحيد والعبادة، وأخلصوا له الدين، ﴿ولكن أكثرهم لا يعلمون \$فلذلك ادَّعَوا لأنفسهم أمراً غيرهم أولى به .

ومسه كنا صلاتهم عند البيت إلا مكاء وتصدية فذوقوا العذاب بما كنتم تكفرون يعني أن الله تعالى إنما جعل بيته الحرام ليقام فيه دينه، وتخلص له فيه العبادة، فالمؤمنون هم اللين قاموا بهذا الأمر، وأما هؤلاء ملاتهم فيه التي هي أكبر أنواع العبادات ﴿إلا مكاء وتصدية ﴾أي: صفيراً وتصفيقاً، فعل الجهلة الأغبياء، الذين ليس في قلوبهم تعظيم لربهم، ولا معرفة بحقوقه، ولا احترام ولا معرفة بحقوقه، ولا احترام

فَلَيْلُوهُمْ يُعَكِّنِهُمُ أَلْتُهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُخْرِهِ فَوَيَعَلَى مَنْكُمْ عَلَيْهِمْ وَكِيشْفِصُدُورَقَوْمِ ثُوْمِينِينَ ۞ وَتُنْدِجِبْغَيْظً الْ قُلُوبِهِمّْ وَيَتُوبُ أَلَّهُ عَلَىٰ مَن يَثَكَأَ وَأَلَّهُ عَلِيبٌ حَكِيدُ ﴿ ۞ أَمْرَحَبِ بَشُرُ أَن تُمْرَكُوا وَلِمُا يَعْلِمُ اللَّهُ ٱلَّذِينَ حَلَهُ مُواْ مِنكُمْ وَلَرِينَكِي خُواْمِن دُونِ اللَّهِ وَلَا رَسُولِهِ ءَوَلِا لَلْوَمِينَ ﴾ وَلِيجَةٌ وَأَنْفُ خِيرٌ يُانَتَ عَلُونَ ۞ مَاكَانَ الْنُشْرِكُنّ أَن يَعْمُرُواْ سَنَجِدَ اللَّهِ شَكِيدِينَ عَلَىٰٓ أَنْفُسِهِمْ بِٱلْكُفْرِ ﴾ أَوْلَيْكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ وَفِي ٱلنَّارِهُمْ رَخَكِلِدُونَ ۞ إِنَّا يَعْتُمُرُ مُسَلِحِدُ اللَّهِ مَنْ عَامَرَ إِللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْكَيْرِ وَأَقَامَ الصَّلَوةَ وَءَانَ ٱلرَّكَوْةَ وَلَرِيغَشَ إِلَّا ٱللَّهُ فَعَسَى أُولَيَكَ أَن يَكُونُواْ مِنَ ٱلْمُهْتَدِينَ ۞ \* أَجَعَلَتُ مُرمِقَابَةَ ٱلْحَاجَ وَعَمَارَةَ للسِّجِدِ ٱلْحَرَامِ كُنَّنَّ مَامِنَ بِاللَّهِ وَٱلْيُومَ ٱلْآخِرِ وَيَحْهَدُ فِي سَجِيدِل التَّهِ لَايَسَّتُوْنَ عِندَالتَّهِ وَالتَّهُ لَايَهُ لِي الْقَوْمَ الظَّلِمِينَ ۞ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَحَاهَدُواْ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ وَأَمُولِمْ وَأَنفُسِهِمْ للهُ أَعْظَمُ وَرَجَةً عِنْ مَاللَّهُ وَأُوْلَيْكَ هُمُ ٱلْفَآيِرُونَ ۞ AND A SERVICE OF THE SERVICE OF THE

لأفضل البقاع وأشرفها، فإذا كانت هذه صلاتهم فيه، فكيف ببقية العبادات؟!!

فبأي: شيء كانوا أولى بهذا البيت من المؤمنين اللذين هم في صلاتامذخاشعون، والذين هم عن اللغو معرضون، إلى آخر ما وصفهم الله به من الصفات الحميدة، والأفعال السديدة.

لا جرم أورثهم الله بيته الحرام، ومكنهم منه، وقال لهم بعدما مكن لهم فيه فيها أيها الذين آمنوا إنما المسجد الحرام بعد عامهم هذا وقال هنا: في وقال هنا: في وقال المناء الخراو العذاب بما كنتم تكفرون المناء

﴿٣٧ - ٣٧﴾ ﴿إِنّ الله بِس كَفُرُوا يَنفَقُون أموالهم ليصدوا عن سبيل الله فسينفقونها ثم تكون عليهم حسرة ثم يخلبون والله بين كفروا إلى جهنم الطيب ويجعل الخبيث بعضه على بعض في رحمه أولئك هم الخاسرون ﴿يقول تعالى مبيناً لعداوة هم الخاسرون ﴿يقول تعالى مبيناً لعداوة ومبارزتهم لله ولرسوله ، وسعيهم في المشركين وكيدهم ومكرهم ، والم وأن وبال مكرهم سيعود عليهم ، ولا يحيق المكر السيّى ولا بأهله ، فقال: ﴿إِن الله ين الموالهم ليصدوا عن كفروا ينفقون أموالهم ليصدوا عن كفروا ينفقون أموالهم ليصدوا عن

يُنَيِّرُهُمْ رَبَّهُ وَرَحْ مَدِّمِنَهُ وَرِضُونِ وَجَنَّلْتِ لَهُ رَفِيهَا نَهِي تُرْتُقِيدُ ۞ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَدًّا إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُۥ أَبْرُ عَظِيرٌ ۞ يَنَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامُنُواْ لَا نَتَحَدِثُواْ عَابَاءَكُمْ وَإِخْوَنَكُمْ أَوْلِكَآءَ إِنِ ٱسْتَحَبُّوا ٱلْكُ فُرْعَلَ ٱلْإِيمَانَّ وَمَن يَوَلَّهُ مُرْمِنكُمْ فَأُوْلَيْكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ۞ قُلُ إِن كَانَ ءَاكِ آؤُكُمُ مَ وَأَنِنَا أَوْكُمُ مَ الْمَا وَأَنْكَ أَوْكُمُ مَا خُونَاكُمُ وَأَزْوَجَعِكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَشِيلَ اللَّهِ مَا أَنُولُ أَقِثَرُ فُمُّوهَا وَتِحَارُةُ تَغَشَونَ كَيَسَادَهَا وَمَسَكِينُ رَضَونَهَآ أَحَبَ إِلَيْتُكُم مِنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَا وِفِي سَكِيلِهِ وَفَرَقَتُمُواْ حَتَّى يَأْقِكُ ٱللَّهُ بِأَمْرِيثِهِ وَأَلْنَهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَلْسِقِينَ ۞ لَقَدْ نَصَّرَكُو اللهُ فِي مُواطِنَ كَيْهِ رَمْ وَيُوْمَ حُنَيْنٍ إِذْ أَغِبَ حَكُمْ كَنْرَتُكُمْ فَكَرْتُغْنِءَ عَنْكُمْ مِشْيُمًا وَصَاقَتْ عَلَيْكُمْ ٱلأَرْضُ عِالَحِبَ مُ وَلِّيْتُ مُنْدِيد ﴿ فَمُ أَنْوَكَ اللَّهُ سَكِينَتُ مُعَلَّ رَسُولِهِ وَعَلَى لَلْؤُمِنِينَ وَأَوْلَ حُسْمُوكَ لَرُّ تَرَوْهِ اوَعِلَّابَ اللَّيِنِ كَفَنُرُوا وَظَلِكَ حَنَّاهُ الْكَفِينِ ﴾ 

سبيل الله أي: ليبطلوا الحق وينصروا الباطل، ويبطل توحيد الرحمن، ويقوم دين عبادة الأوثان.

﴿ فسينفقونها ﴾ أي: فسيصدرون هذه النفقة، وتخف عليهم لتمسكهم بالباطل، وشدة بغضهم للحق، ولكنها ستكون عليهم حسرة، أي: ندامة وخزياً وذلاً، ويغلبون فتذهب أموالهم وما أملوا، ويعذبون في الآخرة أشد العذاب، ولهذا قال: ﴿والذِّين كفروا إلى جهنم يحشرون، أي: يجمعون إليها، ليذوقوا عذابها، وذلك لأنها دار الخبث والخبشاء، والله تعالى يريد أن يميز الخبيث من الطيب، ويجعل كل واحدة على حدة، وفي دار تخصه، فيجعل الخبيث بعضه على بعض، من الأعمال والأموال والأشخاص. ﴿فيركمه جميعاً فيجعله في جهنم **أولئك هم الخاسرون؛** الذين خسروا أنفسهم وأهليهم يوم القيامة، ألا ذلك هو الحسران المبين.

﴿٣٨ ـ ٤٤ ﴾ ﴿قل للذين كفروا إن يتهوا يغفر لهم ما قد سلف وإن يعودوا فقد مضت سنة الأولين \* وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة ويكون الدين كله لله فإن انتهوا فإن الله بما يعملون بصير \* وإن تولوا فاحلموا أن الله بصير \* وإن تولوا فاحلموا أن الله

مولاكم نعم المولى ونعم التصير الهذا من لطفه تعالى بعباده لا يمنعه كفر العباد ولا استمرارهم في العناد، من أن يدعوهم إلى طريق الرشاد والهدى، وينهاهم عما يهلكهم من أسباب الغي والردى، فقال: ﴿قُلْ لَلْنَيْنَ كَفُرُوا إِنْ يَسْتُمُ وَالْ عَنْ كَفُرُوا إِنْ يَسْتُمُ وَالْ عَنْ كَفُرُوا إِنْ يَسْتُمُ وَالْ عَنْ كَفُرُهُمُ مَا وَذَلْكُ بِالْإسلام لله وحده لا شريك له

﴿ يَعْفُرُ لَهُمْ مَا قَدْ سَلْفَ ﴾ منهم من الحرائم ﴿وإن يعودوا﴾ إلى كفرهم وعنادهم ﴿فقد مضت سنة الأولين﴾ بإهلاك الأمم المكذبة، فلينتظروا ما حل بالماندين، فسوف يأتيهم أنباء ما كانوا به يستهزئون، فهذا خطابه للمكذبين، وأما خطابه للمؤمنين عندما أمرهم بمعاملة الكافرين، فقال: ﴿وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة﴾ أي: شرك وصدعن سبيل الله، ويذعنوا الأحكام الإسلام، ﴿ويكون الدين كله شه فهذا القصود من القتال والجهاد لأعداء الدين، أن يدفع شرهم عن الدين، وأن يذب عن دين الله الذي خلق الخلق له، حتى يكون هو العالى على سائر الأديان.

﴿فَإِن انتهوا﴾ عن ما هم عليه من الظلم ﴿فَإِن اللهِ مِما يعملون بصير﴾ لا تخفى عليه منهم خافية.

وإن تولوا عن الطاعة وأوضعوا في الإضاعة ﴿فَاعَلَمُوا أَنْ اللهُ مُولاكُمُ نَعُمُ الذِي يَتُولَى عباده المؤمنين ويوصل إليهم مصالحهم، وييسر (١) لهم منافعهم الدينية والدنيوية ، ﴿وتعم النصير﴾ الذي ينصرهم، فيدفع عنهم كيد الفجار، وتكالب الأشرار

ومـن كــان الله مــولاه ونـــاصــره فـلا خـوف عـليه، ومن كــان الله عــليه فلا عِزًّ له ولا قائمة له.

﴿ ٤١ ــ ٤٢﴾ ﴿ واعلموا أَثَمَا عَنَمَتُم من شيء فأن لله خسه وللرسول ولذي القربي والبتامي والمساكين وابن السبيل إن كنتم آمنتم بالله وما أنزلنا على عبدنا

يوم الفرقان يوم التقى الجمعان والله على كل شيء قدير \* إذ أنتم بالعدوة الدنيا وهم بالعدوة القصوى والركب أسفل منكم ولو تواعدتم لاختلفتم في الميعاد ولكن ليقضى الله أمرأ كان مفعولا ليهلك من هلك عن بينة ويحيى من حي عن بينة وإن الله لسميع عليم، يقول تعالى: ﴿واعلموا أنما غنمتم من شيء ﴾ أي: أخذتم من مال الكفار قهراً بحق، قليلاً كان أو كشيراً، ﴿ فَأَنْ للهُ خَسِهِ ﴾ أي: وباقيه لكم أيها الغانمون، لأنه أضاف الغنيمة إليهم، وأخرج منها خمسها، فدل على أن الباقى لهم، يقسم على ما قسمه رسول الله على: للراحل سهم، وللفارس سهمان لفرسه، وسهم له.

وأما هذا الخمس، فيقسم خمسة أسهم، سهم لله ولرسوله، يصرف في مصالح المسلمين العامة، من غير تعيين لصلحة، لأن الله جعله له ولرسوله، والله ورسوله غنيان عنه، فعلم أنه لعباد الله، فإذا لم يعين الله له مصرفاً، دل على أن مصرفه للمصالح العامة.

والخمس الثاني، لذي القربي، وهم قرابة النبي على من بني هاشم وبني المطلب، وأضافه الله إلى القرابة دليلا على أن العلة فيه مجرد القرابة، فيستوي فيه غيهم وفقيرهم، ذكرهم وأنثاهم.

والخمس الثالث لليتامي، وهم الذين فقدت آباؤهم وهم صغار، جعل الله لهم خس الخمس رجمة بهم، حيث كانوا عاجزين عن القيام بمصالحهم، وقد فقد من يقوم بمصالحهم،

والخمس الرابع للمساكين، أي: المحتاجين الفقراء من صغار وكبار، ذكور وإناث

والخمس الخامس لابن السبيل، وهو (٢): الغريب المنقطع به في غير بلده، [وبعض المفسرين يقول إن خس الغنيمة لا يخرج عن هذه الأصناف ولا يلزم أن يكونوا فيه على السواء بل ذلك

تبع للمصلحة وهذا هو الأولى آ<sup>(1)</sup> وجعل الله أداء الخمس على وجهه شرطاً للإيمان، فقال: ﴿إِنْ كُنتُم آمنتُم بِالله وما أنزلنا على عبدنا يوم الفرقان﴾ وهو يوم «بدر» الذي فرق الله به بين الحق وألباطل، وأظهر الحق وأبطل الباطل.

﴿ يوم التقى الجمعان بجع المسلمين، وجع الكافرين، أي: إن كان إيمانكم بالله، وبالحق الذي أنزله الله على رسوله يوم الفرقان، الذي حصل فيه من الآيات والبراهين، ما دل على أن ما جاء به هو الحق. ﴿ والله على كل شيء قدير ﴾ لا يغالبه أحد إلا غليه.

﴿إِذْ أَنتُم بِالعَدُوةِ الدَّنيا﴾ أي: بعدوة الوادي القريبة من المدينة، وهم بعدوته أي: جانبه البعيدة من المدينة، فقد جعكم واد واحد.

﴿والركب﴾ الذي خرجتم لطلبه، وأراد الله غيره ﴿أسفل منكم﴾ بما يلي ساحل البحر.

﴿ولو تواعدتم ﴾ أنتم وإياهم على هذا الوصف وبهذه الحال ﴿لاختلفتم في الميعاد ﴾ أي: لا بد من تقدم أو تأخر، أو اختيار منزل، أو غير ذلك، مما يعرض لكم أو لهم، يصدفكم عن معادكم (٢)

﴿ولْكُن﴾ الله جعكم على هذه الحال ﴿لِيقضي الله أمراً كان مفعولا﴾ أي: صقدراً في الأزل، لا بدمن وقوعه.

﴿ليهلك من هلك عن بينة ﴾ أي: ليكون حجة وبينة للمعاند، فيختار الكفر على بصيرة وجزم ببطلانه، فلا يبقى له عذر عند الله.

يبي عدار عداله الله المورد ويقيناً ، بما يزداد المؤمن بصيرة ويقيناً ، بما أرى الله الطائفتين من أدلة الحق وبراهينه ، ما هو تذكرة لأولي الألباب . هوان الله لسميع عليم سميع المحميع الأصوات ، باختلاف اللغات ،

على تفنن الحاجات، عليم بالظواهر والضمائر والسرائر، والغيب والشهادة.

(27 - 23) ﴿إذ يريكهم الله في منامك قليلاً ولو أراكهم كثيراً لفشلتم ولتنازعتم في الأمر ولكن الله سلّم إنّه عليم بذات الصدور \* وإذ يريكموهم إذ التقيتم في أعينكم قليلاً ويقللكم في أعينهم ليقضي الله أمراً كان مفعولاً وإلى الله ترجع الأمور ﴾ وكان الله قد أرى رسوله المشركين في الرؤيا عدداً قليلاً، فبشر بذلك أصحابه، فاطمأنت قلوبهم وتثبت أفئدتهم.

ولو أراكهم الله إياهم كشيراً فأخبرت بذلك أصحابك (لفشلتم ولتنازعتم في الأمر فه فمنكم من يرى الإقدام على قتالهم، ومنكم من لا يرى ذلك فوقع من الاختلاف والتنازع ما يوجب الفشل.

ولكن آله سلم فلطف (الله بكم الله عليم بذات الصدور أي: بما فيها من ثبات وجزع، وصدق وكذب، فعلم الله من قلوبكم ما صار سببا للطفه وإحسانه بكم، وصدق الله رؤيا قليلاً في أعينهم، ويقللكم \_يا معشر المؤمنين عدوهم، المؤمنين عدوهم، المؤمنين و في أعينهم، فكل من المطائفتين ترى الأخرى قليلة، لتقدم كل منهما على الأخرى.

﴿ولِلَى الله تسرجع الأصور ﴾ أي : جميع أمور الخلائق ترجع إلى الله ، فيميز الخبيث من الطيب ، ويحكم في الخلائق بحكمه العادل ، الذي لا جور فيه ولا ظلم .

الْ تُوسُوبُ ٱللَّهُ مِن مَتَّهِ ذَلِكَ عَلَىٰ مِن مَشَكَ وَٱلْمُوعِ عَلَىٰ ﴿ أَنْجِهُ \* ثِنَانَهُا الَّذِينَ وَاسْتُواْ إِنَّهَا الْشُوكُونَ بَغَتُ فَكَايَقُ وَقُواْ ٱلْمُسْجِ كَ ٱلْحَرَامَ يَعْدَعَامِهِ وَهَالْمَا وَانَ خِفْتُ مْ عَيْلَةُ فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ أَلَّهُ مِن فَضْلِوا إِن شَكَآةً إِنَّ أَنَّهُ عَلِيهُ مُحَكِيدٌ ﴿ قَائِلُوا الَّذِينَ لَايْوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَابِ ٱلْيَوْمِ ٱلْلَّيْفِ رِ وَلَا يُحْمَرُ مِوْنَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا بِكِينُونَ دِينَ ٱلْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِنْبَ حَقِّلَ يُعَطُّوا الْجِزْيَةَ عَن كِ وَهُمْ مَصَلَعْهُونَ ۞ وَقَالَتِ ٱلْيَهَ هُودُعُزَيْرُأَيْنُ ٱللَّهِ وَقَالَتِ ٱلنَّصَارَى ٱلْسَيِيحُ آنَتُ ٱللَّهِ وَلَاكَ قَوْلُهُمْ بِأَفْوَاهِ وَمَّدْ يُضَافِقُونَ قَوَلَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْءِن قَبَلُ فَكُنَّاهُمُ اللَّهُ أَلَّ وَفَكُونَ ۞ اتَّخَدُواْ أَحْبُ ارَهُمْ وَوُهُ لِكَنْهُمْ أَرْبُ الْأَيْنِ دُونِ ٱللَّهِ وَالْمَسَيِّةُ أَنَّ مِنْ مِنْ الْمُورَالِلَّا لِيَعْبُدُوالِلَا ا وَحِدِدًا لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ سُبَحَكَنَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ٥ CHARLES IN LONG COLOR

A CONTROL OF THE PARTY OF THE P

لعلكم تفلحون \* وأطيعوا الله ورسوله ولاتنازعوا فتفشلوا وتذهب ريحكم واصبروا إن الله مع الصابرين #ولاتكونوا كالذين خرجوا من ديارهم بطرأ ورئاء الناس ويصدون عن سبيل الله والله بما يعملون محيط \* وإذ رين لهم الشيطان أعمالهم وقال لا غالب لكم اليوم من الناس وإني جار لكم فلما تراءت الفئتان نكص على عقبيه وقال إني بريء منكم إني أرى ما لا ترون إني أخاف الله واللهُ شديد العقاب \* إذ يقول المنافقون والذين في قلوبهم مرض غرّ هؤلاء دينهم ومن يتوكل على ألله فإنّ الله عزيز حكيم، يقول تعالى: ﴿يا أيها الذين أمنوا إذا لقيتم فئة ﴾ أي: طائفة من الكفار تقاتلكم.

﴿ فَالْبِتُوا ﴾ لقتالها، واستعملوا الصبر وحبس النفس على هذه الطاعة الكبيرة، التي عاقبتها العز والنصر.

واستعينوا على ذلك بالإكشار من ذكر الله (لعلكم تفلحون) أي: تدركون ما تطلبون من الانتصار على أعدائكم، فالصبر والثبات والإكثار من ذكر الله من أكبر الأسباب للنصر.

﴿ وأطيعه والله ورسوله ﴾ في استعمال ما أمرا به والمشي خلف ذك في حكم الأحوال.

<sup>(</sup>۱) زیادة من هامش ب.

يُرِيدُونَ أَنْ يُطْفِعُوا فُرَرَاللَّهِ بِٱفْرَاهِهِ مَوْيَا فِي اللَّهُ إِلَّا أَب يُبِدِّ فُوْرَهُۥ وَلَوْسِكِ رِهَ الْسِكَافِرُونِ ۞ هُوَالَّذِيَّ أَرْسُلُ رَسُولَهُ وَالْمُكَدَىٰ وَدِينَ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِدَهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِو. وَلَوْكِرَهُ ٱللَّشْرِكُونَ ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا إِنَّ كَيْرَامِّنَ ٱلْأَمْسَارِ وَٱلْرُّهْسَانِ لِيَأْكُلُونَ أَمْوَلُ ٱلنَّكَاسِ بِٱلْمَعْلِلِ وَيَصُدُّ ونَ عَن سَجِيلِ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ يتضغزون الذَّهَبَ وَالْفِضَةَ وَلَا يُسْفِقُونَهَ مَا فِي سَكِيلِ اللَّهِ فَلَيْتِ رَهُمُ بِعَكَ ابِ أَلِيهِ ۞ يَوْمَرَ يُحْمَرُهُ لَيْهَا فِنَ ارِجَهَنَّهُ فَأُكُوبَا بِهَاجِرَاهُمُ مُوكِكُ بَوْيُهُمَّ وَظُهُورُهُ مُوكَا مَاكَنَرُتُمُ لِأَنْسُ كُمُ وَكُوفُوا مَاكُنتُمْ تَعَكِيزُونَ ۞ إِنَّ عِـنَّةَ ٱلشُّهُورِعِندَ أتأءأتنا عَشَرَتُنَهُ رَافِي كِنْبِ اللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ ٱلسَّهُ وَاتِ وَٱلْأَرْضَ مِنْهَآ أَرْبَعَكُ خُرُرُ أَنْلِكَ ٱللِّيكَ ٱلْقِيدَةُ فَلَا تَظْلِمُواْفِيهِ لَ أَنفُسَكُمْ وَقَلْلِلُواْللَّشْرِكِينَ كَافَّةً كَمَايُقَائِلُونِكُرُكَافَةُ وَأَعْلَمُواْ أَنَ اللَّهُ مَعَ ٱلْمُنْقِينَ ﴿

ولا تنازعوا تنازعاً يوجب تشتت القلوب وتفرقها، وفتفشلوا أي: تجبنوا ووتلهب ريحكم أي: تنحل عزائمكم، وتفرق قوتكم، ويرفع ما وعدتم به من النصر على طاعة الله ورسوله.

وواصبروا لله مع الصابرين الله مع الصابرين الله مع الصابرين الله مع العابرين الله مع العرب واخشعوا لله. لربكم واخشعوا له.

ولا تكونوا كالذين خرجوا من ديارهم بطراً ورئاء الناس ويصدون عن سبيل الله أي: هذا مقصدهم الذي خرجوا إليه، وهذا الذي أبرزهم من ديارهم لقصد الأشر والبطر في الأرض، وليراهم الناس ويفخروا لديم.

والقصود الأعظم أنهم خرجوا ليصدوا عن سبيل الله من أراد سلوكه، ﴿والله بما يعملون محيط﴾ فلللك أخبركم بمقاصدهم، وحذركم أن تشهوا بهم، فإنه سيعاقبهم على ذلك أشد العقوبة.

فليكن قصدكم في خروجكم وجه الله تعالى وإعلاء دين الله، والصدعن الطرق الموصلة إلى سخط الله وعقابه، وجذب الناس إلى سبيل الله القويم الموصل لجنات النعيم.

﴿وإذ زبن لهم الشيطان أعمالهم﴾

حسنها في قلوبهم وخدعهم. ﴿وقال لا غالب لكم اليوم من الناس﴾ فإنكم في عَدَدٍ وعُدَدٍ وهيئة لا يقاومكم فيها محمد ومن معه.

وران جار لكم من أن يأتيكم أحد ممن تخشون غائلته ، لأن إبليس قد تبدَّى لقريش في صورة سراقة بن مالك بن جعشم المدلجي، وكانوا يخافون من بني مدلج لعداوة كانت ينهم.

فقال لهم الشيطان: أنا جار لكم، فاطمأنت نفوسهم وأتوا على حرد قادرين.

وفلما تراءت الفتتان السلمون والكافرون، فرأى الشيطان جبريل عليه السلام يزع الملائكة خاف خوفا شديداً و ونكص على عقبيه أي: وفرهم في مديراً، ووقال من منكم إن أرى ما لا ترون أي: أرى الملائكة الذين لا يدان لأحد بقتالهم

﴿إِنِ أَخَافَ اللهُ أَي: أَخَافَ أَن يَعَاجِلُني اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهُ شَدِيد المقابِ ﴾.

ومن المحتمل أن يكون الشيطان، قد سول لهم، ووسوس في صدورهم أنه لا غالب لهم اليوم من الناس، وأنه جار لهم، فلما أوردهم مواردهم، نكص عنهم، وتبرأ منهم، كما قال تعالى: ﴿كمثل الشيطان إذ قال للإنسان اكفر، فلما كفر قال: إني بريء منك إني أخاف الله رب العالمين \* فكان عاقبتهما أنهما في النار خالدين فيها وذلك جزاء الظالمين \*.

﴿إِذِ يقول المنافقون والذين في قلوبهم مرض أي شك وشبهة ، سن ضعفاء الإيمان ، للمؤمنين حين أقدموا \_مع قلتهم \_على قتال الشركين مع كثرتهم .

وغرَّ هؤلاء دينهم أي: أوردهم الدين الذي هم عليه هذه الموارد التي لا يدان لهم بها، ولا استطاعة لهم بها، يقولونه احتقاراً لهم واستخفافاً لعقولهم، وهم والله الاخفاء عقولاً، الضعفاء أحلاماً.

فإن الإيمان يوجب لصاحبه الإقدام على الأمور الهائلة التي لا يقدم عليها الجيوش العظام، فإن المؤمن المتوكل على الله، الذي يعلم أنه ما من حول ولا قوة ولا استطاعة لأحد إلا بالله تعالى، وأن الخلق لو اجتمعوا كلُّهم على نفع شخص بمثقال ذرّة لم ينفعوه، ولو اجتمعوا على أن يضروه لم يضروه إلا بشيء قد كتبه الله عليه، وعلم أنه على الحق، وأن الله تعالى حكيم رحيم في كل ما قدره وقضاه، فإنه لا يبالي بما أقدم عليه من قوة وكثرة، وكان وإثقاً بربه، مطمئن القلب لا فزعاً ولا جباناً، ولهذا قال: ﴿ومن يتوكل على الله فإن الله عزيز، لا يغالب قوته قوة، ﴿ حكيم ﴾ فيما قضاه وأجراه.

و د ر ح ح ٥ الله و الدين إذ يتوفى الذين كفروا الملائكة يضربون وجوههم وأدبارهم وذوقوا عذاب الحريق \* ذلك بما قدمت أيديكم وأن الله ليس بظلام للعبيد \* كذأب آل فرعون والذين من تبلهم كفروا بآيات الله فأخذهم الله يقول تعالى: ولو ترى الذين كفروا بآيات الله حين توفاهم الملائكة الموكلون بقبض أرواحهم وقد اشتد بم يضربون وجوههم وأدبارهم و فالملائكة لهم: أخرجوا أنفسكم، ونفوسهم متمنعة مستعصية على الخروج، لعلمها ما أمامها من العذاب الأليم.

وله ذا قال: ﴿وَدُوقُولُو الْعَالَا الْسَدِيدُ الْعَالِدِينَ ﴾ أي: العناب الشديد غير ظلم ولا جور من ربكم، وإنما هو عما قدمت أيديكم من المعاصي التي أثرت لكم ما أثرت، وهذه سنة الله في الأولين والآخرين، فإن دأب هؤلاء المكذبين أي: سنتهم وما أجرى الله عليهم من الهلاك بذنوهم.

﴿كدأب آل فرعون والليس من قبلهم من الأمم المكذبة ﴿كفروا بِآيات الله فأخذهم الله بالعقاب ﴿لمانتومهم ، إن الله قوي شديد العقاب لا يعجزه أحد يريد أخذه

﴿مَا مِن دابة إلا هو آخذ ناصيتها﴾ . ♦٥٤ – ٤٥ ♦ ﴿ ذلك بأن الله لم يك مغيرا نعمة أنعمها على قوم حتى يغيروا ما بأنفسهم وأنَّ الله سمَيع عليم \* كدأب آل فرعون والدين من قبلهم كذبوا بآيات ربهم فأهلكناهم بذنوبهم وأغرقنا آل فرعون وكل كانوا ظالمين﴾ ﴿ وَلَكُ ﴾ العذاب الذي أوقعه الله بالأمم المكذبين(١)، وأزالٌ عنهم ما هم فيه من النعم والنعيم، بسبب ذنوجم وتغييرهم ما بأنفسهم، فإن الله لم يك مغيرا نعمة أنعمها على قوم من نعم الدين والدنيا، بل يُبقيها ويزيدهم منها، إن ازدادوا له شكراً، ﴿حتى يغيروا ما بأنفسهم من الطاعة إلى المعصية فيكفروا نعمة الله ويبدلوها كفرا، فيسلبهم إياها ويغيرها عليهم كما غيروا ما بأنفسهم.

ولله الحكمة في ذلك والعدل والإحسان إلى (٢) عباده، حيث لم يعاقبهم إلا بظلمهم، وحيث جذب قلوب أوليائه إليه، بما يذيق العباد من النكال إذا خالفوا أمره

﴿وأن الله سميع عليم، يسمع جميع ما نطق به الناطقون، سواء من أسر القول ومن جهر به، ويعلم ما تنطوي عليه الضمائين، وتخفيه السيرائين، فيجري على عباده من الأقدار ما اقتضاه علمه وجرت به مشيئته .

﴿ كدأب آل فرعون ﴿ أي: فرعون وقومه ﴿والذين من قبلهم كذبوا بآيات ربهم﴾ حين جاءتهم ﴿فأهلكناهم بذنوبهم، كل بحسب جرمه.

﴿وأَغْرِقْنَا آلَ فَرَعُونَ وَكُلِّ ﴾ من المهلكين المعذبين ﴿كانوا ظالمين﴾ لأنفسهم، ساعين في هلاكها، لم يظلمهم الله، ولا أخذهم بغير جرم اقترفوه، فليحذر المخاطبون أن يشابهوهم في الظلم، فيحل الله بهم من عقابه ما أحل بأولئك الفاسقين.

﴿٥٥ \_ ٧٠﴾ ﴿إنّ شـر الــدواب عند الله الذين كفروا فهم لا يؤمنون \* الذين عاهدت منهم ثم ينقضون عهدهم في كل مرة وهم لا يتقون \* فإما تثقفنهم في الحرب فشرّد بهم من خلفهم لعلهم يذكرون﴾ هؤلاء الذين جمعوا هذه الخصال الثلاث: الكفر، وعدم الإيمان، والخيانة، بحيث لا يثبتون على عهد عباهندوه ولا قبول قبالبوه، هيم شير الدواب عند الله فهم شر من الحمير والكلاب وغيرها، لأن الخير معدوم منهم، والشر متوقع فيهم، فإذهاب هؤلاء ومحقهم هو المتعين، لئلا يسري داؤهم لغيرهم، ولهذا قال:

﴿ فَإِمَا تَتْقَفُّنُّهُمْ فِي الْحُرِبِ ﴾ أي: تجديهم في حال المحاربة، بحيث لا يكون لهم عهد وميثاق.

﴿فشرِد بهم من خلفهم﴾ أي: نكل بهم غيرهم، وأوقع بهم من العقوبة ما يصيرون [به] (٣) عبرة أن بعدهم ﴿لعلهم﴾ أي: من خلفهم **﴿يذكرون﴾** صنيعهم، لئلا يصيبهم ما لا يعجزونه، والله لهم بالمرصاد. أصابهم، وهذه من فوائد العقوبات والحدود المرتبة على المعاصى، أنها سبب لازدجار من لم يعمل المعاصي، بل وزجرا لمن عملها أن لا يعاودها ...

ودل تقييد هذه العقوبة في الحرب أن الكافر \_ولو كان كثير الخيآنة سريع الغدر \_أنه إذا أعطى عهداً لا يجوز خيانته وعقوبته.

﴿٨٥﴾ ﴿ وإمّا تخافنَ من قوم خيانة فانبذ إليهم على سواء إنَّ الله لا يحب الخائنين﴾ أي: وإذا كان بينك وبين قوم عهد وميثاق على ترك القتال فخفت منهم خيانة، بأن ظهر من قرائن أحوالهم ما يدل على خيانتهم من غير تصريح منهم بالخيانة .

﴿فَانْبُذُ إِلْيُهُم ﴾ عهدهم، أي: ارمه عليهم، وأخبرهم أنه لا عهد بينك القوة العقلية والبدنية وأنواع الأسلحة

وسينهم ﴿على سواء﴾ أي: حتى يستوي علمك وعلمهم بذلك، ولا يحل لك أن تغدرهم، أو تسعى في شيء مما منعه موجب العهد، حتى تحبرهم بذلك.

﴿إِن الله لا يحب الخائنين ﴾ بل يبغضهم أشد البغض، فلا بد من أمر بيِّن يبرئكم من الخيانة .

ودلت الآية على أنه إذا وجدت الخيانة المحققة (٤) منهم لم يحتج أن ينبذ إليهم عهدهم، لأنه لم يخف منهم، بل علم ذلك، ولعدم الفائدة ولقوله: ﴿على سواء﴾ وهنا قد كان معلوماً عند الحميع غدرهم.

ودل مفهومها أيضاً أنه إذا لم يُحفُ منهم خيانة، بأن لم يوجد منهم ما يدل على ذلك، أنه لا يجوز نبذ العهد إليهم، بل يجب الوفاء إلى أن تتم مدته.

﴿٩٩﴾ ﴿ولا يحسبنَ الذين كفروا سبقوا إنهم لا يعجزون) أي: لا يحسب الكافرون بربهم المكذبون بآياته، أنهم سيقوا الله وفاتوه، فإنهم

وله تعالى الحكمة البالغة في إمهالهم وعدم معاجلتهم بالعقوبة، التي من جملتها ابتلاء عباده المؤمنين وامتحانهم، وتزودهم من طاعته ومراضيه، ما يصلون به إلى المنازل العالية، واتصافهم بأخلاق وصفات لم يكونوا بغيره بالغيها، فلهذا قال لعباده المؤمنين:

﴿٦٠﴾ ﴿وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة ومن رباط الخيل ترهبون به عدو الله وعدوكم وآخرين من دونهم لا تعلمونهم الله يعلمهم وما تنفقوا من شيء في سبيل الله يوف إليكم وأنتم لأعدائكم الكفار الساعين في هلاككم وإبطال دينكم، ﴿ما استطعتم من قوة ﴾ أي: كل ما تقدرون عليه من

في ب: المكذبة.

كدا في ب، رفى أ: على.

زيادة يقتضيها السياق ليست في النسختين.

في ب: المحقة

ونحو ذلك، عما يعين على قتالهم، فدخل في ذلك أنواع الصناعات التي تعمل فيها أصناف الأسلحة والآلات من المدافع والرشاشات، والبنادق، والطيارات الجوية، والمراكب البرية والجنادق، وآلات الدفاع، والرأي: والسياسة التي بها يتقدم المسلمون ويندفع عنهم به شر أعدائهم، وتعلم الرمي، والشجاعة والتدبير.

ولهذا قال النبي على: «ألا إن القوة الرَّمْيُ» ومن ذلك: الاستعداد بالمراكب المحتاج إليها عند القتال، ولهذا قال تعالى: ﴿ومن رباط الخيل ترهبون به عدو الله وعدوكم وهذه العلة موجودة فيها في ذلك الزمان، وهي إرهاب الأعداء، والحكم يدور مع علته.

فإذا كان شيء موجود (١) أكثر إرهاباً منها، كالسيارات البرية والهوائية، المعدة للقتال التي تكون النكاية فيها أشد، كانت مأموراً بالاستعداد بها، والسعي لتحصيلها، حتى إنها إذا لم توجد إلا بتعلم الصناعة، وجب ذلك، لأن «ما لا يتم الواجب إلا به، فهو واجب».

وقوله: ﴿ترهبون به عدو الله وعدو الله وعدوكم عن تعلمون أنهم أعداؤكم. ﴿وَآخرين من دونهم لا تعلمونهم ﴾ عن سيقاتلونكم بعد هذا الوقت الذي خاطبهم الله به ﴿الله يعلمهم ﴾ فلذلك أمرهم بالاستعداد لهم، ومن أعظم ما يعين على قتالهم بذل النفقات المالية في جهاد الكفار.

ولهذا قال تعالى مرغباً في ذلك: هوما تنفقوا من شيء في سبيل الله قليلاً كان أو كثيراً هيوف إليكم الجره يوم القيامة مضاعفاً أضعافاً كثيرة، حتى إن النفقة في سبيل الله، تضاعف إلى سبع مئة ضعف إلى أضعاف كثيرة. هوأنتم لا تظلم ون أي!

ووائتم لا تبطيل مون؟ اي. لا تنقصون من أجرها وثوابها شيئاً. . (71 ـ 72) ﴿ وإن جنحوا للسلم

ومنها: أن في ذلك إجماماً لقواكم، جود (١) أكثر إرهاباً واستعداداً منكم لقتالهم في وقت البرية والهوائية، آخر، إن احتيج لذلك. كن النكاية فيها ومنها: أنكم إذا أصلحتم وأمن أبالاستعدادها، بعضكم بعضاً، وتمكن كل من معرفة ها، حتى إنها إذا لم ما عليه الآخر، فإن الإسلام يعلو ولا الصناعة، وجب بعل عليه، فكل من له عقل مصدة إذا السناعة، وجب بعل عليه، فكل من له عقل مصدة إذا

ما عليه الأخر، فإن الإسلام يعلو ولا يعلى عليه، فكل من له عقل وبصيرة إذا كان معه إنصاف فلا بد أن يؤثره على غيره من الأديان، لحسنه في أوامره وتواهيه، وحسنه في معاملته للخلق والعدل فيهم، وأنه لا جور فيه ولا ظلم بوجه، فحينتذٍ يكثر الراغبون فيه والمتبعون له، فصار هذا السلم عوناً للمسلمين على الكافرين، ولا يخاف من السلم إلا خصلة واحدة، وهي أن يكون الكفار قصدهم بذلك خدع المسلمين، وانتهاز الفرصة فيهم، فأخبرهم الله أنه حسبهم وكافيهم خداعهم، وأن ذلك يعود عليهم ضرره، فقال: ﴿وَإِنْ يَرِيدُوا أَنْ يخدعوك فإن حسبك الله الله أي: كافيك ما يؤذيك، وهو القائم بمصالحك ومهماتك، فقد سبق [لك] من كفايته

فاجنح لها وتوكل على الله إنه هو

السميع العليم \* وإن يريدوا أن

يخدعوك فَإِنَّ حسبكُ الله هو الذي أيدك

بنصره وبالمؤمنين ﴿ وألَّفَ بِينَ قُلُوبُهُمُ

لو أنفقت ما في الأرض جميعاً ما ألفت

بين قلوبهم ولكن الله ألف بينهم إنّه

عزيز حكيم \* يا أيها النبي حسبك الله

ومن اتبعك من المؤمنين، يقول تعالى :

﴿ وَإِنْ جِنْدِ حِولَا أَي: الْـكُـفُـارِ

المحاربون، أي: مالوا ﴿السلم ﴾ أي:

﴿فَاجِنْحُ لَهَا وَتُوكُلُ عَلَى اللَّهُ ۗ أَيَّ ـُ

منها: أن طلب العافية مطلوب كل

وقت، فإذا كانوا هم المبتدئين في

أجبهم إلى ما طلبوا متوكلا على ربك،

الصلح وترك القتال.

فإن في ذلك فوائد كثيرة.

ذلك، كان أولى لإجابتهم.

فل (هو الذي أيدك بنصره وبالمؤمنين) أي: أعانك بمعونة

لك ونصره ما يطمئن به قلبك.

سماوية، وهو النصر منه الذي لا يقاومه شيء، ومعونة بالمؤمنين بأن قيضهم لنصرك.

وألف بين قلوبهم فاجتمعوا وانتلفوا، وازدادت قوتهم بسبب اجتماعهم، ولم يكن هذا بسعي أحد، ولا بقوة غير قوة الله، فلو أنفقت ما في الأرض جميعاً من ذهب وفضة وغيرهما لتأليفهم بعد تلك النفرة والفرقة الشديدة هما ألفت بين قلوبهم لأنه لا يقدر على تقليب القلوب إلا الله تعالى.

﴿ ولكن الله ألف بينهم إنه عزيز حكيم ﴾ وصن عرته أن ألف بين قلوبهم وجمعها بعد الفرقة كما قال تعالى: ﴿ واذكروا نعمة الله عليكم إذ كنتم أعداء فألف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته إخواناً ، وكنتم على شفا حفرة من النار فأنقذكم منها ﴾ .

ثم قال تعالى: ﴿ يَا أَيِهَا السّبِي حسبك الله ﴾ أي: كافيك ﴿ ومن البيعك من المؤمنين ﴾ أي: وكافي أتباعك من المؤمنين، وهذا وعد من الله لعباده المؤمنين المتبعين لرسوله، بالكفاية والنصرة على الأعداء.

فإذا أتوا بالسبب الذي هو الإيمان والاتباع، فلابدأن يكفيهم ما أهمهم من أمور الدين والدنيا، وإنما تتخلف الكفاية بتخلف شرطها.

(10 - 17) ﴿ يَا أَيَّا النِّي حَرَّضَ المُوْمَنِينَ عَلَى القَتَّالُ إِنْ يَكُنْ مَنْكُم عَشُرُونَ يَعْلَيُوا مُثْتِينَ وَإِنْ يَكُنْ مَنْكُم مِنْكُم مِئْةً يَعْلَيُوا اللَّهَا مِنَ اللَّيْنِ كَفُرُوا بِنَّهُم قوم لا يَفْقَهُونَ \* الآن حَفِّفُ الله منكم مئة صابرة يغلبوا مثتين وإن يكن منكم ألف يغلبوا ألفين بإذن الله والله مع الصابرين \* يقول تعلل لنبيه على أيّا أيّا النبي حرّض المؤمنين على القتال أيّا النبي حرّض المؤمنين على ما يقوي عزائمهم وينشط همهم، من الترغيب في الجهاد ومقارعة الأعداء، والترهيب من ضد ذلك، وذكر فضائل والترهيب من ضد ذلك، وذكر فضائل

الشجاعة والصبر، وما يترتب على ذلك من خير الدنيا والآخرة، وذكر مضار الجبن، وأنه من الأخلاق الرذيلة المنقصة للدين والمروءة، وأن الشجاعة بالمؤمنين أولى من غيرهم ﴿إن تكونوا تألمون فإنهم يألمون كما تألمون وترجون من الله ما لا يرجون﴾.

﴿إِن يكن منكم﴾ أيها المؤمنون ﴿عشرون صابرون يغلبوا مئتين وإن يكن منكم مئة يغلبوا ألفاً من الذين كفروا) يكون الواحد بنسبة عشرة من الكفار، وذلك بأن الكفار ﴿قوم لا يفقهون﴾ أي: لا علم عندهم بمأ أعد الله للمجاهدين في سبيله، فهم يقاتلون لأجل العلوفي الأرض والفساد فيها، وأنتم تفقهون المقصود من القتال، أنه لإعلاء كلمنة الله وإظهار دينه، والذب عن كتاب الله، وحصول الفوز الأكبر عند الله، وهذه كلها دواع للشجاعة والصبر والإقدام على القتال.

ثم إن هذا الحكم خففه الله على العباد، فقال: ﴿الآن خفف الله عنكم وعلم أن فيكم ضعفاً﴾ فلذلك اقتضت رحمته وحكمته التحفيف، ﴿فإن بكن منكم مئة صابرة يغلبوا مئتين وإن يكن منكم ألف يغلبوا آلفين بإذن الله والله مع الصابرين، بعونه وتأييده.

وهلذه الأيات صورتها صورة الإخبار عن المؤمنين، بأنهم إذا بلغوا هذا المقدار المعين يغلبون ذلك المقدار المعين في مقابلته من الكفار، وأن الله يمتن عليهم بما جعل فيهم من الشجاعة الإيمانية.

ولكن معناها وحقيقتها الأمر وأن الله أمر المؤمنين \_ في أول الأمر \_ أن الواحد لا يجوز له أن يـفـر مـن العشرة، والعشرة من المئة، والمئة من

تم إن الله خفف ذلك، فصار لا يجوز فرار السلمين من مثليهم من الكفار، فإن زادوا على مثليهم جاز لهم الفرار، ولكن يرد على هذا أمران:

أحدهما: أنها يصورة الحير، والأصل في الخبر أن يكون على بابه، وأن المقصود بذلك الامتنان والإخبار بالواقع .

· والثاني: تقييد ذلك العدد أن يكونوا صابرين بأن يكونوا متدربين على

ومفهوم هذا أنهم إذا لم يكونوا صابرين، فإنه يجوز لهم الفرار، ولو أقل من مثليهم [إذا غلب على ظنهم الضرر](١)، كما تقتضيه الحكمة الإلهية.

ويجاب عن الأول بأن قوله: ﴿ الآن خفف الله عنكم ﴿ إِلَّى آخرها، دليل على أن هذا أمر (٢) لازم وأمر محتم، ثم إن الله خففه إلى ذلك العدد، فهذأ ظاهر في أنه أمر، وإن كان في صيغة الحبر.

وقد يقال: إن في إتيانه بلفظ الخبر، نكتة بديعة لا توجد فيه إذا كان بلفظ الأمر، وهي تقوية قلوب المؤمنين، والبشارة بأنهم سيغلبون الكافرين.

ويجاب عن الشان: أن القصود بتقييد ذلك بالصابرين، أنه حث على الصبر، وأنه ينبغي منكم أن تفعلوا الأسباب الموجبة لذلك [فإذا فعلوها صارت الأسباب الإيمانية والأسباب المادية مبشرة بحصول ما أخبر الله به من النصر لهذا العدد القليل](٣)

﴿٦٧ ـ ٦٩﴾ ﴿ما كان لنبئ أن يكون له أسري حتى يثخن في الأرض تريدون عرض الدنيا والله يريد الآخرة والله عزيز حكيم \* لولا كتابٌ من الله سبق لمسكم فيما أخذتم عذاب عظيم \* فكلوا مما غنمتم حلالاً طيّباً واتقوا الله إن الله غفور رحيم لله هذه معاتبة من الله لرسوله وللمؤمنين يوم «بدر» إذ أسروا المشركين وأبقوهم بعضكم ببعض. لأجل الفداء، وكان رأي: أمير المؤمنين عمر بن الخطاب في هذه الحال، قتلهم واستئصالهم.

> فقال تعالى: ﴿مَا كَانَ لَنْهِي أَنْ يُكُونَ له أسرى حتى بثخن في الأرض﴾أي:

إِنَّكُمَا ٱلنَّيْوسَ ءُ زِيَادَةٌ فِ ٱلْكُفْرِينُونُكُو بِهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا يُجِلُونَهُ مَعَامًا وَيُحَكِّرُمُونَهُ مَعَامًا لِيُوَاطِعُوا عِــدَّةً مَاحَكَرِّمَ ٱللَّهُ فِي يُولُواْ مَاحَكَرِّمَ ٱللَّهُ نُيْنَ لَكُنْرِ مُنْ وَأَعْلَمُهُمُّ وَاللَّهُ لَانِهَدِي ٱلْقَوْمَ ٱلْكَوْمِ ٱلْكَوْمِ يَنَأَيُّهُٱ ٱلَّذِينَ ءَاكَنُواْ مَالَكُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمُ ٱنفِرُواْ فِي سَكِيبِلِ الله الشاقة المتراك الأرض أرضيت والحكوة الذنيا مِنَ ٱلْآخِرَةِ فَمَا مَتَكُمُ ٱلْحَكِيْوَةِ ٱلذُّنْكِ فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا قَلِيلٌ ۞ إِلَّانَتَ فِرُواْ يُعَكِّبُ بَكُمْ وَعَدَاكًا أَلِيمًا وَيُسْتَبِدِلْ فَوْمًا غَيْرُكُ مِنْ وَلَانْفَدُ رُوهُ شَيْئًا وَالْدُعَالَ كُلِّ شَيْءٍ مِقَايِرُ ۞ إِلَّا نَصْرُوهُ فَقَدَ نَصَرُهُ أَلَّهُ إِذَ المُخْرَجَكُ ٱلَّذِيبَ كَفَسُرُوا ثَانِي ٱشْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي ٱلْغَارِ اً إِذْ يَكُولُ لِصَابِهِ عِلَا تُحْسَنُ إِنَّ ٱللَّهُ مَعَنَ ۖ أَفَّا مَنَا الله الله مكينته عَلَيْت وَأَنيَّدَهُ وَيَجْتُودُ أَرْتُرُوهِكَ وَحَعَكَ لَكَ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا الشَّفَالَّ الله وَكَ لِمَةُ ٱللَّهِ مِنَ ٱلْعُلَيُ أُولَاللَّهُ عَزِيزُ حَكِمُ وَ۞ TO DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

ما ينبغي ولا يليق به إذا قاتل الكفار الذين يريدون أن يطفؤوا نور الله ويسعوا لإخماد دينه، وأن لا يبقى على وجه الأرض من يعبد الله، أن يتسرع إلى أسرهم وإبقائهم لأجل الفداء الذي يحصل منهم، وهو عرض قليل بالنسبة إلى الصلحة المقتضية لإبادتهم وإبطال شرهم، فما دام لهم شر وصولة، فالأوفق أن لا يؤسروا.

فإذا أتخنوا، وبطل شرهم، واضمحل أمرهم، فحينتُلاً لا بأس بأخذ الأسرى منهم وإبقائهم .\_\_

يقول تعالى: ﴿تريدون ﴿ بأخذكم الفداء وإبقائهم ﴿عرض الحياة الدنيا﴾ أي: لا لمصلحة تعود إلى دينكم.

﴿ والله يريد الآخرة ﴾ بإعزاز دينه، ونصر أوليائه، وجعل كلمتهم عالية فوق غيرهم، فيأمركم بما يوصل إلى ذلك .

﴿ والله عزيز حكيم ﴾ أي: كامل العزة، لو شاء أن ينتصر من الكفار من دون قتال لفعل، لكنه حكيم، يبتلي

﴿لولا كتاب من الله سبق﴾به القضاء والقدر، أنه قد أحل لك الغنائم، وأن الله رفع عنكم \_أيها الأمة \_ العذاب ﴿ لَسَّكُم فيما أخذتم عذاب عظيم﴾وفي الحديث: «لو نزل

<sup>(</sup>٢) في ب: الأمر.

القدر الحقد الأوقت الاو يحيد والمأذل على مؤانس بخر في سرير القد والمركز في المساحث والمنظر على المستحدث المؤرن المستحدث المؤرن المستحدث المؤرن المستحدث المؤرن المستحدث المؤرن المستحدث المتحدث المستحدث المتحدث المتحدث

عذاب يوم بدر، ما نجا منه إلا عمر». ﴿ فكلوا مما غنمتم حلالاً طبياً ﴾ وهذا من لطفه تعالى بهذه الأمة، أن أحل لها الغنائم ولم يحلها لأمة قبلها.

ARREAD ... EARREAD

﴿واتقوا الله ﴾ في جميع أموركم ولازموها، شكراً لنعم الله عليكم، ﴿إِنَّ اللهُ عَفُور ﴾ يغفر لمن تاب إليه جميع الذنوب، ويغفر لمن لم يشرك به شيئاً جميع المعاصى.

﴿رحيم﴾ بكم، حيث أباح لكم الغنائم وجعلها حلالاً طيباً.

ورا - ٧١ ويا أيها النبيّ قل لمن في أيديكم من الأسرى إن يعلم الله في قلوبكم خيراً يؤتكم خيراً مما أخذ منكم ويغفر لكم والله غفور رحيم ويأن في وإن فقد خانوا الله من قبل نزلت في أسارى يوم بدر، وكان في فلما طلب منه الفداء، ادّعى أنه مسلم قبل ذلك، فلم يسقطوا عنه الفداء، فأنزل الله تعالى جبراً لخاطره ومن كان فلى على مثل حاله.

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِي قُلَ لَمْنَ فِي أَيْدَيْكُمْ مَنَ الْأُسْرِى إِنْ يُعْلِمُ اللَّهُ فِي قَلُوبِكُمْ خَيراً يَؤْتُكُمْ خَيراً عَلَا أَخَذَ مَنْكُمْ ﴾ أي: من

المال، بأن ييسر لكم من فضله، خيراً وأكثر (١) مما أخذ منكم.

ويغفر لكم ذنوبكم، ويدخلكم الجنة وقد الجنة وقد أنجز الله وعده للعباس وغيره، فحصل له بعد ذلك من المال شيء كشير، حتى إنه مرة لما قدم على النبي على مال كثير، أتاه العباس فأمره أن يأخذ منه بثوبه ما يطيق حمله، فأخذ منه ما كاد أن يعجز عن حمله.

﴿ وإن يريدوا خيانتك ﴾ في السعي لحربك ومنابذتك ، ﴿ فقد خاتوا الله من قبل فأمكن منهم ﴾ فليحذروا خيانتك ، فإنه تعلق عليم حكيم ﴾ أي : قبضته ، ﴿ والله عليم حكيم ﴾ أي : عليم بكل شيء ، حكيم يضع الأشياء مواضعها ، ومن علمه وحكمته أن شرع لكم هذه الأحكام الجليلة ، وأن تكفل (٢) بكفايتكم شأن الأسرى وشرهم إن أرادوا خيانة .

﴿٧٢﴾ ﴿إِنَّ الدِّينِ آمنوا وهاجروا وجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله والذين آووا ونصروا أولئك بعضهم أولياء بعض والذين آمنوا ولم يهاجروا ما لكم من ولايتهم من شيء حتى يهاجروا وإن أستنصروكم في الدين فعليكم النصر إلا على قوم بينكم وبينهم ميثاق والله بما تعملون بصير، هذا عقد موالاة ومحبة، عقدها الله بين المهاجرين الذين آمنوا وهاجروا في سبيل الله، وتركوا أوطانهم لله لأجل الجهاد في سبيل الله، وبين الأنصار الذين أووا رسول الله عظ وأصحابه وأعانوهم في ديارهم وأموالهم وأنفسهم، فهؤلاء بعضهم أولياء بعض، لكمال إيمانهم وتمام اتصال بعضهم ببعض.

. ﴿والذين آمنوا ولم يهاجروا مالكم من ولايتهم من شيء حتى يهاجروا﴾ فإنهم قطعوا ولايتكم بانفصالهم عنكم في وقت شدة الحاجة إلى الرجال، فلما

لم يهاجروا لم يكن لهم من ولاية المؤمنين شيء لكنهم ﴿إِن استنصروكم في الدين أي: لأجل قتال من قاتلهم لأجل دينهم ﴿فعليكم النصر والقتال معهم، وأما من قاتلوهم لغير ذلك من المقاصد فليس عليكم نصرهم.

وقوله تعالى: ﴿إلا على قوم بينكم وبينهم ميثاق﴾ أي: عهد بترك القتال، فإنهم إذا أراد المؤمنون المتميزون الذين لم يهاجروا قتالهم، فلا تعينوهم عليهم، لأجل ما بينكم وبينهم من الميثاق.

﴿والله بما تعملون بصير ﴾ يعلم ما أنتم عليه من الأحوال، فيشرع لكم من الأحكام ما يليق بكم.

﴿٧٣﴾ ﴿والذين كفروا بعضهم أولياء بعض إلا تفعلوه تكن فتنة في الأرض وفساد كبير﴾ لما عقد الولاية بين المؤمنين، أخبر أن الكفار حيث جمعهم أولياء لبعض (٣)، فلا يواليهم إلا كافر مثلهم.

وقوله: ﴿إِلاَ تَفْعَلُوهُ ﴾ أي: موالاة المؤمنين ومعاداة الكافريس، بأن واليتموهم كلهم أو عاديتموهم كلهم، أو واليتم الكافرين وعاديتم المؤمنين.

وتكن فتنة في الأرض وفساد كبير فإنه يحصل بذلك من الشر ما لا ينحصر من اختلاط الحق بالباطل، والمؤمن بالكافر، وعدم كثير من العبادات الكبار، كالجهاد والهجرة، وغير ذلك من مقاصد الشرع والدين التي تفوت إذا لم يتخذ المؤمنون وحدهم أولياء بعضهم لبعض.

﴿ ٧٤ - ٧٤﴾ ﴿والسنيسن آمسوا وهاجروا وجاهدوا في سبيل الله والذين آووا ونصروا أولئك هم المؤمنون حقاً لهم مغفرة ورزق كريم ۞ والذين آمنوا من بعد وهاجروا وجاهدوا معكم فأولئك منكم وأولو الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله إن الله بكل

شيء عليم الآيات السابقات في ذكر عقد الموالاة بين المؤمنين من المهاجرين والأنصار.

وهذه الآيات في بيان مدحهم وثواهم، فقال: ﴿والدّين آمنوا وهاجروا وجاهدوا في سبيل الله والدّين آووا ونصروا أولشك أي: المؤمنون من المهاجرين والأنصار ﴿هم بما قاموا به من الهجرة والنصرة والموالاة بعضهم لبعض، وجهادهم لأعدائهم من الكفار والمناقين.

﴿لهم مغفرة﴾ من الله تمحى بها سيئاتهم، وتضمحل بها زلاتهم، ﴿و﴾ لهم ﴿رزق كريم﴾ أي: خير كثير من الرب الكريم في جنات النعيم.

وربما حصل لهم من الثواب المعجل ما تقرَّبه أعينهم، وتطمئن به قلوبهم، وكذلك من جاء بعد هؤلاء المهاجرين والأنصار، ممن اتبعهم بإحسان فآمن وهاجر وجاهد في سبيل الله . ﴿فَأُولَتُكُ مَنْكُم ﴾ لهم ما عليكم (()).

فهذه الموالاة الإيمانية وقد كانت في أول الإسلام لها وقع كبير وشأن عظيم، حتى إن النبي الماتخة خين المهاجرين والأنصار أخوة خاصة، غير الأخوة الإيمانية العامة، وحتى كانوا الأرحام بعضهم أول ببعض في كتاب الله فيلا يرثه إلا أقاربه من العصبات وأصحاب الفروض، فإن لم يكونوا، فأقرب قراباته من ذوي الأرحام، كما دل عليه عموم هذه الآية الكريمة، وقوله: ﴿ فِي كتاب الله أَيْ وَسُرِعه .

﴿إِن الله بكل شيء عليم المواد من الموالكم التي يجري من شرائعه الدينية عليكم ما يناسبها

تم تفسير سورة الأنفال ولله الحمد

## تفسیر سورة براءة ویقال: سـورة التوبـــة، وهی مدنیـــة

(١ - ٢) ﴿براءة من الله ورسوله إلى الذين عاهدتم من المشركين ﴿ فسيحوا في الأرض أربعة أشهر واعلموا أنكم غير معجزي الله وأن الله غزي الكافرين ﴾ أي: هذه براءة من الله ومن رسوله إلى جميع المشركين العاهدين، أن لهم أربعة أشهر يسيحون في الأرض على اختيارهم، المشهر فلا عهد لهم ولا ميثاق.

وهذا لمن كان له عهد مطلق غير مقدر، أو مقدر بأربعة أشهر فأقل، أما من كان له عهد مقدر بزيادة على أربعة أشهر، فإنه يتعين أن يتمم له عهده إذا لم يخف منه خيانة، ولم يبدأ بنقض العهد.

ثم أنذر المعاهدين في مدة عهدهم، أنهم وإن كانوا آمنين، فإنهم لن يعجزوا الله ولن يفوتوه، وأنه من استمر منهم على شركه فإن الله لا بد أن يحزيه، فكان هذا مما يجلبهم إلى الدخول في الإسلام، إلا من عاند وأصر ولم يبال بوعيد الله له.

وأذان من الله ورسوله إلى الناس يوم الحج الأكبر أن الله بريء من المسركين ورسوله فإن تبتم فهو خير لكم وإن توليتم فاعلموا أنكم غير معجزي الله وبشر الذين كفروا بعذاب أليم هذا ما وعد الله به المؤمنين، من نصر دينه وإعلاء كلمته، وخذلان أعدائهم من المشركين الذين أخرجوا الرسول ومن معه من مكة، من الرسول ومن معه من مكة، من بيت الله الحرام، وأجلوهم، مما لهم التسلط عليه من أرض الحجاز.

نصر الله رسوله والمؤمنين حتى افتتح مكة، وأذل المشركين، وصار للمؤمنين الحكم والغلبة على تلك الديار.

لَقَدَ أَيْتُكُوا الْفِشَكَةُ مِن قَيْلُ وَقِيلَةُ وَاللَّكِ الْأَمُورَحَةَ جَاءَ ٱلْحَقُّ وَظَلِهَ رَأَمْرُ ٱللَّهِ وَهُـُمْ كَاللَّهِ وَهُـمْ وَكِلْ هُونَ ﴾ وَيِنْهُم مِّن يَكُولُ أَفْذَن لِي وَلِالْفَتِ بَيُّ أَلَا فِي ٱلْفِتْكَيِّهِ سَقَطُواً وَانَ جَهَ فَرَلَهُ حِيطَةً اللَّهِ الْكَافِينَ @ إِن تُصِبُّكَ حَسَنَةٌ تَنَوُّهُ مِنْ وَإِن تُصِبُّكُ مُصِيبَ يَعُولُواْ فَدَّا أَخَذُنَا أَمْزَكَ امِن قَبْلُ وَيَتُولُواْ وَهُمْ فَرِحُونَ ۞ قُل لَّن يُصِيبَنَآ إِلَّامَاكَتَبَ ٱلْتَدُلُتَاهُو مُو كَوْلَانَكُأْ وَعَلَ اللَّهِ فَلْيِمَوَكِّ لِٱلْمُؤْمِنُونِ ۞ قُلُ هَلُ رَّيْضُونَ بِنَاۤ إِلَّا إِحْدَى أَكُسُنَيْتِينَّ وَغَنْ نُسَرِّينًا مُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اليُصِيبَكُرُ اللَّهُ يُعَلَدُ الدِينَ عِندِوتَ أَوْ بِأَيْدِينَ الْفَرْيَصُوا إِنَّا مَعَكُم مُنْتَرِيْضُونَ ﴿ قُلَّ أَنفِ قُواْ طَوْعًا أَوْكَرَهَا لَّنْ يُنْفَبَّلُ مِنْكُمْ إِنْكُمْ رَكَٰنَا فَرَعَا فَلْمِقِينَ ﴾ ۞ وَمَا مَنْعَهُمْ أَن تُقْبِئَلِ مِنْهُمْ نَفَقَ تُهُمْ إِلَّا أَنْكَحُرُ كَ غَرُواْ بِٱللَّهِ وَبِرَسُولِهِ وَلَا يَأْتُونَ ٱلصَّالَوْةَ إِلَّا ﴾ وَهُمْ كُسُانًا وَلَانُنفِقُونَ إِلَا وَهُرَكَ لِهُونَا ۞ 

فأمر النبي (٢) مؤذنه أن يؤذن يوم الحج الأكبر، وهو يوم النحر، وقت اجتماع الناس مسلمهم وكافرهم، من جميع جزيرة العرب، أن يؤذن بأن الله بريء ورسوله من المشركين، فليس لهم عنده عهد وميثاق، فأينما وجدوا قتلوا، وقيل لهم: لا تقربوا المسجد الحرام بعد عامكم هذا، وكان ذلك سنة تسع من الهجرة.

وحب بالناس أبو بكر الصديق رضي الله عنه، وأذن ببراءة يوم النحر ابن عم رسول الله على على بن أي طالب رضى الله عنه.

ثم رغب تعالى المشركين بالتوبة، ورهبهم من الاستمرار على الشرك فقال: ﴿فَإِنْ تَبْتَم فَهُو خَيْر لَكُم، وإِنْ توليتُم فاعلموا أنكم غير معجزي الله

أي: فائتيه، بل أنتم في قبضته، قادر أن يسلط عليكم عباده المؤمنين. ﴿ وَشَلَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّالَيْمِ اللَّهُ اللَّا اللَّالِ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّاللَّالِي اللَّا اللَّهُ اللَّا الللَّهُ ا

﴿وَبِشُرِ اللَّهِ اللَّهِ عَدَابِ اللَّهِ ﴾ أي: مؤلم مفظع في الدنيا بالقتل والأسر والجلاء، وفي الآخرة بالنار وبئس القرار.

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: له ما لكم وعليه ما عليكم.

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أ: الله.

فَلَا تَشْهِمُ لَكُ أَمْ الْمُنْ الْمُنْ الْمَارِيدُ الْمَدْ الْمُنْ الْمُنْ

عهدهم إلى مدتهم إن الله يحب المتقين الله يحب المتقين أي . هذه البراءة التامة المطلقة من جميع المشركين والالدين عاهدتم من المشركين واستمروا على عهدهم، ولم يجر منهم ما يوجب النقض، فلا نقصوكم شيئا، ولا عاونوا عليكم أحداً، فهؤلاء أقوا لهم (١١) عهدهم إلى مدتهم، قلت أو كثرت، لأن الإسلام لا يأمر بالخيانة وإنما يأمر بالوفاء.

AND THE STATE OF T

﴿إِن الله يحب المتقين﴾ الذين أدوا ما أمروا به، واتقوا الشرك والخيانة، وغير ذلك من المعاصي.

و فإذا انسلخ الأشهر الحرم فاقتلوا المسركين حيث وجدتموهم وخدوهم واحصروهم واقعدوا لهم كل مرصد فإن تابوا وأقاموا الصلاة وآتوا الركاة فخلوا سبيلهم إنّ الله غفور رحيم يقول تعالى: ﴿فَإِذَا انسلخ قَتَالَ المُسْرِكِينَ المُعاهدين، وهي أشهر المربي الأربعة، وتمام المدة لمن له مدة أكثر منها، فقد برئت منهم الذمة .

﴿ فَاقْتَلُوا المُسْرِكِينَ حَيْثُ وجدتموهم ﴾ في أي: مكان وزمان، ﴿ وحدوهم ﴾ أسرى ﴿ واحصروهم ﴾ أي: ضيقوا عليهم، فلا تدعوهم يتوسعون في بلاد الله وأرضه التي جعلها [الله] معبداً لعباده.

فهؤلاء ليسوا أهلاً لسكناها، ولا يستحقون منها شبراً، لأن الأرض أرض الله، وهم أعداؤه المنابذون له ولرسله، المحاربة الذين يريدون أن يخلوا الأرض من دينه، ويأبى الله إلا أن يتم نوره ولو كره الكافرون.

واقعدوا لهم كل مرصد أي: كل تنية وموضع يمرون عليه، ورايطوا في جهادهم وابذلوا غاية مجهودكم في ذلك، ولا تزالوا على هذا الأمر حتى يتوبوا من شركهم.

ولهذا قال: ﴿فإن تابوا﴾ من شركهم ﴿وأقاموا الصلاة﴾ أي: أدوها بحقوقها ﴿وآتوا الزكاة﴾ لمستحقيها ﴿فخلوا سبيلهم﴾ أي: اتركوهم، وليكونوا مثلكم، لهم ما لكم، وعليهم ما عليكم.

﴿إِنْ الله غفور رحيم الله يغفر الشرك فما دونه للتاتبين، ويرحمهم بتوفيقهم للتوبة، ثم قبولها منهم.

وفي هذه الآية دليل على أن من امتنع من أداء الصلاة أو المزكاة، فإنه يقاتل حتى يؤديهما، كما استدل بذلك أبو بكر الصديق رضى الله عنه

(7) ﴿ وَإِن أَحَدُ مِن المُسْرِكِينَ استجاركُ فَأَجره حتى يسمع كلام الله ثم أبلغه مأمنه ذلك بأنهم قوم لا يعلمون لا كان ما تقدم من قوله: ﴿ فَإِذَا انسلخ الأشهر الحرم فاقتلوا المُسْرِكِينَ حيثُ وجدتموهم وخلوهم واقعلوا لهم كل مرصد أمراً عاماً في جميع الأحوال، وفي كل المُسْخاص منهم، ذكر تعلى أن المصلحة إذا اقتضت تقريب بعضهم المسلحة إذا اقتضت تقريب بعضهم أحد من المسركين استجارك أي: أحد من المسركين استجارك أي: أحد من المشركين استجارك أي: لأجل أن يسمع كلام الله، وينظر حالة الإسلام.

وفأجره حتى يسمع كلام الله ثم إن أسلم فذاك، وإلا فأبلغه مأمنه، أي: المحل الذي يأمن فيه، والسبب في ذلك أن الكفار قوم لا يعلمون،

فريما كان استمرارهم على كفرهم الله المنهم، إذا زال اختاروا عليه الإسلام، فلذلك أمر الله رسوله، وأمته أسوته في الأحكام، أن يجيروا من طلب أن يسمع كلام الله.

وفي هذا حجة صريحة لمذهب أهل السنة والجماعة، القائلين بأن القرآن كلام الله غير محلوق، لأنه تعالى هو التكلم به، وأضافه إلى نفسه إضافة الصفة إلى موصوفها، ويطلان مذهب المعتزلة ومن أخذ بقولهم: أن القرآن مخلوق.

وكم من الأدلة الدالة على بطلان هذا القول، ليس هذا محل ذكرها.

﴿٧﴾ ﴿كيف يكون للمشركين عهد عند الله وعند رسوله إلاّ الذين عاهدتم عند المسجد الحرام فما استقاموا لكم فاستقيموا لهم إنّ الله يحب المتقين﴾ هذا بيان للحكمة الموجبة لأن يتبرأ الله ورسوله من المشركين، فقال: ﴿كيف يكون للمشركين عهد عند الله وعند رسوله؟!﴾ هل قاموا بواجب الإيمان، أم تركوا رسول الله والمؤمنين من أذيتهم؟ أمّا حاربوا الحق ونصروا الباطل؟

أما سعوا في الأرض فساداً؟ فيحق لهم أن يتبرأ الله منهم، وأن لا يكون لهم عهد عنده ولا عند رسوله

﴿إلا الذين عاهدتم من المشركين ﴿ عند المسجد الحرام ﴾ فإن لهم في العهد وخصوصاً في هذا المكان الفاضل حرمة ، أوجب أن يراعوا فيها .

﴿ فِمَا استقامُوا لَكُمْ فَاستقيمُوا لَهُمْ ، إِنْ الله يحب المتقينَ ﴾ ولهذا قال :

فإخوانكم في الدين ونفصل الآيات لقوم يعلمون أي: ﴿كيف ﴾ يكون للمشركين عند الله عهد وميثاق ﴿و﴾ الحال أنهم ﴿إن يظهروا عليكم ﴾ بالقدرة والسلطة ، لا يرحموكم ، و ﴿لا يرقبوا فيكم إلا ولا دَمة ﴾ أي : لا ذمة ولا قرابة ، ولا يخافون الله فيكم ، بل يسومونكم سوء العذاب ، فهذه حالكم معهم لو ظهروا .

ولا يغرنكم منهم ما يعاملونكم به وقت الخوف منكم، فإنهم ﴿يرضونكم بأفواههم وتأبى قلوبهم﴾ الميل والمحبة لكم، بل هم الأعداء حقاً، المغضون لكم صدقاً، ﴿وأكثرهم فاسقون﴾ لا ديانة لهم ولا مروة.

﴿اشتروا بآيات الله ثمناً قليلا﴾ أي: اختاروا الحظ العاجل الخسيس في الدنيا على الإيمان بالله ورسوله، والانقياد لآيات الله.

﴿فصدوا﴾ بأنفسهم، وصدوا غيرهم ﴿عن سبيله، إنهم ساء ما كانوا يعملون \* لا يرقبون في مؤمن إلا ولا ذمة ﴾ أي: لأجل عداوتهم للإيمان وأهله.

فالوصف الذي جمعلهم(١) يعادونكم لأجله ويبغضونكم، هو الإيمان، فذبوا عن دينكم، وانصروه واتخذوا من عاداه لكم عدوأ ومن نصره لكم ولياً، واجعلوا الحكم يدور معه وجوداً وعدماً، لا تجعلوا الولاية والعداوة طبيعية (٢) تميلون بهما، حيثما مال الهوى، وتتبعون فيهما النفس الأمارة بالسوء، ولهذا: ﴿ فَإِنْ تَابُوا ﴾ عن شركهم، ورجعوا إلى الإيمان ﴿وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة فإخوانكم في الدين، وتناسوا تلك العداوة إذ كأنوا مشركين، لتكونوا عباد الله المخلصين، وجذا يكون العبد عبداً حقيقة. لما بين من أحكامه العظيمة ما بين، ووضح منها ما وضح، أحكاماً

وحِكَما وحُكُما وحكمة قال: ونفصل الآيات أي: نوضحها ونميزها (لقوم يعلمون فإليهم سياق الكلام، وبهسم تعرف الآيات والأحكام، وبهم عرف دين الإسلام وشرائع الدين.

اللهم اجعلنا من القوم الذين يعلمون، ويعملون بما يعلمون، برحمتك وجودك وكرمك [وإحسانك يا رب العالمين].

﴿ ١٧ ــ ١٥ ﴾ ﴿ وإن نكثوا أيمانهم من بعد عهدهم وطعنوا في دينكم فقاتلوا أئمة الكفر إنهم لا أيمان لهم لعلهم ينتهون \* ألا تقاتلون قوماً نكثوا أيمائهم وهموا بإخراج الرسول وهم بدؤوكم أول مرة أتخشونهم فالله أحق أن تخشوه إن كنتم مؤمنين \* قاتلوهم يعذبهم الله بأيديكم ويخزهم وينصركم عليهم ويشف صدور قوم مؤمنين \* ويذهب غيظ قلوبهم ويتوب الله على من يشاء والله عليم حكيم، يقول تعالى بعدما ذكر أن المعاهدين من المشركين إن استقاموا على عهدهم فاستقيموا لهم على الوفاء ﴿ وإن نكثوا أيمانهم من بعد عهدهم، أي: نقضوها وحلوها، فقاتلوكم أو أعانوا على قتالكم، أو نقصوكم، ﴿وطعنوا في دينكم﴾ أي: عابوه وسخروا منه.

ويدخل في هذا جميع أنواع الطعن الموجهة إلى الدين، أو إلى القادة فيه، ﴿ وَقَالُمُوا اللّهِ الكَفْرِ ﴾ أي: القادة فيه، الرؤساء الطاعنين في دين الرحمن، الناصرين لدين الشيطان، وخصهم بالذكر لعظم جنايتهم، ولأن غيرهم تبع لهم، وليدل على أن من طعن في الدين وتصدى للرد عليه، فإنه من أئمة الكفر.

﴿إنهم لا أيمان لهم، أي: لا عهود ولا مواثيق يلازمون على الوفاء بها، بل لا يزالون خائنين،

يَحْلِفُونَ بِأَنْقَهِ لَكُمْ لِلرَّضُوكُمْ وَأَنَّقُهُ وَرَسُولُهُ بُلِحَقُّ أَن يُرْضُوهُ إِن كَافُواْ مُؤْمِنِينَ ۞ أَلْزَيْفَ أَمُوَا أَنْفُهُنَ يُحَادِدِ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ فَأَنَ لَهُ نَارَجَهَ مُّرَخَلِدُ اللَّهِ عَا ذَٰلِكَ ٱلْجِزَيُ ٱلْعَظِيمُ ۞ يَحْـذَرُٱلْمُنَكَفِقُونَ أَنْ ثُنَزُلُ عَلَيْهِمْ سُورَةٌ تُنَيِنُهُ مِ عِلَافِ قُلُوبِهِمْ قُلِ ٱسْتَهْ زِءُ وَالِكَ اللَّهَ مُخَرِجٌ مَّاغَتُ ذَرُونَ ۞ وَلَهِن سَكَأَلْتَهُ ثُرَلِيَ فُولُنَّ إِنَّمًا كُنَّا غَفُوضٌ وَمَلْعَبُ قُلْ أَبِ ٱللَّهِ وَمَا لِكَذِهِ رِوَرَسُولِهِ عَنْهُمُ تَسْتَهْزِءُونَ ۞ لَاتَقْتَكِذُواْ فَدَّكَ غَرْتُه بَعَّـهَ إِيمَانِكُمُ مِّإِن نَعَفُ عَن طَآيِفَ وَمِنكُونُكُ نُعَكَذِبٌ طَآيِفَةٌ بِأَنَّهُمْ كَانُواْ مُعَرِمِينَ ۞ ٱلْنَفِقُونَ وَٱلْنَكَوَقَاتُ بَعْضُهُدِينَ بُغْضَّ يَأْمُرُونَ بِٱللَّنَكَوِ وَيَنْـهُونَكِينَ لَلْعَـُ رُونِ وَيَقْبِضُونَ أَيْدِيَهُ فَهُ فُسُواْ ٱللَّهَ فَنَسِيَهُ عَإِلَّا ٱلْمُنْكَفِقِينَ هُمُ ٱلْفَنْسِ قُونَ ۞ وَعَدَاللَّهُ ٱلْمُنْفَقِينَ ا وَٱلْمُنَافِقَاتِ وَٱلۡكُفَّارَتَ ارْجَهَا أَرْحَالِيكِ فِيهَا إِنَّ إِنَّ مِن حَسَبُهُمُّ وَلَعَنَ هُوَالْفَةُ وَلَهُمْ عَلَابٌ مُعِيدًا ۞ AND SOUTH TO SEE SEE

ناكثين للعهد، لا يوثق منهم.

﴿ لعلهم ﴾ في قتالكم إياهم ﴿ينتهون﴾ عن الطعن في دينكم، وربما دخلوا فيه، ثم حث على قتالهم، وهيج المؤمنين بذكر الأوصاف التي صدرت من هؤلاء الأعداء، والتي هم موصوفون بها، المقتضية لقتالهم فقال: ﴿ أَلَا تَقَاتِلُونَ قُوماً نَكِثُوا أَيِمانِهِم وهموا بإخراج الرسول، الذي يجب احترامه وتوقيره وتعظيمه؟ وهم هموا أن يجلوه ويخرجوه من وطنه وسعوا في ذلك ما أمكنهم، ﴿وهم بدؤوكم أول مرّة﴾ حيث نقضوا العهد وأعانوا عليكم، وذلك حيث عاونت<sup>(٣)</sup> قريش \_وهم معاهدون ـ بني بكر حلفاءهم على خزاعة حلفاء رسول الله ﷺ، وقاتلوا معهم كما هو مذكور مبسوط في

﴿أَخْشُونهم﴾ في ترك قتالهم ﴿فاللهُ أحق أن تخشوه إن كنتم مؤمنين﴾ فإنه (أن أمركم بقتالهم، وأكد ذلك عليكم غاية التأكيد.

فإن كنتم مؤمنين فامتثلوا لأمر الله، ولا تخشوهم فتتركوا أمر الله، ثم أمر بقتالهم وذكر ما يترتب على قتالهم من

<sup>(</sup>١) في النسختين: جعلوهم، ولعل الصواب ما أثبت.

<sup>(</sup>٢) في ب: طبعية.

<sup>(</sup>٢) في ب: أعانت.

<sup>(</sup>٤) في ب: فالله.

كَالِّينِ مِن قِبَلِكُ مِكَانُوا أَشَدَّمِن كُمْ فَوَّةً وَأَكْثَرَ أتوكا وأقالك افأت تمنعوا يخالهه فاستمنعت يخلقك كَمَا أَسْخَتْمَ اللَّيْنِ مِن قَبَلِكُم يَخَلَّفِهِ مَوَخُضَمُّ كَالَّذِي خَاصْواً أَوْلَيْكِ حَيطَتْ أَعَمَالُهُمْ فِي ٱلدُّنْبَاوَالْاَحِرُّةِ وَأُوْلَيْهِكَ هُمُ ٱلْخَلِيمُونِ ۞ أَلَرَيْأَتِهِمْ نَبَأَالَٰذِينَ مِن قَبِلِهِ مُر قَوْمِ نُوجٍ وَعَسَادٍ وَتَشَمُّودَ وَقَوْمِ إِزَهِمَ وَأَصْحَبَ مَّدِينَ وَٱلْمُؤْلِقِ سَكِتَّ أَلْتَاهُمُ رُمُسُلُهُمُ بِٱلْبِيَّنَاتِّ فَمَا كَانَ أَلَقَهُ لِيظَلِمَ هُرُولَكِن كَانْوَأَ أَنْفُ هُرُيطَلِمُونَ ۞ وَٱلۡمُوۡمِنُونِ وَٱلۡمُوۡمِنَكُ بَعَضُهُمُ أَوۡلِكَ ٓ اُمُعَوْنَ يَأْمُرُونَ بِٱلْمُعْرُوفِ وَيَثْهَوَنَ عَنِ ٱلْمُنْكِرِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّالَوْةَ وَيُوْقُونَ ٱلزَّكَوْةَ وَيُطِيعُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ ۗ أُوْلَلَيْكَ سَكِرَ مَهُمُ أَلِلَهُ إِن اللّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ۞ وَعَدَالْمُتَّةُ ٱلْوَّمِيدِ وَالْفَيْمَ لَتِ جَنَّتِ بَعَرِي مِن تَعْلِهَا ٱلْأَنْهَا رُخَالِدِينَ فِيهَا وَمَيكَ كِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّتِ عَمْدٍ إِ وَرِضُوَانُ مِنَ اللَّهَ أَكْ يَرُّونَاكِ هُوَالْفَوْزُ ٱلْعَظِيرُ ۞ 

AND THE PARTY OF T

الفوائد، وكل هذا حث وإنهاض للمؤمنين على قتالهم، فقال: ﴿ قَالُوهِم يعذبهم الله بأيديكم الله عليهم، وهنم الأعذاء الذين يطلب خزيهم ويمرص عليه، ﴿ وينصركم عليهم ﴿ هذا وعد من الله وبشارة قد أنجزها.

ويشف صدور قوم مؤمنين ويلهب غيظ قلوبهم فإن في قلوبهم من المحنق والغيظ عليهم ما يكون قتالهم وقتلهم شفاء لما في قلوب المؤمنين من الغم والهمم، إذ يرون هؤلاء الأعداء محاربين لله ولرسوله، ساعين في إطفاء نور الله، وزوالا محبة الله لعباده المؤمنين، واعتنائه بأحوالهم، حتى إنه جعل \_ من جملة المقاصد الشرعية \_ شفاء ما في صدورهم وذهاب غيظهم.

ثم قال: ﴿ويتوب الله على من يشاء﴾ من هؤلاء المحاربين، بأن يوفقهم للدخول في الإسلام، ويزينه في قلومهم، ويُكره إليهم الكفر والفسوق والعصيان.

﴿والله عليم حكيم﴾ يضع الأشياء مواضعها، ويعلم من يصلح للإيمان فيهديه، ومن لا يصلح فيبقيه في غيه وطغيانه.

﴿١٦﴾ ﴿أم حسبتم أن تتركوا ولما يعلم الله الذين جاهدوا منكم ولم

يستخدوا من دون الله ولا رسوله ولا المؤمنين وليجة والله خبير بما تعملون الله يقول تعالى لعباده المؤمنين بعدما أمرهم بالجهاد: ﴿أَم حسبتم أَن تتركوا ﴾ من دون ابتلاء وامتحان، وأمر بما يبين به الصادق والكاذب.

ولما يعلم الله الذين جاهدوا منكم أي: علما يظهر مما في القوة إلى الخارج، ليسرسب عليه الشواب والعقاب، فيعلم الذين يجاهدون في سبيله لإعلاء كلمته ولم يتخذوا من دون الله ولا رسوله ولا المؤمنين، بل وليجة أي: ولياً من الكافرين، بل يتخذون الله ورسوله والمؤمنين أولياً.

فشرع الله الجهاد ليحصل به هذا المقصود الأعظم، وهو أن يتميز الصادقون الذين لا يتحيزون إلا لدين الله، من الكاذبين الذين يزعمون الإيمان وهم يتخذون الولائح والأولياء من دون الله ولا رسوله ولا المؤمنين.

والله خبير بما تعملون اي: يعلم ما يصير منكم ويصدر، فيبتليكم بما يظهر به حقيقة ما أنتم عليه، ويجازيكم على أعمالكم خيرها وشرها.

(۱۷ ـ ۱۷) (ما كان للمشركين المعمروا مساجد الله شاهدين على أن يعمروا مساجد الله شاهدين على وفي النار هم خالدون \* إنما يعمر مساجد الله واليوم الآخر وأقام الصلاة وآتى الزكاة ولم يخش إلا المهتدين يقول تعالى: (ما كان المهتدين يقول تعالى: (ما كان أن يعمروا مساجد الله بالعبادة أي يعمروا مساجد الله بالعبادة والحال أنهم شاهدون ومقرون على أنفسهم بالكفر بشهادة حالهم وفطرهم، وعلم كثير منهم أنهم على الكفر والباطل.

فإذا كانوا ﴿ أَهُ الله على أَنفسهم بالكفر ﴾ وعدم الإيمان الذي هو شرط لقبول الأعمال، فكيف يزعمون أنهم عُمَّارُ مساجد الله، والأصل منهم

مفقود، والأعمال منهم باطلة؟!! ولهذا قال: ﴿أُولِتُكُ حبطت أعمالهم﴾ أي: بطلت وضلت ﴿وفي النارهم خالدون﴾

ثم ذكر من هم عمّار مساجد الله فقال: ﴿إِنَّما يعمر مساجد الله من آمن بالله واليوم الآخر وأقام الصلاة ﴾ الواجبة والمستحبة، بالقيام بالظاهر منها والباطن.

﴿ وَآتَى الزكاة ﴾ لأهلها ﴿ وَلَم يَحْشُ إلا الله ﴾ أي: قصر خشيته على ربه، فكف عما حرم الله، ولم يقصر بحقوق الله الواجبة.

فوصفهم بالإيمان النافع، وبالقيام بالأعمال الصالحة التي أمَّها الصلاة والزكاة، وبخشية الله التي هي أصل كل خير، فهؤلاء عمار المساجد على الحقيقة وأهلها الذين هم أهلها.

﴿فعسى أولئك أن يكونوا من المهتدين و وعسى من الله واجبة. و أما من لم يومن بالله ولا باليوم الآخر، ولا عنده خشية لله، فهذا ليس من عمار مساجد الله، ولا من أهلها الذين هم أهلها، وإن زعم ذلك وادعاه.

﴿١٩ ـ ٢٢﴾ ﴿أجعلتم سقاية الحاج وعمارة المسجد الحرام كمن آمن بالله واليوم الآخر وجاهد في سبيل الله لا يستوون عند الله والله لا يهدي القوم الظالمين \* الذين آمنوا وهاجروا وجاهدوا في سبيل الله بأموالهم وأنفسهم أعظم درجة عندالله وأولئك هم الفائزون \* يبشرهم ربهم برحمة منه ورضوان وجنات لهم فيها نعيم مقيم \* خالدين فيها أبداً إن الله عنده أجر عظيم كالختلف بعض المسلمين، أو بعض المسلمين وبعض المشركين، في تفضيل عمارة المسجد الحرام، بالبناء والصلاة والعبادة فيه وسقاية الحاج، على الإيمان بالله والجهاد في سبيله، أخبر الله تعالى بالتفاوت بينهما، فقال: ﴿أجعلتم سقاية الحاج أي: سقيهم الماء من زمزم كما هو المعروف إذا أطلق هذا الاسم، أنه المراد ﴿وعمارة المسجد

الحرام كسمن آمن بالله واليوم الآخر وجاهد في سبيل الله لا يستوون عند الله ﴿

فالجهاد والإيمان بالله أفضل من سقاية الحاج وعمارة المسجد الحرام بدرجات كثيرة، لأن الإيمان أصل الدين، وبه تقبل الأعمال وتزكو الخصال.

وأما الجهاد في سبيل الله فهو ذروة سنام الدين، الذي به يحفظ الدين الإسلامي ويتسع، وينصر الحق ويخذل الباطل.

وأما عمارة المسجد الحرام وسقاية الحاج، فهي وإن كانت أعمالاً صالحة، فهي متوقفة على الإيمان، وليس فيها من المصالح ما في الإيمان والجهاد، فلذلك قال: ﴿لا يستوون عند الله والله لا يهدي القوم الظالمن﴾ أي: الذين وصفهم الظلم، الذين لا يملحون لقبول شيء من الخير، بل لا يليق بهم إلا الشر.

ثم صرح بالفضل فقال: ﴿اللّهِن الله منوا وهاجروا وجاهدوا في سبيل الله بأموالهم ﴾ بالنفقة في الجهاد وتجهيز ﴿أعظم درجة عند الله وأولئك هم الفائزون ﴾ أي: لا يفوز بالمطلوب ولا ينجو من المرهوب، إلا من اتصف بصفاتهم، وتخلق بأخلاقهم.

﴿يبشرهم ربهم ﴿ جوداً منه ، وكرماً وبراً بهم ، واعتناء وعبة لهم ، ﴿برحة منه ﴾ أزال بها عنهم الشرور ، وأوصل إليهم [بها] كل خير . ﴿ورضوان ﴾ منه تعالى عليهم ، الذي هو أكبر نعيم الجنة وأجله ، فيحل عليهم رضوانه ، فلا يسخط عليهم أبداً .

وجنات لهم فيها نعيم مقيم من من كل ما اشتهته الأنفس، وتلذ الأعين، عما لا يعلم وصفه ومقداره إلا الله تعملى، الذي مند أن الله أعد للمجاهدين في سبيله مئة درجة، ما بين كل درجتين كما بين السماء والأرض، ولو اجتمع الخلق في درجة

واحدة منها لوسعتهم .

﴿خالدين فيها أبداً ﴾ لا ينتقلون عنها، ولا يبغون عنها حِولاً، ﴿إِن الله عنده أجسر عظيم ﴾ لا تستغرب كثرته على فضل الله، ولا يتعجب من عظمه وحسنه على من يقول للشيء كن فيكون.

لا تتخذوا آباء كم في أيها الذين آمنوا لا تتخذوا آباء كم وإخوانكم أولياء إن استحبوا الكفر على الإيمان ومن يتولهم منكم فأولئك هم الظالمون \* قل إن كان آباؤكم وأبناؤكم وإخوانكم وأرواجكم وعشيرتكم وأموال اقترفتموها وتجارة تخشون كسادها ومساكن ترضونها أحب إليكم من الله ورسوله وجهاد في سبيله فتربصوا حتى يأي الله بأمره والله لا يهدي القوم الفاسقين يقول تعالى: ﴿ يا أيها الذين الفاوا اعملوا بمقتضى الإيمان، بأن توالوا من قام به، وتعادوا من لم يقم

و ﴿لا تتخذوا آباءكم وإخوانكم﴾ الذين هم أقرب الناس إليكم، وغيرهم من باب أولى وأحرى، فلا تتخذوهم ﴿أُولِياء إن استحبوا﴾ أي: اختاروا على وجه الرضا والمحبة ﴿الْكَفُر على الإيمان﴾.

ومن يتولهم منكم فأولتك هم السظالمون لأنهم تجرؤوا على معاصي الله، واتخذوا أعداء الله أولياء، وأصل الولاية: المحبة والنصرة، وذلك أن اتخاذهم أولياء موجب لتقديم طاعتهم على طاعة الله، وحبتهم على مجة الله ورسوله.

ولهذا ذكر السبب الموجب لذلك، وهو أن محبة الله ورسوله، يتعين تقديمهما على محبة كل شيء، وجعل جميع الأشياء تابعة لهما، فقال: ﴿قَلَ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُم ﴾ ومثلهم الأمهات ﴿وأبناؤكم وإخوانكم ﴾ في النسب والعشرة (١) ﴿وأزواجكم وعشيرتكم أي: قراباتكم عسموماً ﴿وأموال اقترفتموها ﴾ أي: اكتسبتموها وتعبتم

في تحصيلها، خصها بالذكر، لأنها أرغب عند أهلها، وصاحبها أشد حرصاً عليها عمن تأتيه الأموال من غير تعب ولا كُذ.

﴿وَتَجَارَةَ تَحْشُونَ كَسَادُهَا﴾ أي : رخصها ونقصها، وهذا شامل لجميع أنواع التجارات والمكاسب من عروض التجارات، من الأثمان، والأواني، والأسلحة، والأمتعة، والحبوب، والحروث، والأمتعام، وغير ذلك

﴿ومساكن ترضونها ﴾ من حسنها ورخرفتها وموافقتها لأهوائكم، فإن كانت هذه الأشياء ﴿أحب إليكم من الله ورسوله وجهاد في سبيله ﴾ فأنتم فسقة ظلمة.

﴿فتربصوا﴾ أي: انتظروا ما يحل بكم من العقاب ﴿حتى يأتي الله بأمره﴾ الذي لا مرد له .

﴿والله لا يهدي القوم الفاسقين ﴾ أي: الخارجين عن طاغة الله، المقدّمين على محبة الله شيئاً من المذكورات.

وهذه الآية الكريمة أعظم دليل على وجوب محبة الله ورسوله، وعلى تقديمهما على محبة كل شيء، وعلى الوعيد الشديد والمقت الأكيد، على من كان شيء من هذه المذكورات أحب إليه من الله ورسوله وجهاد في سبيله.

وعلامة ذلك أنه إذا عرض عليه أمران، أحدهما يجبه الله ورسوله، وليس لنفسه فيه هوى، والآخر تحبه نفسه وتشتهيه، ولكنه يُفُوّتُ عليه عبوباً لله ورسوله، أو ينقصه، فإنه إن قدم ما تهواه نفسه، على ما يجب الله، دل ذلك على أنه ظالم تارك لما يجب عله.

و ۲۰ ـ ۲۷ ولقد نصر كم الله في مواطن كثيرة ويوم حنين إذ أعجبتكم كثرتكم فلم تغن عنكم شيئاً وضاقت عليكم الأرض بما رحبت ثم وليتم مدبرين \* ثم أنزل الله سكينته على رسوله وعلى المؤمنين وأنزل جنوداً لم تروها وعذب الذين كفروا وذلك جزاء الكافرين \* ثم يتوب الله من بعد ذلك

على من يشاء والله غفور رحيم الله يمتن تعالى على عباده المؤمنين، بنصره إياهم في مواطن كثيرة من مواطن اللقاء، ومواضع الحروب والهيجاء، حتى في يوم «حين» الذي اشتدت عليهم فيه الأزمة، ورأوا من التخاذل والفرار، ما ضاقت عليهم به الأرض على رحبها وسعتها.

وذلك أن النبي الله لم افتح مكة ، سمع أن هوازن اجتمعوا لحربه ، فسار إليهم الله في أصحابه الذين فتحوا مكة ، وبمن أسلم من الطلقاء أهل مكة ، فكانوا اثني عشر ألفاً ، والمشركون أربعة آلاف، فأعجب بعض المسلمين بكثرتهم ، وقال بعضهم : لن نغلب اليوم من قلة .

فلما التقواهم وهوازن، حملوا على المسلمين حملة واحدة، فانهزموا لا يلوي أحد على أحد، ولم يبق مع رسول الله على إلا تحو مئة رجل، وجعلوا يقاتلون المشركين، وجعل النبي على يركض بغلته نحو المشركين ويقول: "أنا النبي لا كذب، أنا ابن عبد المطلب».

ولما رأى من المسلمين ما رأى، أمر العباس بن عبد المطلب أن ينادي في الأتصار وبقية المسلمين، وكان رفيع الصوت، فناداهم: ينا أصحاب السمرة، يا أهل سورة البقرة.

فلما سمعوا صوته، عطفوا عطفة رجل واحد، فاجتلدوا مع المسركين، فهزم الله المسركين هزيمة شنيعة، واستولوا على معسكرهم ونسائهم وأموالهم.

وذلك قوله تعالى: ﴿لقد نصركم الله قي مواطن كثيرة ويوم حنين ﴿ وهو اسم للمكان الذي كانت فيه الوقعة بين مكة والطائف.

﴿إِذَ أُعجبتكم كثرتكم فلم تغن عنكم شيئاً ﴾ أي: لم تفدكم شيئاً ، قليلا ولا كثيراً ﴿وضاقت عليكم الأرض ﴾ بما أصابكم من الهم والغم حين الهزمتم ﴿بما رحبت ﴾ أي: على رحبها

وسعتها، ﴿ثم وليتم مدبرين﴾ أي: منهزمين.

وثم أنزل الله سكينته على رسوله وعلى الله ما يجعله الله في القلوب وقت القلاقل والزلازل والمنظعات، مما يثبتها ويسكنها ويجعلها مطمئنة، وهي من نعم الله العظيمة على العباد.

هو أنزل جنوداً لم تروها ﴿ وهم الله معونة للمسلمين يوم حنين، يشبتونهم ويبشرونهم بالنصر.

﴿وعلَّتِ الذين كفروا﴾ بالهزيمة والقتل، واستيلاء السلمين على نسائهم وأولادهم وأموالهم.

﴿وذلك جـزاء الـكـافـريـن﴾ يعذبهم الله في الدنيا، ثم يردهم في الآخرة إلى عذاب غليظ.

رُمْ يتوب الله من بعد ذلك على من يشاء فا تقوب الله على كثير ممن كانت الموقعة عليهم، وأتوا إلى النبي المسلمين تائبين، فرد عليهم نساءهم وأولادهم.

والله عفور رحيم أي: ذو مغفرة واسعة، ورحمة عامة، يعفو عن الذنوب العظيمة للتائبين، ويرجمه بتوفيقهم للتوبة والطاعة، والصفح عن جرائمهم وقبول توباتهم، فلا ييأسل أحد من مغفرته ورحمته، ولو فعل من الذنوب والإجرام ما فعل.

﴿٢٨﴾ ﴿يا أيها الذين آمنوا إنما المسركون نجس فلا يقربوا المسجد الحرام بعد عامهم هذا وإن خفتم عيلة فسوف يغنيكم الله من فضله إن شاء إن الله عليم حكيم ﴾ يقول تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا إنما المشركون ﴾ بالله الذين عبدوا معه غيره ﴿نجس ﴾ أي: خبثاء في عقائدهم وأعمالهم، وأي: نجاسة أبلغ من كان يعبد مع الله آلهة لا تنفع ولا تضر، ولا تغنى عنه شيئا؟!!

ولا تضر، ولا تغني عنه شيئا؟!! وأعمالهم ما بين محاربة لله، وصد عن سبيل الله، ونصر للباطل، ورد للحق، وعمل بالفساد في الأرض

لا في الصلاح، فعليكم أن تطهروا أشرف البيوت وأطهرها عنهم.

﴿فلا يقربوا المسجد الحرام بعد عامهم هذا ﴾ وهو سنة تسع من الهجرة، حين حج بالناس أبو بكر الصديق، وبعث النبي. ﷺ ابن عمه علياً، أن يوذن يوم الحج الأكبر براءة »، فنادى أن لا يجج بعد العام مشرك، ولا يظوف بالبيت عريان.

وليس المراد هنا نجاسة البدن، فإن الكافر كغيره طاهر البدن، بدليل أن الله تعالى أباح وطء الكتابية ومباشرتها، ولم يأمر بغسل ما أصاب(١) منها.

والمسلمون ما زالوا يباشرون أبدان الكفار، ولم ينقل عنهم أنهم تقدروا منها، تقدرهم من النجاسات، وإنما المراد كما تقدم نجاستهم المعنوية، بالشرك، فكما أن التوحيد والإيمان، طهارة، فالشرك نجاسة.

وقوله: ﴿ وَإِنْ خَفْتُم ﴾ أيها المسلمون ﴿ عيلة ﴾ أي: فقراً وحاجة ، من منع المسركين من قربان المسجد الحرام ، بأن تنقطع الأسباب التي بينكم وبينهم من الأمور الدنيوية ، ﴿ فسوف يغنيكم الله من فضله ﴾ فليس الرزق مقصوداً على باب واحد ، وعلى واحد ، بل لا ينغلق باب إلا وفتح غيره أبواب كثيرة ، فإن فضل الله واسع ، وجوده عظيم ، فصوصاً لمن ترك شيئاً لوجهه الكريم ، فإن الله أكرم الأكرمين ...

وقد أنجر الله وعده، فإن الله أغنى السلمين من فضله، وبسط لهم من الأرزاق ما كانوا من أكبر الأغنياء والملوك

وقوله: ﴿إِنْ شَاءَ﴾ تعليق للإغناء بالمشيئة، لأن الغنى في الدنيا ليس من لوازم الإيمان، ولا يدل على حبة الله، فلهذا علقه الله بالمشيئة، فإن الله يعطي الدنيا من يحب ومن لا يحب، ولا يعطي الإيمان والدين إلا من

﴿إِن الله عليم حكيم ﴾ أي: علمه

<sup>(</sup>١) الجملة غير واضحة في أ، وأقرب ما تكون أنها: (ولم يأمر أن يغتسل مما أصاب).

واسع، يعلم من يليق به الغني، ومن لا يليق، ويضع الأشياء مواضعها وينزلها منازلها.

وتدل الآية الكريمة، وهي قوله: وفلا يقربوا المسجد الحرام بعد عامهم هذا أن المسركين بعدما كانوا هم الملوك والرؤساء بالبيت، ثم صار بعد الفتح الحكم لرسول الله والمؤمنين، مع إقامتهم في البيت، ومكة المكرمة، ثم نزلت هذه الآية.

ولما مات النبي على أمر أن يجلوا من الحجاز، فلا يبقى فيها دينان، وكل هذا لأجل بُعْدِ كل كافر عن المسجد الحرام، فيدخل في قوله فلا يقربوا المسجد الحرام بعد عامهم هذا .

﴿٢٩﴾ ﴿قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخير ولا يحرمون ما حرم الله ورسوله ولا يدينون دين الحق من الذين أوتوا الكتاب حتى يمطوا الجزية عن يد وهنم صاغرون، هذه الآية أمر بقتال الكفار من اليهود والنصاري من ﴿الذِّينَ لَا يَوْمِنُونَ بِاللَّهِ ولا باليوم الآخر، إيماناً صحيحاً يصدقونه بأفعالهم وأعمالهم. ولا يحرمون ما حرّم الله، فلا يتبعون شمرعه في تحريم المحرمات، ﴿ولا يعدين ون دين الحق أي: لا يدينون بالدين الصحيح، وإن زعموا أنهم على دين، فإنه دين غير الحق، لأنه ما بين دين مبدل، وهو الذي لم يشرعه الله أصلاً، وإما دين منسوّخ قد شرعه الله، ثم غيره بشريعة محمد على ، فيبقى التمسك به بعد النسخ غير جائز .

فأمره بقتال هؤلاء وحث على ذلك، لأنهم يدعون إلى ما هم عليه، ويحصل الضرر الكثير منهم للناس، بسبب أنهم أهل كتاب.

وغيًى ذلك القتال ﴿حتى يُعطوا. الجزية ﴾ أي: المال الذي يكون جزاء لترك المسلمين قتالهم، وإقامتهم آمنين على أنفسهم وأموالهم بين أظهر المسلمين، يؤخذ منهم كل عام، كل

على حسب حاله، من غني وفقير ومتوسط، كما فعل ذلك أمير المؤمنين عمر بن الخطاب وغيره من أمراء المؤمنين.

وقوله: ﴿عن يد﴾ أي: حتى يبذلوها (١) في حال ذلهم، وعدم اقتدارهم، ويعطونها بأيديهم، فلا يرسلون بها خادماً ولا غيره، بل لا تقبل إلا من أيديهم، ﴿وهم صاغرون﴾

فإذا كانوا بهذه الحال، وسألوا المسلمين أن يقروهم بالجزية، وهم تحت أحكام المسلمين وقهرهم، وحال الأمن من شرهم وفتنتهم، واستسلموا للشروط التي أجراها عليهم المسلمون مما ينفي عزهم وتكبرهم، وتوجب ذلهم وصغارهم، وجب على الإمام أو نائبه أن يعقدها لهم.

وإلا بأن لم يفواً، ولم يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون، لم يجز إقرارهم بالجزية، بل يقاتلون حتى يسلموا.

واستدل بهذه الآية الجمهور الذين يقولون: لا تؤخذ الجزية إلا من أهل الكتاب، لأن الله لم يذكر أخذ الجزية إلا مهم.

وأما غيرهم فلم يذكر إلا قتالهم حتى يسلموا، وألحق بأهل الكتاب في أخذ الجنوب في ديار السلمين، المجوس، فإن النبي الله أخذ الجزية من مجوس هجر، ثم أخذها أمير المؤمنين عمر من الفرس المجوس.

وقيل: إن الجزية تؤخذ من سائر الكفار من أهل الكتاب وغيرهم، لأن هذه الآية نزلت بعد الفراغ من قتال العرب المشركين، والشروع في قتال أهل الكتاب ونحوهم، فيكون هذا القيد إخباراً بالواقع، لا مفهوم له.

ويدل على هذا أن المجوس أخذت منهم الجزية وليسوا أهل كتاب، ولأنه قد تواتر عن المسلمين من الصحابة ومن بعدهم أنهم يدعون من يقاتلونهم إلى إحدى ثلاث: إما الإسلام، أو أداء الجزية، أو السيف، من غير فرق بين

إِلَّا يَتَأَيُّهَا النَّبِيُّ حَيْهِ وَالْكُفَّارَ وَالْمُنْفِقِينَ وَآغَلُظُ عَلَيْهِ مُّ وَمَأُونَاهُمَّ جَهَكَّزُوَيِفُسَ ٱلْمُصِيرُ ۞ يَعْلِفُونَ بِٱللَّهِ مَاقَالُواْ وَلَقَدْ قَالُواْكَلِمَةَ ٱلْكُفْرِ وَكَفَرُواْبَعْ مَا إِسَّلَهِمْ وَهُ مَتُواْعِالْرَيْكَ الْواْ وَمَانَفَ مُواْ إِلَّا أَنْ أَغْسَاهُ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ مِن فَصْ لِيَّان يَكُولُولُمُكُ خَيْرًا لَهُ عُرَّان يُتُولُوا مُعَالَبُهُمُ ٱللَّهُ عَكَالًا أَلِسِمًا فِي ٱلدُّنْكِ أَوَ ٱلْأَيْضِ مَوْفَا لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مِن وَلِيَّ وَلَانْصِيرِ ﴿ \* وَمِنْهُ رَمِّنْ عَلَهُ ذَالَّهُ لَهِنَّ ءَاتَنْنَا مِن فَضْلِهِ ِ لَنَصَّلَقَ كَ وَلَنكُونَ مِنَ ٱلصَّلِلِينِ ﴿ فَلَمَّآ اَتَنهُم مِن فَصَٰ اِهِ بَخِلُواْ بِهِ وَتَوَلُّواْ وَهُم مُعْرِضُونَ اللهُ فَأَعْقَبَهُ مِنْ اللَّهِ فَالْوِيهِمُ إِلَىٰ يَوْمِ يَلْقَوْنَهُ بِمَاۤ أَخَلَفُوا ٱللَّهَ مَا وَعَدُوهُ وَ مِا كَانُواْ يَكْذِيُونَ عَلَى ٱلْرَيْعَ لَمُوّا أَتَ اللَّهَ يَعْلَرُسِ رَهْمُ وَفَغُونِهُمْ وَأَنْ اللَّهُ عَلَّكُ ٱلْغُيُونِ ۞ ٱلَّذِينَ يَلِمِزُونَ ٱلْمُطِّوِّعِينَ مِنَ المُتَوْمِنِينَ فِ ٱلصَّيَدَقَتِ وَٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ إِلَّاجَهُدَهُ فَتَسْخَرُونَ مِنْهُمْ سَخِكَ لَقَهُ مِنْهُمٌ وَكُنْرَعَذَاكُ أَلِيمُ TO SOLD IN COROLA

﴿٣٠ ــ ٣٣﴾ ﴿وقالت اليهود عزير ابن الله وقالت النصاري المسيح ابن الله ذلك قولهم بأفواههم يضاهئون قول الذين كفروا من قبل قاتلهم الله أنى يؤفكون \* اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله والمسيح ابن مريم ومأ أمروا إلا ليعبدوا إلها واحداً لا إله إلاً هو سبحانه عما يشركون \* يريدون أن يطفؤوا نور الله بأفواههم ويأبى الله إلآ أن يتم نوره ولو كره الكافرون \* هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على المدين كمله ولو كره المشركون الله أمر تعالى بقتال أهل الكتاب، ذكر من أقوالهم الخبيثة، ما يهيج المؤمنين الذين يخارون لربهم ولدينه على قتالهم، والاجتهاد وبذل الوسع فيه فقال: ﴿وقالت اليهود عزير أبن الله ﴿ وهذه المقالة وإن لم تكن مقالة لعامتهم فقد قالها فرقة منهم، فيدل ذلك على أن في اليهيود من الخبث والشر ما أوصلهم إلى أن قالوا هذه المقالة التي تجرؤوا فيها على الله، وتنقصوا عظمته وجلاله.

وقد قيل: إن سبب ادعائهم في «عزير» أنه ابن الله، أنه لما سلَّط الله الملوك (٢٠) على بني إسرائيل، ومزقوهم كل ممزق، وقتلوا حَمَلةً التوراة، وجدوا

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: يبذلونها.

آستَغْفِرَ كُمُّرُأُ وَلَاتَستَغْفِرْ لَمُرُّالِ تَسْتَغْفِرْ لَحُمُّ سَيْعِينَ مَرَّةَ فَلَن يَعْفِرَ أَلَنَّهُ هَٰكُمْ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ كَاكُو فِي أَلَّهُ وَرَسُولِهِ ۗ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَلْسِقِينَ ۞ فَرْحَ الْمُخَافُّونَ يَفْعَدِهِمْ خِلْفَ رَسُولِ اللَّهِ وَكُرِهُوا أَنْ يُجُلِهِ دُوا بِأَمْرِ لِلْمُ وَأَنفُسِهِ رَقِي سَبِيلِ اللَّهِ وَقَالُواْ لَالنَّهِرُوا فِي ٱلْمَرِّ قُلْ فَارْجَهَا فَمَ أَشَكُ حَرُّلَ لْوَكَافُواْيَفَ قَهُونَ ۞ فَلْيَضْكَكُواْقِلِ لَا وَلَيْبَكُواْكَوْيُولَ جَزَّاءَ مِمَاكَافُواْ يَكُسِبُونَ ۞ فَإِن رَّبَحَعَكَ ٱللَّهُ إِلَى طَآيِفَةٍ يِنْهُمْ فَأَسْتَعْذَنُوكِ لِلْخُرُوجِ فَقُل لَّنْ تَخْرُجُو أُمِّعِي أَبْدُ اوَلَنَ تَقَلَيْلُواْمَعِيَ عَدُوًّا إِنَّكُرُ يَضِيتُ مِاللَّقُعُودِأُوَّلَ مَرَّةِ فَأَقْفُ دُواْ مَعَ ٱلْخَلِفِينَ ۞ وَلَاتُصَرِعَلَىٓ أَحَدِينَنْهُم مَّاتَ أَندَا وَلَاتَقَمَّم عَلَىٰ قَبْرِهَ ٓ إِنَّهُ مُوكَفَدُوا بِالْقَهِ وَرَسُولِهِ. وَمَا تُواْ وَهُرْ فَاسِ قُونَ ۞ وَلَا تُعَجِّبُكَ أَمُوْلَمُهُمْ وَأُوْلَٰدُهُمْ ٓ إِنَّمَا يُرِيدُٱللَّهُ أَن يُعَكَذِبَهُم بِهَا فِي ٱلدُّنْيُ اوَتَزُهُقَ أَنفُسُهُمْ وَهُرُ كَافِرُونَ ۞ وَإِذَآ أَرْلَتْ سُورَةً أَنْ ءَامِوا بِاللَّهِ وَيَحَلِهِ دُواْ مَعَ رَسُولِهِ أَتَعَدَّنَكَ أَوْلُواْ ٱلطَّوْلِينِهُمْ وَقَالُواْ ذَرْنَا نَكُنْ مِّعَ ٱلْقَلْعِيدِ : ٥

عزيراً بعد ذلك حافظاً لها أو لأكثرها، فأملاها عليهم من حفظه، واستنسخوها، فادعوا فيه هذه الدعوى الشيعة

﴿ وقالتِ النصاريٰ المسيح ﴾ عيسيٰ ابن مريم ﴿ابن اللهِ ﴿ قَالَ اللهُ تَعَالَى ﴿ذَلَكُ ﴾ القول الذي قالوه ﴿قولهم بأفواههم لم يقيموا عليه حجة ولا برهاناً.

ومن كان لا يبالي بما يقول، لا يستغرب عليه أي: قول يقوله، فإنه لا دين ولا عقل يحجزه عما يريد من

ولهذا قال: ﴿يضاهئون﴾ أي: يشابهون في قولهم هذا ﴿قول الذين كفروا من قبل الي: قول المشركين الذين يقولون: «الملائكة بنات الله» تشابهت قلوبهم، فتشابهت أقوالهم في البطلان.

﴿قَاتِلُهُمُ اللَّهُ أَنَّى يؤفكون﴾ أي: كيف يصرفون عن الحق الصرف الواضح المبين، إلى القول الباطل المبين. وهذا \_وإن كان يستغرب على أمة كبيرة كثيرة أن تتفق على قول \_يدل

على بطلانه أدني تفكر وتسليط للعقل عليه، فإن لذلك سبباً وهو أنهم: ﴿اتخذوا أحبارهم الله وهم علماؤهم ﴿ورهبانهم﴾ أي: العُبَّاد المتجردين

حرم الله فيحلونه، ويحرمون لهم ما أحل الله فيحرمونه، ويشرعون لهم من الشرائع والأقوال المنافية لدين الرسل فيتبعونهم عليها .

وكانوا أيضاً يغلون في مشايخهم وعبادهم ويعظمونهم، ويتخذون قبورهم أوثانا تعبد من دون الله، وتقصد بالذبائح والدعاء والاستغاثة.

﴿والمسيح ابن مريم﴾ اتخذوه إلها من دون الله، والحال أنهم خالفوا في ذلك أمر الله لهم على ألسنة رسله فما ﴿أُمرُوا إِلَّا لَيُعْبِدُوا إِلَهَا وَاحْدًا لَا إِلَّهَ إِلَّا هو﴾ فيخلصون له العبادة والطاعة، ويخصونه بالمحبة والدعاء، فنبذوا أصر الله وأشركوا به مالم ينزل به سلطاناً.

﴿سيحانه ﴾ وتعالى ﴿عِمَا يشركون﴾ أي: تنزه وتقدس، وتعالت عظمته عن شركهم وافتراثهم، فإنهم ينتقصونه في ذلك، ويصفونه بما لا يليق بجلاله، والله تعالى العالي في أوصافه وأفعاله عن كل ما نسب إليه، مما ينافي كماله المقدس.

فلما تبين أنه لا حجة لهم على ما قالوه، ولا برهان لما أصَّلوه، وإنما هو مجرد قول قالوه وافتراء افتروه، أخبر أنهم ﴿يريدون﴾ بهذا ﴿أن يطفئوا لا بدأن يقوم به. نور الله بأفواههم﴾.

ونور الله: دينه الذي ارسل به الرسل، وأنزل به الكتب، وسماه الله نوراً، لأنه يستنار به في ظلمات الجهل والأديان الباطلة، فإنه علم بالحق، وعمل بالحق، وما عداه فإنه بضده، فهؤلاء اليهود والنصاري ومن ضاهوه من المشركين، يريدون أن يطفؤوا نور الله بمجرد أقوالهم، التي ليس عليها دليل أصلاً.

﴿ويأبىٰ الله إلا أن يتم نوره ﴾ لأنه النور الباهر، الذي لا يمكن لجميع الخلق لو اجتمعوا على إطفائه أن يطفئوه، والذي أنزله جميع نواصي العباد بيده، وقد تكفل بحفظه من كل من يريده بسوء، ولهذا قال: ﴿ويابى الله إلا أن يتم نوره ولو كره ﴿أَرْبَابِاً مِن دُونَ الله ﴾ يُحِلُّون لهم ما الكافرون ﴾ وسعوا ما أمكنهم في رده

وإبطاله، فإن سعيهم لا يضر الحق

ثم بين تعالى هذا النور الذي قد تكفل بإتمامه وحفظه فقال: ﴿هُو الذي أرسل رسوله بالهدي الذي هو العلم النافع ﴿ودين الحق﴾ الذي هو العمل الصالح فكان ما بعث الله به محمداً على مشتملاً على بيان الحق من الباطل في أسماء الله وأوصافه وأفعاله، وفي أحكامه وأخباره، والأمر بكل مصلحة نافعة للقلوب، والأرواح والأبدان من إخلاص الدين لله وحده، ومحبة الله وعبادته، والأمر بمكارم الأخلاق ومحاسن الشيم، والأعمال الصالحة والأداب النافعة، والنهى عن كل ما يضاد ذلك ويناقضه من الأحلاق والأعمال السيئة المضرة للقلوب والأبدان والدنيا والآخرة.

فأرسله الله بالهدى ودين الحق ﴿ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون، أي: ليعليه على سائر الأديان بالحجة والبرهان، والسيف والسنان، وإن كره المشركون ذلك، وبغوا له الغوائل، ومكروا مكرهم، فإن المكر السيِّيءَ لا يضر إلا صاحبه، فوعد الله لا بدأن ينجزه، وما ضمنه

﴿ ٣٤ \_ ٣٥ ﴿ وَيا أَبِهَا الذِّينَ آمنوا إن كثيراً من الأحبار والرهبان ليأكلون أموال الناس بالباطل ويصدون عن سبيل الله والذين يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله فبشرهم بعذاب أليم \* يوم يحمى عليها في نار جهنم فتكوى بها جباههم وجنوبم وظهورهم هذاما كنزتم لأنفسكم فذوقواما كنتم تكنزون﴾ هذا تحذير من الله تعالى لعباده المؤمنين عن كثير من الأحبار والرهبان، أي: العلماء والعباد الذين يأكلون أموال الناس بالباطل، أي: بغير حق، ويصدون عن سبيل الله، فإنهم إذا كانت لهم رواتب من أموال الناس، أو بذل الناس لهم من أموالهم، فإنه لأحل علمهم وعبادتهم، ولأجل هداهم وهدايتهم، وهؤلاء يأخذونها

ويصدون الناس عن سبيل الله، فيكون أخذهم لها على هذا الوجه سحتاً وظلماً، فإن الناس ما بذلوا لهم من أموالهم إلا ليدلوهم إلى الطريق المستقيم.

ومن أخذهم لأموال الناس بغير حق، أن يعطوهم ليفتوهم أو يحكموا لهم بغير ما أنزل الله، فهؤلاء الأحبار والرهبان، ليحذر منهم هاتان الحالتان: أخذهم لأموال الناس بغير حق، وصدهم الناس عن سبيل الله.

والذين يكنزون الذهب والفضة وي يمسكونهما ولا ينفقونها في سبيل الله أي: طرق الخير الموصلة إلى الله، وهذا هو الكنز المحرم، أن يمسكها عن النفقة الواجبة، كأن يمنع منها الزكاة أو النفقات الواجبة للزوجات أو الأقارب، أو النفقة في سبيل الله إذا وجبت.

﴿فبشرهم بعذاب أليم﴾ ثم فسره بقوله: ﴿يوم يحمى عليها﴾ أي: على أموالهم، ﴿في نار جهنم﴾ فيحمى كل دينار أو درهم على حدته.

وفتكوى بها جباههم وجنوبهم وظهورهم في يوم القيامة كلما بردت أعيدت في يوم كان مقداره خسين ألف سنة، ويقال لهم توبيخاً ولوماً: ﴿هذا ما كنزتم الأنفسكم فذوقوا ما كنتم تكنزون في فما ظلمكم ولكنكم ظلمتم أنفسكم وعذبتموها بهذا الكنز.

وذكر الله في هاتين الآيتين انحراف الإنسان في ماله، وذلك بأحد أمرين:

إما أن ينفقه في الباطل الذي لا يبدي عليه نفعاً، بل لا يباله منه إلا الضرر المحض، وذلك كإخراج الأموال في المعاصي والشهوات التي لا تعين على طاعة الله، وإخراجها للصدعن سبيل الله.

وإما أن يمسك ماله عن إخراجه في

الواجبات و «النهي عن الشيء، أمر يضده» . . . . .

وتوله: وإن عدة الشهور عند الله النه النه النه عشر شهراً في كتاب الله يوم خلق السماوات والأرض منها أربعة حرم ذلك الدين القيم فلا تظلموا فيهن أنفسكم وقاتلوا المشركين كافة المتقين يقول تعالى: وإن عدة الشهور المتقين في قضائه وقدره والنه عشر شهراً وهي هذه الشهور المعروفة وفي كتاب الله أي: في حكمه القدري، ويوم خلق الله السماوات وقدر أوقاتها فقسمها على هذه الشهور المعروفة وقدر أوقاتها فقسمها على هذه الشهور المهور الهروات وقدر أوقاتها فقسمها على هذه الشهور السماوات

رجب الفرد، وذو القعدة، وذو الحجة، والمحرم، وسميت حرماً لزيادة حرمتها، وتحريم القتال فيها.

﴿فلا تظلموا فيهن أنفسكم﴾ يحتمل أن الضير يعود إلى الاثني عشر شهراً، وأن الله تعالى بين أنه جعلها مقادير للعباد، وأن تعمر بطاعته، ويشكر الله تعالى على مِنْتِهِ بها، وتقييضها لمصالح العباد، فلتحذروا من ظلم أنفسكم فيها.

ويحتمل أن الضمير يعود إلى الأربعة الحرم، وأن هذا نهي لهم عن الظلم فيها، خصوصاً مع النهي عن الظلم كل وقت، لزيادة تحريمها، وكون الظلم فيها أشد منه في غيرها.

ومن ذلك النهي عن القتال فيها، على قول من قال: إن القتال في الأشهر الحرام (١) لم ينسخ تحريمه عمالاً بالنصوص العامة في تحريم القتال فيها.

ومنهم من قال: إن تحريم القتال

فيها منسوخ، أخداً بعموم نحو قوله تعالى ﴿وقاتلوا المشركين كافة كما يقاتلونكم كافة ﴾ أي: قاتلوا جميع أنواع المشركين والكافريين برب العالمين

ولا تخصوا أحداً منهم بالقتال دون أحد، بل اجعلوهم كلهم لكم أعداء كما كانوا هم معكم كذلك، قد اتخذوا أهل الإيمان أعداء لهم، لا يألونهم من الشر شيئاً.

ويحتمل أن ﴿كافة﴾ حال من الواو فيكون معنى هذا: وقاتلوا جميعكم المشركين، فيكون فيها وجوب النفير على جميع المؤمنين.

وقد نسخت على هذا الاحتمال بقوله: ﴿وَما كَانَ المُومنون لينفروا كَافَ المُومنون لينفروا كَافَةُ الآية. ﴿وَاعَلَمُوا أَنَ اللهُ مِع المُتقَينَ ﴾ بعونه ونصره وتأييده، فلتحرصوا على استعمال تقوى الله في سركم وعلنكم، والقيام بطاعته، خصوصاً عند قتال الكفار، فإنه في هذه الحال، ربما ترك المؤمن العمل بالتقوى في معاملة الكفار الأعداء المحاريين.

والمحروب النسيء ريادة في الكفر يضل به الذين كفروا بحلونه عاماً ويمرمونه عاماً ليواطئوا عدة ما حرم الله أعماله والله لا يهدي المقدوم الكافرين المهم سوء الكافرين النسيء: هو ما كان أهل الجاهلية يستعملونه في الأشهر الحرم، رأوا احتياجهم للقتال في بعض أوقات والأشهر الحرم، التي حرم الله القتال فيها، وأن يؤخروا بعض الأشهر الحرم، التي حرم الله القتال فيها، وأن يقدموه، ويجعلوا مكانه من أشهر الحل ما أرادوا، فإذا جعلوه مكانه أحلوا ما أرادوا، فإذا جعلوه مكانه أحلوا

القتال فيه، وجعلوا الشهر الحلال حراماً، فهذا كما أخبر الله عنهم ـ أنه زيادة في كفرهم وضلالهم، لما فيه من المحاذير

منها: أنهم أبتدعوه من تلقاء أنفسهم، وجعلوه بمنزلة شرع الله ودينه، والله ورسوله بريثان منه

ومنها: أنهم قلبوا الدين، فجعلوا الحلال حراماً، والحرام حلالاً.

ومنها: أنهم موهدوا على الله بزعمهم وعلى عباده، ولبسوا عليهم دينهم، واستعملوا الخداع والحيلة في دين الله ...

ومنها: أن العوائد المخالفة للشرع مع الاستمرار عليها، يزول قبخها عن النفوس، وربما ظن أنها عوائد حسنة، فحصل من الغلط والضلال ما محصل، ولهذا قال: ﴿يضل به الذين كفروا علمة ما حرّم الله﴾ أي: ليوافقوها في العدد، فيحلوا ما حرّم الله.

﴿ رَبِن لَهُم سوء أحمالهم ﴾ أي: زينت لهم الشياطين الأعمال السيئة، فرأوها حسنة، بسبب العقيدة المزينة في قلوبهم.

﴿والله لا يهدي القوم الكافرين﴾ أي: الذين انصبغ الكفر والتكذيب في قلوبهم، فلو جاءتهم كل آية لم يؤمنوا.

﴿٣٨ \_ ٣٩﴾ قال تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا ما لكم إذا قيل لكم انفروا في سبيل الله الماقلتم إلى الأرض أرضيتم بالحياة الدنيا من الآخرة إلا قليل \* إلا تنفروا يعذبكم عذاباً أليماً ويستبدل قوماً غيركم ولا تضروه شيئاً والله على كل شيء قدير ﴾ اعلم أن كثيراً من هذه السورة الكريمة نزلت في غزوة تبوك، إذ ندب النبي ﷺ المسلمين إلى غزو الروم، وكان الوقت حاراً، والزاد

قليلاً، والمعيشة عسرة، فحصل من بعض المسلمين من التثاقل ما أوجب أن يعاتبهم الله تعالى عليه ويستنهضهم، فقال تعالى:

﴿ يا أيها الله ين آمنوا ﴾ ألا تعملون بمقتضى الإيمان، وداعي (١) اليقين من المبادرة لأمر الله، والمسارعة إلى رضاه، وجهاد أعدائه والنصرة لدينكم، ف ﴿ ما لكم إذا قيل لكم انفروا في سبيل الله التأقلتم إلى الأرض والدعة والسكون فيها.

﴿أرضيتم بالحياة الدنيا من الآخرة ﴾ أي: ما حالكم إلا حال من رضي بالدنيا وسعى لها ولم يبال بالآخرة ، فكأنه ما آمن بها .

﴿فما متاع الحياة الدنيا﴾ التي مالت بكم، وقدمتموها على الآخرة ﴿إلا قليل﴾ أفليس قد جعل الله لكم عقولاً تَــزنُــون بهــا الأمــور، وأيهــا أحــق بالإيثار؟.

أفليست الدنيا \_من أولها إلى آخرها \_ لا نسبة لها في الآخرة. فما مقدار عمر الإنسان القصير جداً من الدنيا حتى يجعله الغاية التي لا غاية وراءها، فيجعل سعيه وكده وهمه وإرادته لا يتعدى حياته الدنيا القصيرة الملوءة بالأكيدار، المشحونة بالأخطار.

فبأي: رأي رأيتم إيشارها على الدار الآخرة الجامعة لكل تعيم، التي فيها ما تشتهيه الأنفس وتلذ الأعين، وأنتم فيها خالدون، فوالله ما آثر اللنيا على الآخرة من وقر الإيمان في قلبه، ولا من عُدَّمن أولي الألباب، ثم توعدهم على عدم النفير فقال:

﴿ الا تنفروا يعذبكم عذاباً أليما ﴾ في الدنيا والآخرة، فإن عدم النفير في حال الاستنفار من كبائر الذنوب الموجبة لأشد العقاب، لما فيها من المضار الشديدة، فإن المتخلف قد

عصى الله تعالى وارتكب لنهيه، ولم يساعد على نصر دين الله، ولا ذب عن كتاب الله وشرعه، ولا أعان أخوانه المسلمين على عدوهم الذي يريد أن يستأصلهم ويمحق دينهم، وربما اقتدى به غيره من ضعفاء الإيمان، بل ربما قت في أعضاد من قاموا بجهاد أعداء الله، فحقيق بمن هذا حاله أن يتوعده الله بالوعيد الشديد، فقال:

﴿ إِلا تنفروا يعلبكم عذاباً أليماً ويستبدل قوماً غيركم ﴾ ثم لا يكونوا أمثالكم ﴿ ولا تضروه شيئاً ﴾ فإنه تعالى متكفل بنصر دينه وإعلاء كلمته، فسواء امتثلتم لأمر الله، أو ألقيتموه وراءكم ظهرياً.

﴿والله عملى كمل شميء قمديسر﴾ لا يعجزه شيء أراده، ولا يغالبه أحد.

و 19 هزالا تنصروه فقد نصره الله إذ أخرجه الذين كفروا ثاني اثنين إذ هما في المغار إذ يقول لصاحبه لا تحزن إن الله معنا فأنزل الله سكينته عليه وأيده بعضود لم تروها وجعل كلمة الذين كفروا السفلي وكلمة الله هي العليا والله عزيز حكيم أي: إلا تنصروا رسوله محمداً هي في أله غني عنكم لا تضرونه شيئاً، فقد نصره في أقل ما يكون وأذله ﴿إذ أخرجه الذين كفروا من مكة لما هموا بقتله، وسعوا في ذلك، وحسرصوا أشد الحرص، فألجؤوه إلى أن يخرج

﴿ثان اثنين﴾ أي: هو وأبو بكر الصديق رضي الله عنه ﴿إذ هما في الغار﴾ أي: لما هربا من مكة، لجآ إل غار ثور ('' في أسفل مكة، فمكثا فيه ليرد عنهما الطلب.

فهما في تلك الحالة الحرجة الشديدة المسقة، حين انتشر الأعداء من كل جانب يطلبونها ليقتلوهما، فأنزل الله عليهما من نصره ما لا يخطر على البال. ﴿ إِذْ يَقُولُ النّبِ ﷺ ﴿ لصاحبه ﴾ أبي بكر لما حزن واشتد قلقه،

ا في ب، ودواعي.

<sup>(</sup>٢) في أ: (إلى غار حراء)، وفي ب: عدلت إلى: (غار ثور) وهو الصحيح فيبدو ـ والله أعلم ـ أنه سبق قلم. ب

﴿لا تحزن إن الله معنا﴾ بعونه ونصره

﴿ فَأَنْزُلُ اللهِ سَكَينته عَلَيه ﴾ أي: الثبات والطمأنينة والسكون المثبتة للفؤاد، ولهذا لما قلق صاحبه سكنه وقال: ﴿لا تحزن إن الله معنا﴾...

﴿وأيده بجنود لم تروها ﴾ وهي الملائكة الكرام، الذين جعلهم الله حرساً له، ﴿وجعل كلمة الذين كفروا السفلي، أي: الساقطة المخذولة، فإن الذين كفروا قدكانوا على حرد قادرین، فی ظنهم علی قتل الرسول ﷺ وأخذه، حنقين عليه، فعملوا غاية مجهودهم في ذلك، فخذلهم الله ولم يتم لهم مقصودهم، بل ولا أدركوا شيئاً منه.

ونصر الله رسوله بدفعه عنه، وهذا هو النصر المذكور في هذا الموضع، فإن النصر على قسمين: نصر المسلمين إذا طمعوا في عدوهم بأن يتم الله لهم ما طلبوا وقصدوا، ويستولوا على عدوهم ويظهروا عليهم.

والثاني نصر المستضعف الذي طمع فيه عدوه القادر، فنصر الله إياه أن يرد عنه عدوه، ويدافع عنه، ولعل هذا النصر أنفع النصرين، ونصر الله رسوله إذ أخرجه الذين كفروا ثاني اثنين من هذا النوع.

وقوله: ﴿وكلمة الله هي العليا﴾ أي: كلماته القدرية وكلماته الدينية، هي العالية على كلمة غيره، التي من جملتها قوله: ﴿وكان حقاً علينا نصر المؤمنين﴾ ﴿إنا لننصر رسلنا والذين أمنوا في الحياة الدنيا ويوم يقوم الأشهاد﴾ ﴿وإن جندنا لهم الغالبون﴾ فدين الله هو الظاهر الغالي على سائر الأديان، بالحجج الواضحة، والآيات الباهرة والسلطان الناصر .

﴿والله عريز ﴾ لا يغالبه مغالب، ولا يفوته هارب، ﴿حكيم﴾ يضع الأشياء مواضعها، ويؤخر نصر حزبه إلى وقت آخر اقتضته الحكمة الإلهية .

وفي هذه الآية الكريمة فضيلة أبي بكر الصديق بخصيصة لم تكن لغيره من هذه الأمة، وهي الفوز بهذه المنقبة

الجليلة، والصحبة الجميلة، وقد أجمع المسلمون على أنه هو المراد جذه الآية الكريمة، ولهذا عدوا من أنكر صحبة أبي بكر للنبي ﷺ كافراً، لأنه منكر للقرآن الذي صرح بها.

وفيها فضيلة السكينة، وأنها من تمام نعمة الله على العبد في أوقات الشدائد والمخاوف التي تطيش ما الأفئدة، وأنها تكون على حسب معرفة العبد بربه، وثقته بوعده الصادق، وبحسب إيمانه وشجاعته .

وفيها: أن الحزن قد يعرض لحواص عباد الله الصديقين، مع أن الأولى \_ إذا نزل بالعبد \_ أن يسعى في ذهابه عنه، فإنه مضعف للقلب، موهن للعزيمة .

﴿ ٤١ ــ ٤٢﴾ ﴿انفروا خفافاً وثقالاً يعلم إنهم لكاذِبون﴾. وجاهدوا بأموالكم وأنفسكم في سبيل الله ذلكم خير لكم إن كنتم تعلمون \* لو كان عرضاً قريباً وسفراً قاصدأ لاتبعوك ولكن بمدت عليهم الشقة وسيحلفون بالله لو استطعنا لخرجنا معكم يهلكون أنفسهم والله يعلم إنهم لكاذبون، يقول تعالى لعباده المؤمنين \_مهيجاً لهم على النفير في سبيله فقال: ﴿انفروا خفافاً وثقالا﴾ أي في العسر واليسر، والمنشط والمكره، والحر والبرد، وفي جميع الأحوال.

> ﴿وجاهدوا بأموالكم وأنفسكم في سبيل الله أي. ابذلوا جهدكم في ذلك، واستفرغوا وسعكم في المال والنفس، وفي هذا دليل على أنه \_كما يجب الجهاد في النفس \_ يجب الجهاد فِي المال، حيث اقتضت الحاجة ودعت لذلك .

> ثم قال: ﴿ ذلكم خير لكم إن كنتم تعلمون، أي: الجهاد في النفس والمال، خير لكم من التقاعد عن ذلك، لأن فيه رضا الله تعالى، والفوز بالدرجات العاليات عنده، والنصر لدين الله، والدخول في جملة جنده وحزبه .

> لو كان خروجهم لطلب العرض القريب، أي: منفعة دنيوية سهلة

التناول ﴿وَ كَانَ السَّفِرِ ﴿ سِنْفِهِ أَ قاصداً ﴾ أي: قريباً سهلاً ﴿ لاتبعوك ﴾ لعدم المشقة الكثيرة، ﴿ولكِن بعدت عليهم الشقة ﴾ أي: طالت عليهم المسافة، وصعب عليهم السفر، فلذلك تثاقلوا عنك، وليس هذا من أمارات العبودية، بل العبد حقيقة هو التعبد لربه في كل حال، القائم بالعبادة السهلة والشاقة، فهذا العبد لله على كل حال.

﴿وسيحلفون بالله لو استطعنا لخرجنا معكم، أي: سيحلفون أن تخلفهم عن الخروج، أن لهم أعذراً، وأنهم لا يستطيعون ذلك.

﴿ يَهِلُكُونَ أَنْفُسِهُم ﴾ بالقعود والكذب والإخبار بغير الواقع، ﴿والله

وهذا العتاب إنما هو للمنافقين، الذين تخلفوا عن النبي ﷺ في «غزوة تبوك» وأبدوا من الأعذار الكادبة ما أبدوا، فعفا النبي ﷺ عنهم بمجرد اعتذارهم، من غير أن يمتحنهم، فيتبين له الصادق من الكاذب، ولهذا عاتبه الله على هذه المسارعة إلى عذرهم

﴿٤٣ ـ ٤٥﴾ ﴿عفا الله عنك لم أذنت لهم حتى يتبين لك الذين صدقوا وتعلم الكاذبين \* لا يستئذنك الذين يؤمنون بالله واليوم الآخر أن يجاهدوا بأموالهم وأنفسهم والله عليم بالمتقين \* إنما يستأذنك الذين لا يؤمنون بالله واليوم الآخر وارتابت قلوبهم فهم في ريبهم يسترددون، يقول تعالى لرسوله ﷺ: ﴿عفا الله عنك﴾ أي: سامحك وغفر لك ما أجريت.

﴿ لَمْ أَذِنْتُ لَهُم ﴾ في التخلف ﴿ حتى يتبين لك الذين صدقوا وتعلم الكاذبين، بأن تمتحنهم، ليتبين لك الصادق من الكاذب، فتعذر من يستحق العذر من لا يستحق ذلك.

تم أخبر أن المؤسنين بالله واليوم الآخر، لا يستأذنون في ترك الجهاد بأموالهم وأنفسهم، لأنَّ ما معهم من الرغبة في الخير والإيمان، يحملهم على الجهاد من غير أن يحثهم عليه حاث،

فضلاً عن كونهم يستأذنون في تركه من عير عدر.

والله عليم بالمتقين فيجازيهم على ما قاموا به من تقواه، ومن علمه بالمتقين، أنه أخبر، أن من علاماتهم أنهم لا يستأذنون في ترك الجهاد.

﴿إنما يستأذنك الذين لا يؤمنون بالله واليوم الآخر وارتابت قلوبهم أي ليس لهم إيمان تام، ولا يقين صادق، فلذلك قلّت رغبتهم في الخير، وجبنوا عن القتال، واحتاجوا أن يستأذنوا في ترك القتال. ﴿فهم في ربهم يترددون﴾ أي: لا يزالون في الشك والحيرة.

﴿ ٤٦ ـ ٤٨ ﴾ ﴿ ولو أرادوا الخروج لأعدوا له عدة ولكن كره الله انبعاثهم فثبطهم وقيل اقعدوا مع القاعدين \* لو خرجوا فيكم ما زادوكم إلأخبالأ ولأوضعوا خلالكم يبغونكم الفتنة وفيكم سماعون لهم والله عليم بالظالمين \* لقد ابتغوا الفتنة من قبل وقلبوا لك الأمور حتى جاء الحق وظهر أمر الله وهم كارهون﴾ يقول تعالى مبيناً أن المتخلفين من المنافقين قد ظهر منهم من القرائن ما يبين أنهم ما قصدوا الخروج للجهاد بالكلية، وأن أعذارهم التي اعتذروها باطلة، فإن العذر هو المانع الذي يمنع إذا بذل العبد وسعه، وسعى في أسباب الخروج، ثم منعه مانع شرعى، فهذا الذي يعذر.

و أما هؤلاء المتافقون فر الو أرادوا الخروج لأعدوا له عدة أي: لاستعدوا وعملوا ما يمكنهم من الأسباب، ولكن لما لم يعدوا له عدة، علم أنهم ما أرادوا الخروج.

ولكن كره الله انبعائهم معكم في الخروج للغزو ﴿فَشِبطهم الله قَدراً وقضاء، وإن كان قد أمرهم وحشهم على الخروج، وجعلهم مقتدرين عليه، ولكن بحكمته ما أراد إعانتهم، بل خذلهم وثبطهم ﴿وقيل اقعدوا مع النساء والمعذورين.

ثم ذكر الحكمة في ذلك فقال: ﴿لو خرجوا فيكم ما زادوكم إلا خبالاً﴾ أي: نقصاً.

﴿ولأوضعوا خلالكم الي أي السعوا في الفتنة والشر بينكم، وفرقوا جماعتكم المجتمعين، ﴿يبغونكم الفتنة أي هم حريصون على فتنتكم وإلقاء العداوة بينكم.

وفيكم أناس ضعفاء العقول وسماعون لهم أي: مستجيبون للحوتهم يغترون بهم، فإذا كانوا هم حريصين على خذلانكم، وإلقاء الشر بينكم، وتشبيطكم عن أعدائكم، وفيكم من يقبل منهم ويستنصحهم. مع المؤمنين، والنقص الكثير منهم، فلله أتم الحكمة حيث ثبطهم ومنعهم من الخروج مع عباده المؤمنين رحمة بهم، ولطفاً من أن يداخلهم ما لا ينفعهم بل يضرهم.

﴿ والله عليم بالظالمين ﴾ فيعلم عباده كيف يحذرونهم، ويبين لهم من المفاسد الناشئة من نخالطتهم...

ثم ذكر أنه قد سبق لهم سوابق في الشر فقال:

﴿لقد ابتغوا الفتنة من قبل أي:
حين هاجرتم إلى المدينة، بذلوا الجهد،
﴿وقلبوالك الأمور أي: أداروا
الأفكار، وأعملوا الحيل في إبطال
دعوتكم وخذلان دينكم، ولم يقصروا
في ذلك، ﴿حتى جاء الحق وظهر
أمر الله وهم كارهون فبطل كيدهم
واضمحل باطلهم، فحقيق بمثل هؤلاء
أن يجذر الله عباده المؤمنين منهم، وأن

ولا تفتني ألا في الفتنة سقطوا وإن جهسم لمحيطة بالكافرين أي: ومن جهسم لمحيطة بالكافرين أي: ومن التخلف، ويعتذر بعذر آخر عجيب، فيقول: (المذن في في التخلف (ولا تفتني في الخروج، فإني إذا خرجت، فرأيت نساء بني الأصفر لا أصبر عنهن، كما قال ذلك (الجد بن قيس)، ومقصوده قيم والنفاق بأن مقصودي مقصود حسن، وإن غير خروجي فتنة وتعرضاً للشر، وفي عدم خروجي عافية وكفاً عن

الشر.

قال الله تعالى مبيناً كذب هذا القول: ﴿ أَلا في الفتنة سقطوا ﴾ فإنه على تقدير صدق هذا القائل في قصده › [فإن] في التخلف مفسدة كبرى وفتنة عظمى محققة ، وهي معصية الله ومعصية رسوله ، والتجرىء على الإثم الكبير ، والوزر العظيم ، وأما الخروج فمفسدة قليلة بالنسبة للتخلف ، وهي متوهمة ، مع أن هذا القائل قصده التخلف لا غير ، ولهذا توعدهم الله بقوله : ﴿ وَإِنْ جِنْهَ مَا مُمْ وَلِا خَلْاصٍ . ولا فكاك ولا خلاص . مناص ، ولا فكاك ولا خلاص .

«٥٠ - ٥٠ » ﴿إن تصبك حسنة تسوّهم وإن تصبك مصيبة يقولوا قد أخذنا أمرنا من قبل ويتولوا وهم فرحون \*قل لن يحسيبنا إلا ما كتب الله لنا هو مولانا وعلى الله فليتوكل المؤمنون \* يقول تعالى مبيناً أن المنافقين هم الأعداء حقاً، المبغضون للدين صرفاً: ﴿إن تصبك حسنة كنصر وإدالة على العدو ﴿تسوّهم ﴿

﴿ وَإِن تَصْبِكُ مَصْيِيةً ﴾ كإدالة العدو عليك ﴿ يقولوا ﴾ متبجين بسلامتهم من الحضور معك .

﴿قد أخذنا أمرنا من قبل ﴾ أي: قد حذرنا وعملنا بما ينجينا من الوقوع في مثل هذه المصية.

﴿ويتولوا وهم فرحون ﴾ فيفرحون بمصيبتك، وبعدم مشاركتهم إياك فيها. قال تعالى راداً عليهم في ذلك ﴿قَلْ لَنْ يَصِيبُنا إلا ما كتب الله لنا ﴾ أي: قدره وأجراه في اللوح المحفوظ.

﴿هو مولانا﴾ أي: متولي أمورنا الدينية والدنيوية، فعلينا الرضا بأقداره وليس في أيدينا من الأمر شيء.

وعلى الله وحده وفليسوكل المؤمنون أي: يعتمدوا عليه في جلب مصالحهم ودفع المضار عنهم، ويثقوا به في تحصيل مطلوبهم، فلا خاب من توكل عليه ، وأما من توكل على غيره، فإنه نخذول غير مدرك لما أمل.

﴿٥٢﴾ ﴿قُلْ هِلْ تربصُون بِنَا إِلاَّ

إحدى الحسنيين ونحن نتربص بكم أن يصيبكم الله بعذاب من عنده أو بأيلينا فتربصوا إنّا معكم متربصون ه أي: قل للمنافقين الذين يتربصون بكم الدوائر: أي: شيء تربصون بنا؟ فإنكم لا تربصون بنا إلا أمراً فيه غاية نفعنا، وهو إحدى الحسنيين، إما الظفر بالأعداء والنصر عليهم ونيل الثواب الأخروي والدنيوي. وإما الشهادة التي هي من أعلى درجات الخلق، وأرفع المنازل عند الله.

وأما تربيصنا بكم \_يا معشر المنافقين \_ فنحن نتربص بكم أن يصيبكم الله بعذاب من عنده، لا سبب لنا فيه، أو بأيدينا بأن يسلطنا عليكم فنقتلكم . ﴿فتربصوا﴾ بنا الخير ﴿إنا معكم متربصون﴾ بكم الشر .

﴿٥٣ ــ ٥٤﴾ ﴿قُلْ أَنْفَقُوا طُوعاً أُو كرها لن يتقبل منكم إنكم كنتم قومأ فاسقين \* وما منعهم أن تقبل منهم نفقاتهم إلآ أنهم كفروا بالله وبرسوله ولأ يأتون الصلاة إلا وهم كساني ولا ينفقون إلا وهم كارهون﴾ يقول تعالى مبيناً بطلان نفقات المنافقين، وذاكراً السبب في ذلك ﴿قل﴾ لهم ﴿أَنفقوا طوعاً﴾ من أنفسكم ﴿أو كرهاً﴾ على ذلك، بغير اختياركم. ﴿لن يتقبل منكم ﴾ شيء من أعمالكم ﴿إنكم كنتم قوما فاسقين﴾ خارجين عن طاعة الله، ثم بين صفة فسقهم وأعمالهم، فقال: ﴿وما منعهم أن تقبل منهم نفقاتهم إلا أنهم كفروا بالله وبرسوله ﴾ والأعمال كلها شرط قبولها الإيمان، فهؤلاء لا إيمان لهم ولا عمل صالح، حتى إن الصلاة التي هي أفضل أعمال البدن، إذا قاموا إليها قاموا كسالي، قال: ﴿ولا يمأتون المصلاة إلا وهم كسالي أي: متثاقلون، لا يكادون يفعلونها من ثقلها عليهم.

﴿ولا ينفقون إلا وهم كارهون ، من غير انشراح صدر وثبات نفس، ففي هذا غاية الذم لمن فعل مثل فعلهم، وأنه ينبغي للعبد أن لا يأتي الصلاة إلا وهو نشيط البدن والقلب إليها، ولا ينفق إلا وهو منشرح الصدر ثابت

القلب، يرجو ذخرها وثوابها من الله وحده، ولا يتثبه بالمنافقين.

﴿٥٥ ـ ٧٠﴾ ﴿فيلانعيجيك أموالهم ولاأولادهم إتما يريد الله ليعذبهم بها في الحياة الدنيا وتزهق أنفسهم وهم كافرون \* ويحلفون بالله إنهم لنكم وماهم منكم ولكنهم قوم يفرقون \* لو بجدون ملجأ أو مغارات أو مدخلا لولوا إليه وهم يجمحون، يقول تعالى: فلا تعجبك أموال هؤلاء المنافقين ولا أولادهم، فإنه لا غبطة فيها، وأول بركاتها عليهم أن قدموها على مراضي ربهم، وعصوا الله لأجلها ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيعَذِّبُهُمْ بَهَا فِي الْحِياةُ الدنيا، والمراد بالعذاب هنا، ما ينالهم من الشقة في تحصيلها، والسعي الشديد في ذلك، وهم القلب فيها، وتعب البدن.

فلو قابلت لذاتهم فيها بمشقاتهم، لم يكن لها نسبة إليها، فهي \_لما ألهتهم عن الله وذكره \_صارت وبالأعليهم حتى في الدنيا.

ومن وبالها العظيم الخطر، أن قلوبهم تتعلق بها، وإراداتهم لا تتعداها، فتكون منتهى مطلوبهم وغاية مرغوبهم، ولا يبقى في قلوبهم للآخرة نصيب، فيوجب ذلك أن يتقلوا من الدنيا ﴿وتزهق أنفسهم وهم كافرون﴾

فأي: عقوبة أعظم من هذه العقوبة الموجبة للشقاء الدائم والحسرة الملازمة.

ويحلفون بالله إنهم لمنكم وما هم منكم ولكنهم قصدهم في حلفهم هذا أنهم ﴿قوم يفرقون﴾ أي: يخافون الدوائر، وليس في قلوبهم شجاعة تحملهم على أن يبينوا أحوالهم فيخافون إن أظهروا حالهم منكم، ويخافون أن تتبرؤوا منهم، فيتخطفهم الأعداء من كل جانب.

وأما حال قوي القلب ثابت الجنان، فإنه يحمله ذلك على بيان حاله، حسنة كانت أو سيئة، ولكن المنافقين خلع عليهم خلعة الجبن، وحلوا بحلية الكذب.

اً رَضُوا بِأَن يَكُونُواْ مَمَ ٱلْحُوَالِينِ وَطَلِيمَ عَلَىٰ قُـ أُوبِهِ رَفَهُمُّ لَا يَضْ فَقَهُونَ ۞ لَكُنِ الرَّسِولُ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَامَةُ كَهُوا مِنْ مُوالِمُ مُؤلِمِهُ وَأَنفُسِ وَرُواْ وَلَيْكَ لَهُ مُؤاْ مُنْ رَأَتُ وَأَوْلَيْكَ هُ وُلَلْتُفْلِحُونَ ۞ أَعَدَّ أَلَقَهُ لَمُكَرِّجَنَّتِ تَجْرِي مِن تَغْفِهَا الْأَنْهَ لَمُ حَلِيدِ ﴾ فِيهَا ذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ۞ وَيَلَدَ ٱلْفَيْرُونَ مِنَ ٱلْأَغَرَابِ لِيُؤْدَنَ لَمُنْرُوقَعَكَ ٱلَّذِينَ كَنَابُواْلَقَهَ وَرَسُولَهُ مُسَيْضِيبُ الَّذِيبَ كَفَرُواْمِنْ هُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ۞ لَيْسَ عَلَى ٱلصُّعَفَ آءِ وَلَا عَلَى ٱلْرُضَىٰ وَلَا عَلَى ٱلْدِيرِ لَا يَجِدُونَ مَا يُنفِ قُونَ حَرَجُ إِذَا نَصَ حُواْ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ ، ا مَاعَلَ ٱلْمُحْسِنِينَ مِن سَيِسِلِّ وَاللَّهُ عَنُورٌ تَجِيدٌ ۞ وَلَاعَلَ ٱلَّذِينَ إِذَا مَّا أَقُولُكَ لِتَحْمِلَهُمْ قُلْتَ لِآلَجِهُ مَّاَ أَجِّلُكُمْ عَلَيْهِ تَوَلِّواْ وَأَعَيْنُهُمْ تِقِيضُ مِنَ اللَّمْعِ الحَسَزُنَا أَلَا يَجِهُ وَأُمَا يُنفِقُونَ ﴿ \* إِثَّنَا ٱلسَّكِيدُ وَقَلَّ ﴾ ٱلَّذِينَ يَسْتَعْذِنُونَكَ وَهُمْ أَغْنِيكَ أَنْ صَاواً إِلَّا بِكُونُولُ مُّ الْمَعَ ٱلْخَوَالِفِ وَطَبَعَ اللَّهُ عَلَى فُلُوبِهِ مِنْهُمٌ لَايَعًا لَمُونَ ۞ DEEDE WEDEELD

ثم ذكر شدة جبنهم فقال: ﴿لو يجدون ملجاً للجؤون إليه عندما تنزل بهم الشدائد، ﴿أو مغارات للجدون الله فيستقرون فيها ﴿أو مدخلا أي: علا يدخلونه فيتحصنون فيه ﴿لولوا إليه وهم يجمحون أي: يسموون ويهم المباعدون اللهم ملكة يقتدرون بها على الثبات.

﴿ ٥٨ \_ ٩٩ ﴿ ومنهم من يلمزك فى الصدقات فإن أعطوا منها رضوا وإن لم يعطوا منها إذا هم يسخطون \* ولو أنهم رضوا ما آتاهم الله ورسوله وقالوا حسبنا الله سيؤتينا الله من فضله ورسوله إنا إلى الله راغبون ﴾ أي: ومن هؤلاء المنافقين من يعيبك في قسمة الصدقات، وينتقد عليك فيها، وليس انتقادهم فيها وعيبهم لقصد صحيح، ولا لرأي: رجيح، وإنما مقصودهم أن يعطوا منها. ﴿ فَإِن أَعَطُوا مِنْهَا رضوا وإن لم يسطوا مشها إذا هم يسخطون، وهذه حالة لا تنبغي للعبد أن يكون رضاه وغضبه، تابعاً لهوي نفسه الدنيوي وغرضه الفاسد، بل الذي ينبغي أن يكون هواه تبعاً لمرضاة ربه، كما قال النبي ﷺ: «لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعأ لما جئت

وقال هنا: ﴿ولو أنهم رضوا ما آتاهم الله ورسوله﴾ أي: أعطاهم من قليل وكثير. ﴿وقالوا حسينا الله﴾

يَتَكَذِرُونَ إِلَيْكُ مُ إِذَا لَيَكَ مُنْهُ إِلَيْهِمْ قُلُ لَاتَفْتَذِيفُواْ لَن فَوْمِنَ لَكُمْ قَدْ نَبَ أَنَا اللَّهُ مِنْ أَخَارِكُمْ وَسَكَرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ فَمَرَّدُونَ إِلَىٰ عَكِيمِ الْفَيْدِ وَٱلشَّهَادَةِ فَيُنْبَثُ كُمِهَا كُنتُرُتُ مَعْمَلُونَ ۞ سَيَحْلِفُونَ باللَّهِ لَكُمْ إِذَا الْفَلَيْتُ وَلِيَّهِمْ لِتُعْرِضُواْ عَنْهُمْ وَأَغْمِرْضُواْ بَهُوْ رِيضٌ وَمَأُولَهُمْ جَهَا أَرْجَوْاً عِمَا كَانُواْ يَكْبِيبُونَ ۞ يَعْلِفُونَ لَكُمْ إِنَّرْضَوَاْعَنْهُمْ ۚ فَإِن تَدْرَضَوَاعَنْهُمْ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُرْخَى عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْفَلْسِيقِينَ ۞ ٱلْأَقْرَابُ أَشَكُّ كُفُورُهُمُ أُونِفَى الْقَا وَأَجْدَرُ أَلَّا يَعَّا لَمُوْاحُدُورَهُمَّا أَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِيِّهِ وَاللَّهُ عَلِيهُ مُحَكِيدٌ ۞ وَمِنَ ٱلْأَغَرَابِ مَن يَتَّخِذُ مَا يُسْفِقُ مَغْرَفًا وَكِتَرَيْضَ بِكُمُ الدَّوَآبِرُ عَلَيْهِ مُدَآ إِرَةُ ٱلنَّوَةُ وَٱلْقَهُ سَكِيعٌ عَلِيدٌ ۞ وَمَنَ ٱلْأَغْرَابِ مَنْ يُؤْمِنُ إِلَّهُ وَٱلْمُوْمِ ٱلْآخِيرِ وَيَتَّخِيذُ مَا لِنَهِ فَيَ قُرْبَكَتٍ عِندَاللَّهِ وَصَلَوْتِ ٱلْأَسُولِ ۖ أَلَّا إِنَّهَا قُرْبُ اللَّهِ لَهُ مُ سَيْمَةُ مِنْكُمُ وَاللَّهُ فِي رَحْمَةِ فِي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّا عَلَمُ عَلَّا عَلَمُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا عَا عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَل TO DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

أي: كافينا الله، فنرضى بما قسمه لنا، وليؤملوا فضله وإحسانه إليهم بأن يقولوا: ﴿سيؤتينا الله من فضله ورسوله إنا إلى الله راغبون أي: متضرعون في جلب منافعنا ودفع مضارنا، لسلموا من النفاق ولهدوا إلى الإيمان والأحوال العالية، ثم بيّن تعالى كيفية قسمة الصدقات الواجبة فقال:

﴿ ٦٠ ﴾ ﴿ إِنَّمَا الصدقات للفقراء والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم وفي الرقاب والغارمين وفي سبيل ألله وأبن السبيل فريضة من الله والله عليم حكيم الله يقول تعالى: ﴿إِنَّمَا الصدقات أي: الزكوات الواجبة، بدليل أن الصدقة المستحبة لكل أحد، لا يخص بها أحد دون أحد.

أى: إنما الصدقات لهؤلاء المذكورين دون من عداهم، لأنه حصرها فيهم، وهم ثمانية أصناف.

الأول والثاني: الفقراء والمساكين، وهم في هذا الموضع صنفان متفاوتان، فالفقير أشد حاجة من المسكين، لأن الله بدأ بهم، ولا يبدأ إلا بالأهم فالأهم، ففسر الفقير بأنه الذي لا يجد شيئاً، أو يجد بعض كفايته دون

والمسكين: الذي يجد نصفها فأكثر،

ولا يجد تمام كفايته، لأنه لو وجدها لكان غنياً، فيعطون من الزكاة ما يزول به فقرهم ومسكنتهم . المسكنتهم

والثالث: العاملون على الزكاة، وهم كل من له عمل وشغل فيها، من حافظ لها، أو جاب لها من أهلها، أو زاع، أو حامل لها، أو كاتب، أو نحو ذلك، فيعطون لأجل عمالتهم، وهي أجرة لأعمالهم فيها.

والرابع: المؤلفة قلومم، المؤلف الزكاة وحدهم. قلبه: هو السيد المطاع في قومه، ممن يرجى إسلامه، أو يحشى شره أو يرجى بعطيته قوة إيمانه، أو إسلام نظيره، أو جبايتها من لا يعطيها، فيعطى ما يحصل به التأليف والمصلحة.

> الخامس: الرقاب، وهم المكاتبون الذين قد اشتروا أنفسهم من ساداتهم، فهم يسعون في تحصيل ما يفك رقابهم، فيعانون على ذلك من الزكاة، وفك الرقبة السلمة التي في حبس الكنفار داخل في هذا، بل أولى، ويدخل في هذا أنه يجوز أن يعتق منها الرقاب استقلالاً، لدخوله في قوله: ﴿وفي الرقاب﴾

السيادس: العَيارُمُونَ، وهيم وتحصل به جميع المصالح الدينية.

أحدهما: الغارمون لإصلاح ذات البين، وهو أن يكون بين طائفتين من الناس شرّ وفتنة، فيتوسط الرجل للإصلاح بينهم بمال يبذله لأحدهم أو لهم كلهم، فجعل له تصيب من الزكاة، ليكون أنشط له وأقوى لعزمه، فيعطى ولوكان غنيا أأست

والثاني من غرم لنفسه ثم أعسر، فإنه يعطى ما يُوَفَّى به دينه .

والسابع: الغازي في سبيل الله، وهم الغزاة التطوعة، الذين لا ديوان لهم، فيعطون من الزكاة ما يعينهم على غزوهم، من ثمن سلاح أو دابة، أو نفقة له ولعياله، ليتوفر على الجهاد ويطمئن قلبه .

القادر على الكسب لطلب العلم، أعطى من الزكاة، لأن العلم داخل في الجهاد في سبيل الله.

وقالوا أيضاً: يجوز أن يعطى منها الفقير لحج فرضه، [وفيه نظر](١).

والثامن: ابن السبيل، وهو الغريب المنقطع به في غير بلده، فيعطى من الزكاة ما يوصله إلى بلده، فهؤلاء الأصناف الثمانية الذين تدفع إليهم

﴿فريضة من الله ﴾ فرضها وقدرها، تابعة لعلمه وحكمه ﴿والله عليم حكيم﴾ واعلم أن هذه الأصناف الثمانية، ترجع إلى أمرين:

أحدهما: من يعطى لحاجته ونفعه، كالفقير والمسكين ونحوهما".

والثاني. من يعطى للحاجة إليه وانتفاع الإسلام به ، فأوجب الله هذه الحصة في أموال الأغنياء، لسد الحاجات الخاصة والعامة للإسلام والسلمين، فلو أعطى الأغنياء زكاة أموالهم على الوجه الشرعي، لم يبق فقير من المسلمين، ولحصل من الأموال ما يسد الثغور، ويجاهد به الكفار

﴿ ٦٦ \_ ٦٦ ﴾ ﴿ ومنهم الله يسن يؤذون النبي ويقولون هو أذن قل أذن خير لكم يؤمن بالله ويؤمن للمؤمنين ورحمة للذين آمنوا منكم والذين يؤذون رسول الله لهم عداب أليم \* يحلفون بالله لكم ليرضوكم والله ورسوله أحق أن يرضوه إن كانوا مؤمنين \* ألم يعلموا أنه من يحادد الله ورسوله فأن له نارجهنم حالدأ فيها ذلك الخزي العظيم﴾ أي: ومن هؤلاء المنافقين ﴿الذين يؤذون النبي ﴾ بالأقوال الردية ، والعيب له ولدينه، ﴿ويقولون هو أَذِنَ﴾ أي: لا يبالون بما يقولون من الأذية للنبي، ويقولون: إذا بلغه عنا بعض ذلك، جئنا نعتذر إليه، فيقبل منا، لأنه أذن، أي: يقبل كل ما يُقال وقال كثير من الفقهاء: إن تفرغ له، لا يميزبين صادق وكاذب،

وقصدهم - قبحهم الله - فيما بينهم، أنهم غير مكترثين بذلك، ولا مهتمين به، لأنه إذا لم يبلغه فهذا مطلوبهم، وإن بلغه اكتفوا بمجرد الاعتذار

باطل.

فأساؤوا كل الإساءة من أوجه كثيرة، أعظمها أذية نبيهم الذي جاء لهدايتهم، وإخراجهم من الشقاء والهلاك إلى الهدى والسعادة.

ومنها: عدم اهتمامهم أيضاً بذلك، وهو قدر زائد على مجرد الأذية .

ومنها: قدحهم في عقل النبي ﷺ وعدم إذراكه وتفريقه بين الصادق والكاذب، وهو أكمل الخلق عقلاً، وأثقبهم رأياً وبصيرة، ولهذا قال تعالى: ﴿قِلْ أَذِن خِير لَكُمُ ﴾ وأي : يقبل من قال له خيراً وصدقاً.

وأما إعراضه وعدم تعنيفه لكثير من المنافقين المعتذرين بالأعذار الكذب، فلسعة خلقه، وعدم اهتمامه بشأنهم (۱)، وامتثاله لأمر الله في قوله: هسيحلفون بالله لكم إذا انقلبتم إليهم لتعرضوا عنهم فأعرضوا عنهم إنهم رحس

وأما حقيقة ما في قلبه ورأيه، فقال عنه: ﴿ يُؤمِن بِالله ويؤمن للمؤمنين ﴾ الصادقين الصادقين، ويعلم الصادق من الكاذب، وإن كان كثيراً يعرض عين الذين يعرف كذبهم وعدم صدقهم، ﴿ ورحة للذين آمنوا منكم ﴾ وإنجم به يهتدون، وبأخلاقه يقتدون.

وأما غير المؤمنين فإنهم لم يقبلوا هذه الرحمة، بل ردوها، فخسروا دنياهم وآخرتهم، ﴿ والسَّذِينَ يَسَوُدُونَ رسول الله بالقول أو الفعل ﴿ لهم عذاب أليم ﴾ في الدنيا والآخرة، ومن العذاب الأليم أنه يتحتم قتل مؤذيه

﴿ يُعلَفُونَ بِاللهُ لَكُم لِيرضُوكُم ﴾ فيتبرؤوا عما صدر منهم من الأذية وغيرها، فعايتهم أن ترضوا عليهم. ﴿ وَاللهُ وَرسولُهُ أَحِقُ أَنْ يَرضُوهُ إِنْ كَانُوا

مؤمنين لأن المؤمن لا يقدم شيئاً على رضا ربه ورضا رسوله، فدل هذا على انتفاء إيمانهم حيث قدموا رضا غير الله ورسوله.

وهذا محادة لله ومشاقة له، وقد توعد من حاده بقوله: ﴿ أَلَمْ يَعْلَمُوا أَنْهُ مِنْ يُحَادُوا أَنْهُ مِنْ يُحَادُ الله ورسوله ﴾ أي (٢٦): يكون في حد وشق مبعد عن الله ورسوله بأن تهاون بأوامر الله، وتجرأ على محارمه.

﴿ فأن له نار جهنم خالداً فيها ذلك الحزي العظيم ﴾ الذي لا حزي أشنع ولا أفظع منه، حيث فاتهم النعيم المقيم، وحصلوا على عذاب الجحيم عياداً بالله من أحوالهم (٣٠).

تنزل عليهم سورة تنبئهم بما في قلوبهم تحذرون \* ولئن سألتهم ليقولن إنما تحذرون \* ولئن سألتهم ليقولن إنما كنا نخوض ونلعب قل أبالله وآياته ورسوله كنتم تستهزؤون \* لا تعتذروا قد كفرتم بعد إيمانكم إن نعف عن طائفة منكم نعذب طائفة بأنهم كانوا جرمين كانت هذه السورة الكريمة تسمى «الفاضحة» لأنها بينت أسرار المنافقين، وهتكت أستارهم، فما زال الله يقول: ومنهم ومنهم، ويذكر أوصافهم، إلا أنه لم يعين أشخاصهم لفائدتين:

إحداهما: أن الله سِتِّيرٌ يحب الستر على عباده.

والثانية: أن الذم على من اتصف بذلك الوصف من المنافقين، الذين توجه إليهم الخطاب وغيرهم إلى يوم القيامة، فكان ذكر الوصف أعم وأنسب، حتى خافوا غاية الخوف.

قال الله تعالى: ﴿لئن لم ينته المنافقون والذين في قلوبهم مرض والمرجفون في المدينة لنغرينك بهم ثم لا يجاورونك فيها إلا قليلاً \* ملعونين أينما ثقفوا أخذوا وقتلوا تقتيلاً \* .

يعد عمور معنور معيور) . وقال هنا: ﴿يحذر المنافقون أن تنزل عليهم سورة تنبئهم بما في قلوبهم﴾

وَٱلسَّكِيغُونَ ٱلْأَوْلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِعِينَ وَٱلْأَنْصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَبَعُوهُم بِإِحْسَانِ رَضِي اللّهُ عَنْهُمْ وَرُضُواْعَنْهُ وَأَعَدُ لَكُمّ جَنِّنِ بَغِيرِي نَعِتُهَا ٱلْإِنْهَارُخَالِينَ فِيهَآ أَبَدُّا ذَلِكَ ٱلْفَوَزُ الْعَظِيرُ ۞ وَيَحَنْ حَوْلَكُمْ مِنَ ٱلْأَغْرَابِ مُنَافِقُونَ وَمِنْ أَهْ بِلِ ٱللَّذِينَةُ مَرُدُواعَلَى ٱلنَّفَ الْ تَعَالَمُ فَمَّزَعَيْنُ نَعَلَمُ هُوَّ سِكُنْعَ يَلِمُهُمْ مَنَ كَيْنِ ثَيْرُوَةُ وِرَى إِلَى عَذَابٍ عَظِيدٍ ۞ وَءَاخْرُونَ أَعْتَرُفُواْ بِذُنُوبِهِمْ خَلَطُواْ عَتَلَاصِيلِحَاوَءَاخَرَ سَيِّنَا عَسَى ٱللَّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْهِمُّ إِنَّ ٱللَّهُ عَفُورٌ تَكِيمُ ۞ خُذُمِنْ أُمُّولِلِيمْ صَدَقَةُ تُطَيِّهُ رَقُرُ وَتُرْتَكِيهِ عِرِيهَا وَسَرَّعَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْلَكَ سَكُنُّ لِمُكْثَرٌ وَلَلْقُهُ سَيِيعٌ عَلِيثُرُ ۞ أَلْزَيْعَ لَمُوٓاً أَنَّ ٱللَّهَ هُوَيَقَبَلُ ٱلدَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ، وَيَلْفَذُ ٱلصَّدَقَاتِ وَالْ ٱللَّهَ هُوَا لَتُوَابُ ٱلرِّيَحِيدُ ۞ وَقُولَ أَعَمَلُواْ فَسَيْرَى ٱللَّهُ عَمَاكُمُ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ وَسَنْرَدُونَ إِلَى عَلِيرِ ٱلْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنِّتَ ثُكُرُ عِمَاكُ نُتُمْ تَعْمَلُونَ ۞ وَءَاخُرُونَ مُرْجَوْنَ الْمَرْ إِلَيْهِ إِمَّا يُعَذِّبُهُ وَامَّا يَوْبُ عَلَيْهِمْ وَالْمَاكِمُ عَكِيمٌ ۗ DUDGET THE SECOND

**医医内脏 医** 

أي: تخبرهم وتفضحهم، وتبين أسرارهم، حتى تكون علانية لعباده، ويكونوا عبرة للمعتبرين.

﴿قُلُ استهزؤوا﴾ أي: استمروا على ما أنتم عليه من الاستهزاء والسخرية. ﴿ وَإِنَ الله مخرج ما تحذرون ﴾ وقد وقَ تعالى بوعده، فأنزل هذه السورة التي بينهم وفضحتهم وهتكت أستارهم.

بيسهم وصنعهم وسنعه استارهم ولي ولئن سألتهم عما قالوه من الطعن في المسلمين وفي دينهم، يقول طائفة منهم في غزوة تبوك «ما رأينا مثل قرائدا هؤلاء - يعنون النبي وأحدابه - أرغب بطونا، [وأكذب السنا](2) وأجبن عند اللقاء» ونحو ذلك.

ولما بلغهم أن النبي الله قد علم بكلامهم، جاؤوا يعتذرون إليه ويقولون: ﴿إِنَمَا كِنَا نَحُوضُ وَنَلْعِبُ اللهِ عَلَى اللهُ وَلَا أَيُ نَتَكُلُم بكلام لا قصد لنا به، ولا قصدنا الطعن والعيب.

قال الله تعالى \_مبيناً عدم عذرهم وكذبهم في ذلك \_: ﴿قل﴾ لهم ﴿أبالله وآياته ورسوله كنتم تستهزؤون \* لا تعتذروا قد كفرتم بعد إيمانكم﴾ فإن الاستهزاء بالله وآياته ورسوله كفر غرج عن الدين لأن أصل الدين مبني على تعظيم الله، وتعظيم

<sup>(</sup>١) في النسختين: بشأنه. (٣) في ب: حالهم.

ر۲) نی ب: بأن.

<sup>(</sup>٤) زبادة من هامش ب.

دينه ورسله، والاستهزاء بشيء من ذلك مناف لهذا الأصل، ومناقض له

ولهدا لما جاؤوا إلى الرسول يعتذرون بهذه المقالة، والرسول لا يزيدهم على قوله: ﴿أَبِاللهِ وآياتِه ورسوله كنتم تستهزؤون \* لا تعتذروا قد كفرتم بعد إيمانكم ﴾.

وقوله. ﴿إِن نعف عن طائفة منكم، لتوبتهم واستغفارهم وندمهم، ﴿نعذٰبِ طائفة﴾ منكم ﴿بأنهم﴾ بسبب أنهم ﴿كانوا مجرمين﴾ مقيمين على كفرهم ونفاقهم.

وفي هذه الآيات دليل على أن من أسر سريرة، خصوصاً السريرة التي يمكر فيها بدينه، ويستهزيء به وبآياته ورسوله، أن الله تعالى يظهرها ويفضح صاحبها، ويعاقبه أشد العقوبة.

وأن من استهزأ بشيء من كتاب الله أو سنّة رسوله الثابتة عنه، أو سحر بذلك، أو تنقصه، أو استهزأ بالرسول أو تنقصه، أنه كافر بالله العظيم، وأن التوبة مقبولة في كل دنب وإن كان

﴿١٧ ــ ٦٨﴾ ﴿المنافقون والمنافقات بعضهم من بعض يأمرون بالنكر وينهون عن المعروف ويقبضون أيديهم نسوا الله فنسيهم إنَّ المنافقين هم الفاسقون \* وعد الله المنافقين

والمنافقات والكفار نار جهنم خالدين فيها هي حسبهم ولعنهم ألله ولهم عذاب مقيم، يقول تعالى: ﴿المنافقون والمنافقات بعضهم من بعض﴾ لأنهم اشتركوا في النفاق، فاشتركوا في تولي بعضهم بعضاً ، وفي هذا قطع للمؤمنين من و لايتهم .

ثم ذكر وصف المنافقين العام، الذي لا يخرج منه صغير منهم ولا كبير، فقال: ﴿يأمرون بالمنكر﴾ وهو الكفر والفسوق والعصيان.

﴿ويسهون عن العروف﴾ وهو الإيمان، والأخلاق الفاضلة، والأعمال الصالحة، والأداب الحسنة. ﴿ ويقبضونِ أيديهم ﴾ عن الصدقة وطرق الإحسان، فوصفهم البخل.

﴿نَـوا اللهِ فَالايذكرونَه إلا قليلاً، ﴿فنسيهم ﴾ من رحمته، فلا يوفقهم لخير، ولا يدخلهم الجنة، بل يتركهم في الدرك الأسفل من النار، خالدين فيها مخلدين .

﴿ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ هِمِ الْفَاسِقُونَ ﴾ حصر الفسق فيهم، لأن فسقهم أعظم من فسق غيرهم، بدليل أن عذابهم أشد من عذاب غيرهم، وأن المؤمنين قد ابتلوا بهم، إذ كانوا بين أظهرهم، والاحتراز منهم شديد.

﴿وعد الله المنافقين والمنافقات بالحق لإدحاض الباطل. والكفار نار جهنم خالدين فيها هي حسبهم ولعنهم الله ولهم عذاب مقيم﴾ جمع المنافقين والكفار في النار، واللعنة والخلود في ذلك، لاجتماعهم في الدنيا على الكفر، والمعاداة لله ورسوله والكفر بآياته .

> ﴿٦٩ ـ ٧٠﴾ ﴿كالذين من قبلكم كانوا أشد منكم قوة وأكثر أموالآ وأولأدأ فاستمتعوا بخلاقهم فاستمتعتم بخلاقكم كما استمتع الذين من قبلكم بخلاقهم وخضتم كالذي خاضوا أولئك حبطت أعمالهم في الدنيا والآخرة وأولئك هم الخاسرون \* ألم يأتهم نبأ الذين من قبلهم قوم نوح وعاد وثمود وقوم إبراهيم وأصحاب مدين

والمؤتفكات أتتهم رسلهم بالبينات فما كان الله ليظلمهم ولكن كانوا أنفسهم يظلمون، يقول تعالى محذراً للمنافقين أن يصيبهم ما أصاب من قبلهم من الأمم المكذبة. ﴿قُوم نوح وعاد وثمود وقوم إبراهيم وأصحاب سلين والمؤتفكات، أي: قرى قوم لوط.

فكلهم ﴿أتتهم رسلهم بالبينات﴾ أي: بالحق الواضح الحلي، المين لحقائق الأشياء، فكذبوا بها، فجري عليهم ما قص الله علينا، فأنتم أعمالكم شبيهة بأعمالهم، استمتعتم بخلاقكم، أي: بنصيبكم من الدنيا فتناولتموه على وجه اللذة والشهوة معرضين عن الراد منه، واستعنتم به على معاصى الله ولم تتعد همتكم وإرادتكم ما خولتم من النعم كما فعل الذين من قبلكم، وخضتم كالذي خاضوا، أي: وخضتم بالباطل والزور وجادلتم بالباطل لتدحضوا به الحق، فهذه أعمالهم وعلومهم، استمتاع بالخلاق وخوض بالباطل، فاستحقوا من العقوبة والإهلاك ما استحق من قبلهم من فعلوا كفعلهم، وأما المؤمنون فهم وإن استمتعوا بنصيبهم وما خولوا من ا**لد**نيا، فإنه على وجه الاستعانة به على طاعة الله، وأما علومهم فهي علوم الرسل، وهي الوصول إلى اليقين في جميع المطالب العالية، والمجادلة

قوله: ﴿ فَمَا كَانَ اللهُ لِيظُلُّمُهُم ﴾ إذ أوقع بهم من عقوبته ما أوقع ﴿ولكن كانوا أنفسهم يظلمون، حيث تجرؤوا على معاصيه، وعصوا رسلهم، واتبعوا أمر كل جبار عنيد.

﴿ ٧١ \_ ٧٧﴾ ﴿ والمؤمـــــــــون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة ويطيعون الله ورسوله أولئك سيرحمهم الله إنّ الله عزيز حكيم \* وعد الله المؤمنين والمؤمنات جناتٍ تجرى من تحتها الأنهار خالدين فيها ومساكن طيبة في جنات عدن ورضوان من الله أكبر ذلك هو الفوز العظيم الله ذكر أن المنافقين

بعضهم أولياء بعض (١١) ، ذكر أن المؤمنين بعضهم أولياء بعض، ووصفهم بضد ما وصف به المنافقين، فقال في المؤمنون والمؤمنات أي: ذكورهم وإناثهم ﴿بعضهم أولياء بعض؛ في المحبة والموالاة والانتماء والنصرة.

﴿ يأمرون بالمعروف ﴾ وهو اسم جامع لكل ما عرف حسنه من العقائد الحسنة ، والأعمال الصالحة ، والأخلاق الفاضلة ، وأول من يدخل في أمرهم أنفسهم ، ﴿ وينهون عن المنكر ﴾ وهو: كل ما خالف المعروف وناقضه من العقائد الباطلة ، والأعمال الخبيثة ، والأخلاق الرذيلة .

﴿ ويطيعون الله ورسوله ﴾ أي: لا يزالون ملازمين لطاعة الله ورسوله على الدوام.

﴿ أُولِمُنْكُ سيرِ حَهِمَ اللهِ ﴾ أي: يدخلهم في رحمته، ويشملهم بإحسانه.

﴿إِنَّ اللهُ عَزِيزِ حَكِيمٍ ﴾ أي: قوي قاهر، ومع قوته فهو حكيم، يضع كل شيء موضعه اللائق به الذي يحمد على ما خلقه وأمر به.

ثم ذكر ما أعد الله لهم من الثواب قال:

وعد الله المؤمنين والمؤمنات جنات تجري من تحتها الأنهار بامعة لكل نعيم وفرح، خالية من كل أذى وترح، تجري من تحت قصورها ودورها وأشجارها الأنهار الخزيرة، المروية للساتين الانيقة، التي لا يعلم ما فيها من الخيرات والبركات إلا الله تعالى .

﴿ خالدين فيها ﴾ لا يبغون عنها حولاً ﴿ ومساكن طيبة في جنات عدن ﴾ قد زخرفت وحسنت وأعدت لعباد الله المتقين، قد طاب مرآها، وطاب منزلها ومقيلها، وجعت من آلات المساكن العالية ما لا يتمنى فوقه المتمنون، حتى إن الله تعالى قد أعد لهم غرفاً في غاية الصفاء والحسن، يرى ظاهرها من باطنها، وباطنها من

ظاهرها

فهذه المساكن الأنيقة، التي حقيق بأن تسكن إليها النفوس، وتنزع إليها القلوب، وتشتاق لها الأرواح، لانها في جنات عدن، أي: إقامة لا يظعنون عنها، ولا يتحولون منها. ﴿ورضوان من الله﴾ يحله على أهل

﴿ورضوان من الله يحله على أهل الجنة ﴿أكبر ﴾ مما هم فيه من النعيم، فإن نعيمهم لم يطب إلا برؤية رجم ورضوانه عليهم، ولأنه الغاية التي أمّها العابدون، والنهاية التي سعى نحوها المحسون، فسرضا رب الأرض والسماوات أكبر من نعيم الجنات.

﴿ ذلك هو الفور العظيم ﴾ حيث حصلوا على كل مطلوب، وانتفى عنهم كل محذور، وحسنت وطابت منهم جميع الأمور، فنسأل الله أن يجعلنا معهم بجوده.

والم والمنافقين واغلظ عليهم ومأواهم الكفار والمنافقين واغلظ عليهم ومأواهم جهنم وبئس المصير \* يحلفون بالله ما قالوا ولقد قالوا كلمة الكفر وكفروا بعد إسلامهم وهموا بما لم ينالوا وما نقموا إلا أن أغناهم الله ورسوله من فضله فإن يتوبوا يك خيراً لهم وإن يتولوا يعذبهم الله عذاباً أليماً في الدنيا والآخرة وما لهم في الأرض من ولي ولا نصير \* يقول تعالى لنبيه \* في الأبني جاهد الكفار والمنافقين \* أي: ويا بالغ في جهادهم والغلظة عليهم حيث اقتضت الحال الغلظة عليهم

وهذا الجهاد يدخل فيه الجهاد باليد، والجهاد بالحجة واللسان، فمن بارز منهم بالمحاربة فيجاهد باليد، واللسان والسيف والبيان.

ومن كان مذعناً للإسلام بذمة أو عهد، فإنه يجاهد بالحجة والبرهان ويبين له محاسن الإسلام، ومساوى الشرك والكفر، فهذا مالهم في الدنيا. ﴿وَ اللَّهُ أَمَا فَي الآخرة فَ ﴿مأواهم عهنم أي: مقرهم الذي لا يخرجون منها ﴿وَيِسُنُ الْمُصِيرُ ﴾.

﴿ يحلفون بالله ما قالوا ولقد قالوا

التَّلِيثُوبَ ٱلْعَلِيدُ وَكَ أَعْمَلِيدُ وَكَ النَّلَيْتِ حُونَ ٱلتَّلَيْتُ حُونَ ٱلتَّلِكُونَ ٱلسَّاجِدُونَ ٱلْأَيْرُونَ بِٱلْمَعْرُونِ وَٱلنَّاهُونَ عَنَ ٱلْمُنْكِرَ وَٱلْمُكَانِظُونَ لِحُدُودِ اللَّهِ وَيَشِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ٢٠ مَا كَانَ النِّيقِ وَٱلَّذِينَ ءَامُنُوّا أَن يَسْتَغَفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلُوْكَ الْوَّا أُولِي فَرُقِلَ مِنْ بَعْدِ مَاتِكِيَّنَ لَمُنْ أَنَّهُمْ أَصْحَكُ ٱلْجَيْجِيدِ ۞ وَمَاكَانَ ٱسْتِغْفَارُ إِزَاهِيرَ لِأَبِيهِ إِلَّاعَن مَّوْعِكَةٍ وَعَكَمَآ إِلَيَّاهُ فَلَمَّاتَكَةً لَكُولَنَّهُ عَكُةٌ يَتِنُونَكُزَأُمِنُهُ إِنَّ إِزَهِي يَرَلَأُونَهُ عَلِيدٌ ۞ وَمَاكَانَ ٱللَّهُ لِيصِلُ قَوْمًا بَعَدَ إِذْ هَدَ لَهُمُ رَحَقًا يُبَيِّنَ هُمُ مِمَّا يَتَ قُونً إِنَّ اللَّهُ بِكُلِّ شَقٍّ عَلِيدٌ ۞ إِنَّ اللَّهُ لَذُمُلُكُ ٱلسَّعَلَوْتِ وَٱلْأَنْصُ يُعْمِ وَيُعِيثُ وَمَالَكُ مِيْنِ دُونِ أَلْمُهِ مِن وَلِمِتِ وَلَانَعِيدِ ۞ لَقَدَنَّا بَ ٱللَّهُ عَكَلَ ٱلنَّيِيِّ وَٱلْمُهُمِينِ كَالْأَنْصَادِ ٱلَّذِيكَ ٱشَّعُوهُ فِ ا سَاعَكَةِ ٱلْمُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَاكَادَ نَيْزِيغٌ قُلُوبُ فَكِيقٍ مِنْهُ مُنْفُتُونُ مُنَاكَ عَلَيْهِ مِنْ إِنَّكُ يِهِمْ رَءُونِكُ رَجِيدُ ٥ TO DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

كلمة الكفر أي: إذا قالوا قولاً كقول من قال منهم «ليخرجن الأعز منها الأذل» والكلام الذي يتكلم به الواحد بعد الواحد، في الاستهزاء بالدين وبالرسول.

قَادًا بلغهم أن النبي عَلَيْ قد بلغه شيء من ذلك، جاؤوا إليه يحلفون بالله ما قالوا.

قال تعالى مكذباً لهم: ﴿ ولقد قالوا كلمة الكفر وكفروا بعد إسلامهم ﴾ فإسلامهم أنه أنه أخرجهم من دائرة الكفر \_ فكلامهم الأخير ينقض إسلامهم، ويدخلهم بالكفر.

﴿ وَهُمُوا بِمَا لَمُ يَنَالُوا ﴾ وذلك حين هموا بالفتك برسول الله ﷺ في غزوة تبوك، فقص الله عليه نبأهم، فأمر من يصدهم عن قصدهم.

وعابوا من رسول الله وعابوا من رسول الله وعابوا من رسول الله وإلا أن كانوا فقراء معوزين، وهذا من أعجب الأشياء، أن يستهينوا بمن كان سبباً لإخراجهم من الظلمات إلى النور، ومل حقه ومغنياً لهم بعد الفقر، وهل حقه عليهم إلا أن يعظموه، ويؤمنوا به وياوه؟!! فاجتمع الداعي الديني وداعي المروءة الإنسانية.

وَعَلَ الثَّلَاثُةِ الَّذِينَ خُلِفُواْحَتَّى إِذَاضَاقَتْ عَلَيْهِ وُالْأَرْضُ بِمَارَجُيَتْ وَصَافَتْ عَلَيْهِمْ أَنْفُسُهُمْ وَظُنُواْ أَنَّ لَامْلُحِكَأْمِنَ الْمُ اَقِهِ إِلَّا إِلَيْهِ ثُمَّاناً عَلَيْهِ مِلْتُونُوا أَلِكَ اللَّهُ هُوَ التَّوَاتُ الرَّحِيمُ ۞ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ وَامْتُواْ ٱلْتَقُواْ ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ الصَّادِقِينَ ۞ مَاكَانَ لِأَهْلِ ٱلْدِينَةِ وَمُنْ حَوْلَهُمُ مِّنَ ٱلْأَغْرَابِ أَن يَتَبَكَ أَفُواْعَن رَّسُولِ لِسَاللَّهِ وَلَا يُرْغُمُواْ بِأَنْفُيهِ هِرْعَن نَفْيهِ وَدُذَٰلِكَ بِأَنْهُ رُلَايصِيبُهُ مَظَمَأُولَا نَصُبُ وَلَا يَغْمُصَةٌ فِي سَجِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَطُونُ مَوْطِنًا يَغِيظُ ٱلْكُفَّارَ وَلَا يَنَالُونَ مِنْ عَدُو نَيَّلًا إِلَّاكُينَ لَمُمْرِيهِ عَمَلُ ا صَلِحُ إِنَّ اللَّهُ لَا يُضِيعُ أَخْرَ الْمُحْسِنِينَ ﴿ وَلَا الْفُ يُسْفِقُونَ نَفَقَةً صَغِيرَةً وَلَاكِيرَةً وَلَاكَيْرَةً وَلَايَقَطَعُونَ وَادِيًا إِلَّا كُنِيَا لَمُدِّينَ لَمُدِّرِينَهُمُ أَلَّهُ أُحْسَنَ مَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞ \* وَمَاكَانَ ٱلْمُؤْمِثُونَ لِينَفِرُوا كَأَفَةً فَلَوْلَانَفَكَرَمِن كُلِّ فِرْقَدَةٍ مِّنْهُمْ مَطَأَيْفَةٌ لِيُنْفَقُّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيَذِرُواْ فَوْمُهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلَهُمْ يَعَذَرُونَ ۞ ADDEAD ... LORDED

ثم عرض عليهم التوبة فقال: ﴿فَإِنْ يتوبوا يك خيراً لهم﴾ لأن التوبة أصل لسعادة الدنيا والآخرة.

وإن يتولوا عن التوبة والإنابة ويعدمهم الله عدابا اليما في الدنيا والآخرة في الدنيا بما ينالهم من الهم والخرة في الدينة، وإعزاز نبيه، وعدم حصولهم على مطلوبهم، وفي الآخرة في عذاب السعد.

﴿وما لهم في الأرض من ولي ﴾ يتولى أمورهم، ويحصل لهم المطلوب ﴿ولا نصير ﴾ يدفع عنهم المكروه، وإذا انقطعوا من ولاية الله تعالى، فشَمَّ أصناف الشر والحسران، والشقاء والحرمان.

﴿٧٨ ـ ٧٥﴾ ﴿ومنتهم من عاهد الله لتن آتانا من فضله لنصدقن ولنكونن من الصالحين \* فلما آتاهم من فضله يخلوا به وتولوا وهم معرضون \* فأعقبهم نفاقاً في قلوبهم إلى يوم يلقونه بما أخلفوا الله ما وعدوه وبما كانوا يكذبون \* ألم يعلموا أن الله يعلم سرهم ونجواهم وأن الله علام سرهم ونجواهم وأن الله علام

الغيوب أي: ومن هؤلاء المنافقين من أعطى الله عهده وميثاقه ولثن آتانا من فضله من الدنيا فبسطها لنا ووسعها ولنصدقن ولمنكونن من الصالحين فنصل الرحم، ونقري الضيف، ونعين على نوائب الحق، ونفعل الأفعال الحسنة الصالحة.

﴿فلما آتاهم من فضله ﴾ لم يفوا بما قالوا، بل ﴿بخلوا به وتولوا ﴾ عن الطاعة والانقياد ﴿وهِم معرضون ﴾ أي: غير ملتفتين إلى الخير.

فلما لم يفوا بما عاهدوا الله عليه، عاقبهم فأعقبهم نفاقاً في قلوبهم مستمراً ﴿ إِلَى يوم يلقونه بما أخلفوا الله ما وعدوه وبما كانوا يكذبون .

فليحذر المؤمن من هذا الوصف الشنيع، أن يعاهد ربه، إن حصل مقصوده الفلاني ليفعلن كذا وكذا، ثم لا يفي بذلك، فإنه ربما عاقبه الله بالنفاق كما عاقب هؤلاء

وقد قال النبي على في الحديث الثابت في الصحيحين: «آية المنافق ثلاث: إذا حدث كذب، وإذا عاهد غدر وإذا وعد أخلف».

فهذا المنافق الذي وعد الله وعاهده، لتن أعطاه الله من فضله، ليسدقن وليكونن من الصالحين، حدث فكذب، وعاهد فغدر، ووعد فأخلف.

ولهذا توعد من صدر منهم هذا الصنيع بقوله: ﴿ أَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّ اللهُ يَعْلَمُ الصَّنِعِ بَقُولُهُ : ﴿ أَلَمْ يَعْلَمُ وَأَنَّ اللهُ عَلَامُ الخيوبِ وسيجازيهم على ما عملوا من الأعمال التي يعلمها الله تعالى، وهذه الآيات نزلت في رجل من المنافقين يقال له: «ثعلبة» جاء إلى النبي على وسأله أن يدعو الله له، أن يعظيه الله من فضله، وأنه إن أعطاه ليتصدقن، ويصل الرحم، ويعين على

النوائب، فدعا له النبي هم فكان له غنم، فلم تزل تتنامى حتى خرج بها عن المدينة، فكان لا يحضر إلا بعض الصلوات الخمس، ثم أبعد، فكان لا يحضر إلا صلاة الجمعة، ثم كثرت فأبعد بها، فكان لا يحضر جمعة ولا

ففقده النبي الله فأخبر بحاله، فبعث من يأخذ الصدقات من أهلها، فمروا على تعلبة، فقال: ما هذه إلا جزية، ما هذه إلا أخت الجزية، فلما لم يعطهم جاؤوا فأخبروا بذلك النبي الله فقال: «يا ويح تعلبة يا ويح تعلبة»

فلما تزلت هذه الآية فيه، وفي أمشاله، ذهب بها بعض أهلة فبلغه إياها، فجاء بزكاته، فلم يقبلها النبي هي أم جاء بها لأبي بكر بعد وفاة النبي في فلم يقبلها، ثم جاء بها بعد أبي بكر لعمر فلم يقبلها، فيقال: إنه هلك في زمن عثمان (١٠).

﴿٨٩ ـ ٨٠﴾ ﴿الذين يبلمزون الطوعين من الومنين في الصدقات والنين لا يجدون إلا جهدهم فيسخرون منهم سخر الله منهم ولهم عنذاب أليم ﴿ استنفقر لهم أو لا تستغفر لهم إن تستغفر لهم سبعين مرة فلن يغفر الله لهم ذلك بأنهم كفروا بالله ورسوله والله لا يهدي القوم الفاسقين، وهذا أيضاً من مخازي المنافقين، فكانوا \_قبحهم الله \_ لا يدعون شيئاً من أمور الإسلام والمسلمين يرون لهم مقالاً، إلا قالوا وطعنوا بغياً وعدواناً، فلما حتُّ الله ورسوله على الصدقة، بأدر السلمون إلى ذلك، وبذلوا من أموالهم كل على حسب حاله، منهم المكثر، ومنهم القل، فيلمزون المكثر منهم، بأن قصده بنفقته الرياء والسمعة، وقالوا

<sup>(</sup>۱) قصة ثعلبة هذه ذكرها كثير من المفسرين، وقد ضعفها جهابذة أهل الحديث كابن حزم، والبيهقي، والقرطبي، والهيثمي، والعراقي، والعراقي، وابن حجر، والسيوطي والمناوي وغيرهم – رحمهم الله به وبينوا أن في إسنادها علي بن يزيد، وهو ضعيف كما أن من رواتها: معان بن رفاعة، والقاسم بن عبد الرحمن وهما ضعيفان، وذكر أبن حزم تضعيفها من جهة متنها أيضاً. ينظر المحلى: (١١/ ٢١٨)، والإصابة: ترجمة ثعلبة، ومجمع الزوائد (٧/ ٣٢)، والجامع لأحكام القرآن (٨/ ٢١٠)، وقيض القدير (٤/ ٢٥٧)، وفيات النقول للسيوطي (١٢١) وتخريج الإحياء للعراقي (٣/ ٣٨٨).

للمقل الفقير: إن الله غني عن صدقة هذا، فأنزل الله تعالى: ﴿اللّهِ وَلَا لَكُونَ لِللّهِ عَنْ عَنْ صَدَقَة لِللّمَ وَلَا اللّهِ وَلَا اللّهِ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وه يلمزون ﴿الذين لا يجدون إلا جهدهم﴾ فيخرجون ما استطاعوا ويقولون: الله غني عن صدقاتهم ﴿فيسخرون منهم﴾

فقابلهم الله على صنيعهم بأن ﴿سخر الله منهم ولهم عذاب أليم﴾ فإنهم جعوا في كلامهم هذا بين عدة عاذير.

منها: تتبعهم لأحوال المؤمنين، وحرصهم على أن يجدوا مقالاً يقولونه فيهم، والله يقول: ﴿إِن الذِّين يُحبون أَن تشيع الفاحشة في الذِّين آمنوا لهم عذاب أليم﴾.

ومنها: طعنهم بالمؤمنين لأجل إيمانهم، كفر بالله تعالى وبغض للدين. ومنها: أن اللمز محرم، بل هو من كبائر الذنوب في أمور الدنيا، وأما اللمز في أمر الطاعة، فأقبح وأقبح.

ومنها: أن من أطاع الله وتطوع بخصلة من خصال الخير، فإن الذي ينبغي [هو] إعانته وتنشيطه على عمله، وهؤلاء قصدوا تثبيطهم بما قالوا فيهم وعابوهم عليه.

ومنها: أن حكمهم على من أنفق مالاً كثيراً بأنه مراء، غلط فاحش، وحكم على الغيب، ورجم بالظن، وأى: شر أكبر من هذا؟!!

ومنها: أن قولهم لصاحب الصدقة القليلة: «الله غني عن صدقة هذا"، كلام مقصوده باطل، فإن الله غني عن صدقة المتصدق بالقليل والكثير، بل وغني عن أهل السماوات والأرض، ولكنه تعلى أمر العباد بما هم مفتقرون إليه، فالله \_ وإن كان غنياً عنهم \_ فهم فقراء إليه ﴿فمن يعمل مثقال ذرة خيراً يره﴾ وفي هذا القول من التثبيط عن يره ولهذا كان

جزاؤهم أن سخر الله منهم، ولهم عذاب أليم.

( ۱۰ % (استغفر لهم أو لا تستغفر لهم إن تستغفر لهم سبعين مرة على وجه المبالغة، وإلا فلا مفهوم لها

﴿فلن يغفر الله لهم﴾ كما قال في الآية الأخرى: ﴿سواء عليهم أستغفر لهم لن يغفر الله لهم أم لم تستغفر لهم لن يغفر الله لهم فقال: ﴿فلك بأنهم كفروا بالله ورسوله والكافر لا ينفعه الاستغفار ولا العمل ما دام كافراً.

والله لا يهدي القوم الفاسقين الذين صار الفسق لهم وصفاً، بحيث لا يختارون عليه سواه ولا يبغون به بدلاً، يأتيهم الحق الواضح فيردونه، فيعاقبهم الله تعالى بأن لا يوفقهم له بعد ذلك.

«٨١ - ٨٨» ﴿ فرح المخلفون بمقعدهم خلاف رسول الله وكرهوا أن يجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله وقالوا لا تنفروا في الحرقل فليضحكوا قليلاً وليبكوا كثيراً جزاء فليضحكوا قليلاً وليبكوا كثيراً جزاء بما كانوا يكسبون \* فإن رجعك الله لل طائفة منهم فاستأذنوك للخروج فقل لن تخرجوا معي أبداً ولن تقاتلوا معي عدواً إنكم رضيتم بالقعود أول مرة فاقعدوا مع الخالفين \* يقول تعالى مبيناً تبجح المنافقين بتخلفهم وعدم مبالاتهم بذلك، الدال على عدم الإيمان.

﴿ فُرِحِ المُخلفون بِمقعدهم خلاف رسول الله ﴾ وهذا قدر زائد على مجرد التخلف، فإن هذا تخلف محرم، وزيادة رضا بفعل المعصية، وتبجح به.

وكرهوا أن يجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله وهذا بخلاف المؤمنين الذين إذا تخلفوا \_ ولو لعذر \_ حزنوا على تخلفهم وتأسفوا غاية الأسف، ويحبون أن يجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله، لما في قلوبهم

من الإيمان، ولما يرجون من فصل الله وإحسانه وبره وامتنانه

﴿وقالسوا﴾ أي: المنافقيون ﴿لا تنفروا في الحر﴾ أي: قالوا: إن النفير مشقة علينا بسبب الحر، فقدموا راحة الأبدية التامة.

وجذروا من الحر الذي يقي منه الظلال، ويذهبه البكر (١) على الحر الشديد الذي لا يقادر قدره، وهو النار الحامية

ولهذا قال: ﴿قُلْ نَارْ جَهُمْمُ أَشُدُ حَراً لُو كَانُوا يَفْقَهُونَ﴾ لما آثروا ما يفنى على ما يبقى، ولما فروا من المشقة الخفيفة المنقضية، إلى المشقة الشديدة الدائمة.

قال الله تعالى: ﴿فليضحكوا قليلاً وليبكوا كثيراً﴾ أي: فليتمتعوا في هذه الدار المنقضية، ويفرحوا بلذاتها، ويلهوا بلعبها، فسيبكون كثيراً في عذاب أليم ﴿جزاء بما كانوا يكسبون﴾ من الكفر والنفاق، وعدم الانقياد لأوامر ربهم.

﴿فَإِن رَجِعَكُ الله إِلَى طَائِفَة مِنهِم﴾ وهم الذين تخلفوا من غير عذر، ولم يحزنوا على تخلفهم ﴿فاستأذنوك للخروج﴾ لغير هذه الغزوة، إذا رأوا السهولة. ﴿فقل﴾ لهم عقوبة ﴿لن تخرجوا معي أبدأ ولن تقاتلوا معي عدواً﴾ فسيغني الله عنكم.

﴿إِنكم رضيتم بالقعود أول مرة فاقعدوا مع الخالفين وهذا كما قال تعالى: ﴿ونقلب أفئدتهم وأبصارهم كما لم يؤمنوا به أول مرّة ﴾ فإن المتفاقل المتخلف عن المأمور به عند انتهاز الفرصة لا يوفق له بعد ذلك، ويحال بينه وبينه.

وفيه أيضاً تعزير لهم، فإنه إذا تقرر عند السلمين أن هؤلاء من المنوعين من الخروج إلى الجهاد لمعضيتهم، كان

ذلك توبيخاً لهم، وعاراً عليهم ونكالاً أن يفعل أحد كفعلهم.

﴿ ٨٤﴾ ﴿ ولا تصل على أحد منهم مات أبداً ولا تقم على قبره إنهم كفروا بالله ورسوله وماتوا وهم فاسقون ﴾ يقول تعالى: ﴿ ولا تصل على أحد منهم مات أبداً ﴾ من المنافقين ﴿ ولا تقم على قبره ﴾ بعد الدفن لتدعو له ، فإن صلاته ورقوفه على قبورهم شفاعة منه لهم ، وهم لا تنفع فيهم الشفاعة .

﴿إنهم كفروا بالله ورسوله وماتوا وهم فاسقون ومن كان كافراً ومات على ذلك، فما تنفعه شفاعة الشافعين، وفي ذلك عبرة لغيرهم، وزجر ونكال لهم، وهكذا كل من علم منه الكفر والنقاق، فإنه لا يصلى عليه.

وفي هذه الآية دليل على مشروعية الصلاة على المؤمنين، والوقوف عند قبورهم للدعاء لهم، كما كان النبي على يفعل ذلك في المؤمنين، فإن تقييد النبي بالمنافقين يدل على أنه قد كان متقرراً في المؤمنين.

﴿ ٨٥﴾ ﴿ ولا تعجبك أموالهم وأولادهم إنما يريد الله أن يعذبهم بها في المدنيا وتزهق أنفسهم وهم كافرون أي: لا تغتر بما أعطاهم الله في الدنيا من الأموال والأولاد، فليس ذلك لكرامتهم عليه، وإنما ذلك إهانة منه لهم . ﴿ إنما يريد الله أن يعذبهم بها في الدنيا ﴾

فيتعبون في تحصيلها، ويخافون من زوالها، ولا يتهنّؤون بها.

بل لا يزالون يعانون الشدائد والمشاق فيها، وتلهيهم عن الله والدار الآخرة، حتى ينتقلوا من الدنيا ﴿وتزهق أنفسهم وهم كافرون﴾ قد سلبهم حبها عن كل شيء، فماتوا وقلوم مها متعلقة، وأفندتهم عليها متحدقة

﴿ ٨٦ ـ ٨٧﴾ ﴿ وإذا أنزلت سورة أن آمنوا بالله وجاهدوا مع رسوله استأذنك أولوا الطول منهم وقالوا ذرنا نكن مع القاعدين \* رضوا بأن يكونوا مع

الخوالف وطبع على قلوبهم فهم لا يفقهون يقول تعالى: في بيان استمرار المنافقين على التثاقل عن الطاعات، وأنها لا تؤثر فيهم السور والآيات: وإذا أنزلت سورة يؤمرون فيها بالإيمان بالله والجهاد في سبيل الله أولي الغنى والأموال، الذين لا عدر لهم، وقد أمدهم الله بأموال وبنين، أفلا يشكرون الله ويحمدونه، ويقومون بما أوجه عليهم، وسهل عليهم أمره، ولكن أبوا إلا التكاسل والاستئذان في المقاعدين في القاعدين في القاعدين في القاعدين في التقاعدين في التقاعدين في التقاعدين في التقاعدين في التقاعدين في التقاعدين في التعالى التع

«٨٧» قال تعالى: ﴿ رضوا بأن يكونوا مع الخوالف ﴾ أي: كيف رضوا لأنفسهم أن يكونوا مع النساء المتخلفات عن الجهاد، هل معهم فقه أو عقل دلهم على ذلك؟ أم طبع الله على قلوبهم فلا تعي الخير، ولا يكون فيها إرادة لفعل ما فيه الخير والفلاح؟ فهم لا يفقهوا مصالحهم، فلو فقهوا حقيقة الفقه، لم يرضوا لأنفسهم بهذه الحال التي تحطهم عن منازل الرجال.

﴿ ٨٨ ــ ٨٩﴾ ﴿لَـكَـنِ الرسول والذين آمنوا معه جاهدوا بأموالهم وأنفسهم وأولئك لهم الخيرات وأولئك هم الفلحون \* أعد الله لهم جنات تجرى من تحتها الأنهار خالدين فيها ذلك الفوز العظيم، يقول تعالى: إذا تخلف هؤلاء المنافقون عن الجهاد، فالله سيعني عنهم، ولله عباد وخواص من خلقه اختصهم بفضله يقومون بهذا الامِر، وهم ﴿الرسول﴾ محمد ﷺ ﴿واللَّينِ آمنوا معه جاهدوا بأموالهم وأتفسهم، غير متثاقلين ولا كسلين، بل هم فرحون مستبشرون، ﴿وأولئك لهم الخيرات) الكثيرة في الدنيا والأخرة، ﴿وأولئك هم المفلحون﴾ الذين ظفروا بأعلى الطالب وأكمل الرغائب.

﴿أُعِد الله لِهم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ذلك الفوز العظيم﴾فتباً لمن لم يرغب بما رغبوا فيه، وخسر دينه ودنياه وأخراه، وهذا

نظير قوله تعالى: ﴿قُلَ أَمْنُوا بِهِ أُو لا تؤمنوا إن الذين أُوتُوا العلم من قبله إذا يـتـلى عـليهـم يخـرون لـلأذقـان سجداً﴾.

وقوله: ﴿فَإِنْ يَكَفَّرُ مِهَا هُؤُلَاءُ فَقَدُ وكلنا بِهَا قُومًا ليسوا بِهَا بِكَافِرِينَ﴾.

﴿٩٠ ـ ٩٣﴾ ﴿وجاء المقدرون من الأعراب ليؤذن لهم وقعد الذين كذبوا الله ورسوله سيصيب الذين كفروا منهم عذاب أليم \* ليس على الضعفاء ولا على الرضى ولاعلى الذين لا يجدون ما ينفقون حرج إذا نصحوا لله ورسوله ما على المحسنين من سبيل والله غفور رحيم \* ولا على الذين إذا ما أتوك لتحملهم قلت لا أجدما أحلكم عليه تولوا وأعينهم تفيض من الدمع حزنا ألا يجدوا ما ينفقون \* إنما السبيل على الذين يستأذنونك وهم أغنياء رضوا بأن يكونوا مع الخوالف وطبع الله على قلوبهم فهم لا يعلمون، يقول تعالى: ﴿وجاء المعذرون من الأعراب ليؤذن لهم اي: جاء الذين ته اونوا، وقصروا منهم في الحروج لأجل أن يؤذن لهم في ترك الجهاد، غير مبالين في الاعتدار لحفائهم وعدم حيائهم، وإتيانهم بسبب ما معهم من الإيمان

وأما الذين كذبوا الله ورسوله منهم، فقعدوا وتركوا الاعتذار بالكلية، ويحتمل أن معنى قوله: ﴿ للعذرونِ ﴾ أي: الذين لهم عذر، أتوا إلى رسول الله ﷺ ليعذرهم، ومن عادته أن يعذر من له عذر.

﴿وقعد اللين كذبوا الله ورسوله﴾ في دعواهم الإيمان، المقتضي للخروج، وعدم عملهم بذلك، ثم توعدهم بقوله: ﴿سيصيب الذين كفروا منهم عذاب أليم﴾ في الدنيا والآخرة.

لما ذكر المعتذريين، وكانوا على قسمين، قسم معذور في الشرع، وقسم غير معذور، ذكر ذلك بقوله: 
وليس على الضعفاء في أبدانهم وأبصارهم، الذين لا قوة لهم على

الخروج والقتال. ﴿ولا على المرضى ﴾

وهذا شامل لجميع أنواع المرض الذي (۱) لا يقدر صاحبه معه على الخروج والجهاد، من عرج، وعمى، وحى، وذات الجنب، والفالج، وغير ذلك.

ولا على اللين لا يجدون ما ينفقون أي: لا يجدون زاداً، ولا راحلة يتبلغون بها في سفرهم، فهؤلاء ليس عليهم حرج، بنسرط أن ينصحوا لله ورسوله، بأن يكونوا صادقي الإيمان، وأن يكون من نيتهم وعزمهم أنهم لو قدروا لجاهدوا، وأن يفحلوا ما يقدرون عليه من الحت والترغيب والتشجيع على الجهاد.

(ما على المحسنين من سبيل أي : من سبيل الكون عليهم فيه تبعة ، فإنهم - بإحسانهم فيما عليهم من حقوق العباد - أسقطوا توجه اللوم عليهم، وإذا أحسن العبد فيما يقدر عليه ، سقط عنه ما لا يقدر عليه .

ويستدل بهذه الآية على قاعدة وهي: أن من أحسن على غيره، في [نفسه] (٢) أو في ماله، ونحو ذلك، ثم ترتب على إحسانه نقص أو تلف، أنه غير ضامن لأنه عسن، ولا سبيل على المحسني، كما أنه يدل على أن غير المحسن وهو المسيء كالمفرط، أن عليه الضمان.

﴿ وَالله عَهُور رحيم ﴾ من مغفرته ورحمته، عفا عن العاجزين، وأثابهم بنيتهم الجازمة ثواب القادرين الفاعلين.

﴿ولا على النين إذا ما أتوك لتحملهم فلم يصادفوا عندك شيئا ﴿قلت ﴾ لهم معتذراً: ﴿لا أجدما أحملكم عليه تولوا وأعينهم تفيض من الدمع حزناً ألا يجدوا ما ينفقون ﴾ فإنهم عاجزون باذلون لأنفسهم، وقد صدر منهم من الحزن والمشقة ما ذكره الله عنهم.

فهؤلاء لا حرج عليهم، وإذا سقط الحرج عنهم، عاد الأمر إلى أصله،

وهو أن من نوى الخير، واقترن بنيته الجازمة سعي فيما يقدر عليه، ثم لم يقدر، فإنه ينزل منزلة الفاعل التام.

﴿إنما السبيل﴾ يتوجه واللوم يتناول الذين (٢٦) يستأذنوك وهم أغنياء قادرون على الخروج لا عذر لهم، فهؤلاء ﴿رضوا﴾ لأنفسهم ومن دينهم والأطفال ونحوهم.

و انما رضوا بهذه الحال لأن الله طبع على قلوبهم أي: ختم عليها، فلا يدخلها خير، ولا يحسون بمصالحهم الدينية والدنيوية، ﴿فهم لا يعلمون﴾ عقوبة لهم على ما اقترفوا.

(48 - 47) (يعتذرون إليكم إذا رجعتم إليهم قل لا تعتذروا لن نؤمن لكم قد نبأنا الله من أخباركم وسيرى الله عملكم ورسوله ثم تردون إلى عالم الغيب والشهادة فينبئكم بما كنتم انقلبتم إليهم لتعرضوا عنهم أمم وذا انقلبتم إليهم لتعرضوا عنهم قاعرضوا عنهم أمم حزاء بما كانوا يكسبون \* يحلفون لكم لترضوا عنهم فإن الله يرضى عن القوم القاسقين لما ذكر لا يرضى عن القوم القاسقين لما ذكر تخلف المنافقين الأغنياء، وأنهم لا عذر لهم، أخبر أنهم سريعتذرون إليكم إذا رجعتم إليهم، من غزاتكم

﴿قُلِ ﴾ لهم ﴿لا تعتذروا لن نؤمن لكم ﴾ أي: لن نصدقتكم في اعتذاركم الكاذب.

﴿قد نبأنا الله من أخباركم ﴾ وهو الصادق في قيله، فلم يبق للاعتدار فائدة، لأنهم يعتدرون بخلاف ما أخبر الله عنهم، ومحال أن يكونوا صادقين فيما يحالف خبر الله الذي هو أعلى مراتب الصدق.

﴿وسيرى الله عملكم ورسوله ﴾ في الدنيا، لأن العمل هو ميزان الصدق من الكذب، وأما مجرد الأقوال، فلا دلالة فيها على شيء من ذلك.

شم تردون إلى عالم الخيب والشهادة الذي لا تخفى عليه خافية، فينتكم بما كنتم تعملون من خير وشر، ويجازيكم بعدله أو بفضله، من غير أن يظمكم مثقال ذرة.

واعلم أن المسيء المذنب له تلاث حالات: إما [أن] يقبل قوله وعذره، ظاهراً وباطناً، ويعفى عنه بحيث يبقى كأنه لم يذنب. فهذه الحالة هي المذكورة هنا في حقِّ المنافقين، أن عذَّرهم غير مقبول، وأنه قد تقررت أحوالهم الخبيثة وأعمالهم السيئة، وإما أن يعاقبوا بالعقوبة والتعزير الفعلي على ذنبهم، وإما أن يعرض عنهم، ولا يقابلوا بما فعلوا بالعقوبة الفعلية، وهذه الحال الثالثة هي التي أمر الله بها فى حق المنافقين، ولهذا قال: ﴿سيحلفون بالله لكم إذا انقلبتم إليهم لتعرضوا عنهم فأعرضوا عنهم، أي : لا توبخوهم، ولا تجلدوهم أو تقتلوهم.

﴿إنهم رجس أي: إنهم قدر خبثاء، ليسوا بأهل لأن يبالى بهم، وليس التوبيخ والعقوبة مفيداً فيهم، ﴿وَ تَكفيهم عقوبة جهنم جزاء بما كانوا يكسبون.

وقولة: ﴿ يحلفون لكم لترضوا عنهم ﴾ أي: ولهم أيضاً هذا القصد الآخر منكم، غير مجرد الإعراض، بل يحبون أن ترضوا عنهم، كأنهم ما فعلوا شيئاً.

فيان ترضوا عنهم فيان الله لا يرضى عن القوم الفاسقين أي: فلا ينبغي لكم - أيها المؤمنون - أن ترضوا عن من لم يرض الله عنه، بل عليكم أن توافقوا ربكم في رضاه وغضه.

وتأمل كيف قال: ﴿فإن الله لا يرضى عن القوم القاسقين﴾ ولم يقل: «فإن الله لا يرضى عنهم ليدل ذلك على أن باب التوبة مفتوح، وأنهم مهما تابوا هم أو غيرهم، فإن الله مهما تابوا هم أو غيرهم، فإن الله

<sup>(</sup>٣) في ب واللوم يتأكد على الذين.

<sup>(</sup>١) في النسختين: التي.

يتوب عليهم ويرضى عنهم.

وأما ما داموا فاسقين، فإن الله لا يرضى عليهم، لوجود المانع من رضاه، وهو خروجهم عن ما رضيه الله لهم من الإيمان والطاعة، إلى ما يغضبه من الشرك والنفاق والمعاصي.

وحاصل ما ذكره الله أن المنافقين المتخلفين عن الجهاد من غير عذر، إذا اعتذروا للمؤمنين، وزعموا أن لهم أعذاراً في تخلفهم، فإن المنافقين يريدون بذلك أن تعرضوا عنهم، فأما قبول العذر منهم والرضا عنهم، فلا حباً ولا كرامة لهم.

وأما الإعراض عنهم، فيعرض المؤمنون عنهم، إعراضهم عن الأمور الردية الرجس، وفي هذه الآيات، إثبات الكلام لله تعالى في قوله: ﴿قَلَا الله من أخباركم﴾ وإثبات الأفعال الاختيارية لله، الواقعة بمشيئته [تعالى] وقدرت في هذا، وفي قوله: ﴿وسيرى الله عملكم ورسوله﴾ أخبر أنه سيراه بعد وقوعه، وفيها إثبات الرضا لله عن المحسنين، والغضب والسخط على الفاسقين.

﴿ ١٩ - ٩٩ ﴾ ﴿ الأعراب أشد كفراً ونفاقاً وأجدر ألا يعلموا حدود ما أنسزل الله عملى رسبوله والله عمليم حكيم \* ومن الأعراب من يتخذما ينفق مغرماً ويتربص بكم الدوائر عليهم دائرة السوء والله سميع عليم \* ومن الأعراب من يؤمن بالله واليوم الآخر ويتخذما ينفق قربات عند الله وصلوات الرسول ألا إنها قربة لهم سيدخلهم الله في رحمته إنّ الله غفور رحيم \* يقول تعالى: ﴿ الأعراب كفراً ونفاقاً ﴾ من الحاضرة الذين فيهم كفراً ونفاقاً ﴾ من الحاضرة الذين فيهم كفراً ونفاقاً • من الحاضرة الذين فيهم كفراً ونفاق، وذلك لأسباب كثيرة:

منها: أنهم بعيدون عن معرفة الشرائع الدينية والأعمال والأحكام، فهم أحرى ﴿وأجدر ألا يعلموا حدود

ما أنزل الله على رسوله من أصول الإيمان وأحكام الأوامر والتواهي، بخلاف الحاضرة، فإنهم أقرب لأن يعلموا حدود ما أنزل الله على رسوله، فيحدث لهم \_بسبب هذا العلم \_ تصورات حسنة، وإرادات للخير، الذي يعلمون، ما لا يكيون في البادية.

وفيهم من لطافة الطبع والانقياد المثوبات. للداعي ما ليس في البادية، ويجالسون وفي أهل الأعراب أهل الأيمان، ويخالطونهم أكثر من أهل الأعراب أهل البادية، فلذلك كانوا أحرى للخير من الممدوح أهل البادية، وإن كان في البادية يذمهم الله والحاضرة، كفار ومنافقون، ففي إنما ذمه البادية أشد وأغلظ مما في الحاضرة. في مظنة ذومن ذلك أن الأعراب أحرص على ومنه ومن فيها.

﴿ ٩٨﴾ فمنهم ﴿ من يتخذ ما ينفق ﴾ من الزكاة والنفقة في سبيل الله وغير ذلك ، ﴿ مغرماً ﴾ أي: يراها خسارة ونقصاً ، لا يحتسب فيها ، ولا يريد بها وجه الله ، ولا يكاد يؤديها إلا كرهاً . ﴿ وَيَتَرْبُصُ بِكُمُ اللَّوَاتُرُ ﴾ أي: من

وغيره. وليس الأعراب كلهم مذمومين، بل منهم ﴿من يسؤمن بالله واليوم الآخر﴾ فيسلم بذلك من الكفر والنفاق ويعمل بمقتضى الإيمان.

وما صدرت عنه الأعمال من إخلاص

﴿ ويتخذ ما ينفق قربات عند الله اي : يحتسب نفقته، ويقصد بها وجه الله تعالى والقرب منه ﴿ وَ وَ عَعِمِهَا وَسِيلة لَهُ ﴿ وَ القرب الرسول ﴾ يعملها وسيلة لـ ﴿ صلوات الرسول ؛ وألا تعالى مبيناً لنفع صلوات الرسول : ﴿ الا إنها قربة لهم ﴾ تقربهم إلى الله ، وتنمى

أموالهم وتحل فيها البركة. وسيدخلهم الله في رحمته في جلة عباده الصالحين إنه غفور رحيم، في فيغفر السيئات العظيمة لمن تاب إليه، ويعم عباده برحمته، التي وسعت كل شيء، ويخص عباده المؤمنين برحمة يوفقهم فيها إلى الخيرات، ويحميهم فيها من المخالفات، ويجزل لهم فيها أنواع

وفي هذه الآية دليل على أن الأعراب كأهيل الحاضرة، منهم الممدوح ومنهم المذموم، فلم يلمهم الله على مجرد تعربهم وباديتهم، إنما ذمهم على ترك أوامر الله، وأنهم في مظنة ذلك.

ومنها: أن الكفر والنفاق يزيد وينقص ويغلظ ويخف بحسب الأحوال.

ومنها: فضيلة العلم، وأن فاقده أقرب إلى الشر ممن يعرفه، لأن الله ذم الأعراب، وأخبر أنهم أشد كفراً ونفاقاً، وذكر السبب الموجب لذلك، وأنهم أجدر أن لا يعلموا حدود ما أنزل الله على رسوله،

ومنها: أن العلم النافع الذي هو أنفع العلوم، معرفة حدود ما أنزل الله على رسوله، من أصول الدين وفروعه، كمعرفة حدود الإيمان، والإسلام، والإحسان، والبر، والصلة، والإحسان، والحفر، والنفاق، والخمر، والنفاق، والخمر، والرنا، والعصيان، والزنا، معرفتها يتمكن من فعلها \_إن كانت مأمور بها أو النهي عنها.

ومنها: أنه ينبغي للمؤمن أن يؤدي ما عليه من الحقوق، منشرح الصدر، مطمئن النفس، ويحرص أن تكون مغرماً.

﴿ ١٠٠﴾ ﴿ وَالسابقُونِ الأولونِ من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم

بإحسان رضي الله عنهم ورضوا عنه وأعد لهم جنات تجري تحتها الأنهار خالدين فيها أبداً ذلك الفوز العظيم السابقون هم الذين سبقوا هذه الأمة وبدروها إلى الإيمان والهجرة والجهاد، وإقامة دين الله.

همن المهاجريين اللهاجرين، أخرجوا من ديارهم وأموالهم، يبتغون فضلاً من الله ورضواناً، وينصرون الله ورسوله، أولئك هم الصادقون .

و من والأنصار والذين تبوّوا الدار والإيمان، [من قبلهم] يجون من هاجر إليهم، ولا يجدون في صدورهم حاجة مما أوتوا، ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة .

﴿والدين اتبعوهم بإحسان﴾ بالاعتقادات والأقوال والأعمال، فهؤلاء هم الذين سلموا من الذم، وحصل لهم نهاية المدح، وأفضل الكرامات من الله.

﴿رضي الله عنهم ﴾ ورضاه تعالى أكبر من نعيم الجنة ، ﴿ورضوا عنه وأعد لهم جنات تجري تحتها الأنهار ﴾ الجنان الجنائة الزاهرة ، والرياض الناضرة .

وخالدين فيها أبداً لا يبغون عنها حولاً، ولا يطلبون منها بدلاً، لأنهم مهما تمنوه أدركوه، ومهما أرادوه، وجدوه.

ذلك الفوز العظيم الذي حصل لهم فيه، كل مجبوب للنفوس، ولذة للأرواح، ونعيم للقلوب، وشهوة للأبدان، واندفع عنهم كل محذور.

﴿ ١٠١﴾ ﴿ وممن حولكم من الأعراب منافقون ومن أهل المدينة مردوا على النفاق لا تعلمهم نحن نعلمهم سنعذبهم عرتين ثم يردون إلى عذاب عظيم ﴾ يقول تعالى: ﴿ وممن أهل حولكم من الأعراب منافقون ومن أهل المدينة ﴾ أيضاً منافقون ﴿ مردوا على النفاق ﴾ أي: قرنوا عليه، واستمروا وازدادوا فيه طغياناً.

﴿لا تعلمهم﴾ بأعيانهم فتعاقبهم، أو تعاملهم بمقتضى نفاقهم، لما لله في ذلك من الحكمة الباهرة.

ونحن نعلمهم سنعذبهم مرتين المحتمل أن التثنية على بابها، وأن عذابهم عذاب في الدنيا، وعذاب في الآخرة. ففي الدنيا، ما ينالهم من الهم

ففي الدنيا ما ينالهم من الهم والحزن (١)، والكراهة لما يصيب المؤمنين من الفتح والنصر، وفي الآخرة عذاب النار وبئس القرار.

ويحتمل أن المراد سنغلظ عليهم العذاب، ونضاعفه عليهم ونكرره

(۱۰۳ ـ ۱۰۲) ﴿ وَأَخَـ ـ رُونَ اعترفوا بذنوهم خلطوا عملاً صالحاً وآخر سيئاً عسى الله أن يتوب عليهم إن الله غفور رحيم \* خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها وصل عليهم يدة ول تعالى: ﴿ وَآخرونَ ﴾ من بالمدينة ومن حولها، بل ومن سائر البلاد الإسلامية، ﴿ اعترفوا بذنوهم ﴾ أي: أقروا بها، وندموا عليها، وسعوا في التوبة منها، والتطهر من أدرانها.

﴿خلطوا عملاً صالحاً وآخر سيئاً﴾ ولا يكون العمل صالحاً إلا إذا كان مع العبد أصل التوحيد والإيمان، المخرج عن الكفر والشرك، الذي هو شرط لكل عمل صالح، فهؤلاء خلطوا الأعمال الصالحة، بالأعمال السيئة، من التجرؤ على بعض المورمات، مع والتقصير في بعض الواجبات، مع الاعتراف بذلك والرجاء بأن يغفر الله لهم، فهؤلاء ﴿عسى الله أن يتوب على عبده نوعان:

الأول: التوفيق للتوبة - والثاني: قبولها بعد وقوعها منهم.

وإن الله غفور رحيم أي: وصفه المغفرة والرحمة اللتان لا يخلو محلوق منهما، بل لا بقاء للعالم العلوي والسفلي إلا سما، فلو يؤاخذ الله الناس بظلمهم ما ترك على ظهرها من دانة.

﴿إِنَّ الله يمسك السماوات والأرض أن ترولا ولئن زالتا إن أمسكهما من أحد من بعده إنه كان حليماً غفوراً ﴾.

ومن مغفرته أن المسرفين على أنفسهم الذين قطعوا أعمارهم بالأعمال السيئة، إذا تابوا إليه وأنابوا ولو قبيل موتهم بأقل القليل، فإنه يعفو عنهم، ويتجاوز عن سيئاتهم، فهذه الآية دلت (٢) على أن المخلط المعترف تحت الخوف والرجاء، وهو إلى السلامة أقرب.

وأما المخلط الذي لم يعترف ويندم على ما مضى منه، بل لا يزال مصراً على الذنوب، فإنه يخاف عليه أشد الخوف.

قال تعالى لرسوله ومن قام مقامه، آمراً له بما يطهر المؤمنين، ويتمم إيمانهم شدقة وسي الزكاة المفروضة، وتطهرهم من وتزكيهم بها أي تبطهرهم من الذنوب والأخلاق الرذيلة.

﴿ وَتَرْكِيهِم ﴾ أي تنميهم، وتزيد في أخلاقهم الحسنة، وأعمالهم الصالحة، وتزيد في تواسم الدنيوي والأخروي، وتنمي أموالهم

وصل عليهم أي : ادع لهم، أي : للمؤمنين عموما، وخصوصاً عندما يدفعون إليك زكاة أموالهم.

﴿إِنْ صِلاتِكُ سِكِنْ لِهِمِ ﴾ أي: طمأنينة لقلوبهم، واستبشار لهم، ﴿والله سميع ﴾ لدعائك، سمع إجابة وقبول.

وعليم بأحوال العباد ونياتهم، فيجازي كل عامل بعمله، وعلى قدر نيته، فكان النبي على منثل لأمر الله، ويأمرهم بالصدقة، ويبعث عماله لجبايتها، فإذا أتاه أحدٌ بصدقته دعا له وربَّك.

ففي هذه الآية دلالة على وجوب الزكاة في جميع الأموال، وهذا إذا كانت للتجارة ظاهرة، فإنها أموال

<sup>(</sup>١) في ب: والغم.

تنمى ويكتسب بها، فمن العدل أن يواسى منها الفقراء، بأداء ما أوجب الله فيها من الزكاة.

وما عدا أموال التجارة، فإن كان المال ينمى، كالحبوب، والشمار، والشمار، والماشية المتخذة للنماء والدر والنسل، فإنها تجب فيها، لأنها إذا كانت للقنية، لم تكن بمنزلة الأموال التي يتخذها الإنسان في المعادة مالاً يتمول، ويطلب منه المقاصد المالية، وإنما صرف عن المالية بالقنية ونحوها.

وفيها: أن العبد لا يمكنه أن يتطهر ويتزكى حتى يخرج زكاة ماله، وأنه لا يكفرها شيء سوى أدائها، لأن الزكاة والتطهير متوقف على إخراجها. وفيها: استحباب الدعاء من الإمام أو نائبه لمن أدى زكاته بالبركة، وأن ذلك ينبغي أن يكون جهراً، بحيث يسمعه المتصدق فيسكن إليه.

ويؤخذ من المعنى، أنه ينبغي إدخال السرور على المؤمن بالكلام اللين، والدعاء له، ونحو ذلك عما يكون فيه طمأنية، وسكون لقلبه.

وأنه ينبغي تنشيط من أنفق نفقة وعمل عملاً صالحاً بالدعاء له والثناء، ونحو ذلك.

ويوديد. هذا التوبة عن عباده ويأخذ الصدقات وأن الله هو التواب الرحيم أي: أما علموا سعة رحمة الله وعموم كرمه وأنه هيقبل التوبة عن عباده التائبين من أي: ذنب كان، بل يفرح تعالى بتوبة عبده إذا تاب أعظم فرح يقدر.

﴿ وَمِأْخَذُ الصَّدُقَاتَ ﴾ منهم، أي: يقبلها ويأخذها بيمينه، فيربيها لأحدهم كما يربي الرجل فلوه، حتى تكون التمرة الواحدة كالجبل العظيم، فكيف بما هو أكبر وأكثر من ذلك.

﴿ وَأَن الله هو التواب ﴾ آي: كثير التوبة على التائبين، فمن تاب إليه تاب عليه، ولو تكررت منه [المعصية (١٠] مراراً. ولا يمل الله من التوبة على

عباده، حتى يملوا هم، ويأبوا إلا النفار والشرود عن بابه، وموالاتهم عدوهم.

﴿الرحيم﴾ الذي وسعت رحمته كل شيء، وكتبها للذين يتقون، ويؤتون الزكاة، ويؤمنون بآياته، ويتبعون رسوله.

وقل اعملوا فسيرى الله عملوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون وستردون إلى عالم الغيب والشهادة فينبئكم بما كنتم تعملون في يقول تعالى: ﴿وقل له له ولا عملوا له ما ترون من الأعمال، واستمروا على باطلكم، فلا تحسبوا أن ذلك سيخفى.

﴿فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون ﴾ أي: لا بد أن يتبين عملكم ويتضح ، ﴿وستردون إلى عالم الغيب والشهادة فينبئكم بما كنتم تعملون ﴾ من خير وشر ، ففي هذا التهديد والوعيد الشديد على من استمر على باطله وطغيانه وغيه وعصيانه .

ويحتمل أن المعنى: أنكم مهما عملتم من خير أو شر، فإن الله مطلع عليكم، وسيطلع رسوله وعباده فلا أن من على أعمالكم ولو كانت باطنة. في الله إما يعذبهم وإما يتوب عليهم والله عليم حكيم أي: ﴿وآخرون من المخلفين مؤخرون ﴿لأمر الله إما يعذبهم وإما يتوب عليهم ﴾ ففي هذا لتخويف الشديد للمتخلفين، والحث لهم على التوبة والندم.

والله عليم بأحوال العباد ونياتهم حكيم يضع الأشياء مواضعها، وينزلها منازلها، فإن اقتضت حكمته أن يغفر لهم ويتوب عليهم غفر لهم وتاب عليهم، وإن اقتضت حكمته أن يخذلهم ولا يوفقهم للتوبة، فعل ذلك.

﴿ ١١٧ - ١١٠﴾ ﴿ واللَّذِينَ اتَخَلُوا مسجداً ضِراراً وكفراً وتفريقاً بين المؤمسسين وإرصاداً لمن حارب الله ورسوله من قبل وليحلفن إن أردنا إلاً

الحسنى والله يشهد إنهم لكاذبون \* لا تقم فيه أبدأ لمسجد أسس على التقوى من أول يوم أحق أن تقوم فيه فيه رجال بحبون أن يتطهروا والله يحب المطهرين \* أفمن أسس بنيانه على تقوى من الله ورضوان خير أم من أسس بنيانه على شفا جرف هار فانهار به في نار جهنم والله لا يهدي القوم الظالمين \* لا يزال بنيانهم الذي بنو ريبة في قلوبهم إلا أن تقطع قلوبهم والله عليم حكيم كان أناس من المنافقين من أهل قباء اتخذوا مسحداً إلى جنب مسجد قباء، يريدون به المضارة والمشاقة بين المؤمنين، ويعدونه لمن يرجونه من المحاربين لله ورسوله، يكون لهم حصناً عند الاحتياج إليه، فبين تعالى خزيهم، وأظهر سرهم فـقـال: ﴿واللَّذِينَ اتَّخَـذُوا مستحداً ضرارا» أي: مضارة للمؤمنين ولمسجدهم الذي يجتمعون فيه **﴿وكفرا**﴾ أي: قصدهم فيه الكفر، إذا قصد غيرهم الإيمان.

ورتفريقاً بين المؤمنين أي:
التشعبوا ويتفرقوا ويختلفوا،
ووارصاداً أي: إعداداً ولن
حارب الله ورسوله من قبل أي:
إعانة للمحاربين لله ورسوله، الذين
تقدم حرابهم واشتدت عداوتهم،
وذلك كأبي عامر الراهب، الذي كان
من أهل المدينة، فلما قدم النبي على
وهاجر إلى المدينة، كفريه، وكان
متعبداً في الجاهلية، فلهب إلى
المشركين يستعين بهم على حرب
رسول الله على

فلما لم يدرك مطلوبه عندهم ذهب إلى قيصر برعمه أنه ينصره، فهلك اللعين في الطريق، وكان على وعد ومالأة، هو والمنافقون. فكان مما أعدوا له مسجد الضرار، فنزل الوحي بذلك، فبعث إليه النبي والمحمد معدمه وحرق، وصار بعد ذلك مزبلة.

قال تعالى بعدما بين من مقاصدهم

الفاسدة في ذلك المسجد ﴿وليحلفن إن أردنا﴾ في بنائنا إياه ﴿إلا الحسنى﴾ أي: الإحسان إلى الضعيف، والعاجز والضرير.

﴿والله يستسهد إنهم لكاذبون؟ فشهادة الله عليهم أصدق من حلفهم. ﴿لا تقم فيه أبداً ﴾ أي: لا تصل في ذلك المسجد الذي بني ضراراً أبداً، فالله يغنيك عنه، ولست بمضطر إليه. ﴿ لسجد أسس على التقوى من أول يوم﴾ ظهر فيه الإسلام في «قباء»، وهو مسجد «قباء»، أسس على إخلاص الدين لله، وإقامة ذكره وشعائر دينه، وكان قديماً في هذا عريقاً فيه، فهذا المسجد الفاضل ﴿أحق أن تقوم فيه﴾ وتتعبد، وتذكر الله تعالى فهو فاضل، وأهله فضلاء، ولهذا مدحهم الله بقوله: ﴿فيه رجال يحبون أن يتطهروا، من الذنوب، ويتطهروا من الأوساخ، والنجاسات

ومن المعلوم أن من أحب شيئاً لا بد أن يسعى له ويجتهد فيما يجب، فلا بد أنهم كانوا حريصين على التطهر من الذنوب والأوساخ والأحداث، ولهذا كانوا عن سبق إسلامه، وكانوا مقيمين للصلاة، محافظين على الجهاد مع رسول الله على، وإقامة شرائع الدين، وعمن كانوا يتحرزون من مخالفة الله ورسوله.

وسألهم النبي على بعدما نزلت هذه الآية في مدحهم عن طهارتهم، فأخبروه أنهم يتبعون الحجارة الماء، فحمدهم على صنيعهم.

﴿والله يحب المطهرين الطهارة المعنوية، كالتنزه من الشرك والأخلاق الرذيلة، والطهارة الحسية كإزالة الأنجاس ورفع الأحداث.

ثم فاضل بين المساجد بحسب مقاصد أهلها وموافقتها لرضاه فقال: ﴿أَفُمن أُسس بنيانه على تقوى من الله﴾ أي: على نية صالحة وإخلاص ﴿ورضوان﴾ بأن كان موافقاً لأمره،

فجمع في عمله بين الإخلاص والمتابعة، وخير أم من أسس بنيانه على شفا أي: على طرف وجرف هار أي: بال، قد تداعي للانهدام، وفانهار به في نار جهنم والله لا بهدي القوم النظالمين لا فيه مصالح دينهم ودنياهم.

﴿لا يزال بنياتهم الذي بنوا ربية في قلوبهم ﴾ أي: شكا وريباً ماكتاً في قلوبهم ، ﴿إلا أن تقطع قلوبهم ﴾ بأن يندموا غاية الندم ويتوبوا إلى ربهم، ويخافوه غاية الخوف، فبذلك يعفو الله عنهم، وإلا فنياتهم لا يزيدهم إلا ريباً إلى ربيهم،

والله عليم بجميع الأشياء، ظاهرها وباطنها، خفيها وجليها، وبما أسره العباد، وأعلنوه. ﴿حكيم لا يفعل ولا يخلق ولا يأمر ولا ينهى، إلا ما اقتضته الحكمة وأمر به فلله الحمد (().

وفي هذه الايات فوالد عده.
منها: أن اتحاذ المسجد الذي يقصد
به الضرار لمسجد آخر بقربه، أنه محرم،
وأنه يجب هدم مسجد الضرار، الذي
اطلع على مقصود أصحابه.
ومنها: أن العمل وإن كان فاضلاً

ومنها: ان العمل وإن كان فاضلا تغيره النية، فينقلب منهياً عنه، كما قلبت نية أصحاب مسجد الضرار عملهم إلى ما ترى. ومنها: أن كل حالة يحصل بها التفريق بين المؤمنين، فإنها من المعاصي

التعريق بين المؤمنين، فإنها من المعاصي التي يتعين تركها وإزالتها . كما أن كل حالة يحصل بها جمع المؤمنين واثتلافهم، يتعين اتباعها والأمر بها والحث عليها، لأن الله علل المخاذهم لمسجد الضرار بهذا المقصد الموجب للنهي عنه، كما يوجب ذلك الكفر والمحاربة لله ورسولة .

المعصية، والبعد عنها، وعن قربها. ومنها: أن المعصية تؤثر في البقاع، كما أثرت معصية المنافقين في مسجد الضرار، ونهى عن القيام فيه، وكذلك

الطاعة تؤثر في الأماكن كما أثرت في مسجد «قباء» حتى قبال الله فيه: 
﴿ لسجد أسس على التقوى من أول يوم أحق أن تقوم فيه ﴿ للسجد قباء من الفضل ما ليس لغيره، حتى كان ﷺ يزور قباء كل سبت يصلي فيه، وحث على الصلاة فيه .
ومنها: أنه يستفاد من هذه التعاليل الملكورة في الآية ، أربع قواعد مهمة ،

معصية لله، فإن المعاصي من فروع الكفر، أو فيه تفريق بين المؤمنين، أو فيه معاونة لمن عادى الله ورسوله، فإنه عرم ممنوع منه، وعكسه بعكسه عن معصية الله لا تزال مبعدة لفاعلها عن الله بمنزلة الإصرار على المعصية حتى يزيلها ويتوب منها توبة تامة بحيث يتقطع قلبه من الندم والحسرات.

كل عمل فيه مضارة لمسلم، أو فيه

ومنها: أنه إذا كان مسجد قباء مسجداً أسس على التقوى، فمسجد النبي على الذي أسسه بيده الباركة وعمل فيه واختاره الله له من باب أولى وأحرى.

ومنها: أن العمل المبني على الإخلاص والمبابعة، هو العمل المؤسس على التقوى، الموصل لعامله إلى جنات النعيم.

و العمل المبني على سوء القصد وعلى البدع والضلال، هو العمل المؤسس على شفا جزف هار، فانهار به في نار جهنم، والله لا يهدي القوم الظالمين.

جهنم، والله لا يهدي القوم الظالمين.

﴿ ١١١﴾ ﴿ إِنَّ الله السنسرى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة وعداً عليه حقاً في التوراة والإنجيل والمقرآن ومن أوفى بعيهام من الله فاستبشروا ببيعكم الذي بايعتم به وذلك مو القوز العظيم في غير تعالى خبراً صدقاً، ويعد وعداً حقاً بمبايعة

<sup>(</sup>١) كذا في ب وفي أ: وأمر به، الحمد.

عظيمة، ومعاوضة حسيمة، وهو أنه اشترى بنفسه الكريمة ومن المؤمنين أنفسهم وأموالهم فهي المثمن والسلعة المبيعة.

﴿ بأن لهم الجنَّة ﴾ التي فيها ما تشعهه الأنفس، وتلذ الأعين من أنواع السلنات، والأفراح، والمسرات، والخور الحسان، والمنازل الأنقات.

وصفة العقد والمبايعة، بأن يبذلوا لله نفوسهم وأموالهم في جهاد أعدائه، لإعلاء كلمته وإظهار دينه ف ﴿يقاتلون في سبيل الله فيقتلون ويقتلون فهذا العقد والمبايعة، قد صدرت من الله مؤكدة بأنواع التأكدات.

﴿وعداً عليه حقاً في التوراة والإنجيل والقرآن التي هي أشرف الكتب التي طرقت العالم، وأعلاها، وأكملها، وجاء بها أكمل الرسل أولو العزم، وكلها اتفقت على هذا الوعد الصادق.

ومن أوفى بعهده من الله فاستبشروا أيها المؤمنون القائمون بما وعدكم الله، وببيعكم الذي بايعتم بعضكم بعضا، ويمث بعضكم بعضاً ويمث بعضكم بعضاً لا فوز أكبر منه ولا أجل، لأنه المقيم، والرضا من الله الذي هو أكبر منه ولا أجل، لأنه المقيم، والرضا من الله الذي هو أكبر منه ولا أردت أن تعرف من نعيم الجنات، وإذا أردت أن تعرف مقدار الصفقة، فانظر إلى المشتري من هو؟ وهو الله جل جلاله، وإلى الشمن المعوض، وهو أكبر الأعواض وأجلها، جنات النعيم، وإلى الشمن

وإلى من جرى على يديه عقد هذا التبايع، وهو أشرف الرسل، وبأي: كتاب رقم، وهي كتب الله الكبار المزلة على أفضل الخلق.

المبذول فيها، وهو النفس، والمال،

الذي هو أحب الأشياء للإنسان.

و ١١٢٥ ﴿ التاتبون العابدون الحابدون الحامدون الحسائدون الراكعون الساجدون الآمرون بالمعروف والناهون عن المنكر والحافظون لحدود الله وبشر

المؤمنين كأنه قيل: من هم المؤمنون الذين لهم البشارة من الله بدخول الجنات ونيل الكرامات؟ فقال: هم ﴿التائبون أي: الملازمون للتوبة في جمع الأوقات عن جمع السيئات.

والعابدون أي: المتصفون بالعبودية لله، والاستمرار على طاعته من أداء الواجبات والمستحبات في كل وقت، فبذلك يكون العبد من العابدين.

والحمامدون شه في المسراء والضراء، والسر والعسر، المعترفون بما لله عليهم من النعم الظاهرة والباطنة، المنون على الله بذكرها وبذكره في آناء الليل وآناء النهار.

﴿السائحون﴾ فسرت السياحة بالصيام، أو السياحة في طلب العلم، وفسرت بسياحة القلب في معرفة الله وحبته، والإنابة إليه على الدوام، والصحيح أن المراد بالسياحة السفر في القربات، كالحج، والعمرة، والجهاد، وظلب العلم، وصلة الأقارب، ونحو ذلك.

﴿الراكعون السباجدون﴾ أي: المكثرون من الصلاة المشتملة على الركوع والسجود.

﴿ الْأَمرون بِالمعروف﴾ ويدخل فيه جميع الواجبات والمستحبات .

﴿ والناهون عن المنكر﴾ وهي جميع ما نهى الله ورسوله عنه .

ورالحافظون لحدود الله بتعلمهم حدود ما أنزل الله على رسوله، وما يدخيل في الأوامير والتواهي والأحكام، وما لا يدخل، الملازمون لها فعلاً وتركا.

﴿وبشر المؤمنين﴾ لم يدكر ما يبشرهم به، ليعم جميع ما رتب على الإيمان من ثواب الدنيا والدين والآخرة، فالبشارة متناولة لكل مؤمن.

وأما مقدارها وصفتها فإنها بحسب حال المؤمنين، وإسمانهم، قوة، وضعفاً، وصملاً بمقتضاه.

﴿ ١١٣ - ١١٤﴾ ﴿ مَا كَانَ لَلْنَبِي وَالذِّينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغَفُّرُوا لَلْمُشْرِكِينَ

ولو كانوا أولي قربي من بعد ما تبين لهم أنهم أصحاب الجحيم \* وما كأن استغفار إبراهيم لأبيه إلاعن موعدة وعدها إياه فلما تبين له أنه عدو لله تبرأ منه إنّ إبراهيم الأواه حليم الله يعنى: ما يليق ولا يحسن للنبي وللمؤمنين به ﴿أَنْ يَسْتَغَفِّرُوا لِلْمُشْرِكِينَ ﴾ أي: لن كَفَرُ بِهُ وَعَبِدُ مَعِهُ غَيْرُهُ ﴿ وَلُو كَانُوا أُولِي قربي من بعد ما تبين لهم أنهم أصحاب الجحيم، فإن الاستغفار لهم في هذه الحال غلط غير مفيد، فلا يليق بالنبي والمؤمنين، لأنهم إذا ماتوا على الشرك، أو علم أنهم يموتون عليه، فقد حقت عليهم كلمة العذاب، ووجب عليهم الخلود في النار، ولم تنفع فيهم شفاعة الشافعين، ولا استغفار المستغفرين

وأيضاً فإن النبي والذين آمنوا معه، عليهم أن يوافقوا ربهم في رضاه وغضبه، ويوالوا من والاه الله، والاستغفار منهم لمن تبين أنه من أصحاب النار مناقض له، ولئن وجد الاستغفار من خليل الرحن إبراهيم عليه السلام لأبيه فإنه همن موعدة وعدها إياه في قوله: ﴿سأستغفر لك ربي إنه كان بي حفيا ﴾ وذلك قبل أن يعلم عاقبة أبيه.

فلما تبين لإبراهيم أن أباه عدو لله ، سيموت على الكفر ، ولم ينفع فيه الوعظ والتذكير ﴿تبرأ منه ﴾ موافقة لربه وتأديا معه .

﴿إِنْ إِسِراهِيم لِأُواهِ أِي: رَجَّاعَ إِلَى اللهِ فِي جَمِيعَ الأُمورِ، كثير الذكر والدعاء والاستغفار والإنابة إلى ربه.

وصفح عما يصدر منهم إليه من الزلات، لا يستفزه جهل الجاهلين، ولا يقابل الجاني عليه بجرمه، فأبوه قال له: ﴿لأرجنك ﴾ وهو يقول له: ﴿سلام عليك سأستغفر لك ربي ﴾.

فعليكم أن تقتدوا وتتبعوا ملة إبراهيم في كل شيء ﴿إلا قول إبراهيم لأبيه لأستغفرن لك﴾ كما نبهكم الله عليها وعلى غيرها، ولهذا قال:

﴿ ١١٥ ـ ١١٦﴾ ﴿ ومساكِسان الله

ليضل قوماً بعد إذ هداهم حتى يبين لهم ما يتقون إن الله بكل شيء عليم \* إن الله له ملك السماوات والأرض يحي ويميت وما لكم من ولي ولا نصير \* يعني أن الله تعالى إذا منّ على قوم بالهداية ، وأمرهم بسلوك الصراط المستقيم ، فإنه تعالى يتمم عليهم إحسانه ، ويبين لهم ضرورتهم ، فلا يتركهم ضالين بأمور دينهم ، ففي هذا دليل على كمال رحمته ، وأن شريعته وافية بجميع ما يحتاجه العباد في أصول الدين وفروعه .

ويحتمل أن المراد بللك ﴿وما كان الله ليضل قوماً بعد إذ هداهم حتى يبين لهم ما يتقون فاذا بين لهم ما يتقون فلم ينقادوا له، عاقبهم بالإضلال جزاء لهم على ردهم الحق المين، والأول أولى.

﴿إِن الله بكل شيء عليم ﴾ فلكمال علمه وعمومه علمكم ما لم تكونوا تعلمون ، وبين لكم ما به تتفعون .

﴿إِن الله له ملك السماوات والأرض يحيي ويميت ﴿ أَي: هو المالك لذلك ، المدبر لعباده بالإحياء والإماتة وأنواع التدابير الإلهية ، فإذا كان لا يخل بتدبيره القدري فكيف يخل بتدبيره الديني المتعلق بإلهيته ، ويترك عباده سدى مهملين ، أو يدعهم ضالين جاهلين، وهو أعظم توليه لعباده ؟!!

فلهذا قال: ﴿وما لكم من دون الله من ولي ولا تصير﴾ أي: ولي يتولاكم بجلب المنافع لكم، أو ﴿نصير﴾ يدفع عنكم المضار.

﴿ ١١٧ ـ ١١٧﴾ ﴿ لقد تناب الله على النبي والمهاجرين والأنصار الذين اتبعوه في ساعة العسرة من بعد ما كاد يزيغ قلوب فريق منهم ثم تاب عليهم إنه بهم رؤوف رحيم \* وعلى الثلاثة الذين خلفوا حتى إذا ضاقت عليهم

الأرض بما رحبت وضاقت عليهم أنفسهم وظنوا أن لا ملجاً من الله إلا البه ثم تاب عليهم ليتوبوا إن الله هو التواب الرحيم في خبر تعالى أنه من لطفه وإحسانه (قاب على النبي في خمد التواب الزلات، ووفر لهم الحسنات، ورقاهم الخسنات، ورقاهم في المحبة الشاقات، ولهذا قال: ﴿اللّذِينَ البعوه في ساعة ولهذا قال: ﴿اللّذِينَ البعوه في ساعة الأعداء في وقعة «تبوك»(١) وكانت في والركوب، وكثرة عدو، مما يدعو إلى والركوب، وكثرة عدو، مما يدعو إلى التخلف.

فاستعانوا الله تعالى، وقاموا بذلك ومن بعد ما كاديزيغ قلوب فريق منهم أي: تنقلب قلوبم، ويميلوا إلى الدعة والسكون، ولكن الله شتهم وأيدهم وقواهم، وزَيْغُ القلب هو انحوافه عن الصراط المستقيم، فإن كان الانحراف في أصل الدين كان كفراً، وإن كان في شرائعه كان بحسب تلك الشريعة التي زاغ عنها، إما قصر عن فعلها، أو فعلها على غير الوجه الشرعي.

وقوله: ﴿ثم تاب عليهم﴾ أي: قبل توبتهم ﴿إنه بهم رؤوف رحيم﴾ ومن رأفته ورحمته أن مَنَّ عليهم بالتوبة، وقبلها منهم وثبتهم عليها.

و كذلك لقد تاب الله ﴿ على المثلاثة الله فرعلى المسلمين خلفوا ﴾ عن الخروج مع المسلمين في تلك الغزوة ، وهم المعورة معروفة في الصحاح والسنن . وضافت عليهم الأرض بما رحب ﴿ وَضَافَت عليهم الأرض بما رحب ﴿ على سعتها ورحبها ﴿ وَضَافَت عليهم النّه هي أحب إليهم من كل شيء ، فضاف عليهم الفضاء من كل شيء ، فضاف عليهم الفضاء الواسع ، والمحبوب الذي لم تجر العادة بالضيق منه ، وذلك لا يكون إلا من بالضيق منه ، وذلك لا يكون إلا من بالفضاء بالفضاء

أمر مزعج، بلغ من الشدة والمشقة ما لا يمكن التعبير عنه، وذلك لأنهم قدموا رضا الله ورضا رسوله على كل شيء.

وظنوا أن لا ملجاً من الله إلا الله أي تيقنوا وعرفوا بحالهم، أنه لا ينجي من الشدائد ويلجاً إليه، إلا الله وحده لا شريك له، فانقطع تعلقهم بالمخلوقين، وتعلقوا بالله ربهم، وفروا منه إليه، فمكثوا بهذه الشدة نحو خسين ليلة.

وشم تاب عليهم الي أي: أذن في توبتهم ووفقهم لها وليتوبوا أي: لتقع منهم، فيتوب الله عليهم، والتقوب الله عليهم، والعفو، والعفران عن الزلات والعصيان، والرحيم وصفه الرحمة العظيمة التي لا تزال تنزل على العباد في كل وقت وحين، في جميع اللحظات، ما تقوم به أمورهم الدينية والدنيوية.

وفي هذه الآيات دليل على أن توبة الله على العبد أجل الغايات، وأعلى النهايات، فإن الله جعلها نهاية خواص عباده، وامتن عليهم بها، حين عملوا الأعمال التي يجبها ويرضاها.

ومنها: لطف ألله بهم وتثبيتهم في إيمانهم عند الشدائد والنوازل المزعجة. ومشها: أن العبادة الشاقة على النفس، لها فضل ومزية ليست لغيرها، وكلما عظمت المشقة عظم الأجر.

ومنها: أن توبة الله على عبده بحسب ندمه وأسفه الشديد، وأن من لا يبالي بالذنب ولا يحرج إذا فعله، فإن توبته مدخولة، وإن زعم أنها مقبولة.

ومنها: أن علامة الخير وزوال الشدة، إذا تعلق القلب بالله تعالى تعلقاً تاماً، وانقطع عن المخلوقين

ومنها: أن من لطف الله بالثلاثة، أن وسمهم بوسم، ليس بعار عليهم فقال: ﴿خُلِفُوا﴾ إشارة إلى أن المؤمنين

<sup>(</sup>١) في ب: غزوة تبوك.

خلفوهم، [أو خلفوا عن من بُتّ في قبول عذرهم أو في رده](١) وأسم لم يكن تخلفهم رغبة عن الخير، ولهذا لم يقل: «تخلفوا».

ومنها: أنَّ الله تعالى مَنَّ عليهم بالصدق، ولهذا أمر بالاقتداء بهم فقال :

﴿١١٩﴾ ﴿يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وكونوا مع الصادقين ﴾ أي: ﴿يا أيها الذين آمنوا﴾ بالله، وبما أمر الله بالإيمان به، قوموا بما يقتضيه الإيمان، وهو القيام بتقوى الله تعالى، باجتناب ما نهي الله عنه والبعد عنه .

﴿وكونوا مع الصادقين ﴿ في أقوالهم وأفعالهم وأحوالهم، الذين أقوالهم صدق، وأعمالهم، وأخوالهم لا تكون إلا صدقاً خلية من الكسل والفتور، سالة من القاصد السيئة، مشتملة على الإخلاص والنية الصالحة، فإن الصدق يهدي إلى البر، وإن البر يهدي إلى الجنّة.

قال الله تعالى: ﴿ هذا يوم ينفع الصادقين صدقهم، الاية.

﴿١٢٠ \_ ١٢١﴾ ﴿ما كان لأهل المدينة ومن حولهم من الأعراب أن يتخلفوا عن رسول اله ولا يرغبوا بأنفستهم عن نفسته ذلك بأنهم لا يصيبهم ظمأ ولا نصب ولا مخصمة في سبيل الله ولا يطؤون موطِعًا يغيظ الكفار ولا ينالون من عدو نيلا إلا كتب لهم به عمل صالح إنّ الله لا يضيع أجر الحسنين \* ولا ينفقون نفقة صغيرة ولا كبيرة ولا يقطعون واديا إلا كتب لهم ليجزيهم الله أحسن ما كانوا يعملون، يقول تعالى \_حاثاً لأهل المديسة المنورة من المهاجرين، والأنصار، ومن حولهم من الأعراب، الذين أسلموا فحسن إسلامهم ..: ﴿مَا كان لأهل المدينة ومن حولهم من الأعراب أن يتخلفوا عن رسول الله ﴾ أي: ما ينبخي لهم ذلك، ولا يليق بأحوالهم.

وراحتها، وسكونه ﴿عن نفسه﴾ الكريمة الزكية، بل النبي على أولى بالمؤمنين من أنفسهم، فعلى كل مسلم أن يفدي النبي ﷺ بنفسه ويقدمه عليها، فعلامة تعظيم الرسول ﷺ ومحسته والإيمان التام به، أن لا يتخلفوا عنه، ثم ذكر الثواب الحامل على الخروج، فقال: ﴿ ذَلَكُ بِأَمْهِ ﴾ أي: المجاهدين في سبيل الله ﴿ لا يصيبهم ظمأ ولا نصب ﴾ أي: تعب ومشقة ﴿ولا مخمصة في سبيل الله ﴾ أي: مجاعة.

﴿ وَلا يُطوُّونَ مُوطِّنًا يُغيظُ الْكُفَّارِ ﴾ من الخوض لديارهم والاستيلاء على أوطانهم، ﴿ولا ينالون من عدو نيلا﴾ كالظفر بجيش أو سرية أو الغنيمة لمال ﴿إلا كتب لهم به عمل صالح﴾ لأن هذه آثار ناشئة عن أعمالهم.

﴿إِن الله لا يضيع أَجُر المحسنين﴾ الذين أحسنوا في مبادرتهم إلى أمر الله، وقيامهم بما عليهم من حقه وحق خلقه، فهذه الأعمال آثار من آثار عملهم.

ثم قال: ﴿ولا ينفقون نفقة صغيرة ولا كبيرة ولا يقطعون واديا ﴿ في ذهابهم إلى عدوهم ﴿إلا كتب لهم ليجريهم الله أحسسن مساكسانسوا يعملون

ومن ذلك هذه الأعسال، إذا أحلصوا فيها لله، ونصحوا فيها، ففي هذه الايات أشد ترغيب وتشويق للنفوس إلى الخروج إلى الجهاد في سبيل الله، والاحتساب لما يصيبهم فيه من المشقات، وأن ذلك لهم رفعة درجات، وأن الآثار المترتبة على عمل العبد له فيها أجر كبير .

﴿١٢٢﴾ ﴿وما كان المؤمسون لينفروا كافة فلولا نفر من كل فرقة منهم طائفة ليتفقهوا في الدين ولينذروا قومهم إذا رجعوا إليهم لعلهم يحذرون، يقول تعالى: \_ منبها لعباده المؤمنين على ما ينبغي لهم \_ ﴿ وما كان ﴿ولا يرغبوا بأنفسهم ﴾ في بقائها المؤمنون لينفروا كافة ﴾ أي: جميعاً لقتال

عدوهم، فإنه يحصل عليهم المشقة بذلك، وتفوت به كثير من المصالح الأخرى، ﴿فلولا نفر من كل فرقة منهم، أي: من البلدان، والقبائل، والأفخاذ ﴿طائفة﴾ تحصل بها الكفاية والمقصود لكان أولى.

ثم نبه على أن في إقامة المقيمين منهم وعدم خروجهم مصالح لو خرجوا لفاتتهم، فقال: ﴿لِيتفقهوا﴾ أي: القاعدون ﴿في الدين ولينذروا قومهم إذا رجعوا إليهم، أي: ليتعلموا العلم الشرعي، ويعلموا معانيه، ويفقهوا أسراره، وليعلموا غيرهم، ولينذروا قومهم إذا رجعوا إليهم.

ففي هذا فضيلة العلم، وخصوصاً الفقه في الدين، وأنه أهم الأمور، وأن من تعلم علماً، فعليه تشره وبثه في العباد، ونصيحتهم فيه فإن انتشار العلم عن العالم، من بركته وأجره الذي ينمى له .

وأما اقتصار العالم على نفسه، وعدم دعوته إلى سبيل الله بالحكمة والموعظة الحسنة، وترك تعليم الجهال ما لا يعلمون، فأي: منفعة حصلت للمسلمين منه؟ وأي: نتيجة نتجت من علمه؟ وغايته أن يموت، فيموت علمه وتتمترته، وهنذا غناينة الحترمتان، لمن آتاه الله علماً ومنحه فهماً .

وفي هذه الآية أيضاً دليل وإرشاد وتنبيه لطيف، لفائدة مهمة، وهي: أن السلمين ينبغي لهم أن يعدوا لكل مصلحة من مصالحهم العامة من يقوم بها، ويوفر وقته عليها، ويجتهد فيها، ولا يلتفت إلى غيرها، لتقوم مصالحهم، وتتم منافعهم، ولتكون وجهة خميعهم، ونهاية ما يقصدون قصداً واحداً، وهو قيام مصلحة دينهم ودنياهم، ولو تفرقت الطرق وتعددت المشارب، فالأعمال متباينة، والقصد واحد، وهذه من الحكمة العامة النافعة في جميع الأمور.

. ﴿١٢٣﴾ ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمِنُوا قَاتِلُوا الذين يلونكم من الكفار وليجدوا فيكم

غلظة واعلموا أن الله مع المتقين له وهذا أيضاً إرشاد آخر، بعدما أرشدهم إلى التدبير فيمن يباشر القتال، أرشدهم إلى أنهم يبدؤون بالأقرب فالأقرب من الكفار، والغلظة عليهم، والشدة في القتال، والشجاعة والثبات.

﴿واعلموا أن الله مع المتقين أي: وليكن لديكم علم أن المعونة من الله تنزل بحسب التقوى، فلازموا على تقوى الله، يُعِنْكُم وينصركم على عدوكم.

وهذا العموم في قوله: ﴿قاتلوا الدّين يلونكم من الكفار﴾ خصوص بما إذا كانت المصلحة في قتال غير الذين يلوننا، وأنواع المصالح كثيرة جداً.

ويزاما أنزلت سورة فمنهم من يقول أيكم زادته هذه المانا فأما الذين آمنوا فزادتهم إيمانا وهم يستبشرون \* وأما الذين في قلوبهم مرض فزادتهم رجسا إلى رجسهم وماتوا وهم كافرون \* أولا مرون أنهم يفتنون في كل عام مرة أو مرتين ثم لا يتوبون ولا هم يذكرون يقول تعالى: مبيناً حال المنافقين، وحال المؤمنين عند نزول المرآن، وتفاوت ما بين الفريقين فقال: ﴿ وَإِذَا مَا أَنْوَلْتَ سُورةً ﴾ فيها الأمر والنهي، والخبر عن نفسه الكريمة، وعن الأمور الغائبة، والحث على الجهاد.

﴿فمنهم من يقول أيكم زادته هذه إيماناً ﴾ أي: حصل الاستفهام لن حصل له الإيمان بها من الطائفتين.

قال تعالى مبيناً الحال الواقعة ..: وفأما الذين آمنوا فزادتهم إيماناً بالعلم بها، وفهمها واعتقادها، والعمل بها، والرغبة في فعل الخير، والانكفاف عن فعل الشر.

﴿وهم يستبشرون﴾ أي: يبشر بعضهم بعضاً بما منَّ الله عليهم من آياته، والتوفيق لفهمها والعمل بها. وهذا دال على انتشراح صدورهم لآيات الله، وطمأنينة قلوبهم، وسرعة

انقيادهم لما تحثهم عليه.

وأما الذين في قلوبهم مرض الين شي قلوبهم مرض أي: شك ونفاق وفزادتهم رجساً إلى رجسهم أي: مرضاً إلى مرضهم، وشكا إلى شكهم، من حيث إنهم كفروا بها وعاندوها وأعرضوا عنها، فازداد لذلك مرضهم، وترامى بهم إلى الهلاك وهم كافرون أي قلوبهم، حتى وماتوا وهم كافرون أي الهلاك وهم كافرون أي الهلاك وهم كافرون أي الهلاك وهم كافرون أي المنابع على قلوبهم، حتى وماتوا

وهذا عقوبة لهم، لأنهم كفروا بآيات الله وعصوا رسوله، فأعقبهم نفاقاً في قلوبهم إلى يوم يلقونه.

قال تعالى \_ موبخاً لهم على إقامتهم على ماهم عليه من الكفر والنفاق \_: ﴿ أو لا يرون أنهم يفتنون في كل عام مرة أو مرتين﴾ بما يصيبهم من البلايا والأمراض، وبما يبتلون من الأوامر الإلهية التي يراد بها اختبارهم.

﴿ ثُم لا يتويون ﴾ عما هم عليه من الشر ﴿ ولا هم يذكرون ﴾ ما ينفعهم، فيفعلونه، وما يضرهم فيتركونه.

فالله تعالى يبتليهم ـ كما هي سنته في ساتر الأمم ـ بالسراء والضراء وبالأوامر والنواهي ليرجعوا إليه، ثم لا يتوبون ولا هم يذكرون.

وفي هذه الآيات دليل على أن الإيمان يزيد وينقص، وأنه ينبغي للمؤمن أن يتفقد إيمانه ويتعاهده، فيجدده وينميه، ليكون دائماً في صعدد،

(۱۲۷) وقوله: ﴿وَإِذَا مَا أَنْزَلْتُ سُورة نَظْرُ بِعَضُهُم إِلَّى بَعْضُ هَلَ يَرَاكُمُ مِنْ أَحَدُ ثُمُ انْصَرَفُوا صَرَفُ اللهُ قلوبهم بأنهم قوم لا يفقهون المعنى: أن النافقين الذين يحذرون أن تنزل عليهم سورة ليؤمنوا بها ، ويعملوا بمضمونها ونظر بعضهم إلى بعض جازمين على ترك العمل بها ، ينتظرون الفرصة في الاختفاء عن أعين المؤمنين ، ويقولون : ﴿هِلُ يَرَاكُ مِنْ أَحَدُ ثُمُ انْصَرَفُوا﴾

(基本) (基本) (基本) (基本) (基本) ا يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَتُواْ قَلْلِلُوا ٱلَّذِينَ يَلُونَكُمْ مِنَ ٱلْكَفَار وَلْيَجِدُواْ فِيكُمْ عِلْظَةً وَاعْلَمُواْ أَتَ ٱللَّهَ مَحَالُكُوْ @وَإِذَا مَا أَيْزِكُ سُورَةً فَمِنْ هُرِمِّن يَقُولُ أَيْكُ عُرْزَدُتُهُ هَا فِي إِيكُنَّا فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامُنُواْ فَكَزَادَتْهُمْ إِيْكَنَّا وَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ۞ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُدُوبِهِ مِ مَرَضٌ فَيْزَادَتُهُمْ رِجْسًا إِلَى رِجْمِيهِمْ وَمَاتُواُ وَهُمْ رَكَا يُؤُونَ ٥ أُوَلَاكِرُوْنِ أَنَّهُ مُرْفُ تَنُونِ فِي كُلُ عَامِمٌ رَّةً أَوْمَ تُوَيَّيْنِ ثُرُّ لَا يَتْرُبُونَ وَلَاهُ مُرِينًا حَكُرُونَ ﴿ وَإِذَا مَّا أَرْبَكَ سُورَةُ نُظُـرَةً صُهُمْ إِلَّكَ بَعْضِ هَلِّ يَرَكِكُم مِنْ أَحَدِثُمُّ ٱنْصَرَقُواْ صَرَفَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُ عَرِبَأَنَّهُ وَقُورًا لَّا يَفْ فَهُونَ ۞ لَقَدْ جَآءَ كُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَنِ بِزُعَلَتِ و مَاعَنِتُ مُ كَرِيضٌ عَلَيْ كُم عِلْمُ وَمِينَ رَهُ وَفُ رَجِيتُ ﴿ فَانِ تَوَلُّواْ فَقُلْ حَسْبَى أَلَهُ لَا إِلَّهُ إِلَّاهُوِّ عَلَيْهِ وَقَرَكَ أَنَّ وَهُوَرَبُ ٱلْعَرَيْنَ ٱلْعَطِيرِ ۞ 

متسللين، وانقلبوا معرضين، فجازاهم الله بعقوية من جنس عملهم، فكما انصرفوا عن العمل وصوف الله قلويم أي: صدها عن الحق وخذلها.

﴿ بأمم قوم لا يفقهون ﴾ فقها ينفعهم، فإنهم لو فقهوا، لكانوا إذا نزلت سورة أمنوا بها، والقادوا لأمرها.

والمقصود من هذا بيان شدة نفورهم عن الجهاد وغيره من شرائع الإيمان، كما قال تعلل عنهم: ﴿فَإِذَا أَنْزَلْتُ سُورة محكمة وذكر فيها القتال رأيت الذين في قلوبهم مرض ينظرون إليك زنظر المغشي عليه من الموت ﴿

(۱۲۸ – ۱۲۹) ولقد جاءكم رسول من أنفسكم عزيز عليه ما عنتم حريص عليكم بالمؤمنين رؤوف رحيم \* فإن تولوا فقل حسبي الله لا إله إلا هو عليه توكلت وهو رب العرش العظيم » يمتن [تعالى] على عباده المؤمنين بما بعث فيهم النبي على أنفسهم، يعرفون عن أنفسهم، يعرفون ولا يأنفون عن الانقياد له، وهو والله عنه ما النسع والسعي في مصالحهم.

﴿عزيز عليه ما عنتم ﴿ أَي : يَشُنَ عليه الأمر الذي يشق عليكم ويعتكم .

## نَّالَا عَلَانَ الْمُنْ الْمَنْ اللَّهِ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللْلِلْمُ اللْلِلْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُ

وحريص عليكم فيحب لكم الخير، ويسعى جهده في إيصاله الكم الكم، ويحرص على هدايتكم إلى الإيمان، ويكره لكم الشر، ويسعى جهده في تنفيركم عنه. ﴿بالمؤمنين رؤوف رحيم أي: شديد الرأفة والرحمة بهم، أرحم بهم من والديم.

ولهذا كان حقه مقدماً على سائر حقوق الخلق، وواجب على الأمة الإيمان به، وتعظيمه، وتعزيره، وتوقيره ﴿فَإِن ﴾ آمنوا، فذلك حظهم وتوفيقهم، وإن ﴿تولوا﴾ عن الإيمان والعمل، فامض على سبيلك، ولا تزل في دعوتك، وقل حسبي الله أي: الله كافيً في جميع ما أهمني، ﴿لا إله إلا هو﴾ أي: لا معبود بحق سواه.

﴿عليه توكلت﴾ أي: اعتمدت ووثقت به، في جلب ما ينفع، ودفع ما يضر، ﴿وهو رب العرش العظيم﴾ الذي هو أعظم المخلوقات. وإذا كان رب العرش العظيم، الذي وسع المخلوقات، ان ربًا لما دونه من باب أول وأحرى.

تم تفسير سورة التوبة بعون الله ومنه فللـه الحمد أولاً وآخراً وظاهراً وباطنـاً

## تفسیر سورة یونس مکیسة

(1-1) ﴿ بسم الله الرحن الرحيم الربيم الله الرحيم \* أكان الربيل المناس عجباً أن أوحينا إلى رجل منهم أن أنذر الناس ويشر الذين آمنوا أن لهم عنا صدق عند ربهم قال الكافرون إن هذا لساحر مبين ﴿ يقول تعالى: ﴿ آلر تلك آيات الكتاب الحكيم ﴾ وهو هذا القرآن، المشتمل على الحقائق والأحكام، الذالة آياته على الحقائق الإيمانية والأوامر والنواهي الشرعية، الذي على جميع الأمة تلقيه بالرضا والقول والانقياد.

ومع هذا فأعرض أكثرهم فهم لا يعلمون، فتعجبوا ﴿أَن أوحينا إلى رجل منهم أن أنذر الناس﴾ عذاب الله، وخوفهم نقم الله، وذكرهم بآيات الله.

وبشر الذين آمنوا المانا صادقاً وأن لهم قدم صدق عند ربهم أي: لهم جزاء موفور (١١)، وثواب مذخور عند ربهم بما قدموه وأسلفوه من الأعمال الصالحة الصادقة.

فتعجب الكافرون من هذا الرجل العظيم تعجباً حملهم على الكفر به، ف ﴿ قَالَ الكَافَرُونَ ﴾ عنه: ﴿ إِنْ هذا لساحر مبين ﴾ أي: يَيْنُ السحر، لا يُخفى بزعمهم على أحد، وهذا من سفههم وعنادهم، فإنهم تعجبوا من أمر ليس مما يتعجب منه ويستعرب، معرفتهم بمصالحهم.

كيف لم يؤمنوا بهذا البرسول الكريم، الذي بعثه الله من أنفسهم، يعرفونه حق المعرفة، فردوا دعوته، وحرصوا على إبطال دينه، والله متم نوره ولو كره الكافرون

٣ - ٤ ﴿ ﴿ إِن رَبِّ كُلِمُ اللهِ اللهِ إِن رَبِّ كُلُمُ اللهِ اللهُ ال

ربكم فاعبدوه أفلا تذكرون \* إليه مرجعكم جميعاً وعدالله حقاً إنه يبدأ الخلق ثم يعيده ليجزي الذين آمنوا وعملوا الصالحات بالقسط والذين منوا كفروا لهم شراب من حميم وعذاب أليم بما كانوا يكفرون \* يقول تعالى مبينا لربوبيته وإلهيته وعظمته: ﴿إن ربكم الله الذي خلق السماوات والأرض في ستة أيام \* مع أنه قادر على خلقها في خطة واحدة، ولكن لما له في ذلك من الحكمة الإلهية، ولأنه رفيق فعاله.

ومن جلة حكمته فيها، أنه خلقها بالحق وللحق، ليعرف بأسمائه وصفاته ويفرد بالعبادة.

﴿نُم ﴾ بعد خلق السمياوات والأرض ﴿استموى على العرش ﴾ استوى على العرش

ويدبر الأمر في العالم العلوي والسفلي، من الإماتة والإحياء، وإنزال الأرزاق، ومداولة الأيام بين الناس، وكشف الضرعن المضرورين، وإجابة سؤال السائلين.

فأنواع التدايير نازلة منه وصاعدة إليه، وجميع الحلق مذعنون لعزه (٢٠)، خاضعون لعظمته وسلطانه.

وما من شفيع إلا من بعد إذنه فلا يقدم أحد منهم على الشفاعة، ولو كان أفضل الخلق، حتى يأذن الله ولا يسأذن، إلا لمن ارتضى، ولا يسرتضي إلا أهل الإخلاص والتوحيد له.

﴿ وَلَكُم ﴾ الذي هذا شأنه ﴿ الله ربكم ﴾ أي: هو الله الذي له وصف الإلهية الجامعة لصفات الكمال، ووصف الربوبية الجامع لصفات الأفعال.

﴿ فاعيدوه ﴾ أي: أفردوه بجميع ما تقدرون عليه من أنواع العبودية ، ﴿ أَفَلَا تَدْكُرُونَ ﴾ الأدلة الدالة على أنه وحده المعبود المحمود، ذو الجلال والإكرام.

فلما ذكر حكمه القدري وهو التدبير العام، وحكمه الديني وهو

شرعه، الذي مضمونه ومقصوده عبادته وحده لا شريك له، ذكر الحكم الجزائي، وهو مجازاته على الأعمال بعد الموت، فقال: ﴿ إِلَيْهُ مُرْجِعِكُمْ جَمِيعاً ﴾ أي: سيجمعكم بعد موتكم ليقات يوم معلوم.

﴿إِنَّهُ بِبِدَأُ الْخُلُقُّ ثُمْ يَعِيدُهُ ۖ فَالْقَادِرِ على ابتداء الخلق قادر على إعادته، والذي يرى ابتداءه بالخلق، ثم ينكر إعادته للخلق، فهو فاقد العقل منكر لأحد المثلين مع إثبات ما "هو أولى منه". فهذا دليل عقلي واضح على المعاد، ثم ذكر الدليل النقلي فقال:

﴿وعد الله حقاً ﴾ أي: وعده صادق لا بد من إتمامه.

﴿ليجزي الذين آمنوا﴾ بقلوبهم بما أمرهم الله بالإيمان به.

﴿وعملوا الصالحات ﴾ بجوارحهم، من واجبات ومستحبات، ﴿ بالقسط ﴾ أي: بإيمانهم وأعمالهم، جزاء قد بينه لعباده، وأخبر أنه لا تعلم نفس ما أخفى لهم من قرة أعين ﴿والذين كفروا﴾ بآيات الله وكذبوا رسل الله . :

﴿ لهم شراب من حميم ﴾ أي: ماء حار، يشوي الوجوه، ويقطعُ الأمعاء. ﴿وعداب اليم﴾ من سائير أصناف العداب ﴿ مِما كانوا يكفرون ﴾ أي: بسبب كفرهم وظلمهم، وما طلمهم الله ولكن أنفسهم يظلمون.

﴿ ٥ ـ ٦ ﴾ ﴿ هـ و الــذي جــعــل الشمس ضياء والقمر نورا وقدره منازل لتعلموا عدد السنين والحساب ما خلق الله ذلك إلا بالحق يفصل الآيات لقوم يعلمون ﴿ إِن فِي اختلاف الليل والنهار وما خلق الله في السماوات والأرض لآيات لقوم يتقون، لما قرر زبوبيته والهيته، ذكر الأدلة العقلية الأفقية الدالة على ذلك وعلى كماله، في أسمائه وصفاته، من الشمس والقمر، والسماوات والأرض وجميع ماخلق فيهما من سائر أصناف المخلوقات، وأحبر أنها آيات ﴿لقوم يعلمون﴾ و ﴿لقوم يتقون﴾

وإن العلم يهدى إلى معرفة الدلالة بدلاً عن الآخرة. فيها، وكيفية استنباط الدليل(١) على أقرب وجه، والتقوى تحدث في القلب الرغبة في الخير، والرهبة من الشر، الناشئين عن الأدلة والبراهين، وعن العلم واليقين.

وحاصل ذلك أن مجرد خلق هذه المخلوقات بهذه الصفة، دال على كمال قدرة الله تعالى، وعِلمه، وحياته، وقيوميته، وما فيها من الإحكام والإتقان والإبداع والحسن، دال على كمال حكمة الله، وحسن خلقه وسعة علمه. وما فيها من أنواع المنافع ولذاتها شمر الموفقون. والمصالح - كجعل الشمس ضياء، والقمر نوراً، يحصل بهما من النفع الضروري وغيره ما يحصل \_يدل ذلك على رحمة الله تعالى واعتنائه بعباده وسعة بره وإحسانه، وما فيها من التخصيصات دال على مشيئة الله وإرادته النافذة.

وذلك دال على أنه وحده العبود المحبوب المحمود، ذو الجلال والإكرام والأوصاف العطام، الذي لا تنبغي الرغبة والرهبة إلا إليه، ولا يصرف خالص الدعاء إلاله، لا لغيره من المخلوقات المربوبات، الفتقرات إلى الله في جميع شؤونها.

وفي هذه الآيات الحث والترغيب على التفكر في مخلوقات الله، والنظر فيها بعين الاعتبار، فإن بذلك تنفتح البصيرة، ويزداد الإيمان والعقل، وتقوى القريحة، وفي إهمال ذلك، تهاون بما أمر الله به، وإغلاق لزيادة الإيمان، وجمود للذهن والقريحة

﴿٧ ـ ٨﴾ ﴿إِنَّ الَّذِينَ لَا يُرجُونَ لقاءنا ورضوا بالحياة الدنيا واطمأنوا سا والذين هم عن آياتنا غافلون \* أولئك مأواهم الناربما كانوا يكسبون كيقول تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ لَا يُرْجُونَ لَقَاءُنَّا﴾ أي: لا يطمعون بلقاء الله، الذي هو أكبر ما طمع فيه الطامعون، وأعلى ما أمله المؤملون، بل أعرضوا عن ذلك، وربما كذبوا به ﴿ورضوا بالحياة الدنيا﴾

﴿واطمأنوا بها﴾ أي: ركنوا إليها، وجعلوها غاية مرامهم (٢) ونهاية قصدهم، فسعوا لها وأكبوا على لذاتها وشهواتها، بأي: طريق حصلت حصلوها، ومن أي: وجه لاحت ابتدروها، قد صرفوا إراداتهم ونياتهم وأفكارهم وأعمالهم إليها .

فكأنهم خلقوا للبقاء فيها، وكأنها ليست دار ممر، يتزود منها المسافرون إلى الدار الباقية التي إليها يرحل الأولون والآخرون، وإلى تعيمها

﴿وَالَّذِينِ هُمْ عَنِ آيَاتِنَا غَافِلُونِ﴾ فلا ينتفعون بالآيات القرآنية، ولا بالآيات الأفقية والنفسية، والإعتراض عن التدليل مستبلزم للإعبراض والخفلة، عن الدلول المقصود.

﴿ أُولِئِكُ ﴾ اللَّذِينِ هَذَا وصفهم ﴿مأواهم السار》أي: مقرهم ومسكنهم التي لا يرحلون عنها.

﴿بِما كانوا يكسبون﴾ من الكفر والشرك وأنواع المعاصي، فلما ذكر عقابهم ذكر ثواب المطيعين، فقال:

﴿٩ - ١٠﴾ ﴿إِنَّ السَّذِيسِ آمسنوا وعملوا الصالحات يهديهم ربهم بإيمانهم تجري من تحتهم الأنهار في جنات النعيم \* دعواهم فيها سبحانك اللهم وتحيتهم فيها سلام وآخر دعواهم أن الحمد لله رب العالمين العول تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمِنُوا وعملوا الصالحات﴾ أي: جمعوا بين الإيمان، والقيام بموجبه ومقتضاه من الأعمال الصالحة، المشتملة على أعمال القلوب وأعمال الجوارح، على وجه الإخلاص والمتابعة .

﴿ يهديهم ربهم بإيمانهم ﴾ أي: بسبب ما معهم من الإيمان يثيبهم الله أعظم الثواب، وهو الهداية، فيعلمهم ما ينفعهم، ويمن عليهم بالأعمال الناشئة عن الهداية، ويهديهم للنظر في اياته، ويهديهم في هذه الدار إلى

<sup>(</sup>١) في ب: الدلائل.

الصراط المستقيم وفي الصراط المستقيم، وفي دار الجزاء إلى الصراط الموصل إلى جنات النعيم، ولهذا قال: ﴿ تَجِرِي مِن تُحتَهِمِ الأَنْهَارِ ﴾ الجارية على الدوام ﴿ في جنات النعيم ﴾ أضافها الله إلى النعيم، الاشتمالها على النعيم التام، نعيم القلب بالفرح والسرور والبهجة والحبور، ورؤية الرحن وسماع كلامه، والاغتباط برضاه وقربه، ولقاء الأحبة والإخوان، والتمتع بالاجتماع بهم، وسماع الأصوات المطربات، والتغمات المشجيات، والمناظر المفرحات. ونعيم البدن بأنواع المآكل والمشارب، والمناكح، ونحو ذلك، مما لا تعلمه النفوس، ولا خطرببال أحد، أو قدر أن يصفه الواصفون.

وه أما ﴿ تعينهم ﴾ فيما بينهم عند التلاقي والتزاور، فهو السلام، أي: كلام سالم من اللغو والائم، موصوف بأنه ﴿ ملام ﴾ وقد قيل في تفسير قوله: ﴿ وعواهم فيها سبحانك ﴾ إلى آخر الكية، أن أهل الجنة \_ إذا احتاجوا إلى الطعام والشراب ونحوهما \_ قالوا سبحانك اللهم، فأحضر لهم في الحال.

فإذا فرغوا قالوا: ﴿الحمد للهرب العالمين﴾

﴿ ١١﴾ ﴿ ولو يعجل الله للناس الشر استعجالهم بالخير لقضي إليهم أجلهم فندر الذين لا يرجون لقاءنا في طغيانهم يعمهون ﴾ وهذا من لطفه وإحسانه بعباده، أنه لو عجل لهم الشر إذا أتوا بأسبابه، وبادرهم بالعقوبة على

ذلك، كما يعجل لهم الخير إذا أتوا بأسبابه (القضي إليهم أجلهم) أي: لمحقتهم العقوبة، ولكنه تعالى يمهلهم ولا يهملهم، ويعفو عن كثير من حقوقه، فلو يؤاخذ الله الناس بظلمهم ما ترك على ظهرها من دابة.

ويدخل في هذا أن العبد إذا غضب على أولاده أو أهله أو ماله، ربما دعا عليهم دعوة لو قبلت منه لهلكوا، ولأضره ذلك غاية الضرر، ولكنه تعالى حليم حكيم.

وقوله: ﴿فنلر الذين لا يرجون لقاءنا﴾ أي: لا يؤمنون بالآخرة، فلذلك لا يستعدون لها، ولا يعملون ما ينجيهم من عذاب الله، ﴿في طغيانهم﴾ أي: باطلهم، الذي جاوزوا به الحق والحد.

﴿يعمهون﴾ يترددون حاثرين، لا يهتدون السبيل ولا يوفقون لاقوم دليل، وذلك عقوبة لهمم(۱) على ظلمهم، وكفرهم بآيات الله.

﴿ ١٢﴾ ﴿ وإذا مس الإنسان الضر دعانا لجنبه أو قاعداً أو قائماً فلما كشفنا عنه ضره مركأن لم يدعنا إلى ضرّ مسه كذلك زين للمسرفين ما كانوا يعملون ﴾ وهذا إخبار عن طبيعة الإنسان من حيث هو، وأنه إذا مسه ضر، من مرض أو مصيبة، اجتهد في الدعاء، وسأل الله في جميع أحواله، قائماً وقاعداً ومضطجعاً، وألح في الدعاء ليكشف الله عنه ضره.

﴿ فلما كشفنا عنه ضره مركان لم يدعنا إلى ضر مسه ﴾ أي: استمر في غفلته معرضا عن ربه، كأنه ما جاءه ضره، فكشفه الله عنه، فأي: ظلم أعظم من هذا الظلم؟!! يطلب من الله قضاء غرضه، فإذا أناله إياه لم ينظر إلى حق ربه، وكأنه ليس عليه لله حق. وهذا تزيين من الشيطان، زين له ما كان مستهجنا مستقبحاً في العقول والفطر.

﴿كذلك زين للمسرفين اي أي المتجاوزين للحد ﴿ما كانوا يعملون ﴾ .

(۱۳ - ۱۶ ) ﴿ ولقد أهلكنا القرون من قبلكم لما ظلموا وجاءتهم رسلهم بالبينات وما كانوا ليؤمنوا كذلك نجزي القوم المجرمين \* ثم جعلناكم كيف تعملون ﴾ غير تعالى أنه أهلك كيف تعملون ﴾ غير تعالى أنه أهلك جاءتهم البينات على أيدي الرسل تبين الحق فلم ينقادوا لها ولم يؤمنوا. فأحل بهم عقابه الذي لا يرد عن كل بحرم متجريء على محارم الله، وهذه سنته في جمع الأمم.

﴿ثم جعلناكم﴾ أيها المخاطبون ﴿خلائف في الأرض من يعدهم لننظر كيف تعملون ﴾ فإن أنتم اعتبرتم واتعظتم بمن قبلكم واتبعتم آيات الله وصدقتم رسله، نجوتم في الدنيا والآخرة.

وإن فعلتم كفعل الظالمين قبلكم، أحل بكم ما أحل بهم، ومن أنذر فقد أعذر.

﴿ ١٥ - ١٧ ﴾ ﴿ وإذا تسلى عليه آياتنا بينات قال الذين لا يرجون لقاءنا أئِت بِقِرآن غير هذا أو بدُّله قل ما يكون لي أن أبدِّلُهُ من تُلقاء نفسى إن أتبع إلا ما يوحي إلى إني أخاف إن عصيت رب عذاب يوم عظيم \* قل لو شاء الله ما تلوته عليكم ولا أدراكم به فقد لبثت فيكم عمرا من قبله أفلا تعقلون \* فمن أظلم نمن افترى على الله كذبا أو كذب باياته إنه لا يفلح المجرمون، يذكر تعبالى تعبنت المكذبين لرسوله محمد على وأنهم إذا تملى عليهم أيات الله القرآنية المبينة للحق، أعرضوا عنها، وطلبوا وجوه التعنت فقالوا، جراءة منهم وظلماً: ﴿انَّتْ بِقُرآن غير هذا أو بدَّله ﴿ فقبحهم الله ، ما أحرأهم على الله، وأشدهم ظلماً ورداً لآياتِه.

فإذا كان الرسول العظيم يأمره الله أن يقول لهم: ﴿قُلْ مَا يَكُونَ لِي ﴾ أي: ما ينبغي ولا يليق ﴿أَنْ أَيدُلُهُ مِن تَلْقَاءُ نَفْسِي ﴾ فإن رسول تحض، ليس لي من الأمر شيء، ﴿إِنْ أَتَبِعْ إِلاَ مَا يُوحِي

 <sup>(</sup>۱) كذا في ب، وفي أ: عقوبة منه.

إلى﴾ أي: ليس لي غير ذلك، فإني عبد مأمور، ﴿إِنِي أَحَاف إِن عصيت ربي عذاب يوم عظيم، فهذا قول خير الخلق وأدبه مع أوامر ربه ووحيه، فكيف مؤلاء السفهاء الضالين، الذين جعوا بين الجهل والضلال، والظلم والعنَّاد، والتعننت والتعجيز لرب العالمين، أفلا يخافون عنذاب يوم عظيم؟!!.

فإن زعموا أن قصدهم أن يتبين لهم الحق بالآيات التي طلبوا فَهم كَذَبَةٌ في ذلك، فإن الله قد بين من الأيات ما يؤمن على مثله البشر، وهو الذي يصرفها كيف يشاء، تابعاً(١) لحكمته الربانية ورحمته بعباده.

﴿قُلُ لُو شَاءُ اللهُ مَا تَلُوتُهُ عَلَيْكُمُ الْمُكَذِّبُونَ لُرْسُولُ اللهِ ﷺ ولا أدراكم به، فقد لبثت فيكم عمراً﴾ طويلاً ﴿من قبله﴾ أي: قبل تلاوته، وقبل درايتكم به، وأنا ما خطر على بالي، ولا وقع في ظني.

﴿أَفِلا تَعَقَّلُونَ ﴾ أن حيث لم أتقوله في مدة عمري، ولا صدر مني ما يدل على ذلك، فكيف أتَقَوَّلُه بعد ذلك، وقد لبثت فيكم عمرأ طويلا تعرفون حقيقة حالي، بأني أميي لا أقرأ ولا أكتب، ولا أدرس ولا أتعلم من

فأتيتكم بكتاب عظيم أعجز الفصخاء، وأعيا العلماء، فهل يمكن \_مع هذا \_أن يكون من تلقاء نفسي، أم هذا دليل قاطع أنه تنزيل من

فلو أعملتم أفكاركم وعقولكم، وتدبرتم حالي وحال هذا الكتاب، لجزمتم جزماً لا يقبل الريب بصدقه، وأنه الحق الذي ليس بعده إلا الضلال، ولكن إذ<sup>(٢)</sup> أبيتم إلا التكذيب والعناد، فأنتم لا شك أنكم ظالمون

﴿ فَمِن أَظِّلُم مِن افْتِرِي عِلَى اللهِ كذباً، أو كذب بآياته ١٤٠٠!!

فلوكنت مُتَقَوِّلاً لكنت أظلم الناس، وفاتني الفلاح، ولم تخف عليكم حال، ولكني جئتكم

بآيات الله، فكذبتم بها، فتعين فيكم الظلم، ولا بدأن أمركم سيضمحل، ولن تنالوا الفلاح، ما دمتم كذلك.

ودل قوله ﴿قال الذين لا يرجون لقاءنا ﴾ الآية، أن الذي حملهم على هذا التعنت الذي صدر منهم هو عدم إيمانهم بلقاء الله وعدم رجائه، وأن من أمن بلقاء الله، فلا بدأن ينقاد لهذا الكتاب ويؤمن به، لأنه حسن القصد.

﴿١٨﴾ ﴿ويعبدون من دون الله ما لا يضرهم ولا ينفعهم ويقولون هؤلاء شفعاؤنا عند الله قل أتنبئون الله بما لا يعلم في السماوات ولا في الأرض سبحانه وتعالى عما يشركون، يقول تعالى: ﴿ويعبدون﴾ أي: الشركون

﴿ من دون الله منالا يستضرهنا ولا ينفعهم أي: لا تملك لهم مثقال ذرة من النفع ولا تدفع عنهم شيئا.

﴿ وَيِنْ اللَّهِ وَلَوْنَ ﴾ قبولا خيالياً من البرهان: ﴿ هؤلاء شفماؤنا عند الله ﴾ أي: يعبدونهم ليقربوهم إلى الله، ويشفعوا لهم عنده، وهذا قول من تلقاء أنفسهم، وكلام ابتكروه هم، ولهذا قال تعالى -مبطلاً لهذا القول \_: ﴿قُلُ أَتَنْتُونَ اللهُ بِمَا لَا يَعْلَمُ في السماوات ولا في الأرض﴾أي: الله تعالى هو العالم، الذي أحاط علماً بحميع ما في السماوات والأرض، وقد أخبركم بأنه ليس له شريك ولا إله معه، أفأنتم \_يا معشر المشركين \_ تزعمون أنه يوجد له فيها شركاء؟ أفتخبرونه بأمر خفي عليه، وعلمتموه؟ أأنتم أعلم أم الله؟ فهل يوجد قول أبطل من هذا القول، المتضمن أن هؤلاء الضلال الجهال السفهاء أعلم من رب العالمين؟

فليكتف العاقل بمجرد تصور هذا القول، فإنه يجزم بفساده وبطلانه: ﴿سبحانه وتعالى عما يشركون﴾ أي: تقدس وتنزه أن يكون له شريك أو نظير، بل هو الله الأحد الفرد الصمد

إِنَّا لَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَآءَنَا وَرَضُوا بِٱلْحَدَةِ وَالدُّنْسَا وَٱطْمَأَوَّا اً يِهَا وَٱلَّذِينَ حَمَّ عَنَّ ءَالِئَتِنَا غَنَفِلُونَ ۞ أُوْلَٰتَيْكَ مَأُونَهُمُ ٱلنَّارُيَّاكَ إِلَى النَّوْلِيَكِيبُونَ ﴿ إِنَّالَّذِينَ ءَامْتُواْ وَعَمِلُواْ الصالحات يتهديه ورتبه بالمانية رتجوي ستخيه الأثار في جَنَّاتِ ٱلنَّعِيمِ ۞ دَعُونَهُمْ فِيهَا سُبْحَلَنَكَ ٱللَّهُمَّ وَغِيَّنُكُمْ فِيهَا سَكُلُمْ أَوَّ الحِسْرُدَعُونِهُمْ أَنِ ٱلْحَسَمْدُ يَقُورُبّ ٱلْعَلَجِينَ ۞ \* وَلَوْبُعَجَلُ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ ٱلنَّصَرَّ ٱسْيَعْجَا لَهُ بِٱنْغَيْرِ لَقَضِيَ إِلَيْهِ مَ أَحَالُهُمَّ فَنَكُرُ ٱلَّذِينَ لَايَرْجُونَ لِقَاءَنَا فِي مُطْعَيْنَيْهِمْ يَعْ مَهُونَ ۞ وَإِذَامَنَ ٱلْإِنْسُنَ ٱلضَّرُّدَءَ كَانَا لِجُنِيدِ مَا وَقَ اعِدًا أَوْقَ آجِمًا فَلَمَّا كَتَشَفْنَا عَنْهُ صُرِّهُ وَمَرِّكَأَن لَرَّيْدُ عُنَاۤ إِلَىٰ صُرِّمَتَكَهُ، ُكَاْلِكَ زُيِّنَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَافُواْيَعْ مِلْوِرَ ۞ وَلَقَدُ أَهُلَكُنَا اَلْقُرُانَ مِن قَبْلِكُ مُ لِنَاظَلُمُواْ فَجَاءَتْهُدُّرُ ثُصُلُهُمْ بِٱلْبِيِّنَاتِ وَمَاكَافُواْ ﴿ لِيُوْمِنُواْ كَذَٰلِكَ نَجَـزِي ٱلْقَوْمَ الْأَجَـرِوبِينَ ۞ ثُرَجَعَلَنكُرُ ۗ مُ خَلَيْفَ فِ ٱلأَرْضِ مِنْ بَعُدِهِمْ لِنَظْرَكَيْفَ تَعْمَلُونَ ۞ AND THE PROPERTY OF THE PARTY O

الذي لا إله في السماوات والأرض إلا هو، وكل معبود في العالم العلوي والسفلي سواه، فإنه باطل عقلاً وشرعاً وفطرة.

﴿ذَلُكُ بِأَنَّ اللَّهِ هِـوَ الْحُـقِ وَأَنَّ مِـا يدعون من دونه هو الباطل وأن الله هو العلى الكبير،

﴿ ١٩٩ \_ ٢٠ ﴾ ﴿ وما كان الناس إلا أمة واحدة فاختلفوا ولولا كلمة سبقت من ربك لقضى بينهم فيما فيه يختلفون ﴿ ويقولون لولا أنزل عليه آية من ربه فقل إنما الغيب لله فانتظروا إنّ معكم من المنتظرين ﴾ أي: ﴿وما كان الناس إلا أمة واحدة ﴾ متفقين على الدين الصحيح، ولكنهم اختلفوا، فبعث الله الرسل مبشرين ومنذرين، وأنزل معهم الكتاب ليحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه.

﴿ولولا كلمة سبقت من ربك، بإمهال العاصين وعدم معاجلتهم بذنوبهم، ﴿لقضي بينهم﴾ بأن ننجي المؤمنين، ونهلك الكافرين المكذبين، وصار هذا فارقاً بينهم ﴿فيما فيه يختلفون

ولكنه أراد امتحانهم وابتلاء بعضهم ببغض، ليتبين الصادق من الكاذب.

وَإِذَا مُثَوًّا عَلَيْهِمْ ءَاكِانُنَا يَتِنَكُّ قَاكَ ٱلَّذِي لَارْتُحُ وَ لِقَكَاءَنَا اَثَتِ بِقُدَى اَن غَيْرِهِ كَذَّا أَوْ بَدِلْهُ قُلُ مَا يَكُوبُ لِيَّأَنُ أَبُكِذَلَهُ مِن وَلْقَاآي نَفْسِيٍّ إِنْ أَتَيَّعُ إِلَّا مَا وَحَيَّ إِلَيَّ إِنَّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْثُ رَبِي عَذَابَ بَوْمٍ عَظِيرٍ ۞ قُلُلُوشَآ } ٱللَّهُ مَاتَ كُوَّتُهُ عَلَيْكُ مِ وَلَا أَدْرَيْكُ مِلِيِّ عَقَدْ لِبَنْتُ فِيكُمْ عُمُّرًا يِّن قَبْلِيْءِ أَفَكَاتَعْ قِلُونَ ۞ فَنَّ أَظْلَاّ مِمِّن ٱفْتَرَكَىٰ عَلَى ٱللَّهِ حَكَذِيًّا ٱوْحَكَذَّبَ بِعَايَاتٍ فِّيَالِكَهُر لَايُفَالِحُ لَلْحُبِيرِمُونَ ۞ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَكُولُونَ هَلُولُا وشُفَعَلُونَا عِندَاللَّهِ قُلْ أَتُنِّيِّعُونَ ٱللَّهَ عَا لَا يَعْلَدُ فِي ٱلسَّدَوْتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِّ سُبْحَلَنَهُ وَيَعَلَقَ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ وَمَا كَانَ النَّاسُ إِلَّا أَمَّتُهُ وَلِحِدَةً فَأَخْتَ لَفُوًّا وَلَوْ لَاكَ إِمَاةً سَنَقَتْ مِن رَّيِكَ لَقَضِيَ يَنْكَ هُمْرِفِيمَافِ وِيَغْتَكِلِفُونَ ١٠ وَيَتَعُولُونَ لَوُلآ أَزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةُ مِن رَّبِّهِ مَّعَمُلُ إِنَّا ٱلْعَكَيْتُ لِقَوَفَأَنْظِرُوٓا إِلَيْ مَعَكُمَ يِّنَ ٱلْمُنْظِينَ ۞ ARTERIO DE LA COLOR DE LA COLO

﴿ وي قولون أي: المكذبون المتعنتون، ﴿ لولا أنزل عليه آية من ربه ﴾ يعنون: آيات الاقتراح التي يعينونها كقولهم: ﴿ لولا أنزل إليه ملك فيكون معه نذيراً ﴾ الآيات.

وكقولهم: ﴿وقالوا لن نؤمن لك حتى تفجر لنا من الأرض ينبوعاً﴾ الآيات.

﴿فقل﴾ لهم إذا طلبوا منك آية ﴿إِنَّمَا الْغَيْبُ للهُ أَي: هو الحيط علماً بأحوال العباد، فيدبرهم بما يقتضيه علمه فيهم وحكمته البديعة، وليس لأحد تدبير في حكم ولا دليل، ولا غاية ولا تعليل.

﴿ فَانْتَظْرُوا إِنِي مِعْكُم مِنْ الْمُنْظُرِينَ ﴾ أي: كل ينتظر بصاحبه ما هو أهل له، فانظروا لمن تكون العاقبة

﴿٢١﴾ ﴿وإذا أذقنا الناس رحمة من بعد ضراء مستهم إذا لهم مكر في آياتنا قل الله أسرع مكراً إنّ رسلنا يكتبون ما تمكرون پيقول تعالى: ﴿وإذا أذقنا الناس رحمة من بعد ضراء مستهم كالصحة بعد المرض، والغنى بعد المقوف، نسوا ما أصابهم من الضراء، ولم يشكروا الله طغيانهم ومكرهم.

ولهذا قال: ﴿إِذَا لَهُم مَكُر في

آياتنا، أي: يسعون بالباطل ليبطلوا به الحق.

وقل الله أسرع مكراً فإن المكر السيّىء لا يحيق إلا بأهله، فمقصودهم منعكس عليهم، ولم يسلموا من التبعة، بل تكتب الملائكة عليهم ما يعملون، ويحصيه الله عليهم، ثم يجازيهم [الله] عليه أوفر الجزاء.

﴿ ٢٧ ـ ٢٣﴾ ﴿ هو الذي يسيركم في البر والبحر حتى إذا كنتم في الفلك وجرين بهم بريح طيبة وفرحوا بها جاءتها ريح عاصف وجاءهم الموج من كل مكان وظنوا أنهم أحيط بهم دعوا الله مخلصين له الدين لئن أنجيتنا من هذه لنكونن من الشاكرين \* فلما أنجاهم إذا هم يبغون في الأرض بغير الحقيا أيها الناس إنما بغيكم على أنفسكم متاع الحياة الدنيا ثم إلينا مرجعكم فننبِّئكم بما كنتم تعملون﴾ أا ذكر تعالى القاعدة العامة في أحوال الناس عند إصابة الرحمة لهم بعد الضراء، واليسر بعد العسر، ذكر حالة تؤيد ذلك وهي حالهم في البحر عند اشتداده، والخوف من عواقبه، فقال: ﴿ هو الذي يسيركم في البر والبحر ﴾ بما يسر لكم من الأسباب السيرة(١) لكم فيها، وهداكم إليها.

وحتى إذا كنتم في الفلك أي: السفن البحرية وجرين بهم بريح طيبة هموافقة لما يهوونه من غير انزعاج ولا مشقة.

﴿وفرحوا بها ﴿ واطمأنوا إليها ، فبينما هم كذلك ، إذ ﴿ جاءتها ربح عاصف ﴿ شديدة الهبوب ﴿ وجاءهم الموج من كل مكان وظنوا أنهم أحيط حينا لا تعلقهم بالمخلوقين ، وعرفوا أنه لا ينجيهم من هذه الشدة إلا الله وعدوا من أنفيهم على وجه الإلزام ، وعدوا من أنفيهم على وجه الإلزام ، فقالوا: ﴿ لئن أنجيتنا من هذه لنكونن من الشاكرين \* فلما أنجاهم إذا هم يبغون في الأرض بغير الحق ﴾ أي :

نسوا تلك الشدة وذلك الدعاء، وما ألزموه أنفسهم، فأشركوا بالله، من اعترفوا بأنه لا ينجيهم من الشدائد، ولا يدفع عنهم المضايق، فهلا أخلصوا لله العبادة في الرخاء، كما أخلصوه في الشدة؟!!

ولكن هذا البغي يعود وباله عليهم، ولهذا قال: ﴿ إِنا أَيّها الناس إنما بغيكم على انفسكم متاع الحياة الدنيا ﴾ أي غاية ما تؤملون ببغيكم وشرودكم عن الإخلاص لله، أن تنالوا شيئاً من حطام الدنيا وجاهها الثرر السير الذي سينقضي سويعاً، ويمضي جميعاً، ثم تنقلون عنه بالرغم.

﴿ثم إلينا مرجعكم﴾ في يوم القيامة ﴿فننبئكم بما كنتم تعملون ﴿ وفي هذا غاية التحذير لهم عن الاستمرار على عملهم.

و المناه من السماء فاختلط به نبات كماء أنزلناه من السماء فاختلط به نبات الأرض مما يأكل الناس والأنعام حتى وظن أهلها أنهم قادرون عليها أتاها أمرنا ليلا أو نهاراً فجملناها حصيداً كأن لقوم يتفكرون وهذا المثل من أحسن للأمثلة، وهو مطابق لحالة الدنيا، فإن يزهو لصاحبه إن زها وقتاً قصيراً، فإذا استكمل وتم اضمحل، وزال عن صاحبه، أو زال صاحبه عنه، فأصبح صفر اليدين منها، عمتل و القلب من صفر اليدين منها، عمتل القلب من مها وحزنها وحسرتها.

فذلك ﴿كماء أنزلناه من السماء فاختلط به نبات الأرض أي: نبت فيها من كل صنف، وزوج بهيج ﴿عما يأكل الناس كالحبوب والثمار ﴿وَ اللهُ مَا تَأْكُلُ ﴿ لَا الناس كَا لَا اللهُ ال

ورد إذا أخذت الأرض زخرفها والنيث أي تزخرفها والنيث أي تزخرفت في منظرها، واكتست في زينتها، فصارت بهجة للناظرين، ونزهة للمتفرجين، وآية

للمتبصرين، فصرت ترى لها منظراً عجيباً ما بين أخضر، وأصفر، وأبيض وغيره.

﴿وظن أهلها أنهم قادرون عليها ﴾ أي: حصل معهم طمع بأن ذلك سيستمر ويدوم، لوقوف إراداتهم عنده، وانتهاء مطالبهم فيه

فبينما هم في تلك الحالة ﴿أَتَاهَا أَمْرِنَا لِيلاً أَوْ نَهَاراً فَجَعَلْنَاهَا حَصِيداً كَأَنْ لَمْ تَغْنَ بِالأَمْسِ﴾ أي: كأنها ما كانت فهذه حالة الدنيا، سواء بسواء

﴿كذلك نفصل الآيات ﴿ أَي : نبينها ونوضحها، بتقريب المعاني إلى الأدمان، وضرب الأمثال ﴿لقوم يتفكرون ﴾ أي: يعملون أفكارهم فيما ينفعهم

وأما الغافل المعرض، فهذا لا تنفعه الآيات، ولا يزيل عنه الشك البيان، ولما ذكر الله حال البنيا وحاصل نعيمها، شَوَّق إلى الدار الباقية، فقال:

عم تعالى عباده بالدعوة إلى دار السلام والحث على ذلك والترغيب، وخص بالهداية من شاء استخلاصه واصطفاءه، فهذا فضله وإحسانه، والله يحتص برحمته من يشاء، وذلك عدله وحكمته، وليس لأحد عليه حجة بعد البيان والرسل، وسمى الله الجنة «دار والنقائص، وذلك لكمال بعيمها وتمامه وبقائه، وحسنه من كل وجه.

ولما دعما إلى دار السسلام، كأن النفوس تشوقت إلى الأعمال الموجبة

لها الموصلة إليها، فأخبر عنها بقوله: 

للذين أحسنوا الحسنى وزيادة أي: 
للذين أحسنوا في عبادة الخالق، بأن 
عبدوه على وجه المراقبة والنصيحة في 
عبوديته، وقاموا بما قدروا عليه منها، 
وأحسنوا إلى عباد الله بما يقدرون عليه 
من الإحسان القولي والفعلي، من بذل 
الإحسان المالي، والإحسان البدني، 
والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، 
وتعليم الجاهلين، ونصيحة المعرضين، 
وغير ذلك من وجوه البر والإحسان.

فهؤلاء الذين أحسنوا لهم «الحسنى» وهي الجنة الكاملة في حسنها و «زيادة» وهي النظر إلى وجه الله الكريم وسماع كلامه، والفوز برضاه والبهجة بقربه، فبهذا حصل لهم أعلى ما يتمناه المتمون، ويسأله السائلون.

ثم ذكر الدفاع المجدور عنهم فقال: ﴿ولا يرهق وجوههم قتر ولا ذلة﴾ أي: لا ينالهم مكروه بوجه من السوجسوه، لأن المكسروه إذا وقسع بالإنسان، تبين ذلك في وجهه، وتغير وتكدر.

وأما هؤلاء \_فهم كما (١) قال الله عنهم \_ «تعرف في وجوههم نضرة النعيم» ﴿أولئك أصحاب الجنة ﴾ الملازمون لها ﴿هم فيها خالدون ﴾ لا يحرولون ولا يسزولون ولا يتغيرون.

(۲۷) ﴿ والذين كسبوا السيئات جزاء سيئة بمثلها وترهقهم ذلة ما لهم من الله من عاصم كأنما أغشيت وجوههم قطعاً من الليل مظلماً أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون ﴾ لما ذكر أصحاب النار، فذكر أصحاب النار، فذكر أن بضاعتهم التي اكتسبوها في الدنيا هي الأعمال السيئة المسخطة لله، من أنواع الكفر والتكذيب، وأصناف المعاصي، فجزاؤهم سيئة مثلها، أي:

CANALA CAMPANA وَإِذَاۤ أَذَقَٰنَا ٱلنَّاسَ رَحْمَةُ مِّنُ بَعْدِ صَرِّلَٓ مَسَّنَاهُمُ لِذَا لَحَرُمَكُرُ ٣ في َ ايَالِنَا قُلِ ٱللَّهُ أَسْرَةُ مَكَدُراً إِنَّ رُسُكَا يَكُتُبُونَ مَاتَنَكُرُونَ ٥ هُوَالَّذِي يُسَيِّرُكُونِ الْبُرِّوَالْبَحَيِّرِ حَيَّالِنَا كُنْتُرُ فِي ٱلْفُلِّكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيدِم طَيْبَةٍ وَفَكِ حُواْبِهَا جَآءَتْهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَيَحَاءَهُمُ ٱلْمُوْجُ مِن كُلِ مَكَانٍ وَظَنْواَ أَنْهُدُ أُحِيطَ بِهِحُّ دَعُواْ اللَّهُ تُعْزِلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ لَهِنَّ أَجَيَّ تَنَاصَ هَٰذِهِ لَتَكُونَ مِنَ ٱلشَّكِرِينَ ۞ فَلَنَّا أَغِمَاهُمْ لِاَهُمَّرَتِمْعُونَ فِ ٱلأَضِ بِعَيْرِ ٱلْحَيِّ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا اَبَعِيْكُمْ عَلَىٓ أَنْفُسِكُمْ مَّنَاعَٱلْمُيَّاوَةِ ٱلدُّنْيِٓ أَزُّرَ إِلَيْمَا مَرْجِعُكُرُ فَنُنِيَّ فَكُر بِمَا كُندُّرُ تَعَسَلُونَ ۞ إِنَّا مَثَلُ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْبِ ٱكْمَآءٍ أَتَلْفَكُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَأَخْتَلَطَ بِهِ ِ مَبَاثُ ٱلْأَرْضِ مِمَّا يَأْكُلُ ٱلنَّاسُ وَٱلْأَفْلَاحَتَى إِذَا أَخَذَتِ ٱلْأَرْضُ زَعْرُفَهَا وَأَزَّيْتَ وَظِنَّ أَهُلُهَا أَنَّهُمْ قَلِدُونَ عَلَيْهَا أَتَدَبِهَا أَمْرُهَا لَيْلًا أَوْنَهَا لَا جَعَلْنَهَا حَصِيدُ كَا كُلُ تَغَنَىٰ إِلَّا أَمِّينَ كَذَٰ لِكَ نَفَصَلُ ٱلْأَيْلَتِ لِقَوْمِ يَنْفَحَكُّرُونَ ۞ وَٱللَّهُ الله عَمْوَا إِلَىٰ وَارِ ٱلسَّلَيْرِ وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ إِلَّى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴿ DEFECT TO SERVICE

جزاء يسوؤهم بحسب ما عملوا من السيئات على اختلاف أحوالهم .

﴿ وترهقهم ﴾ أي: تغشاهم ﴿ ذَلَة ﴾ في قلوبهم وخوف من عذاب الله، لا يدفعه عنهم دافع ولا يعصمهم منه عاصم، وتسري تلك الذلة الباطنة إلى ظاهرهم، فتكون سواداً في الوجوه (٢٠).

﴿ كأنما أغشيت وجوههم قطعاً من الليل مظلماً أولئك أصحاب النارهم فيها خالدون كلم بين الفريقين من الفرق، ويا بعد ما بينهما من التفاوت؟!

ووجوه يومئد ناضرة \* إلى ربها ناظرة \* ووجوه يومئد باسرة \* نظن أن يفعل بها فاقرة \* ووجوه يومئد مستبشرة \* ووجوه يومئد عليها غبرة \* ترهقها قترة \* أولئك هم الكفرة الفجرة \*.

محمد المحمد الم

\* لَكُنِينَ آخَسَنُوا الْكُسْنَ وَزِينَاهٌ وَّلَا يَرْحَقُ وَجُوهُهُمْ وَالْمَالَّةُ وَلَا يَرْحَقُ وَجُوهُهُمْ وَالْمَالَةُ وَلَا يَرْحَقُ وَجُوهُهُمْ وَالْمَالَةُ وَلَا يَرْحَقُ وَجُوهُهُمْ وَالْمَالَةُ وَلَا يَكُونُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَيَعْلَمُونَ مَا مَلَّمُونَ اللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَالْ

يفترون يقول تعالى: ﴿ويوم نحشرهم جميعاً أي: نجمع جميع الخلائق لميعاد يوم معلوم، ونحضر المشركين، وما كانوا يعبدون من دون الله.

وثم نقول للذين أشركوا مكانكم أتم وشركاؤكم أي: الزموا مكانكم ليقع التحاكم والفصل بينكم وبينهم وفريلنا بينهم أي: فرقتا بينهم بالبعد البدني والقلبي، وحصلت بينهم العداوة الشديدة، بعد أن بذلوا لهم في الدنيا خالص المحبة وصَفَوَ الوداد، فانقلبت تلك المحبة والولاية بغضاً وعداءة.

وتبرأ شركاؤهم منهم وقالوا: ﴿ما كنتم إيانا تعبدون﴾ فإننا ننزه الله أن يكون له شريك أو نديد. ﴿فَحَفَى بِاللهُ شهيداً بيننا وبينكم إن كنا عن عبادتكم لله أن رناكم بها، ولا دعوناكم لذلك، وإنما عبدتم من دعاكم إلى ذلك، وهو الشيطان كما قال لا تعبدوا الشيطان إنه لكم عدو

وقال: ﴿ويوم يحشرهم جميعاً شم يقول للملائكة أهؤلاء إياكم كانوا يعبدون \* قالوا سبحانك أنت ولينا من دونهم، بل كانوا يعبدون الجن أكثرهم بهم مؤمنون ﴿

فالملائكة الكرام والأنبياء والأولياء ونحوهم يتبرؤون عمن عبدهم يوم القيامة ويتنصلون من دعائهم إياهم إلى عبادتهم وهم الصادقون البارون في لا يمكن وصفها، ويعلمون مقدار ما قدموا من الأعمال، وما أسلفوا من رديء الحصال، ويتبين لهم يومثل أنهم قد ضلت عبادتهم، واضمحلت معبوداتهم، وتقطعت بهم الأسباب والوسائل.

ولهذا قال تعالى: ﴿هنالك﴾ أي: في ذلك اليوم ﴿تبلو كل نفس ما أسلفت﴾ أي: تتفقد أعمالها وكسبها، وتتبعه بالجزاء، وتجازى بحسبه، إن خيراً فخير، وإن شراً فشر، وضل عنهم ما كانوا يفترون من قولهم بصحة ما هم عليه من الشرك وأن ما يعبدون من دون الله تنفعهم وتدفع عنهم العذاب.

﴿٣١ ـ ٣١﴾ ﴿قل من يرزقكم من السماء والأرض أمن يملك السمع والأبصار ومن يخرج الحي من اليت ويخرج الميت من الحي ومن يدبر الأمر فسيقولون الله فقل أفلا تتقون \* فذلكم الله ربكم الحق فماذا بعد الحق إلا الضلال فأنى تصرفون \* كذلك حقت كلمة ربك على الذين فسقوا أنهم لا يؤمنون، أي: ﴿قُلُّ لَهُو لاء الذين أشركوا بالله، ما لم ينزل به سلطانات محتجأ عليهم بما أقروا به من توحيد الربوبية، على ما أنكروه من توحيد الإلهية ـ ﴿ مِنْ يرزقكُمْ مِنْ السماء والأرض بإنزال الأرزاق من السماء، وإخراج أنواعها من الأرض، وتيسير أسبابها فيها؟

﴿أَمْ مَنْ يَمَلُكُ السَّمْعُ وَالْأَبْصَارِ﴾ أي: من هو الذي خلقهما وهو مالكهما؟، وخصهما بالذكر من باب التنبيه على المفضول بالفاضل، ولكمال شرفهما ونفعهما.

﴿ ومن يحرج الحي من الميت ﴾ وهدى للعالمين.

كاخراج أنواع الأشجار والنبات من الحبوب والنوى، وإخراج المؤمن من الكافر، والطائر من البيضة، ونحو ذلك، ﴿ويغرج الميت من الحي﴾ عكس هذه المذكورات، ﴿ومن يدبر الأمر﴾ في العالم العلوي والسفلي، وهذا شامل لجميع أنواع التدابير الإلهية، فإنك إذا سألتهم عن ذلك بجميع ذلك، وأن الله لا شريك له في شيء من المذكورات.

وفقل لهم إلزاماً بالحجة وأفلا تتقون الله فتخلصون له العبادة وحده لا شريك له، وتخلعون ما تعبدون من دونه من الأنداد والأوثان

﴿فَذَلْكُم ﴾ الذي وصف نفسه بما وصفها به ﴿الله ربكم ﴾ أي: المألوه المعبود المحمود، المربي جميع الخلق بالنعم وهو: ﴿الحق فِماذًا بعد الحق إلا الضلال ﴾.

فإنه تعالى المنفرد بالجلق والتدبير لجميع الأشياء، الذي ما بالعياد من نعمة إلا منه، ولا يأتي بالحسنات إلا هو، ولا يدفع السيئات إلا هو، ذو الأسماء الحسنى والصفات الكاملة العظيمة والجلال والإكرام.

وفاني تصرفون عن عبادة مَنْ هذا وصفه ، إلى عبادة الذي ليس له من وجوده إلا العدم، ولا يملك لنفسه نفعاً ولا ضراً، ولا موتاً ولا حياة ولا تشوراً.

فليس له من الملك مشقال ذرة، ولا شركة له يوجه من الوجوه، ولا يشفع عند الله إلا بإذنه، فتباً لمن أشرك به، وويحاً لمن كفر به، لقد عدموا عقولهم بعد أن عدموا أديانهم، بل فقدوا دنياهم وأخراهم.

ولهذا قال [تعالى] عنهم: ﴿كذلك حقت كلمة ربك على الذين فسقوا أنهم لا يؤمنون ﴿ بعد ما أراهم (١٠) الله من الآيات البينات والبراهين النيرات ما فيه عبرة الأولى الألباب، وموعظة للمتقين وهذي العالمة .

﴿٣٤ ـ ٣٦﴾ ﴿قَـل مـل مـن شركائكم من يبدأ الخلق ثم يعيده قل الله يبدأ الخلق ثم يعيده فأنى تؤفكون \* قل هل من شركائكم من يهدى إلى الحق قل الله يهدى للحق أفمن يهدى إلى الحق أحق أن يتبع آمن لا يهدي إلا أن يهدى فما لكم كيف تحكمون ۞ وما يتبع أكثرهم إلا ظنا إنّ الظنّ لا يغنى من الحق شيئاً إنّ الله عليم بما يفعلون﴾ يقول تعالى \_ مبينا عجز آلهة المشركين وعدم اتصافها بما يوجب اتحادها آلهة مع الله ..: ﴿قُلْ هل من شركائكم من يبدأ الخلق أى: يبتديه ﴿ثم يعيده ﴾ وهذا استفهام بمعنى النقي والتقرير، أي: ما منهم أحد يبدأ الخلَّق تم يعيده، وهنَّى أضعف من ذلك وأعجز ، ﴿قُلْ اللهُ يَبِدُأُ الْحُلَقَ **ثم يعيده،** من غير مشارك ولا معاون له على ذلك ـُـ

﴿فأنى تؤفكون﴾ أي: تصرفون، وتحرفون عن عبادة المنفرد بالابتداء، والإعادة إلى عبادة من لا يخلق شيئاً وهم يخلقون:

﴿قل هل من شركائكم من يهدي إلى الحق بيالهامه وإرشاده أو بالهامه وتوفيقه.

وقل الله وحده ويهدي للحق بالأدلة والبراهين، وبالإلهام والتوفيق، والإعانة إلى سلوك أقوم طريق.

وأمّن لا يهدي أي: لا يهتدي وإلا أن يهدى لعدم علمه ولضلاله، وهمي شركاؤهم التي لا تهدي ولا تهتدي إلا أن تُهدى ونما لكم كيف تحكمون أي: أي شيء جعلكم تحكمون هذا الحكم الباطل، بصحة عبادة أحد مع الله، بعد ظهور الحجة والبرهان أنه لا يستحق العبادة إلا الله وحده.

فإذا تبين أنه ليس في آلهتهم التي يعبدون مع الله أوصافاً معنوية ولا أوصافاً فعلية، تقتصي أن تعبد مع الله، بل هي متصفة بالنقائص الموجبة لبطلان إلهيتها، فلأي: شيء جعلت مع الله آلهة؟

فالجواب: أن هذا من تريين

الشيطان للإنسان، أقبح البهتان، وأضل الضلال، حتى اعتقد ذلك

وألفه وطنه حقاً، وهو لا شيء.

ولهذا قال: وما يتبع الذين يدعون في من دون الله شركاء أي: ما يتبعون في الحقيقة شركاء لله، فإنه لبس لله شريك أصلاً عقلاً ولا نقلاً، وإنما يتبعون الظن و ﴿إن الظن لا يغني من الحق شيئاً في فسموها آلهة وعبدوها مع الله، ﴿إن هي إلا أسماء سميتموها أنتم وآباؤكم ما أنزل الله بها من سلطان ﴾.

﴿إِن الله عليم بسما يضعلون ﴿ وسيجازيهم على ذلك بالعقوية البليغة.

﴿٣٧ ـ ٤١ ﴾ ﴿وما كان هذا القرآن أن يفتري من دون الله ولكن تصديق الذي بين يبديه وتفصيل الكتاب لا ريب فيه من رب العالمين \* أم يقولون افتراه قل فأتوا بسورة مثله وادعوا من استطعتم من دون الله إن كنتم صادقين \* بل كذبوا بما لم يحيطوا بعلمه ولما يأتهم تأويله كذلك كذب الذين من قبلهم فانظر كيف كان عاقبة الظالمين \* ومنهم من يؤمن به ومنهم من لا يــؤمــن بــه وربــك أعــلــم بالمفسدين \* وإن كذبوك فقل لي عملي ولكم عملكم أنتم بريئون نما أعمل وأنا بريء مما تعملون، يقول تعالى: ﴿وَمَا كان هذا القرآن أن يفتري من دون الله ﴾ أي: غير مكن ولا متصور، أن يفتري هذا القرآن على الله تعالى، لأنه الكتاب العظيم الذي ﴿لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد) وهو الكتاب الذي لو اجتمعت الإنس والجين على أن يأتوا بمثله لا يأتون بمثله ولوكان بعضهم لبعض ظهيراً، وهو كتاب الله الذي تكلم به [رب العالمين]، فكيف يقدر أحد من

فإن كان أحد يماثل الله في عظمته وأوصاف كماله، أمكن أن يأي بمثل هذا القرآن، ولو تنزلنا على الفرض والتقدير، فَتَقوّله أحد على رب

الخلق أن يتكلم بمثله، أو بما يقاربه،

والكلام تابع لعظمة المتكلم

ووصفه؟!!

العالمين، لعاجله بالعقوبة وبادره بالنكال.

﴿ ولكن ﴾ الله أنزل هذا الكتاب رحمة للعالمين، وحجة على العباد أجمعين.

أنزله ﴿تصديق الذي بين يديه﴾ من كتب الله السماوية، بأن وافقها وصدقها بما شهدت به، وبشرت بنزوله، فوقع كما أخبرت

﴿وتفصيل الكتاب﴾ للحلال والحرام، والأحكام الدينية والقدرية، والإخبارات الصادقة.

﴿لا ريب فيه من رب العالمين﴾ أي: لا شك ولا مرية فيه بوجه من الوجوه، بل هو الحق اليقين: تنزيل من رب العالمين الذي ربَّى جميع الخلق بنعمه.

ومن أعظم أنواع تربيته أن أنزل عليهم هذا الكتاب الذي فيه مصالحهم الدينية والدنيوية، المشتمل على مكارم الأخلاق ومحاسن الأعمال.

﴿أَم يَقُولُونَ ﴾ أي: الكذبون به عناداً وبغياً: ﴿افْتُراه ﴾ محمد على الله واختلقه، ﴿قُلُ ﴾ لهم \_ ملزماً لهم بشيء \_إن قدروا عليه، أمكن ما ادَّعوه، وإلا كان قولهم باطلاً.

﴿فاتوا بسورة مثله وادعوا من استطعتم من دون الله إن كنتم صادقين بعاونكم على الإتيان بسورة مثله، وهذا محال، ولوكان محكناً لادعوا قدرتهم على ذلك، ولأتوا بمثله.

ولكن لما يان عجزهم تبين أن ما قالوه باطل، لا حظ له من الحجة، والذي حملهم على التكذيب بالقرآن المشتمل على الحق الذي لا حق فوقه، أنهم لم يحيطوا به علماً.

فلو أحاطوا به علماً وفهموه حق فهمه، لأذعنوا بالتصديق به، وكذلك إلى الآن لم يأتهم تأويله الذي وعدهم أن ينزل بهم العذاب ويحل بهم النكال، وهذا التكذيب الصادر منهم من جنس تكذيب من قبلهم، ولهذا قال: ﴿كذلك كذب الذين من قبلهم فانظر كيف كان عاقبة الظالمين وهو الهلاك

الذي لم يبق منهم أحداً.

وفي هذا دليل على التثبت في الأمور، وأنه لا ينبغي للإنسان أن يبادر بقبول شيء أو رده قبل أن يحيط به علماً.

ومنهم من يؤمن به أي: بالقرآن وما جاء به ، هومنهم من لا يؤمن به وربك أعلم بالمسدين وهم الذين لا يؤمنون به على وجه العناد والظلم والفساد، فسيجازيهم على فسادهم بأشد العذاب.

﴿وإن كذبوك فاست مرعل دعوتك، وليس عليك من حسابهم من شيء، وما من حسابك عليهم من شيء، لكل عمله. ﴿فقل لي حمل وأنا بريء مما تعملون كما قال تعلل: ﴿من عمل صالحاً فلنفسه ومن أساء فعليه).

﴿ ٤٤ ــ ٤٤ ﴾ ﴿ ومنهم من يستمعون إليك أفأنت تسمع الصم ولو كانوا لا يعقلون \* ومنهم من ينظر إليك أفانت تهدي العمى ولو كانوا لا يبصرون \* إنّ الله لا يظلم النّاس شيئاً ولكنّ الناس أنفسهم يظلمون ﴾ يخبر تعالى عن بعض المكذبين للرسول ولما جاء به ، ﴿وَ ﴾ أن ﴿منهم من يستمعون، إلى النبي ﷺ وقت قراءته للوحي، لا على وجه الاسترشاد، بل على وجه التفرج والتكذيب وتظلب(١١ العثرات، وهذا استماع غير نافع ولا مُجدِ على أهله خيراً، لا جرم انسد عليهم باب التوفيق، وحرموا من فائدة الاستماع، ولهذا قال: ﴿أَفَأَنْتُ تَسْمُعُ الصم ولو كانوا لا يعقلون وهذا الاستفهام بمعنى النفي التقرر، أي: لا تسمع الصم الذين لا يستمّعون القول ولو جهرت به، وخصوصاً إذا كان عقلهم معدوماً.

فإذا كأن من المحال إسماع الأصم

الذي لا يعقل للكلام، فهؤلاء المكذبون، كذلك عتنع إسماعك إياهم إسماعاً ينتفعون به

وأما إسماع الحجة، فقد سمعوا ما تقوم عليهم به حجة الله البالغة، فهذا طريق عظيم من طرق العلم قد انسد عليهم، وهو طريق المسموعات المتعلقة بالخير.

ثم ذكر انسداد الطريق الثانى، وهو طريق النظر فقال: ﴿ومنهم من ينظر إليك﴾ فلا يفيده نظره إليك، ولا سبر أحوالك شيئا، فكما أنك لا تهدي السعمسي ولسو كمانسوا لا يسمرون، فكذلك لا تهدي هؤلاء.

فإذا فسدت عقولهم وأسماعهم وأبصارهم التي هي الطرق الموصلة إلى العلم ومعرفة الحقائق، فأين الطريق الموصل لهم إلى الحق؟

ودل قوله: ﴿ومنهم من ينظر الميك الآية، أن النظر إلى حالة النبي ﷺ وهديه وأخلاقه وأعماله وما يدعو إليه من أعظم الأدلة على صدقه وصحة ما جاء به، وأنه يكفي البصير عن غيره من الأدلة.

وقوله: ﴿إِن الله لا يظلم الناس شيئاً ﴾ فلا يزيد في سيئاتهم، ولا ينقض من حسناتهم.

﴿ولكن الناس أنفسهم يظلمون﴾ يجيئهم الحق فلا يقبلونه، فيعاقبهم الله بعد ذلك بالطبع على قلوبهم، والختم على أسماعهم وأبصارهم.

وده ويوم يحشرهم كأن لم يلبثوا إلا ساعة من النهار يتعارفون بينهم قد خسر الذين كذبوا بلقاء الله وما كانوا مهتدين يجبر تعالى عن سرعة انقضاء الدنيا، وأن الله تعالى إذا حشر الناس وجمعم ليوم لا ريب فيه، كأنهم ما لبثوا إلا ساعة من نهار، وكأنه ما مر عليهم نعيم ولا بؤس، وهم يتعارفون بينهم، كحالهم في الدنيا، فغي هذا اليوم يربح المتقون، ويخسر الذين كذبوا بلقاء الله وما كانوا مهتدين

إلى الصراط المستقيم والدين القويم، حيث فاتهم النعيم، واستحقوا دخول النار

﴿٤٦﴾ ﴿وإما ترينك بعض الذي نعدهم أو تتوفيتك فإلينا مرجعهم ثم الله شهيد على ما يفعلون ﴾ أي: لا تحزن أيها الرسول على هبؤلاء الكذبين، ولا تستعجل لهم، فإنهم لا بدأن يصيبهم الذي نعدهم من العذاب.

إما في الدنيا فتراه بعينك، وتُقرُّ به نفسك

وإما في الآخرة بعد الوفاة، فإن مرجعهم إلى الله، وسينبتهم بما كانوا يعملون، أحصاه الله ونسوه، والله على كل شيء شهيد، ففيه الوعيد الشديد لهم، والتسلية للرسول الذي كذبه قومه وعاندوه.

(24 - 24) ﴿ ولكل أمة رسول فإذا جاء رسولهم قضي بينهم بالقسط وهم لا يظلمون ﴿ ويقولون متى هذا الوعد إن كنتم صادقين ﴿ قل لا أملك لنفسي ضراً ولا تفعاً إلا ما شاء الله لكل أمة أجل إذا جاء أجلهم فلا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون ﴾ يقول تعالى: ﴿ ولكل أمة ﴾ من الأمم الماضية ﴿ وسول ﴾ يدعوهم إلى توحيد الله عدد الله عدد الله عدد الله المداه المداهد المدا

﴿فَإِذَا جِاء ﴾ هم ﴿رسولهم ﴾ بالآيات، صدقه بعضهم وكذبه آخرون، فيقضي الله بينهم بالقسط بنجاة المؤمنين، وإهلاك المكذبين ﴿وهم لا يظلمون ﴾ بأن يعذبوا قبل إرسال الرسول وبيان الحجة، أو يعذبوا بغير جرمهم، فليحذر المكذبون لك من مشابهة الأمم المهلكين، فيحل بهم ما بأولك.

ولا يستبطئوا العقوبة ويقولوا: 
متى هذا الوعد إن كنتم صادقين 
فإن هذا ظلم منهم، حيث طلبوه من النبي على فإنه ليس له من الأمر 
شيء، وإنما عليه البلاغ والبيان للناس.

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: وتتطلب.

وأما حسابهم وإنزال العذاب عليهم فمن الله تعالى، ينزله (۱) عليهم إذا جاء الأجل الذي أجله فيه، والوقت الذي قدره فيه، الموافق لحكمته الإلهية.

فإذا جاء ذلك الوقت لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون، فليحذر المكذبون من الاستعجال بالعذاب، فإنهم مستعجلون بعذاب الله الذي إذا نزل لا يرد بأسه عن القوم المجرمين، ولهذا قال:

﴿ ٥ - ٧٠﴾ ﴿ قل أرأيتم إن أتاكم عذابه بياتاً أو نهاراً ماذا يستعجل منه المجرمون \* أثم إذا ما وقع آمنتم به الآن وقد كنتم به تستعجلون \* ثم قيل للذين ظلموا ذوقوا عذاب الخلدهل تجابى: ﴿ قل أرأيتم إن أتاكم عذابه بياتا ﴾ وقت نومكم بالليل ﴿ أو نهاراً ﴾ ني وقت غفلتكم ﴿ ماذا يستعجل منه المجرمون \* أي: بشارة استعجلوا ما؟ وأي: عقاب ابتدروه؟

وأثم إذا ما وقع آمنتم به فإنه لا ينفع الإيمان حين حلول عذاب الله ويقال لهم توبيخا وعتاباً في تلك الحال التي زعموا أنهم الشدة والمشقة وقد كنتم به الشدة والمشقة وقد كنتم به يعتبهم إذا استعتبوه قبل وقوع العذاب فإذا وقع العذاب المينها ، كما قال تعالى عن فرعون ، لما أدى الغرق وقال آمنت أنه لا إله إلا الذي آمنت به بنو إسرائيل وأنا من المين وأنه يقال له: وإلان وقد المسلمين وأنه يقال له: والذي آمنت وأنه يقال له:

عصيت قبل وكنت من المفسدين ... وقال تعالى: ﴿فلم يك ينفعهم إيمانهم لما رأوا بأسنا سنة الله التي قد خلت في عباده ، وقال هنا: ﴿أَثُم إِذَا مَا وَقَع اَصِنتُم بِه ، الآن ، تدعون الإيمان (٢) ، ﴿وقد كنتُ مبه تستعجلون ﴾ فهذا ما عملت أيديكم ، وهذا ما استعجلون » ..

وثم قيل للذين ظلموا حين يوفون أعمالهم يوم القيامة: ﴿ فوقوا عذاب الخلد ﴾ أي: العذاب الذي تخلدون فيه، ولا يفتر عنكم ساعة . ﴿ هل تجزون إلا بما كنتم تكسبون ﴾ من الكفر والتكذيب والمعاصي .

«٣٥ - ٥٥» ﴿ويستنينونك أحق هو قبل إي وريّ إنه لحقٌ وما أنتم معجزين \* ولو أن لكل نفس ظلمت ما في الأرض لافتدت به وأسروا الندامة لما رأوا والعذاب وقضي بينهم ما في السماوات والأرض ألا إن شه ما في السماوات والأرض ألا إن وعد الله حق ولكن أكثرهم لا يعلمون \* هو يحيي ويميت وإليه ترجمون \* يقول تعالى لنبيه ﷺ: ترجمون \* يقول تعالى لنبيه ﷺ: ويستنبئونك أحق هو أي: يستخبرك المكذبون على وجه التعنت والرشاد (٣).

وأحق هو أي: أصحيح حشر العباد، وبعثهم بعد موتهم ليوم العاد، وجزاء العباد بأعمالهم، إن خيراً فخير، وإن شراً فشر؟

﴿قل﴾ لهم مقسماً على صحته، مستدلاً عليه بالدليل الواضح والبسرهان: ﴿إِي وربي إنه لحق﴾ لا مرية فيه ولا شبهة تعتريه.

﴿وما أنتم بمعجزين﴾ شه أن يبعثكم، فكما ابتدأ خلقكم ولم تكونوا شيئاً، كذلك يعيدكم مرة أخرى ليجازيكم بأعمالكم.

وه إذا كانت القيامة في ولو أن لكل نفس ظلمت بالكفر والمعاصي جميع وما في الأرض من ذهب وفضة وغيرهما، لتفتدي به من عذاب الله ولافتدت به ولا نفعها ذلك، وإنما النفع والضر والثواب والعقاب، على الأعمال الصالحة والسيئة.

﴿وأسروا﴾ [أي] الذين ظلموا ﴿الندامة لما رأوا العذاب﴾ ندموا على ما قدموا، ولات حين مناص، ﴿وقضى

إِ قُلَّ هَلْ مِن شُرُكَّةً كُمُّ مِن سَدَقُواْ أَنْحَاقَيْ ثُمِّيْعِهِ مُؤَفًّا رَاتَةَ مِنْ مَوْأَ أَخَافَيَ ثُمَّ يُعِيدُمُّ فَأَنَّ ثُوَفَكُونَ ۞ قُلُهلُ مِن شُرَكَا إِكُم مَّن يَهْدِيَ إِلَى ٱلْكُونَّ قُلْ اللَّهُ يُنِهْدِي لِلْحَقِّ أَفَنَ يَهْدِئَ إِلْ ٱلْكُقِّ أَحَقُّ أَنْ يُشَبَّهُ اللهِ اللهِ اللهِ مَن اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ وَكُن اللهُ مُنْ اللهُ مُن اللهُ وَمُعَالِقًهُ أَكُثُرُهُرُ لِلْاَظَنَّا إِنَّ الظَّنَّ لَايُغْنِي مِنَ ٱكْمَقِي شَيَّا إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ عَايَفْعَلُونَ۞وَمَا كَانَ هَلْذَا ٱلْقُرَءَانُ أَن يُفَتّرَيَى مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلَكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ ٱلْكِتَلِ لَارْتِبَ فِيهِ مِن زَّبِ ٱلْعَالَمِينَ ۞ أَمْ يَقُولُونَ ٱفَتَرَانُهُ قُلُ فَأَتُوا لِسُورَةِ مِّشْلِهِ وَأَدْعُواْمَنِ أَسْتَطَعَتْرُ مِن دُونِ أَنَّهِ إِن كَنْتُرْصَكِ وَيَن كَنْ بَلَّ كَذَّبُواْ عِمَا لَرْيُحِيطُواْ بِعِلْمِهِ وَلِكَا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ كُذَّاكِكَ كَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمُّ فَٱنظُرْكَيْفَكَانَ عَلِقِبَهُ ٱلظَّلِلِمِينَ ۞ وَمِنْهُ مُنَىٰ يُؤْمِنُ بِهِ وَمِنْهُ مِنَّىٰ لَا يُؤْمِثُ بِيًّا وَرَثَّاكُ أَعْلَمُ ﴾ إِلْمُفْسِيدِينَ ۞ وَإِن كَنْ أَوْكَ فَقُلْ لِي عَمَلِي وَلَكُو عَمَلَكُوْ السُّهُ بَيْقُونَ مِنَّا أَعْمَلُ وَأَنَّا رِيَّ مُنِّا الْعَمَلُونَ ﴿ وَمِنْهُمُ مَن يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ أَفَأَنتَ تُسْمِعُ الصُّمَّ وَلَوْكَافُواْ لَا يَعْقِلُونَ ۞ AND THE SECOND

بينهم بالقسط، أي: العدل التام الذي لا ظلم ولا جور فيه بوجه من الوجوه.

والأرض يحكم فيهم بحكمه الديني والأرض يحكم فيهم بحكمه الديني والقدري، وسيحكم فيهم بحكمه الجزائي، ولهذا قال: وألا إن وعد الله حق ولكن أكثرهم لا يعلمون فلذلك لا يستعدون للقاء الله، بل ريما لم يؤمنوا به، وقد تواترت عليه الأدلة القطعة والبراهين النقلية والعقلية.

هو يحيي ويميت أي: هو المتصرف بالإحياء والإماتة، وسائر أنواع التدبير (٤)، لا شريك له في ذاك

واليه ترجعون پوم القيامة ، فيجازيكم بأعمالكم خيرها وشرها.

﴿٧٥ ـ ٨٠) ﴿ إِما أَيْهَا النَّاسُ قَلْ جَاءَتُكُمْ مُوعِظَةٌ مِنْ ربكم وشفاء لما في الصدور وهدى ورحمة للمؤمنين \* قل بفضل الله وبرحمته فبذلك فليفرحوا هو خير مما يجمعون ﴾ يقول تعالى \_ مرغباً للخلق في الإقبال على هذا الكتاب الكريم ، بذكر أوصافه الحسنة الضرورية للعباد فقال: ﴿ يِا أَيْهَا النَّاسُ قَلْ جَاءَتُكُمْ مُوعِظَةٌ مِنْ ربكم ﴾ أي: قطكم ، وتنذركم عن الأعمال الموجبة تعظكم ، وتنذركم عن الأعمال الموجبة

<sup>(</sup>٣) في.ب: الاسترشاد.

<sup>(</sup>٤) في ب: التدابير.

<sup>(</sup>١) في ب: ينزل.

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أ: للإيمان.

整調 (超級) وَمِنْهُمْ مِنْ مُظُولُ إِلَيْكَ أَفَأَتَ تَعْدِي ٱلْعُنْيَ وَلَوْكَا نُواْ لَا يُعِيرُونَ ۞ إِذَاللَّهُ لَا يَظَاءُ النَّاسُ شَيْعًا وَلَكِينَ النَّاسَ أَنفُسَهُمْ ۗ يَقْلِمُونَ ۞ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ مَّكُنْ لَزِيَبْكُوۤ إِلَّاسَاعَةً مِنَ النَّهَارِ سَعَارَفُونِ يَنْنَهُمُّ فَلَدْخَيِمَ ٱلَّذِينَّ كُذَّبُواْ بِلِقَآءِ اللَّهِ وَمَا كَانُواْمُهُ تَدِينَ ۞ وَإِمَّازُينَّكَ بَعْضَ ٱلَّذِي نَهِدُهُمْ أَوْنَتُوَفِّيَّتُكَ فَإِلَيْنَامَرْجِيعُهُمّْرَثُمَّ ٱللَّهُ شَهِيدُ عَلَىمَايَفَعَلُونَ ۞ وَلِكُ لِيَ أَمْوَرَسُولٌ فَإِنَاكَآءَ رَسُولُكُمْ فَيِنَ يَنْتُهُم بِٱلْقِسْطِ وَجُدُلَا يُظَلِّمُونَ ۞ وَتَقُولُونَ مَتَىٰ هَلَذَا ٱلْوَعَ دُانِ كُنتُمٌّ صَيبِقِينَ ۞ قُلُ لَّا أَمْلِكُ لِنَفْسِي صَرًّا وَلَانَفَعًا إِلَّا مَاشَآهَ أَلَنَّهُ لِكُلُّ أُمَّةِ أَجَلُّ إِذَا كِمَاءً أَيَّلُهُمُ فَلَائِثَ تَنْجِزُونِ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ ۞ قُلْ أَرَّهُ يُمْرَانِ أَتَنكُمْ عَذَابُهُ بَيْكَا أَوْنَهَا لَا مَاذَا يَسْتَغِفُلُمِنَهُ ٱلْغُوْمُونَ ۞ أَثُمَّ إِذَا مَا وَفَعَ المَنتُر بِيتَّةَ ٱلْخَانَ وَقَدْ كُتُمُ بِهِ تَسَتَعْجِلُونَ ۞ ثُمَّ قِيلَ لِلَّذِينَ ظَامَوُا ذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْخُلُوهَلْ تُحَنَّوْنَ إِلَّا مِمَا كُنتُمْ تَكْمِينُونَ ۞ \* وَيَسْتَلِعُونَكُ أَحَقُّهُوَ قُلُ إِي وَرَبِّنَ إِنَّهُ لَحَقُّ وَمَّا أَنتُم مِعْقِيزِينَ ۞ 

لسخط الله، المقتضية لعقابه وتحذركم عنها ببيان آثارها ومفاسدها .

﴿وشفاء لما في الصدور﴾ وهو هذا القرآن، شفاء لما في الصدور من أمراض الشهوات الصادة عن الانقياد للشرع وأمراض الشبهات، القادحة في العلم اليقيني، فإن ما فيه من المواعظ والترغيب والترهيب، والوعد والوعيد، مما يوجب للغبذ الرغبة والرهبة.

وإذا وجدت فيه الرغبة في الخير، والرهبة من الشر، ونمتا على تكرر ما يرد إليها من معاني القرآن، أوجب ذلك تقديم مراد الله على مراد النفس، وصار ما يرضى الله أحب إلى العبد من شهوة نفسه.

وكذلك ما فيه من البراهين والأدلة التي صرَّفها الله غاية التصريف، وبيَّنها أحسن بيان، عما يزيل الشبه القادحة في الحق، ويصل به القلب إلى أعلى درجات اليقين.

وإذا صح القلب من مرضه، ورفل بأثواب العافية، تبعته الجوارح كلها، فإنها تصلح بصلاحه، وتفسد بفساده، ﴿وهدي ورحمة للمؤمنينُ فالهدي هو العلم بالحق والعمل به .

والرحمة هي ما يحصل من الحير والإحسان، والشواب العاجل

والأجل، لمن اهتدى به، فالهدى أجل الوسائل، والرحمة أكمل المقاصد والرغائب، ولكن لا يهتدي به، ولا يكون رحمة إلا في حق المؤمنين .

وإذا حصل الهدى وحلت الرحمة الناشئة عنه، حصلت السعادة والفلاح، والربح والنجاح، والقرح والسرور.

ولذلك أمر تعالى بالفرح بذلك فقال: ﴿قُلْ بِفُصْلِ اللهِ ﴾ الذي هو القرآن، الذي هو أعظم نعمة ومنة، وفضل تفضل الله به على عباده ورحمته الدين والإيمان، وعبادة الله ومحبته ومعرفته. ﴿فَبِذَلَكُ فليفرحوا هو خير مما يجمعون، من متاع الدنيا ولذاتها.

فنعمة الدين المتصلة بسعادة الدارين، لا نسبة بينها وبين جميع ما في الدنيا، تما هو مضمحل زائل عن قريب.

وإنما أمر الله تعالى بالفرح بفضله ورحمته، لأن ذلك مما يوجب انسساط النفس ونشاطها وشكرها لله تعالى، وقوتها، وشدة الرغبة في العلم والإيمان الداعي للإزدياد منهما، وهذا فرح محمود، بخلاف الفرح بشهوات الدنيا ولذاتها، أو الفرح بالباطل، فإن هذا مذموم كما قال [تعالى عن] قوم قارون له: ﴿لا تفرح إن الله لا يحب الفر حين﴾ .

وكما قال تعالى في الذين فرحوا بما عندهم من الباطل المناقض لما جاءت به الرسل: ﴿فلما جاءتهم رسلهم بالبينات فرحوا بما عندهم من العلم﴾

﴿٩٩ \_ ٦٠﴾ ﴿قبل أرأيته ما أنزل الله لكم من رزق فحعلتم منه حراماً وحلالا قبل آلله أذن لكم أم على الله تفترون \* وماظن الذين يفترون على الله الكذب يوم القيامة إنّ الله لذو فضل على الناس ولكن أكثرهم لا يشكرون، يقول تعالى \_ منكراً على المشركين الذين ابتدعوا واستمراركم على العمل به.

تحريم ما أحل الله وتحليل ما حرم (١) .: ﴿قُلُ أُرَأُيتُم مَا أَنْزُلُ اللهُ لكم من رزق﴾ يعنى أنواع الحيوانات المحللة، التي جعلها الله رزقاً لهم ورحمة في حقهم قل لهم \_موبخاً على هذا القول الفاسد \_: ﴿ أَلَّهُ أَذَنَ لكم أم على الله تفترون، ومن المعلوم أن الله لم يأذن لهم فعلم أنهم مفترون. ﴿ وما ظن الذين يفترون على الله

الكذب يوم القيامة ﴾ أن يفعل الله بهم من النكال، ويحل بهم من العقاب، قال تعالى: ﴿ويوم القيامة ترى الذين كذبوا على الله وجوههم مسودة ﴿ .

﴿إِن الله لذو فضل على الناس﴾ كثير، وذو إحسان جزيل، ولكن أكثر الناس لا يشكرون، إما أن لا يقوموا بشكرها، وإماأن يستعينوا ماعلى معاصيه، وإما أن يُحرموا منها، ويردوا ما منَّ الله به على عباده، وقليل منهم الشاكر الذي يعترف بالنعمة، ويثني بها على الله ويستعين بها على طاعته.

ويستدل مذه الآية على أن الأصل في جميع الأطعمة الحل، إلا ما ورد الشرع بتحريمه، لأن الله أنكر على من حرم الرزق الذي أنزله لعباده.

﴿٦١﴾ ﴿وما تكون في شأن وما تتلو منه من قرآن ولا تعملون من عمل إلا كنا عليكم شهوداً إذ تفيضون فيه وما يعزب عن ربك من مثقال ذرة في الأرض وفي السماء ولا أصغر من ذلك ولا أكبر إلا في كتاب مبين ﴾ يخبر تعالى عن عموم مشاهدته واطلاعه على جميع أحوال العباد في حركاتهم وسكناتهم، وفي ضمن هذا الدعوة لراقبته على الدوام فقال: ﴿وما تكون في شأن﴾ أي: حال من أحوالك الدينية والدنيوية. ﴿وما تتلو منه من قرآن﴾ أي: وما تتلومن القرآن الذي أوحاه الله إلىك.

﴿ولا تعملون من عمل ﴿ صغير أو كبير ﴿ إلا كنا عليكم شهوداً إذ تفيضون فيه أي: وقت شروعكم فيه

فراقبوا الله في أعمالكم، وأدوها على وجه النصيحة والاجتهاد فيها، وإياكم وما يكره الله تعالى، فإنه مطلع عليكم، عالم بظواهركم وبواطنكم.

﴿وما يعزب عن ربك أي: ما يغيب (١٠) عن علمه وسمعه وبصره ومشاهدته ﴿من مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء ولا أصغر من ذلك ولا أكبر إلا في كتاب مبين أي: قد أحاط به علمه، وجرى به قلمه

وهاتان المرتبتان من مراتب القضاء والقدر، كثيراً ما يقرن الله بينهما، وهما: العلم المحيط بجميع الأشياء، وكتابته المحيطة بجميع الحوادث، كقوله تعالى: ﴿ أَلَم تعلم أَنَ الله يعلم ما في السماء والأرض إن ذلك في كتاب إن ذلك على الله يسير،

(17 - 18) وألا إنّ أولياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون الله النين آمنوا وكانوا يتقون الآخرة البشرى في الحياة الدنيا وفي الآخرة لا تبديل لكلمات الله ذلك هو الفوز العظيم يجبر تعالى عن أوليائه وأحبائه، ويذكر أعمالهم وأوصافهم وشوابهم فقال: وألا إن أولياء الله لا خوف عليهم فيما يستقبلونه عما أمامهم من المخاوف والأهوال.

﴿ولاهم يحزنون على ما أسلفوا، لأنهم لم يسلفوا إلا صالح الأعمال، وإذا كانوا لا خوف عليهم ولاهم يحزنون، ثبت لهم الأمن والسعادة، والخير الكثير الذي لا يعلمه إلا الله تعالى.

تم ذكر وصفهم فقال: ﴿الذين آمنوا﴾ بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وبالقدر خيره وشره، وصدقوا إيمانهم باستعمال التقوى، بامتثال الأوامر واجتناب النواهي.

فكل من كان مؤمناً تقياً كان شه [تعالى] ولياً، و ﴿لهم البشرى في الخياة الدنيا وفي الآخرة﴾

أما البشارة في الدنيا، فهي الثناء الحسن، والمودة في قلوب المؤمنين،

والرؤيا الصالحة، وما يراه العبد من لطف الله به وتيسيره لأحسن الأعمال والأخلاق وصرف عنه مساوىء الأخلاق.

وأما في الآخرة فأولها البشارة عند قبض أرواحهم، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا تتنزل عليهم الملائكة ألا تخافوا ولا تحزنوا وأبشروا بالجنة التي كنتم توعدون ﴾

وفي القبر ما يبشر به من رضا الله تعالى والنعيم المقيم.

وفي الآخرة تمام البشرى بدخول جنات النعيم، والنجاة من العذاب الأليم.

﴿لا تبديل لكلمات الله بل ما وعد الله فهو حق، لا يمكن تغييره ولا تبديله، لأنه الصادق في قيله، الذي لا يقدر أحد أن يخالفه فيما قدره

﴿ ذلك هو الفوز العظيم ﴾ لأنه اشتمل على النجاة من كل محذور، والظفر بكل مطلوب محبوب، وحصر الفوز فيه، لأنه لا فوز لغير أهل الإيمان والتقوى.

والحاصل أن البشرى شاملة لكل خير وثبواب، رتبه الله في الدنيا والآخرة على الإيمان والتقوى، ولهذا أطلق ذلك فلم يقيده.

(10% ﴿ ولا يحزنك قولهم إنّ العزة لله جيماً هو السميع العليم ﴾ أي: ولا يحزنك قول المكذبين فيك من الأقوال التي يتوصلون بها إلى القدح فيك وفي دينك فإن أقوالهم لا تُعِزُّهُم، ولا تضرك شيئاً. ﴿ إِن العزة لله جيعاً ﴾ يؤتيها من يشاء ويمنعها عن يشاء.

قال تعالى: ﴿من كان يريد العزة فلله العزة جميعاً﴾ أي: فليطلبها بطاعته، بدليل قوله بعده: ﴿إليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه﴾.

ومن المعلوم أنك على طاعة الله، وأن العزة لك ولأتباعك من الله، ﴿ولله العزة ولرسوله وللمؤمنين﴾.

وَلَوْ أَنَّ إِحْ لِلَّهِ مَا لَمْتَ مَافِي ٱلْأَرْضِ لَافْتَدَّتْ بِيِّهِ وَلَمْتُرُولُ ٱلنَّدَامَةَ لَمَا رَأُواْ ٱلْعَدَابَ وَقَينَ بَيْنَهُ مِ وَالْقِسْطُ وَهُمَ لَا يُظْلَمُونَ ۞ أَلَآ إِنَّ يِلْمَومَا فِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَصْ أَلَا إِنَّ وَعَدَاللَّهِ حَقُّ وَلَاكِنَّ أَكْثُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ۞ هُوَيْحُي وَعُيتُ وَإِلَيْهِ مِنْ يَعَوِّنَ ۞ يَنَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ قَدْحَآءَ تَحَكُّمُ مَّوْعِظَةٌ عِن زَيِّكُرُورَشِفَآءً لِلَّافِي ٱلصُّدُورِ وَهُدًى وَرُحَمُّهُ لِلْمُؤْمِدِينَ ۞ قُلْ بِعَضْلِ ٱللَّهِ وَيَرَحْمَتِ مِهِ فَيَذَٰلِكَ فَلْيَكُ فَرَحُوا هُوَحَيْرٌ ثَمَّا يَحْمَعُونَ ۞ قُلُ أَرَّةً يَتُمَوِّمَا أَنْزَلَ ٱللَّهُ لَكُ مِعْنِ زِرْقٍ فَجَعِكُتُ مِنْهُ حَرَامًا وَجَلَلًا قُلْءَالَةُ أَذِنَ لَكُوْ أَهُ عَلَاللَّهُ تَفْتَرُونَ ۞ وَمَاظَنَ ٱلَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ يَوْمَ ٱلْفِيدَ مَدُّ إِنَّ ٱللَّهَ لَذُو ضَهْلِ عَلَى ٱلنَّسَاسِ وَلَكِنَّ أَحْتُ مُوْمَهُ لَايَثُكُرُونَ ۞ وَمَاتَّكُونَ فِي شَكَّانِ وَمَانَتَلُواْمِنَهُ مِن فَرَانِ وَلَاتَعْ مَلُونَ مِنْ عَمَلِ إِلَّاكُنَّا عَلَيْكُوْ شُهُودًا إِذْ تَفْيضُونَ إِنَّهُ وَمَايَعُرُبُ عَن رَّيَكَ مِن يَثْقَالِ ذَرَّةِ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَافِي السَّمَاةِ وَلاَ أَصْفَرَ مِن ذَلِكَ وَلاَ أَحْمَرُ اللَّهِ فَكِيرٍ يُبِينِ DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF

وقوله: همو السميع العليم أي: سمعه قد أحاط بجميع الأصوات، فلا يخفى عليه شيء منها.

وعلمه قد أحاط بجميع الظواهر والبواطن، فلا يعزب عنه مثقال ذرة في السماوات والأرض، ولا أصغر من ذلك ولا أكبر.

وهو تعالى يسمع قولك، وقول أعدائك فيك، ويعلم ذلك تفصيلاً، فاكتف بعلم الله وكفايته، فمن يتق الله فهو حسه.

﴿ ٦٦ \_ ٦٧ ﴾ ﴿ أَلَا إِنَّ لَهُ صِن فَي السمأوات ومن في الأرض وما يتبع المذين يدعون من دون الله شركاء إن يستسيسعسون إلا السطسن وإن هسم إلا يخرصون \* هو الذي جعل لكم الليل لتسكنوا فيه والنهار مبصراً إنّ في ذلك لأيات لقوم يسمعون، يخبر تعالى أن له ما في السُّماوات والأرض، خلقاً وملكاً وعبيداً، يتصرف فيهم مما شاء(٢) من أحكامه، فالجميع مماليك لله، مسخرون مدبرون، لا يستحقون شيئاً من العبادة، وليسوا شركاء لله بوجه من الوجوه، ولهذا قال: ﴿وما يتبع الذين يدعون من دون الله شركاء إن يتبعون إلا الظن﴾ الذي لا يغني من الحق شيئا ﴿وإن هم إلا بخرصون، في ذلك خرص كذب

<sup>(</sup>١) في النسختين: ما يغاب.

وإفك وبهتان .

فإن كانوا صادقين في أنها شركاء لله، فليظهروا من أوصافها ما تستحق به مثقال ذرة من العبادة، فلن يستطيعوا، فهل منهم أحد يخلق شيئاً أو يرزق، أو يملك شيئاً من المخلوقات، أو يدبر الليل والنهار الذي جعله الله قياماً للناس؟.

و ﴿هو الذي جعل لكم الليل لتسكنوا فيه ﴾ في النوم والراحة بسبب الظلمة ، التي تغشى وجه الأرض ، فلو استمر الضياء لما قروا ولما سكنوا.

وه جعل الله ﴿النهار مبصراً﴾ أي: مضيئاً، يبصر به الخلق، في معايشهم، ومصالح دينهم ودنياهم.

﴿إِن فَي ذَلِيكَ لاَيَاتُ لِيقَوْمُ يسمعونُ عن الله سمع فهم وقبول واسترشاد، لا سمع تعنت وعناد، فإن في ذلك لآيات لقوم يسمعون، يستدلون بها على أنه وحده المعبود وأنه الإله الحق، وأن إلهية ما سواه باطلة، وأنه الرؤوف الرحيم العليم الحكيم.

﴿ ٢٨ - ٧٠﴾ ﴿ قالوا اتَّخَذَ الله ولداً سبحانه هو الغني له ما في السماوات وما في الأرض إن عندكم من سلطان بنذا أتقولون على الله ما لا تعلمون الله قل إنّ الذين يفترون على الله الكذب

لا يفلحون \* متاع في الدنيا ثم إلينا مرجعهم ثم نذيقهم العذاب الشديد بما كانوا يكفرون \* يقول تعالى خبراً عن بهت المشركين لرب العالمين ﴿قالوا الخذ الله ولما أَهُ فنزه نفسه عن ذلك بقوله: ﴿سبحانه ﴾ أي: تنزه عما يقول الظالمون في نسبة النقائص إليه علواً كبيراً ، ثم برهن على ذلك بعدة براهين:

أحدها: قوله: ﴿هو الغني ﴾ أي: الغنى منحصر فيه، وأنواع الغنى مستغرقة فيه، فهو الغني الذي له الغنى الشام بكل وجه واعتبار من جميع الوجوه، فإذا كان غنياً من كل وجه، فلاي: شيء يتخذ الولد؟

أَلِحَاجَةً منه إلى الولد، فهذا مناف لغناه فلا يتخذ أحد ولداً إلا لنقص في غناه

البرهان الثاني، قوله: ﴿ له ما في السماوات وما في الأرض ﴾ وهذه كلمة جامعة عامة لا يخرج عنها موجود من أهل السماوات والأرض، الجميع محلوقون عبيد مماليك.

ومن المعلوم أن هذا الوصف العام ينافي أن يكون له منهم وللد، فإن الولد من جنس والله، لا يكون مخلوقاً ولا مملوكاً. فملكيته لما في السماوات والأرض عموماً تنافي الولادة.

البرهان الثالث، قوله: ﴿إِن عندكم من سلطان بهذا﴾ أي: هل عندكم من حجة وبرهان يدل على أن لله ولداً، فلو كان لهم دليل لأبدوه، فلما تحداهم وعجزهم عن إقامة الدليل، علم بطلان ما قالوه. وأن ذلك قول بلا علم، ولهذا قال: ﴿أتقولون على الله ما لا تعلمون﴾ فإن هذا من أعظم المحرمات.

وقل إن الذين يفترون على الله الكذب لا يفلحون أي: لا ينالون مطلوبهم، ولا يحمل لهم مقصودهم، وإنما يتمتعون في كفرهم وكذبهم في الدنيا قليلا، ثم ينتقلون إلى الله ويرجعون إليه، فيذيقهم العذاب

الشديد بما كانوا يكفرون. ﴿وما ظلمهم الله ولكن أنفسهم يظلمون﴾.

﴿٧١ ـ ٧٣﴾ ﴿واتل عليهم نبأ نوح إذ قال لقومه يا قوم إن كان كبر عليكم مقامی وتذکیری بآیات الله فعلی الله توكلت فأجموا أمركم وشركاءكم ثم لا يكن أمركم عليكم غمة ثم اقضوا إلي ولا تنظرون \* فإن توليتم فما سألتكم من أجر إن أجري إلا على الله وأمسرت أن أكسون مسن المسسلسمين \* فكذبوه فنجيناه ومن معه في الفلك وجعلناهم خلائف وأغرقنا الذين كذبوا بآياتنا فانظر كيف كان عاقبة المنذرين يقول تعالى لنبيه: واتل على قومك ﴿نبأ **نوح﴾** في دعوته لقومه، حين دعاهم إلى الله مدة طويلة، فمكث فيهم ألف سنة إلا خمسين عاماً، فلم يزدهم دعاؤه إياهم إلا طغياناً، فتمللوا منه وسئموا، وهمو عمليه المصلاة والمسلام غيير متكاسل، ولا متوان في دعوتهم، فقال لهم: ﴿بِا قُومِ إِنْ كَأَنْ كَبِرْ عَلَيْكُمْ مقامى وتذكيري بآيات الله الله أي: إن كان مقامي عندكم وتذكيري إياكم ما ينفعكم (١) ﴿ بِأَيِّاتُ اللهُ ﴾ الأدلة الواضحة البينة، قد شق عليكم وعظم لديكم، وأردتم أن تنالوني بسوء أو تردوا الحق. ﴿فعلى الله توكلت﴾ أي: اعتمدت على الله في دفع كل شريراد بي، وبما أدعو إليه، فلهذا جندي وعُدَّتِ. وأنتم فأتوا بما قدرتم عليه، من أنواع العدَّدَ والعُدد.

﴿ فَأَجْعُوا أَمْرِكُم ﴾ كلكم، بحيث لا يتخلف منكم أحد، ولا تدخروا(٢) من مجهودكم شيئاً.

﴿و﴾ أحضروا ﴿شركاءكم﴾ الذي كنتم تعبدونهم وتوالونهم من دون الله رب العالمين.

وثم لا يكن أمركم عليكم غمة ، أي: مشتبها خفياً، بل ليكن ذلك ظاهراً علانية.

وَّهُم اقْضُوا إِلَيَّ ﴾ أي: اقضوا علَي بالعقوبة والسوء الذي في إمكانكم، ولا تنظرون ﴾ أي: لا تمهلون ساعة

من نهار. فهذا برهان قاطع، وآية عظيمة على صحة رسالته، وصدق ما جاء به، حيث كان وحده لا عشيرة تحميه، ولا جنود تؤويه.

وقد بادأ<sup>(۱)</sup> قومه بتسفيه آراتهم وفساد دينهم وعيب آلهتهم. وقد حملوا من بغضه وعداوته ما هو أعظم من الجبال الرواسي، وهم أهل القدرة والسطوة، وهو يقول لهم: اجتمعوا أنتم وشركاؤكم ومن استطعتم، وأبدوا كل ما تقدرون عليه من الكيد، فأوقعوا بي إن قدرتم على ذلك، فلم يقدروا على شيء من ذلك.

فعلم أنه الصادق حقاً، وهم الكاذبون فيما يدَّعون، ولهذا قال: فإن توليتم عن ما دعوتكم إليه، فلا موجب لتوليكم، لأنه تبين أنكم لا تولون عن باطل إلى حق، وإنما تولون عن حق قامت الأدلة على صحته، إلى باطل قامت الأدلة على ما دد

ومع هذا ﴿فما سألتكم من أُجر﴾ على دعوتي وعلى إجابتكم، فتقولوا: هذا جاءنا ليأخذ أموالنا، فتمتنعون لأجل ذلك.

﴿إِن أَجَرِي إِلا عَلَى اللهُ أَي: لا أُرِيد الشّوابِ وأَجْرَاء إِلا منه، ﴿وَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّمِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّهُ الللَّا الللَّهُ الللَّهُ ال

﴿ فكذبوه ﴾ بعدما دعاهم ليلاً ونهاراً سراً وجهاراً ، فلم يزدهم دعاؤه إلا فراراً ، فنجيناه ومن معه في الفلك ﴾ الذي أمرناه أن يصنعه بأعيننا ، وقلنا له إذا فار التنور: ف ﴿ احمل فيها من كل زوجين اثنين وأهلك إلا من سبق عليه القول ومن آمن ﴾ ففعل ذلك .

فأمر الله السماء بماء منهمر وفجر الأرض عيوناً، فالتقى الماء على أمر قد قدر: ﴿وحملناه على ذات ألواح ودسر﴾ تجري بأعيننا، ﴿وجعلناهم

خلائف في الأرض بعد إهلاك المكذبين.

ثم بارك الله في ذريته، وجعل ذريته هم الباقين، ونشرهم في أقطار الأرض، ﴿وأضرقنا الذين كذبوا بآياتنا﴾ بعد ذلك البيان، وإقامة البرهان، ﴿فانظر كيف كان عاقبة المنذرين﴾ وهو: الهلاك المخزي؛ واللعنة المتتابعة عليهم في كل قرن يأتي بعدهم، لا تسمع فيهم إلا لوما، ولا ترى إلا قدحاً وذماً.

فليحذر هؤلاء المكذبون، أن يحل بهم ما حل بأولئك الأقوام المكذبين من الهلاك والخري والنكال.

﴿٧٤﴾ ﴿ثم بعثنا من بعده رسلاً إلى قومهم فجاؤوهم بالبينات فما كانوا ليؤمنوا بما كذبوا به من قبل كذلك نطبع على قلوب المعتدين أي: ﴿ثم بعشنا من بعد نوح عليه السلام ﴿رسلاً إلى قومهم المكذبين، يدعونهم إلى الهدى، ويحذرونهم من أسباب الردى.

﴿ فجاؤوهم بالبينات ﴾ أي: كل نبي أيّد دعوته بالآيات الدالة على صحة ما حاء به.

ونما كانوا ليؤمنوا بما كذبوا به من قبل يعني: أن الله تعالى عاقبهم حيث جاءهم الرسول، فبادروا بتكذيبه، طبع الله على قلوبهم، وحال بينهم وبين الإيمان بعد أن كانوا متمكنين منه، كما قال تعالى: ﴿ونقلب أَوْلُهُمْ كَمَا لَمْ يُوْمِنُوا بِهُ أُولُ مِرْةً﴾

ولهذا قال هنا: ﴿كلك نطبع على قلوب المعتدين﴾ أي: نختم عليها، فلا يدخلها خير، وما ظلمهم [الله]، ولكنهم ظلموا أنفسهم بردهم الحق لما جاءهم، وتكذيبهم الأول.

﴿٥٧﴾ ﴿ثم بعثنا من بعدهم موسى وهارون﴾ إلى آخر القصة ٢٦٠ أي : ﴿ثم بعثنا﴾ من بعد هؤلاء الرسل الذين أرسلهم الله إلى القوم المكذبين

\* وَأَقُلُ عَلَيْهِ مَرَّبَا أُنَّوِجٍ إِذْ قَالَ لِفَوْمِهِ رَبِّقُومِ إِن كَانَّ كُبُرُ عَلَيْهُ مَّقَامِي وَيَّذَكِيمِي عَايِنتِ ٱلنَّهِ فَعَلَى ٱلنَّهِ تَوَكَّلْتُ فَأَجْمِعُ ٱلْتَرَكُّرُ ﴿ وَشُرَكًا ءَكُونُ وَلَا يَكُنُ أَمْرُكُوعَكِ كُوعَنَّهُ ثُرَّا فَضُوا إِنَّ وَلِانْطِأُونِ إِنَّ إِنْ تَوَلَّيْتُهُ فَاسَأَلْتُكُومِنَ أَجْرِّ إِنْ أَجْرِيَ إِلْاَعَلَالُمُّولَأَيْرَتُ ﴾ أَنَّ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ۞ فَكُلَّبُوهُ فَنَجَّيْنَاهُ وَمَن مَّعَهُ إِنَّ الْفُلِّكِ وَجَعَلْنَهُ مَخَلَّيِفَ وَأَغْرَقُنَا ٱلَّذِينَ كُنَّافُوا بِعَالَيْتِنَا ۗ فَٱنظُرٌكَيْفُكَانَ عَلِقِهَةُ ٱللَّذَكِينَ۞ ثُمُّ يَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِ، رَبُّلًا إِلَىٰ فَرْمِهِمْ فِيَآ أَءُوهُمْ بِٱلْبِيَنَاتِ فَأَكَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ مَالَّذَٰ بُواْ بِهِ مِن قَبْلُ كَنَاكِكَ نَصْبَعُ عَلَى قُلُوبِ ٱلْمُعْتَذِينَ ۞ ثُمَّ تَعْمُنَا مِنْ بَعْدِهِم مُّوسَىٰ وَهَلَـ رُونَ إِلَىٰ فِرْعُونَ وَمَلَادِيدِينَا لَيْنِا فَأَمْدَتُكُبْرُواْ وَكَانُواْ قَوْمًا تَجْرِيدِي ۞ فَلَمْنَاجِكَاءَهُرُ ٱكْمَتَقُّ مِنْ عِندِمَا قَالْوَا إِنَّ هِلْذَا لَيهِ مُرْتَمْ مِنْ عِندِمَا قَالْمُوْمَنَىٰ ٱتَغُولُونَ لِلْحَقِي لَمَا جَآءَكُوا أَسِيحُرُهَا لَمَا وَلَا يُفْلِمُ ٱلسَّاحِرُونَ ا وَالْوَا أَبِحُنَّنَا لِتَلْفِئَنَا عَمَّا وَجَدْنَا عَلَيْهِ وَالِمَا مَنَا وَتَكُونَ أُمُّ الْكُمَا ٱلَّكِيْرِيَّاءُ فِٱلْأَرْضِ وَمَا غَنَّ ٱلْكُمَا يِمُؤْمِنِينَ ۞ RESERVITOR DE LA PROPERTIE DE

الهلكين.

﴿موسى بن عمران كليم الرحن، أحد أولى العزم من المرسلين، وأحد الكبار المقتدى بهم، المنزل عليهم الشرائع المعظمة الواسعة.

وه رون جعلنا معه أخاه همارون و وريراً بعثناهما هالى فرعون وملئه و أي كبار دولته ورؤسائهم، لأن عامتهم تبع للرؤساء.

﴿بِأَيَاتِنا﴾ الدالة على صدق ما جاءا به من توحيد الله، والنهي عن عبادة ما سوى الله تعالى، ﴿فاستكبروا﴾ عنها ظلماً وعلواً، بعدما استيقنو ها.

﴿وكانوا قوماً محرمين أي: وصفهم الإجرام والتكذيب.

﴿٧٦﴾ ﴿فلما جاءهم الحق من عندنا﴾ الذي هو أكبر أنواع الحق وأعظمها، وهو من عند الله الذي خضعت لعظمته الرقاب، وهو رب العالمين المربي جميع خلقه بالنعم.

فلما جاءهم الحق من عند الله على يد موسى، ردوه فلم يقبلوه، و ﴿قالوا إِنَّ هَذَا لَسِحِهِم الله - إعراضهم ولا ردهم إياه، حتى جعلوه أبطل الباطل، وهو السحر: الذي حقيقته التمويه، بل جعلوه سحراً مبيناً ظاهراً، وهو الحق

<sup>(</sup>١) في السخين: باديء.

<sup>(</sup>٢) في ب أكمل الآيات إلى قوله تعالى: ﴿إِنْ رَبُّكِ يَقْضِي بِينَهُم يَوْمُ القيامَةُ فِيمَا كَانُوا فيه يَختلفُونَ﴾.

وَقَالَ فِرْعَوْنُ ٱلْتُمُونِ بِكُلِ سَكِمِ عَلِيدٍ ٥ قَلَّا عَلَهُ التَّعَرُّةُ قَالَ لَمُدَمُّوسَيَّ أَلْقُوا مَّا أَنتُم مُلْقُونَ ۞ فَلَتَّا أَلْقُواْ قَالَ مُوسَىٰ مَاحِثْتُم بِهِ ٱلسِّمْ ۚ إِنَّ ٱللَّهُ سَكِيْطِلُهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُصْلِحُ عَلَ ٱلْمُضْيِدِينَ ۞ وَيُحِيُّ ٱللَّهُ ٱلْحَقِّ بِكِلْمَايِدِهِ وَلَوْكُرُو ٱلْمُجْسِرُمُونَ ٩ فَمَا عَامَرَ لِمُوسِنَى إِلَّا دُرُوتَ أُمِّن فَوْمِهِ عَلَى خَوْفِ مِن فِرْعَوْنَ وَمَلَإِينِهِمْ أَن يَفْيَنَهُمُّ وَإِنَّ فِيرَّوْنَ لَعَ الِّ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَّهُ لِمِنَ ٱلْمُسْرِفِينَ ۞ وَقَالَ مُوسَى يَكَوْمِ إِن كُنْتُدُّ ءَامَنتُ مِ إِلَيْهِ فَعَلَيْهِ قَوَكَ لُوَا إِن كُنتُ رَقْسُ لِمِينَ۞ فَقَالُولُ عَلَى ٱللَّهِ تُوَكَّلُنَا رَبُّنَا لَا تَجَعَلُنَا فِينَّهُ لِلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ۞ وَيَجِنَا بِرَحْمَتِكَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلْكَافِرِينَ ۞ وَأُوحَيْنَا إِلَّىٰ مُوسَىٰ وَلَّحِيهِ أَن تَبَوَّءَ الِقَوْمِكُمُا بِمِصْرَيُنُوتَ اوَلَجْعَلُواْ يُتُوتَكُرُقِيَّلَةً وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَاةَ ۖ وَيَشِرِ لِلْقُومِينِ ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ رَبِّنَا ۚ إِنَّكَ عَالَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلَأَهُ زِينَةً وَأَمُولًا فِي ٱلْحَيَاةِ ٱللَّهُ إِنَّا الرَّبِيَ الْمُصِلُوا عَن سَبِيلِكَ رَبِّكَ ٱطْمِيسِ عَكَانَأَمُولِهِمْ وَاشْدُدْ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُواْ حَتَّىٰ يَرُواْ الْعَنَابَ الْأَلِمَ ٥ A DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

المين. ولهذا ﴿قال﴾ لهم ﴿موسى﴾ \_ موبخاً لهم ﴿الحق الذي موبخاً لهم عن ردهم الحق الذي لا يرده إلا أظلم الناس \_: ﴿أتقولون إنه للحق لما جاءكم ﴾ أي: أتقولون إنه سحر مين.

﴿أسحر هذا ﴾ أي: فانظروا وصفه وما اشتمل عليه، فبمجرد ذلك يجزم بأنه الحق. ﴿ولا يفلح الساحرون ﴾ لا في الآخرة، فانظروا لمن تكون له العاقبة، ولمن له الفلاح وعلى يديه النجاح. وقد علموا بعد ذلك وظهر لكل أحد أن موسى عليه السلام هو الذي أفلح وفاز بظفر الدنيا والآخرة.

و ۷۸ و السوا الموسى رادين لقوله بما لا يرده: ﴿ أَجِنْتنا لتلفّتنا عما وجدنا عليه آباءنا أي: أجئتنا لتصدنا عما وجدنا عليه آباءنا من الشرك وعبادة غير الله، وتأمرنا بأن نعبد الله وحده لا شريك له؟ فجعلوا قول آبائهم الضالين حجة، يردون بها الحق الذي جاءهم به موسى عليه السلام.

الذي جاءهم به موسى عليه السلام.
وقولهم ('): ﴿وتكون لكما
الكبرياء في الأرض أي: وجنتمونا
لتكونوا أنتم الرؤساء، ولتخرجونا من
أرضنا. وهذا تمويه منهم، وترويج على
جهالهم، وتهييج لعوامهم على معاداة
موسى وعدم الإيمان به.

وهذا لا يحتج به من عرف الحقائق وميز بين الأمور، فإن الحجج لا تدفع إلا بالحجج والبراهين

وأما من جاء بالحق فرد قوله بأمثال هذه الأمور، فإنها تدل على عجز موردها عن الإتيان بما يرد القول الذي جاء به خصمه، لأنه لو كان له حجة لأوردها، ولم يلجأ إلى قوله: قصدك كذا، أو مرادك كذا، سواء كان صادقاً في قوله وإخباره عن قصد خصمه أم كاذباً، مع أن موسى عليه الصلاة والسلام كل من عرف حاله وما يدعو إليه، عرف أنه ليس له قصد في العلو في الأرض، وإنما قصده كقصد وإرشادهم لما فيه نفعهم.

ولكن حقيقة الأمر كما نطقوا به بقولهم: ﴿وما نحن لكما بمؤمنين﴾ أي: تكبراً وعناداً، لا لبطلان ما جاء به موسى وهارون، ولا لاشتباه فيه، ولا لغير ذلك من المعاني، سوى الظلم والعدوان، وإرادة العلو الذي رموا به موسى وهارون.

(٧٩) ﴿وقال فرعون﴾ معارضاً للحق الذي جاء به موسى ومغالطاً (٢٦) للئه وقومه: ﴿الثقوني بكل ساحر عليم﴾ أي: ماهر بالسحر، مقن له.

فأرسل في مدائن مصر من أتاه بأنواع السحرة، على اختلاف أجناسهم وطبقاتهم

﴿ فلما جاء السحرة ﴾ للمعالبة مع موسى ألقوا ما أنتم ملقون ﴾ أي: أي: شيء أردتم لا أعين لكم شيئاً، وذلك لأنه جازم بغلبته، غير مبال بم وبما جاؤوا به.

﴿فلما ألقوا﴾ جالهم وعصيهم، إذا هي كأنها حيات تسعى، ف ﴿قال موسى ما جثتم به السحر ﴾ أي: هذا السحر أي: هذا السحر الحقيقي العظيم، ولكن مع عظمته ﴿إن الله سيبطله، إن الله لا يصلح عمل المفسدين فإنهم يريدون بذلك نصر الباطل على الحق، وأي: فساد أعظم من هذا؟!!

وهكذا كل مفسد عمل عملاً، واحتال كيداً، أو أتى بمكر، فإن عمله سيبطل ويضمحل، وإن حصل لعمله روجان في وقت ما، فإن ماك الاضمحلال والمحق.

وأما المصلحون الذين قصدهم بأعمالهم وجه الله تعالى، وهي أعمال ووسائل نافعة مأمور بها، فإن الله يصلح أعمالهم ويرقيها، وينميها على الدوام، فألقى موسى عصاه، فتلقف جميع ما صنعوا، فبطل سحرهم، واضمحل باطلهم.

﴿٨٢﴾ ﴿ويحق الله الحق بكلماته ولو كره المجرمون﴾ فألقي السحرة شجداً حين تبين لهم الحق. فتوعدهم فرعون بالصلب، وتقطيع الأيدي والأرجل، فلم يبالوا بذلك وثبتوا على إلمانهم.

وأما فرعون وملؤه وأتباعهم، فلم يؤمن منهم أحد، بل استمروا في طغيانهم يعمهون.

ولهذا قال: ﴿ فَمَا آمِن لمُوسَى إلا دَرِيةَ مِن قومِه ﴾ أي: شباب من بني إسرائيل صبروا على الخوف، لما ثبت في قلوبهم الإيمان.

وعلى خوف من فرعون وملائهم أن يفتنهم عن دينهم ووإن فرعون لعال في الأرض أي: له القهر والغلبة فيها، فحقيق بهم أن يخافوا من بطشه.

﴿و﴾ خصوصاً ﴿إِنهِ ﴾ كان ﴿لن المسرفين﴾ أي: المتجاوزين للحدفي البغي والعدوان

والحكمة \_ والله أعلم \_ بكونه ما آمن لموسى إلا ذرية من قومه، أن الذرية والشباب أقبل للحق، وأسرع له انقياداً، بخلاف الشيوخ وتحوهم، عن تربى على الكفر فإنهم \_ بسبب ما مكت في قلوبهم من العقائد الفاسدة \_ أبعد من الحق من غيرهم.

﴿٨٤﴾ ﴿وقالُ موسى الله موسياً لقومه بالصبر، ومذكراً لهم ما يستعيون به على ذلك فقال: ﴿يا قوم إن كنتم آمنتم بالله فقوموا بوظيفة

<sup>(</sup>١) في ب: وقوله.

الإيمان.

﴿ فعليه توكلوا إن كنتم مسلمين ﴾ أي: اعتمدوا عليه، والحؤوا إليه واستنصروه.

﴿٨٥﴾ ﴿ فقالوا ﴾ متثلين لذلك ﴿ على الله توكلنا وبنا لا تجعلنا فتنة للقوم الظالمين ﴾ أي: لا تسلطهم علينا فيفتنونا، أو يغلبونا فيفتنون بذلك، ويقولون: لو كانوا على حق لما غلبوا.

(٨٦) (ونجنا برحتك من القوم الكافرين) لنسلم من شرهم، ولنقيم [على الحلق على وجه نتمكن به من إقامة شرائعه، وإظهاره من غير معارض ولا منازع.

﴿ ٨٧﴾ ﴿ وأوحينا إلى مسوسى وأخيه كالمتعدن الشد الأمر على قومهما من فرعون وقومه، وحرصوا على فتنهم عن دينهم.

﴿أَن تبوأًا لقومكما بمصر بيوتاً ﴾ أي: مروهم أن يجعلوا لهم بيوتاً يتمكنون [به] من الاستخفاء فيها

﴿واجملوا بيوتكم قبلة﴾أي: اجعلوها محلا تصلون فيها، حيث عجزتم عن إقامة الصلاة في الكنائس واليع العامة.

ورأقيموا الصلاة ) فإنها معونة على جميع الأمور، وبشر المؤمنين > بالنصر والتأييد وإظهار دينهم، فإن مع العسر يسرا، إن مع العسر يسرا، وحين اشتد الكرب وضاق الأمر، فرَّجه الله ووسعه، فلما رأى موسى القسوة والإعراض من فرعون وملته (1)، دعا عليهم وأمن هارون على دعائه، فقال:

﴿٨٨﴾ ﴿ربنا إنك آتيت فرعون وملأه رينة ﴾ يتزينون بها من أنواع الحلي والثياب، والبيوت المزخرفة، والمراكب الفاحرة، والحدام، ﴿وأموالا ﴾ عظيمة في الحياة الدنيا ربنا ليضلوا عن سبيلك ﴾ أي: إن أموالهم لم يستعينوا بها إلا على الإضلال في سبيلك ، فيضلُون ويُضلُون.

﴿ ربنا اطمس على أموالهم ﴿ أي:

أتلفها عليهم: إما بالهلاك، وإما بجعلها حجارة غير منتفع بها.

﴿واشد على قلوبهم ﴾ أي: قسها ﴿فلا يؤمنوا حتى يروا العذاب الأليم ﴾.

قال ذلك غضباً عليهم، حيث تجرؤوا على محارم الله، وأفسدوا عباد الله، والحمال معرفته بربه، بأن الله سيعاقبهم على ما فعلوا، بإغلاق باب الإيمان عليهم.

﴿٨٩﴾ ﴿قَالَ ﴾ الله تبعالى ﴿قد أجيبت دعوتكما ﴾ هذا دليل على أن موسى [كان] يدعو، وهارون يُؤمّنُ على دعائه، وأن الذي يؤمن يكون شريكاً للداعى في ذلك الدعاء

﴿ فاستقيما ﴾ على دينكما، واستمرا على دعوتكما، ﴿ ولا تتبعان سبيل الدين لا يعلمون ﴾ أي: لا تتبعان سبيل الجهال الضلال، المنحرفين عن الصراط المستقيم، المتبعين لطرق ببني إسرائيل ليلاً، وأخبره أنه يسبني إسرائيل ليلاً، وأخبره أنهم حاشرين يقولون: ﴿ إِن هؤلاء ﴾ أي: موسى وقومه: ﴿ إِنْ هؤلاء ﴾ أي: وإنهم لنا لغائظون \* وإنا لجميع حاذرون ﴾

فجمع جنوده قاصيهم ودانيهم، فأتبعهم بجنوده، بغياً وعدواً، أي: خروجهم باغين على موسى وقومه، ومعتدين في الأرض، وإذا اشتد البغي واستحكم الذنب فانتظر العقوبة.

و ٩٠٥ وجاوزنا ببني إسرائيل البحر و و وجاوزنا ببني إسرائيل البحر و و الله أو حي إلى موسى لما وصل البحر، أن يضربه بعصاه فضربه، فانفلق النبي عشر طريقاً، وسلكه بنو إسرائيل، وساق فرعون وجنوده خلفه (٢) داخلين.

فلما استكمل موسى وقومه خارجين من البحر، وفرعون وجنوده داخلين فيه، أمر الله البحر فالتطم على فرعون وجنوده، فأغرقهم، وبنو

ا قَالَ قَدْ أُجِيبَت دَّغَوَيُكُمَّا فَأَسْتَقِيمَا وَلَا تَنَّيْعَ آنَ سَيِيلَ ٱلَّذِينَ لَايِعًا لَمُونَ ﴿ \* وَجَوْزَنَا بِبَنِيٓ إِسْرَةِ مِلَّ لِلْمَرَّ فَأَنَّهُ عَهُمْ فِرْغَوْنُ وَحُنُودُهُ بِغَيَّا وَعَدْ وَّأَحُقَّ إِذَآ أَدُّرَكُهُ الْعَسَرَقَ قَالَ عَامَنتُ أَنْهُ لِآ إِلَهُ إِلَّا الَّذِيَّ عَامَنتُ بِهِ مَنْوَا لِسَرَّ عِلَى وَأَنْا أَمِنَ ٱلْكُمْ إِمِينَ ۞ ءَ ٱلْفُنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ ٱلْمُفْسِينِ ۞ فَٱلْمَوْمَ ثُنَجِيكَ بِبَدَيْكَ إِنَّكُوْنَ لِلْنَ خَلَفَكَ ءَايَةً وَإِنَّ كَثِيرًا فِينَ التَّاسِ عَنْءَ اِيْتِنَا لَغَفِلُونَ ٩ وَلَقَدُ بَوَأَنَا بَنِيَ إِسْرَةِ مِلَ مُبَوَّأُصِدْقِ وَوَرَقْنَهُ مِنَ ٱلطَّيِّبَاتِ ۚ هَاۤ ٱخۡتَـٰكَفُواۡحَتَّىٰجَٱءَهُمُ ٱلۡعِيلَٰمُ ۚ إِنَّ رَبِّكَ يَقْضِى بَيۡنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَّكَةِ فِيمَا كَانُوْا فِيهِ يَخْتَالِفُونَ ۞ فَإِن كُنَّ فِي شَكِّ مِمَّنَا أَنْزَلْنَ ۚ إِلَيْكَ فَسَشَلِ ٱلَّذِينَ يَقْرَءُ وَنَ ٱلْكِنْبَ مِن فَيْلِكَ لَقَدْجَآءَكَ ٱلْحَقُّ مِن زَّيِكَ فَلَاتَكُونَ مِنَ ٱلْمُعْرَبِينَ ٩ ۚ وَلَا تَكُونَ مِنَ ٱلَّذِينَ كَذَّ يُواْ بِعَالِبَ ٱللَّهِ فَتَكُونَ مِنَ ٱلْحَلْسِ بِينَ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتْ عَلَيْهِمْ كَامَتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ وَلَوْجَآءَتْهُ وَكُلَّءَ لَيْهِ حَنَّ لِيَرَوُا ٱلْعَذَابَٱلْأَلِيمَ۞ 

حتى إذا أدرك فرعون الخرق، وجزم بهلاكه ﴿قال آمنت أنه لا إله إلا الذي آمنت به بنو إسرائيل﴾ وهو الله الاذي المسالة على الديال الديالية ﴿

إسرائيل ينظرون.

الإله الحق الذي لا إله إلا هو ﴿وَأَنَّا من المسلمين﴾ أي: المنقادين لدين الله، وإلا جاء به موسى.

﴿ ٩١﴾ قال الله تعالى \_ مبيناً أن هذا الإيمان في هذه الحالة غير نافع لمه . ﴿ وَالْآنَ اللهِ عَصِيتَ قَبِلَ اللهِ اللهِ ﴿ وَقَدَّ عَصِيتَ قَبِلَ اللهِ أَي : الله ﴿ وَقَدْ عَصِيتَ قَبِلُ اللهِ أَي : الله المعاصى ، والكفر والتكذيب ﴿ وَكنت مِن المقسدين فلا ينفعك الإيمان كما جرت عادة الله ، أن الكفار إذا وصلوا إلى هذه الحالة الاضطرارية أنه لا ينفعهم إيمانهم ، لأن إيمانهم صار إيماناً مشاهداً كإيمان من ورد القيامة ، والذي ينفع إنما هو الإيمان بالغيب .

﴿٩٢﴾ ﴿فاليوم ننجيك ببدنك لتكون لمن خلفك آية ﴾ قال المفسرون: إن بني إسرائيل لما في قلوجم من الرعب العظيم من فرعون، كأنهم لم يصدقوا بإغراقه، وشكوا في ذلك، فأمر الله البحر أن يلقيه على نجوة مرتفعة ببدنه، ليكون لهم عبرة وآية.

﴿ وإن كثيراً من الناس عن آياتنا

<sup>(</sup>١) في النسختين : وملئهم، ولعل الصواب ما أثبت.

<sup>(</sup>٢) في أ: وجنودهم خلفهم، وفي ب عدلت إلى: وجنوده خلفه.

ا فَلَوْ لَاكَانَتْ قَرْبَةٌ ءَامَنَتْ فَنَفَعَهَاۤ إِيَّانُهَاۤ الْأَفَوَرُوْنُنَ التَّاءَامَنُواكَمَفَنَاعَنْهُ مَعَذَابَ أَكِزُي فِي أَكْيَوْ وَٱلدُّيْنَا وَمَتَّعْنَاهُمْ إِلَىٰ حِينِ ۞ وَلَوْشَكَاءَ رَبُّكَ لَاَمَنَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ كُلُّهُ وَيَعِيعًا أَفَأَنَ تُكُرُهُ ٱلنَّاسَ حَقِّى يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ۞ وَمَاكَانَ لِنَفْسِ أَن قُوْمِ } إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ وَيَجْعَلُ ٱلرِّصْ عَلَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْ قِلُونَ ۞ قُلِ ٱلنَّظَرُواْ مَاذَا فِ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَاتُغَيِي ٱلْآيَكَ وَٱللُّهُ أَرُعَن قَوْمِ لَايُؤْمِنُوكَ ۞ فَهَلَ يَنَظِيمُ كَإِلَّامِثَلَ أَيَّ إِمِٱلَّذِينَ خَلَوْا مِن فَبَلِهِمُّ قُلْ فَأَنْفَظِ مُوَا إِنِّي مَعَكُمْ مِنَ ٱلْمُنْفِظِينَ ۞ فُرَّتُنَجِي رُسُكُنَّا وَالَّذِينَ ءَامَثُوَّا كَذَلِكَ حَقًّا عَلَيْنَا نُسْجِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ قُلْ يَنَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِ شَكِّي مِن دِينِي فَكَلَّ أَعْبُدُ ٱلَّذِينَ عَتْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلَكِنَّ أَعْبُدُ ٱللَّهَ ٱلَّذِي يَتُوفَّ كُمُّ وَأَيْرِتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ وَأَنْ أَقِرُ وَجَعَكَ لِليِّينِ حَيْفًا وَلَا تُكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَلَا تَنْعُ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ فَإِن فَعَلَتَ فَإِنَّكَ إِذَا مُنَ ٱلظَّٰ لِمِينَ ۞

المعافلون فلذلك تمر عليهم وتتكرر فلا ينتفعون بها لعدم إقبالهم عليها.

وأما من له عقل وقلب حاصر ، فإنه يرى من آيات الله ما هو أكبر دليل على صحة ما أخبرت به الرسل .

﴿٩٣﴾ ﴿ولقد بوأنا بني إسرائيل مبوأ صدق ﴿أي: أنرلهم الله وأسكنهم في مساكن آل فرعون ، وأورثهم أرضهم وديارهم .

﴿ ورزقناهم من الطيبات ﴾ من المطاعم والمسارب وغيرهما ﴿ فما اختلفوا ﴾ في الحق ﴿ حتى جاءهم المعلم ﴾ الموجب لاجتماعهم على بعض، وصار لكثير منهم أهوية وأغراض تخالف الحق، فحصل بينهم من الاختلاف شيء كثير.

﴿إِن رَبِكَ يقضي بينهم يوم القيامة فيما كانوا فيه يختلفون بحكمه العدل الناشيء عن علمه التام، وقدرته الشاملة، وهذا هو الداء الذي يعرض لأهل الدين الصحيح.

وهو: أن الشيطان إذا أعجزوه أن يطيعوه في ترك الدين بالكلية، سعى في التحريش بينهم، وإلقاء العداوة والبغضاء، فحصل من الاختلاف ما

هو موجب ذلك، ثم حصل من تضليل بعضهم لبعض، وعداوة بعضهم لبعض، ما هو قرة عين اللعين.

و الا فإذا كسان ربسم واحداً، ورسولهم واحداً، ودينهم واحداً، ومصالحهم العامة متفقة، فلأي: شيء ختلفون اختلافاً يقرق شملهم، ويشل رابطتهم ونظامهم، فيفوت من مصالحهم الدينة والدنيوية ما يقوت، ويموت من دينهم بسبب ذلك ما يموت؟

فنسألك اللهم لطفاً بعبادك المؤمنين، يجمع شملهم ويرأب صدعهم، ويرد قاصيهم على دانيهم، يا ذا الجلال والإكرام.

﴿ ٩٤ \_ ٩٥﴾ ﴿ فَإِن كنت في شكُ
عَا أَنزلنا إليك فاسأل الذين يقرؤون
الكتاب من قبلك لقد جاءك الحق من
ربك فلا تكونن من المترين ﴿ ولا
تكونن من الذين كذبوا بآيات الله
فتكونن من الخاسرين ﴾ يقول تعالى لنبيه
عمد ﷺ ﴿ فَإِن كنت في شك عا
أنزلنا إليك ﴾ هل هو صحيح أم غير

واسأل الذين يقرؤون الكتاب من قبلك الى السال أهل الكتاب النصفين، والعلماء الراسخين، فإنهم سيقرون لك بصدق ما أخبرت به، وموافقته لما معهم، فإن قيل: إن كثيراً من أهل الكتاب من اليهود والنصاري، بل ربما كان أكثرهم ومعظمهم كذبوا رسول الله وعاندوه، وردوا عليه دعوته:

والله تعالى أمر رسوله أن يستشهد بهم، وجعل شهادتهم حجة لما جاءبه، وبرهاناً على صدقه، فكيف يكون ذاك

فالجواب عن هذا من عدة أوجه: منها: أن الشهادة إذا أضيفت إل طائفة، أو أهل مذهب، أو بلد ونحوهم، فإنها إنما تتناول العدول

الصادقين منهم.

وأما من عداهم، فلو كانوا أكثر من غيرهم فلا عبرة فيهم، لأن الشهادة مبنية على العدالة والصدق، وقد حصل ذلك بإيمان كثير من أحبارهم الربانيين، كـ «عبد الله بن سلام» [وأصحابه وكثير ممن أسلم في وقت النبي على وخلفائه ومن بعده] (١٠) وغيرهما.

ومنها: أن شهادة أهل الكتاب للرسول على متابهم التوراة الذي يتسبون إليه.

فإذا كأن موجوداً في التوراة ما يوافق القرآن ويصدقه، ويشهد له بالصحة، فلو اتفقوا من أولهم لآخرهم (٢) على إنكار ذلك لم يقدح بما جاء به الرسول.

ومنها: أن الله تعالى أمر رسوله أن يستشهد بأهل الكتاب على صحة ما جاءه، وأظهر ذلك وأعلنه على رؤوس الأشهاد.

ومن المعلوم أن كثيراً منهم من أحرص الناس على إبطال دعوة الرسول محمد عليه في في المعلوم ما يرد ما ذكره الله ، لأبدوه وأظهروه وبينوه ، فلما لم يكن شيء من ذلك ، كان عدم رد المعادي ، وإقرار المستجيب من أدل الأدلة على صحة هذا القرآن وصدقه .

ومنها: أنه ليس أكثر أهل الكتاب رد دعوة الرسول، بل أكثرهم استجاب لها وانقاد طوعاً واختياراً، فإن الرسول بعث وأكثر أهل الأرض المتدينين أهل كتاب (٣).

فلم يمكث دينه مدة غير كثيرة، حتى انقاد للإسلام أكثر أهل الشام، ومصر والعراق وما جاورها من البلدان التي هي مقر دين أهل الكتاب، ولم يبق إلا أهل الرياسات الذين آثروا رياساتهم على الحق، ومن تبعهم من العوام الجهلة، ومن تدين بدينهم اسما لا معنى، كالإفرنج الذين حقيقة أمرهم

<sup>(</sup>١) زيادة من هامش ب، بخط المؤلف، وقد شطبت في ب الجملة التالية وهي قوله (وكعب الأحبار وغيرهما).

<sup>(</sup>٢) في النسختين: وآخرهم ولعل الصواب ما أثبت.

<sup>(</sup>٣) في ب: أهل الكتاب.

أنهم دهرية منحلون عن جميع أديان الرسل، وإنما انتسبوا للدين السيحي ترويجاً لملكهم، وتمويها لباطلهم، كما يعرف ذلك من عرف أحوالهم البينة الظاهرة.

وقوله: ﴿لقد جاءك الحق﴾ أي: الذي لا شك فيه بوجه من الوجوه ولهذا قال: ﴿من ربك فلا تكونن من الممترين﴾ كقوله تعالى: ﴿كتاب أنزل إليك فلا يكن في صدرك حرج منه﴾.

﴿ 9 ﴾ ﴿ ولا تكون من الذين كذبوا بآيات الله فتكون من الخاسرين ﴾ وحاصل هذا أن الله نهى عن شيئين: الشك في هذا القرآن والامتراء فيه.

وأشد من ذلك التكذيب به، وهو آيات الله البينات التي لا تقبل المتكذيب بوجه، ورتب على هذا الحسار، وهو عدم الربح أصلاً، وذلك بفوات الثواب في الدنيا والآخرة، وحصول العقاب في الدنيا والآخرة، والنهي عن الشيء أمر بضده، فيكون أمراً بالتصديق التام بالقرآن، وطمأنينة القلب إليه، والإقبال عليه علماً،

فيذلك يكون العبد من الرابحين الذين أدركوا أجل المطالب، وأفضل الرغائب وأتم المناقب، وانتفى عنهم الخسار.

﴿ ٩٧ - ٩٧﴾ ﴿ إِنَّ اللَّهِ مِن حقت عليهم كلمة ربك لا يؤمنون \* ولو جاءتهم كل آية حتى يروا العذاب الأليم » يقول تعالى: ﴿ إِن اللَّهِ حقت عليه م كلمة ربك ﴾ أي: إنهم من الصالين الغاوين أهل النار، لا بدأن يصيروا إلى ما قدره الله وقضاه، فلا يؤمنون ولو جاءتهم كل آية، فلا تزيدهم الآيات إلا طغياناً وغيًا إلى غهد.

وما ظلمهم الله، ولكن ظلموا أنفسهم بردهم للحق لما جاءهم أول مرة، فعاقبهم الله بأن طبع على قلوبهم

وأسماعهم وأبصارهم فلا يؤمنوا حتى يروا العذاب الأليم الذي وعدوا به. فحينئذ يعلمون حق اليقين أن ما هم عليه هو الضلال، وأن ما جاءتهم به الرسل هو الحق. ولكن في وقت لا يجدي عليهم إيمانهم شيئا، فيومئذ لا ينفع الذين ظلموا معذرتهم ولا هم يستعتبون، وأما الآيات فإنها تنفع من له قلب، أو ألقى السمع وهو شهيد.

﴿٩٨﴾ ﴿فلولا كانت قرية آمنت فنفعها إيمانها إلا قوم يونس لما آمنوا كشفنا عنهم عذاب الخزي في الحياة الدنيا ومتعناهم إلى حين ويقول تعالى: ﴿فلولا كانت قرية و من قرى المكذبين ﴿آمنت و حين رأت العذاب ﴿فنفعها بايمانه حين رأى العذاب، كما قال بيايمانه حين رأى العذاب، كما قال تعلى عن فرعون ما تقدم قريباً، لما قال: ﴿آمنت أنه لا إله إلا الذي آمنت به بنو إسرائيل وأنا من المسلمين فقيل المفسدين .

وكما قال تعالى: ﴿فلما رأوا بأسنا قالوا آمنا بالله وحده، وكفرنا بما كنا به مشركين \* فلم يك ينفعهم إيمانهم لما رأوا بأسنا سنة الله التي قد خلت في عباده ﴾

وقال تعالى: ﴿حتى إذا جاء أحدهم الموت قال رب ارجعون \* لعلي أعمل صالحاً فيما تركت كلا﴾

والحكمة في هذا ظاهرة، فإن الإيمان الاضطراري ليس بإيمان حقيقة، ولو صرف عنه العذاب والأمر الذي اضطره إلى الإيمان، لرجع إلى الكفران.

وقوله: ﴿إلا قوم يونس لما آمنوا﴾ بعدما رأوا العذاب، ﴿كشفنا عنهم عذاب الحزي في الحياة الدنيا ومتعناهم إلى حين﴾ فهم مستتنون من العموم السابق، ولا بدلذلك من حكمة لعالم الغيب والشهادة لم تصل إلينا، ولم

1.7

تدركها أفهامنا.
قال الله تعالى: ﴿وإن يمونس لمن المرسلين﴾ إلى قوله: ﴿وأرسلناه إلى مئة ألف أو يزيدون ﴿ فآمنوا فمتعناهم إلى حين ولعل الحكمة في ذلك أن غيرهم من المهلكين، لو ردوا لعادوا لما نهوا عنه.

وأما قوم يونس فإن الله علم أن إيمانهم سيستمر، [بل قد استمر فعلاً وثبتوا عليه](١) والله أعلم.

الأمن من في الأرض كلهم جميعاً أقانت تكره الناس حتى يكونوا مؤمنين \* وما كان لنفس أن تؤمن إلا بإذن الله ويجعل الرجس على الذين لا يعقلون يقول تعالى لنبيه عمد الله : ﴿ ولو شاء ربك لامن من في الأرض كلهم جميعاً بأن يلهمهم الإيمان، ويوزع قلوهم للتقوى، فقدرته صالحة لذلك، ولكنه اقتضت حكمته أن كان بعضهم مؤمنين وبعضهم كافرين

﴿ أَفَأَنْتَ تَكُرُهُ النَّاسِ حَتَى يَكُونُوا مَوْمُنْيِنَ ﴾ أي: لا تقدر على ذلك، وليس في إمكنانك، ولا قدرة لغير الله (٢٠ أعلى الله (٢٠ أعلى الله (٢٠ أعلى أرَّه)

﴿وماكان لنفس أن تؤمس إلا بإذن الله أي : بإرادته ومشيئته وإذنه القدري الشرعي، فمن كان من الخلق قابلاً لذلك، يزكو عنده الإيمان، وفقه وهذاه.

﴿ويحدل الرجس》 أي: الشر والضلال ﴿على الذين لا يعقلون﴾ عن الله أوامره وتواهيه، ولا يلقون بالا لنصائحه ومواعظه.

﴿ ١٠١ ـ ١٠١﴾ ﴿ قل انظروا ماذا في السماوات والأرض وما تغني الايات والنذر عن قوم لا يؤمنون \* فهل ينتظرون إلا مثل أيام الذين خلوا من قبلهم قل فانتظروا إني معكم من المنتظرين \* ثم ننجى رسلنا والذين

<sup>(</sup>۱) زیادة من هامش ب.

<sup>(</sup>٢) في النسختين: غير الله، وكان لا بد من زيادة اللام لتستقيم العبارة.

<sup>(</sup>٣) زيادة يقتضيها السياق.

آمنوا كذلك حقاً علينا نتج المؤمنين يدعو تعالى عباده إلى النظر الما في السماوات والأرض، والمراد بذلك: نظر الفكر والاعتبار والتأمل، الما فيها وما تحتوي عليه، والاستبصار، فإن في ذلك لآيات لقوم يؤمنون، وعبراً لقوم يوقنون، تدل على أن الله وحده المعبود المحمود، ذو الجيلال والإكرام، والأسماء والصفات العظام.

﴿وَمَا تَغْنِي الآيات وَالْنَذَرِ عَنْ قُومُ لا يؤمنون﴾ فإنهم لا ينتفعون بالآيات لإعراضهم وعنادهم.

وفهل ينتظرون إلا مثل أيام الذين خلوا من قبلهم أي: فهل ينتظر هؤلاء الذين لا يؤمنون بآيات ألله بعد وضوحها، وإلا مثل أيام الذين خلوا من قبلهم أي: من الهلاك والعقاب، فإنهم صنعوا كصنيعهم، وسنة الله جارية في الأولين والآخرين.

وقل فانتظروا إن معكم من المنتظرين في المنتظرين في المعالمة الحسنة، والنجاة في الدنيا والآخرة، وليست إلا للرسل وأتباعهم.

ولهذا قال: ﴿ تُم ننجي رسلنا والذين آمنوا ﴾ من مكاره الدنيا والآخرة وشدائدهما.

ولا حرة وسدائد من المحتا علينا الوجبناه على النسنا فننجي المؤمنين وهذا من دفعه عن المؤمنين وهذا من دفعه عن المؤمنين فإن الله يدافع عن الذين الميمان - تحصل له النجاة من المكاره. الناس إن كنتم في شك من ديني فلا أعبد اللين تعبدون من دون الله ولكن أعبد الله المذي يتوفاكم وأمرت أن أكون من المؤمنين \* وأن أقم وجهك أكون من المؤمنين \* وأن أقم وجهك للمدين حنيفاً ولا تكونن من المشركين \* ولا تدع من دون الله ما لا ينفعك ولا يضرك فإن فعلت فإنك لنبيه لأ من الظالمين \* يقول تعالى لنبيه

عمد التحد المرسلين، وإمام المتقين وخير الموقتين: ﴿قُلْ يَا أَيّها النّاسُ إِنْ كَتَم فِي شُكُ مِن دَيْنِي ﴾ أي: في ريب واشتباه، فإني لست في شك منه، بل لديَّ العلم اليقيني أنه الحق، وأن ما تدعون من دون الله باطل، ولي على ذلك الأدلة الواضحة والبراهين الساطعة، ولهذا قال: ﴿فلا أعبد الله والأصنام وغيرها، لأنها لا تخلق والأصنام وغيرها، لأنها لا تخلق وإنما هي مخلوقة مسخرة، ليس فيها ما يقتضي عبادتها.

ولكن أعبد الله الذي يتوفاكم الله الذي يتوفاكم الله الذي خلقكم، وهو الذي يميتكم ليجازيكم بأعمالكم، فهو الذي يستحق أن يعبد ويصلى له ويخضع ويسجد.

﴿وَأَمْرِتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ المؤمنين ﴿ وَأَنْ أَقَم وَجِهِكَ لَلَّذِينَ حَنِفاً﴾ أي: أخلص أعمالك الظاهرة والباطنة لله، وأقم جميع شرائع الدين حنيفاً، أي: مقبلاً على الله، معرضاً عما سواه، ﴿ولا تكونن من المشركين﴾ لا في حالهم، ولا تكن معهم.

- ﴿١٠٦﴾ ﴿ولا تـدع مـن دون الله مالا ينفعك ولا يضرك ﴿ وهذا وصف لكل مخلوق، أنه لا ينفع ولا يضر، وإنما النافع الضار هو الله تعالى.

﴿ فَإِن فَعِلْتَ ﴾ بأن (١) دعوت من دون الله مالا يخفعك ولا يضرك ﴿ فَإِنْكَ إِذَا مِن الطّالمِن ﴾ أي: الضارين أنفسهم بإهلاكها، وهذا الطّلم هو النشرك كما قال تعالى ﴿ إِن السُركَ لظلم عظيم ﴾ فإذا كان خير الخلق، لو دعا مع الله غيره، لكان من الظالمين فكيف بغيره؟!!

﴿١٠٧﴾ ﴿ وَإِنْ يَمسَسُكُ الله بضرَ فلا كاشف له إلا هو وإن يردك بخير فلا راد لفضله يصيب به من يشاء من عباده وهو الغفور الرحيم ﴾ هذا من أعظم الأدلة على أن الله وحده المستحق

للعبادة، فإنه النافع الضار، المعطي المانع، الذي إذ مس بضر، كفقر ومرض، ونحوها فلا كاشف له إلا هو المتمعوا على أن ينفعوا بشيء، لم ينفعوا إلا بما كتبه الله، ولو اجتمعوا على أن يضروا أحداً لم يقدروا على شيء من ضرره، إذا لم يحرده الله، وله لما قال: فوإن يردك بخير فلا راد لفضله أي: يردك بخير فلا راد لفضله أي: وإحسانه، كما قال تعالى: فما يفتح الله للناس من رحمة، فلا ممسك لها، وما يمسك فلا مرسل له من بعده الله المناس من رحمة، فلا ممسك بعده الله المن المعده الم

﴿يصيب به من يشاء من عباده ﴾ أي: يختص برحته من شاء من خلقه ، والله ذو الفضل العظيم ، ﴿وهو الغفور ﴾ لجميع الزلات ، الذي يوفق عبده لأسباب مغفرته ، ثم إذا فعلها العبد ، غفر الله ذنوبه كبارها وصغارها ....

والرحيم الذي وسعت رحمته كل شيء، ووصل جوده إلى جيع الموجودات، بحيث لا تستغني عن إحسانه طرفة عين، فإذا عرف العبد بالبليل القاطع أن الله هو المنفرد بالنعم، وكشف النقم، وإعطاء الكربات، وأن أحداً من الخلق، ليس بيده من هذا شيء إلا ما أجراه الله على يدعون من دونه هو الباطل.

ولهذا ـ لما بين الدليل الواضح قال بعده: \_

(۱۰۸ – ۱۰۸) ﴿ قسل يسا أيسا الناس قد جاءكم الحق من ربكم فمن المتدى فإنما يهتدي لنفسه ومن ضل فإنما يضل عليها وما أنبا عليكم بوكيل \* واتبع ما يوحي إليك واصبر حتى يحكم الله وهو خير الحاكمين أي: ﴿قُلْ الله الرسول، لما تبين الرهان ﴿ يَا أَيّهَا الرسول، لما تبين الرهان ﴿ يَا أَيّهَا النّاس قد جاءكم الحق الرهان ﴿ يَا أَيّهَا النّاس قد جاءكم الحق

من ربكم ﴿ أِي: الخبر الصادق المؤيد بالبراهين، الذي لا شك فيه بوجه من الوجوه، وهو واصل إليكم من ربكم الذي من أعظم تربيته لكم، أن أنزل إليكم هذا القرآن الذي فيه تبيان لكل شيء، وفيه من أنواع الأحكام والطالب الإلهية والأخلاق المرضية، ما فيه أعظم تربية لكم، وإحسان منه إليكم، فقد تبين الرشد من الغي ولم يبق لأحد شبهة .

﴿فمن اهتدی﴾ بهدی الله بأن علم الحق وتفهمه، وآثره على غيره، فلنفسه والله تعالى غني عن عباده، وإنما ثمرة اعمالهم راجعة إليهم .

﴿ ومن ضل الهدى بأن أعرض عن العلم بالحق، أو عن العمل به، ﴿فَإِنَّمَا يَضُلُ عَلَيْهَا﴾ ولا يَضُر الله شيئاً، فلا يضر إلا نفسه.

﴿وما أنا عليكم بوكيل ﴾ فأحفظ أعمالكم وأحاسبكم عليهاً، وإنما أنا لكم نذير مبين، والله عليكم وكيل. فانظروا لأنفسكم ما دمتم في مدة الإمهال .

﴿واتبع﴾ أيها الرسول ﴿ما يوحي إليك، علَّماً وعملاً وحالاً، ودعوة إليه، ﴿واصبرِ ﴾ على ذلك، فإن هذا أعلى أنواع الصبر، وإن عاقبته حميدة، فلا تكسل ولا تضجر، بل دم على ذلك واثبت، ﴿حتى يحكم الله ﴾ بينك وبين من كذبك ﴿وهو خير الحاكمين﴾ فإن حكمه مشتمل على العدل التام والقسط الذي يحمد عليه .

وقد امتثل ﷺ أمر ربه، وثبت على الصراط المستقيم، حتى أظهر الله دينه على سائر الأديان، ونصره على أعدائه بالسيف والسنان، بعدما نصره [الله] عليهم بالحجة والبرهان، فلله الحمد، والثناء الحسن، كما ينبغي لحلاله وعظمته وكماله وسعة إحسانه.

> ئم تفسير سورة يونس والحمد لله رب العالمين

## تفسير سورة هود عليه الصلاة

﴿ ١ - ٤ ﴾ ﴿ بسبم الله السرحس الرحيم \* الركتاب أحكمت آياته ثم فصلت من لدن حكيم خبير \* ألا تعبدوا إلا الله إننى لكم منه نذير وبشير \* وأن استغفروا ربكم ثم توبوا إليه يمتعكم متاعا حسنا إلى أجل مسمى ويؤت كل دى فضل فضله وإن تولوا فإنّ أخاف عليكم عذاب يوم كبير \* إلى الله مرجعكم وهو على كل شيء قدير، يقول تعالى: هذا ﴿كتاب﴾ عظيم، ونزل كريم، ﴿أحكمت آياته﴾ أى: أتقنت وأحسنت، صادقة أخبارها، عادلة أوامرها ونواهيها، فصيحة ألفاظه بهية معانيه.

والسلام، [وهي] مكية

﴿ ثُم فصّلت ﴿ أَي: ميزت وبينت بياناً في أعلى أنواع البيان، ﴿من لدن حكيم، يضع الأشياء مواضعها، وينزلها منازلها، لا يأمر ولا ينهي إلا بما تقتضيه حكمته، ﴿خبير﴾ مطلع على الظواهر والبواطن.

﴿٢﴾ فإذا كان إحكامه وتفصيله من عند الله الحكيم الخبير، فلا تسأل بعد هذاعن عظمته وجلالته واشتماله على كمال الحكمة وسعة الرحمة. وإنما أنزل الله كتابه لـ ﴿ أَلا تعبدوا إلا الله ﴾ أي: لأجل إخلاص الدين كله شه وأن لا يشرك به أحد من خلقه.

﴿إِنْنِي لِكُمِّ أَيِّهَا النَّاسِ ﴿مِنْهُ ﴾ أي: من الله ربكم ﴿**ندير**﴾ لمن تجرأ على المعاصي بعقاب الدنيا والأخرة، **(وبشير)** للمطيعين لله بثواب الدنيا والآخرة.

 ٣٥٠ ﴿ وأن استغفروا ربكم ﴾ عن ما صدر منكم من الذنوب ﴿ثم توبوا إليه الستقبلون من أعماركم بالرجوع إليه، بالإنابة والرجوع عما يكرهه الله إلى ما يحبه ويرضاه.

ثم ذكر ما يترتب على الاستغفار والتوبة فقال: ﴿يمتعكم متاعاً حسناً﴾ أي: يعطيكم من رزقه ما تتمتعون به

THE WAR WAR TO THE WAR وَلِمَانِ يَعْسَسُكَ أَفَّهُ بِضُرَ فَلَا كَاسِمْ صَ لَهُ رَا لَّاهُو ۗ وَإِن رُدِكَ بِهُ فَلَازَأَذَ لِفَضَالِةً بِيُصِيبُ بِهِ مِن يَشَكَأَهُ مِنْ عِبسَادِةً ، وَهُوَ ٱلْفَكُوْرُالْزَحِيدُ ﴿ قُلْرِينَانُهُا ٱلنَّاسُ قَدْجَآ يَكُواُلُونُ مِن زَيْكُمُ فَنَ أَهْ مَدَكَىٰ فَإِنَّ مَا يَهْ تَدى لِتَفْسِيِّهِ وَمَنْضَلَّ فَإِنَّمَايَضِلُّ عَلَيْهَاۚ وَيَمَا أَنَاٰعَلَيْكُ مِ يَوْكِيلِ ۞ وَٱلْيَعْمَالِوُتِيَّ إِلْيَكَ وَأَصْبِرْحَقًّا يَمْكُمَ ٱللَّهُ وَهُوَمْيَرُٱلْحَاكِمِينَ ۞ الَّرِ كِنَانُ أُخْكِمَتْ الْكَتُهُ مُنْزَفُتِيلَةُ مِن لَّدُنْ خِكِيرِ خِيرٍ ۞ ٱلْاَتَعْبُدُوٓا إِلَّا التَمْ إِنِّي لَكُرُوٓتُهُ فَنَدِيرٌ وَيَثِيرٌ ۞ وَإِنَّ اَسْتَغْفِرُوا لَنَّكُوثُوثُوثُوا إِلَيْهِ يُمَيِّعَكُم مَّنَعَا حَسَنًا إِلْلَّا أَجَل مُسَعَّى وَيُؤَتِ كُلَّ ذِي فَضْلِ فَضْلَا أَوَان تَوَلَوْاْ فَإِنِيٓ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يُوْمِكِيْرٍ ۞ إِلَىٰ أَلْمُومَرْجِعُكُمْ وَهُوعَانُكُلِّ شَيْءٍ قَلِيرُ ۞ أَلَا إِنَّهُمُ يَشُونَ صُدُورَهُرْ لِيسَنَحُفُواْمِنَهُ أَلَامِينَ يَسْتَغَشُونَ ثِيَابَهُمْ يَعْلَمُ مَا يُرِرُونَ وَمَا يُعْلِنُونَ أَنَّهُ عَلِيهِ مُرْيِذَاتِ ٱلصُّدُودِ ۞ 

وتتفيون.

﴿ إِلَى أَجِلَ مسمىٰ ﴾ أي: إلى وقت وفاتكم ﴿ويؤت﴾ منكم ﴿كل دي فضل فضله ♦ أي: يعطى أهل الإحسان والبر من فضله وبره، ما هو جزاء لإحسانهم، من حصول ما یحبون، ودفع ما یکرهون.

﴿ وإن تولوا ﴾ عن ما دعوتكم إليه، بل أعرضتم عنه، وربما كذبتم به ﴿فَإِنِ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابٍ يُومُ كَبِيرٍ﴾ وهو يوم القيامة الذي يجمع الله فيه الأولين والأخرين، فيجازيهم بأعمالهم، إن خيراً فخير، وإن شراً

وفي قوله: ﴿وهو على كل شيء قدير، كالدليل على إحياء الله الموتى، فإنه قدير على كل شيء(١)، ومن حملة الأشياء إحياء الموتى، وقد أخبر بذلك وهو أصدق القائلين، فيجب وقوع ذلك عقلاً ونقلاً.

﴿ ٥ ﴾ ﴿ أَلا إنهم يثنون صدورهم ليستخفوا منه ألاحين يستغشون ثيابهم يعلم ما يسرون وما يعلنون إنه عليم بذات الصدور المخبر تعالى عن جهل المشركين، وشدة ضلالهم، أنهم ﴿يثنون صدورهم﴾أي: يميلونها ﴿ليستخفوا﴾من الله، فتقع صدورهم

TO SHEET LEWIS NEW \* وَهَامِن دَأَبَيْةٍ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا حَتِي ٱللَّهِ رِزْفِهَا وَيَعَ لَوُسُتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا حُكُنَّ فِي كِنْكِ مُيابِ ۞ وَهُوَالَّذِي خَلَقَ ٱلسَّكَوْنِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِنَّةِ أَيَّامٍ وَكَاكَ عَرْشُهُ عَلَىٱلْكَآءِ لِيَبْلُوَكُمْ أَيْكُرُ أَحْسَنُ عَلَاٌّ وَلَين قُلْتَ إِنَّكُمْ مَّبْعُوثُونَ مِنْ بَعْدِ لَلْوُتِ لَيَغُولَبَ ٱلَّذِيبَ كَفَ رُولُانَ هَنَفَآإِلَّاسِحُرُّهُمِ يِثُ ۞ وَلَينَ أَخَرُكَاعَتْهُ وُلُعَدًابَ إِلْنَآأُمَ ۚ وَمَعْدُودَةٍ لَّيَتَّهُولُنَ مَا يُعَيِّسُهُ ۖ إِلَّا يُوْمَ يَأْتِيهِمْ لَيْنَ مَصْرُوفًا عَنْهُمْ وَحَاقَ بِهِم مَّاكَ انُواْ بِهِ مِنْتَ مَّهُ رِءُونَ ۞ وَلَيِنْ أَذَقُنَا ٱلْإِنسَنَ مِنَارَهَ ۖ ثَرَّزُوَعَنَهَا مِنْهُ إِنَّهُ لَيُوسُ كَفُورٌ ۞ وَلَمِنْ أَذَقْنَا مُ نَعْمَاءً بَعْدَ ضَرَّاتَهُ مَسَنَتُهُ لَيَغُولَنَّ ذَهَبَ ٱلسَّيِّعَاتُ عَنِيٌّ إِنَّهُ لَفَيَرَحُ فَوُرُّ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبُرُهُ أُوعَكِمِلُواْ الصَّلِحَتِ أَوْلَيْكَ لَمُعُمِّعُفِوْةٌ وَلَجِرٌ كِيرٌ ۞ فَلَعَلَكَ تَارِكُ مَعْضَ مَا يُوتَحَلَ إِلَيْكَ وَضَا إِنَّ إِيهِ صَدَّرُكَ أَن يَكُولُوا لُوَلَّا أَنْرِلَ عَلَيْهِ كَنْرُ أَوْجَاءَ مَعَةُ مَلَكُ إِنَّمُا أَنَّ نَذِيرٌ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ۞ 

حاجبة لعلم الله بأحوالهم، وبصره لهيئاتهم.

قال تعالى مبيناً خطاهم في هذا الظن \_ ﴿ ألا حين يستغشون ثيابهم ﴾ أي: يتغطون بها، يعلمهم في تلك الحال، التي هي من أخفى الأشياء

بل ﴿يعلم ما يسرون من الأقوال والأفعال ﴿وما يعلنون منها، بل ما هو أبلغ من ذلك، وهو: ﴿إنه عليم بذات الصدور ﴾ أي: بما فيها من الإزادات، والوساوس، والأفكار التي لم ينطقوا بها، سرأ ولا جهراً، فكيف تخفى عليه حالكم، إذا ثنيتم صدوركم لتستخفوا منه.

وعتمل أن المعنى في هذا أن الله يذكر إعراض المكذبين للرسول الغافلين عن دعوته، أنهم .. من شدة إعراضهم .. يثنون صدورهم، أي: يحدودبون حين يرون الرسول كالله للله ينفعهم دعوته، ويعظهم بما ينفعهم، فهل فوق هذا الإعراض شيء؟!!

ثم توعدهم بعلمه تعالى بجميع أحوالهم، وأنهم لا يخفون عليه، وسيجازيم بصنيعهم.

﴿٦﴾ ﴿وما من دابة في الأرض إلاّ على الله رزقها ويعلم مستقرها ومستودعها كل في كتاب مبين﴾ أي:

جميع ما دب على وجه الأرض، من آدمي، أو حيوان بري أو بحري، فالله تعالى قد تكفل بأرزاقهم وأقواتهم، فرزقها(١) على الله.

﴿ويعلم مستقرها ومستودعها﴾

أي: يعلم مستقر هذه الدواب، وهو: المكان الذي تقيم فيه وتستقر فيه، وتأوي إليه، ومستودعها: المكان الذي تنتقل إليه في ذهام الوجيشها، وعوارض أحوالها.

﴿كل﴾ من تفاصيل أحوالها ﴿في كتاب مبين﴾ أي: في اللوح المحفوظ المحتوي على جميع الحوادث الواقعة، والتي تقع في السماوات والأرض. الجميع قد أحاط بها علم الله، وجرى بها قلمه، ونفذت فيها مشيئته، ووسعها رزقه، فلتطمئن القلوب إلى كفاية من تكفل بأرزاقها، وأحاط علما بذواتها، وصفاتها.

السماوات والأرض في ستة أيام وكان عرسه على الماء ليبلوكم أيكم أحسن عملاً ولئن قلت إنكم مبعوثون من بعد الموت ليقولن الذين كفروا إن هذا إلا سحر مبين \* ولئن أخرنا عنهم العذاب إلى أمة معدودة ليقولن ما يجسه ألا يوم يأتيهم ليس مصروفا عنهم وحاق بهم ما كانوا به يستهزئون يخبر تعالى أنه أيام أولها يوم الأحد وآخرها يوم ألحمعة خول حين خلق السماوات والأرض ﴿كان عرشه على الماء ورالأرض ﴿كان عرشه على الماء السابعة.

فبعد أن خلق السماوات والأرض استوى عليه، يدبر الأمور، ويصرفها كيف شباء من الأحكام القدرية، والأحكام الشرعية. ولهذا قال: في البلوكم أيكم أحسن عملاً أي: ليمتحنكم، إذ خلق لكم ما فني السماوات والأرض بأمره ونهيه، فينظر أيكم أحسن عملاً.

قال الفضيل بن عياض رحمه الله:

«أخلصه وأصوبه» .

قيل يا أباعلي: «ما أخلصه وأصوبه»؟.

فقال: إن العمل إذا كان خالصاً ولم يكن صواباً، لم يقبل

وإذا كان صواباً ولم يكن خالصاً لم يقبل، حتى يكون خالصاً صواباً.

والخالص: أن يكون لوجه الله، والصواب: أن يكون متبعاً فيه الشرع والسنة، وهذا كما قال تعلى: ﴿وما خلقت الجن والإنس إلا ليعدون﴾.

وقال تعالى: ﴿ الله الذي خلق سبع سماوات ومن الأرض مثلهن يتنزل الأمر بينهن، لتعلموا أن الله على كل شيء قدير، وأن الله تعالى خلق الخلق شيء علما ﴾ فالله تعالى خلق الخلق لعبادته ومعرفته بأسمائه وصفاته، أمر به، فهو من المفلحين، ومن أعرض عن ذلك، فأولئك هم الخاسرون، ولا بد أن يجمعهم في دار يجازيهم فيها على ما أمرهم به ونهاهم.

ولهذا ذكر الله تكذيب الشركين بالجزاء، فقال: ﴿ولئن قلت إنكم مبعوثون من بعد الموت ليقولن الذين كفروا إن هذا إلا سحر مبين﴾.

أي: ولئن قلت لهؤلاء وأخبرتهم بالبعث بعد الوت، لم يصدقوك، بل كذبوك أشد التكذيب (٢)، وقد حوا فيما جئت به، وقالوا: ﴿إِنْ هذا إلا سحر مين الأوهو الحق المين.

﴿ ولئن أخرنا عنهم العذاب إلى أمة معدودة ﴾ أي: إلى وقت مقدر فتباطؤوه، لقالوا من جهلهم وظلمهم ﴿ مَا يَجْسِه ﴾ ومضمون هذا تكذيبهم به، فإنهم يستدلون بعدم وقوعه بهم عاجلاً على كذب الرسول المخبر بوقوع العذاب، فما أبعد هذا الاستدلال!!

﴿ الله يوم يأتيهم ﴾ العذاب ﴿ ليس مصروفاً عنهم ﴾ فيتمكنون من النظر في أمرهم.

﴿ وَحَاقَ بِهِم ﴾ أي: نزل ﴿ مَا كَانُوا

به يستهزؤون من العذاب، حيث تهاونوا به، حتى جزموا بكذب من جاء به.

وأنه إذا أذاقه رحمة من يعد ضراء مسته، أنه يغرح ويبطر، ويظن أنه سيدوم له ذلك الخير، ويقول: ﴿ ذهب أنه لفرح فخور﴾ أي: فرح (١) بما أوتي مما يوافق هوى نفسه؛ فخور بنعم الله على عباد الله، وذلك يحمله على الأشر والبطر والإعجاب بالنفس، والتكبر على الخلق، واحتقارهم وازدرائهم، وأي: عيب أشد من هذا؟!!

وهذه طبيعة الإنسان من حيث هو، إلا من وفقه الله وأخرجة من هذا الخلق الذميم إلى ضده، وهم الذين صبروا أنفسهم عند الضراء فلم ييأسوا، وعند السراء فلم يبطروا، وعملوا الصالحات من واجبات ومستحات

﴿أُولِئكُ لَهُم مَعْفَرةَ﴾ لذنوبهم، يزول بها عنهم كل محذور. ﴿وَأَجِر كبير﴾ وهو: الفوز بجنات النعيم، التي فيها ما تشتهيه الأنفس، وتلذ الأعن.

﴿١٢ - ١٤ ﴾ ﴿فلعلك تارك بعض ما يوحى إليك وضائق به صدرك أن

يقولوا لولا أنزل عليه كنز أو جاء معه ملك إنَّما أنت نذير والله على كل شيء وكيل \* أم يقولون افتراه قل فأتوا بعشر سور مثله مفتريات وادعوا من استطعتم من دون الله إن كنتم صادقين \* فإلم يستجيبوا لكم فاعلموا أنما أنزل بعلم الله وأن لا إله إلا هو فهل أنتم مسلمون، يقول تعالى ــ مسلياً لنبيه محمد ﷺ عن تكذيب المكذبين \_: ﴿ فلعلك تاركُ بعض ما يوحى إليك وضائق به صدرك أن يقولنوا لولا أنزل عليه كنز ﴾ أي: لا ينبغي هذا لثلك، أن قولهم يؤثر فيك، ويصدك عما أنت عليه، فتترك بعض ما يوحي إليك، ويضيق صدرك لتعنتهم بقولهم: ﴿لُولًا أَنْزُلُ عَلَيْهُ كُنُزُ أو جاء معه ملك ﴾ فإن هذا القول ناشيء من تعنت، وظلم، وعناد، وضلال، وجهل بمواقع الحجج والأدلة، فامض على أمرك، ولا تصدك هذه الأقوال الركيكة التي

فهل أوردوا عليك حجة لا تستطيع حلها؟ أم قدحوا ببعض ما جئت به قدحاً، يؤثر فيه وينقص قدره، فيضيق صدرك لذلك؟!

لا تصدر إلا من سفيه ولا يضق لذلك

أم عليك حسابهم، ومطالب بدايتهم جبراً؟ ﴿إِنَمَا أَنتَ مَذَيرِ وَالله على كُلُ شيء وكيل ، فهو الوكيل عليهم، يحفظ أعمالهم ويجازيهم بها أتم الجزاء

﴿ أُم يقولون افتراه ﴾ أي: افترى محمد هذا القرآن؟

فأجابهم بقوله: ﴿قل﴾ لهم ﴿فأتوا بعشر سور مثله مفتريات وادعوا من استطعتم من دون الله إن كنتم صادقين أنه قد افتراه (٢٠) فإنه لا فرق بينكم وبينه في القصاحة والبلاغة، وأنتم الأعداء حقاً، الحريصون بغاية ما يمكنكم على إبطال

دعوته، فإن كنتم صادقين، فأتوا بعشر سور مثله مفتريات

﴿ فَإِنْ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَكُم ﴾ عَلَى شَيءَ من ذلكم ﴿ فَاعِلُمُوا أَنْمِا أَنْزَلُ بعلم الله ﴾ [من عند الله] (٢٠ لقيام الدليل والمقتضي، وانتفاء المعارض.

﴿وأن لا إلّه إلا هسو ﴾ أي: واعلموا أنه لا إله إلا هو أي: هو وحده الستحق للألوهية والعبادة ، فهل أنتم مسلمون ﴾ أي. منقادون لألوهيته ، مستملمون لعبوديته ، وفي هذه الآيات إرشاد إلى أنه لا ينبغي للداعي إلى الله أن يصده اعتراض المعترضين ، ولا قدح القادحين .

خصوصاً إذا كان القدح لا مستند له، ولا يقدح فيما دعا إليه، وأنه لا يضيق صدره، بل يطمئن بذلك، ماضياً على أمره، مقبلاً على شأنه، وأنه لا يجب إجابة اقتراحات المقترحين للأدلة التي يختارونها. بل يكفي إقامة الدليل السالم عن المعارض، على جميع المسائل والمطالب، وفيها أن هذا القرآن، معجز بنفسه، لا يقدر أحد من البشر أن يأتي يمثله، ولا يقدر أحد من البشر أن يأتي يمثله، ولا يعشر مثله، بل ولا يسورة من مثله، بل ولا يسورة من مثله، بل ولا يسورة من مثله، لا قدرة فيهم على ذلك.

وفيها: أن بما يطلب فيه العلم، ولا يكفي غلبة الظن، علم القرآن، وعلم التوحيد، لقوله تعالى: ﴿فاعلموا أنما أنرل بعلم الله وأن لا إليه إلا هو﴾.

﴿ ١٥ - ١٦ ﴾ ﴿ من كان يريد الحياة الدنيا وزينتها نوف إليهم أعمالهم فيها وهم فيها لا يبخسون \* أولئك اللاين ليس لهم في الآخرة إلا النار وحيط ما صنعوا فيها وباطل ما كانوا يعملون ﴾ يقول تعالى: ﴿ من كان يريد الحياة الدنيا وزينتها ﴾ أي: كل إرادت مقصورة على الحياة الدنيا، وعلى زينتها

<sup>(</sup>١) في ب: يفرح.

<sup>(</sup>٢) في ب: أي: أنه قد افتراه.

<sup>(</sup>٣) في ب: ﴿فَاعِلْمُوا أَنْمَا أَنْزَلُ بِعَلْمُ اللَّهُ﴾ [من عند الله] والجملة الأخيرة قد شطبت في أ.

من النساء والبنين والقناطير المقنطرة، من الدهب، والبقضة، والخيل المسومة، والأنعام والحرث. قد صرف ولم يجعل لدار القرار من إرادته شيئاً، فهذا لا يكون إلا كافراً، لأنه لو كان مؤمناً، لكان ما معه من الإيمان يمنعه أن تكون جميع إرادته للدار الدنيا، بل نفس إيمانه وما تيس له من الأحمال أثر من آثار إرادته الدار الآخرة.

ولكن هذا الشقي، الذي كأنه خلق للدنيا وحدها ﴿ وَوَفَ إِلَيْهِم أَعِمَالُهُم فِيهًا ﴾ أي: نعطيهم ما قسم لهم في أم الكتاب من ثواب الدنيا.

﴿وهم فيها لا يبخسون﴾ أي: لا ينقصون شيئاً مما قدر لهم، ولكن هذا منتهى نعيمهم.

﴿أُولُتُكُ اللّٰيِّنَ لِيسَ لِهِم فِي الآخرة إلا النار﴾ خالدين فيها أبداً، لا يُفَتَّر عنهم العذاب، وقد حرموا جزيل الثواب.

﴿وحبط ما صنعوا فيها ﴾ أي: في الدنيا، أي: بطل واضمحل ما عملوه عملوه عملود عملود من أعمال الخير التي لا أساس لها، ولا وجود لشرطها، وهو الإيمان.

ويتلوه شاهد منه ومن قبله كتاب موسى ويتلوه شاهد منه ومن قبله كتاب موسى إماماً ورحمة أولئك يؤمنون به ومن يكفر به من الأحزاب فالنار موعده فلا تك في مرية منه إنه الحق من ربك ولكن أكثر الناس لا يؤمنون ون يذكر تعالى من ورثته القائمين بدينه، وحججه الموقنين بذلك، وأنهم لا يوصف بهم غيرهم ولا يكون أحد مثلهم، فقال غيرهم ولا يكون أحد مثلهم، فقال الذي أنزل (۱) الله فيه المسائل المهمة، ودلائلها الظاهرة، فتيقن تلك البينة.

﴿ويعلوه ﴾ أي: يتلوهذه البينة والبرهان برهان آخر ﴿شاهد منه ﴾ وهو شاهد الفطرة المستقيمة، والعقل الصحيح، حين شهد حقية ما

أوحاه الله وشرعه، وعلم بعقله حسنه، فازداد بذلك إيماناً إلى إيمانه.

وه في تُم شاهد ثالث وهو الكتاب موسى التوراة التي جعلها الله الله الما في المال الما الله لهذا القرآن بالصدق، ويوافقه فيما جاء به من الحق.

أي: أفمن كان بهذا الوصف قد تواردت عليه شواهد الإيمان، وقامت لديه أدلة اليقين، كمن هو في الظلمات والجهالات ليس بخارج منها؟!

لا يستوون عند الله، ولا عند عباد الله، ﴿ وَلِمْ عَنْدُ عِبَادُ الله ، ﴿ وَلَمْكُ ﴾ أي: الذين وفقوا لقيام الأدلة عندهم ، ﴿ يومنون ﴾ بالقرآن حقيقة ، فيثمر لهم إيمانهم كل خير في الدنيا والآخرة .

﴿ وَمِن يَكُفُر بِهِ ﴾ أي: القرآن ﴿ مَن الأحزاب ﴾ أي: سائر طوائف أهل الأرض، المتحزبة على رد الحق، ﴿ فَالنَّارِ موعده ﴾ لا بد من وروده إليها ﴿ فَلا تَكُ في مرية منه ﴾ أي: في أدنى شك ﴿ إنه الحق من ربك ولكن أكثر الناس لا يؤمنون ﴾ إما جهلاً منهم وضلالاً، وإما ظلماً وعناداً وبغياً، وإلا فمن كان قصده حسناً وفهمه مستقيماً، فلا بد أن يؤمن به، لأنه يرى ما يدعوه إلى الإيمان من كل

(۱۸ – ۲۲ ) ﴿ ومن أظلم ممن افترى على الله كذبا أولتك يعرضون على ربهم ويقول الأشهاد هؤلاء الذين كذبوا على ربهم ألا لعنة الله على الله الذين يصدون عن سبيل الله كافرون \* أولتك لم يكونوا معجزين عن الأرض وما كان لهم من دون الله من أولياء يضاعف لهم العذاب ما كانوا يستطيعون السمع وما كانوا يبصرون \* أولتك الذين خسروا يبصرون \* أولتك الذين خسروا لا جسرون \* أولتك الذين خسروا لا جسرون \* أولتك الذين خسروا الأخسرون \* أولتك الذين خسروا لا جسرون \* أولتك الذين خسروا لا أحد لا أحد ﴿ أَطْلَم عَن افْترى على الله كذبا ﴾ ﴿ أَظْلَم عَن افْترى على الله كذبا ﴾ ﴿ أَطْلَم عَن افْترى على الله كذبا ﴾

ويدخل في هذا كل من كذب على الله، أو وصفه على الله، بنسبة الشريك له، أو وصفه بما لا يليق بجلاله، أو الإخبار عنه، نوالم يقل ، أو ادعاء النبوة، أو غير ذلك من الكذب على الله، فهؤلاء أعظم الناس ظلما ﴿أولئك يعرضون على رجم ﴾ ليجازيم بظلمهم، فعندما يحكم عليهم بالعقاب الشديد ﴿يقول المشهاد﴾ أي: الذين شهذوا عليهم بافترائهم وكذبهم: ﴿هؤلاء الذين كذبوا على رجم ألا لعنة الله على الظالمن أي: لعنة لا تنقطع، لأن ظلمهم صار وصفاً لهم ملازما، لا يقبل التخفيف

ثم وصف ظلمهم فقال: ﴿الذين يصدوا يصدون عن سبيل الله وهي سبيل الله الفها، وهي سبيل الرسل التي دعوا الناس إليها، وصدوا غيرهم عنها، فصاروا أئمة يدعون إلى النار.

﴿ويسِغونها﴾ أي: سبيل الله ﴿عوجاً﴾ أي: عبتهدون في ميلها، وتشيينها، وتهجينها، لتصير عند الناس غير مستقيمة، فيحسنون الباطل ويقبحون الحق، قبحهم الله ﴿وهم بالآخرة هم كافرون﴾

﴿أُولِئُكُ لَمْ يَكُونُوا مُعَجَزِينَ فَيُ الأَرْضُ﴾ أي: ليسوا فائتين الله، لأنهم تحت قبضته وفي سلطانه

وما كان لهم من دون الله من أولياء في فيدفعون عنهم المحروم، أو يحصلون لهم ما ينفعهم، بل تقطعت بهم الأسباب.

﴿يضاعف لهم العداب أي: يخلط ويزاد، لأنهم ضلوا بأنفسهم وأضلوا غيرهم

وما كانوا يستطيعون السمع أي: من بغضهم للحق ونفورهم عنه، ما كانوا يستطيعون أن يسمعوا آيات الله سماعاً ينتفعون به وفما لهم عن التذكرة معرضين \* كأنم حمر مستنفرة \* فرت من قسورة \* وما كانوا يبصرون أي: ينظرون نظر

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: أنزله.

عبرة وتفكر، فيما ينفعهم، وإنما هم كالصم البكم الذين لا يعقلون.

﴿أُولَتُكُ الذين خسروا أنفسهم ﴾ حيث فوتوها أعظم الثواب، واستحقوا أشد العذاب، ﴿وضل عنهم ما كانوا يفترون ﴾ أي: اضمحل دينهم الذي يدعون إليه ويحسنونه، ولم تغن عنهم المهم التي يعبدون من دون الله لما جاء أمر ربك.

﴿لا جرم﴾ أي: حقاً وصدقاً وصدقاً وصدقاً وصدقاً ﴿أَمُهُمْ فِي الآخرة هم الأخسرون﴾ حصر الخسار فيهم، بل جعل لهم منه أشده، لشدة حسرتهم وحرمانهم وما يعانون من المشقة من العذاب، نستجير بالله من حالهم.

ولما ذكر حال الأشقياء، ذكر أوصاف السعداء وما لهم عند الله من الثواب، فقال:

﴿ ٢٣ - ٢٤ ﴾ ﴿إِنَّ الله الله آسنوا وعملوا الصالحات وأخبتوا إلى رجم أولئك أصحاب الجنة هم فيها خالدون \* مثل الفريقين كالأعمى والأصم والبصير والسميع هل يستويان مثلاً أفلا تذكرون ﴾ يقول تعالى: ﴿إِنَّ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ مِنْ أَمِنُ اللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ ع

وعملوا الصالحات المستملة على أعدال القلوب والجوارح وأقوال اللسان. ووأخبتوا إلى رجم أي: خضعوا له واستكانوا لعظمته، وذلوا لسلطانه، وأنابوا إليه بمحبته وخوفه ورجائه والتضرع إليه.

﴿ أُولِمُكُ ﴾ الذين جمعوا تلك الصفات ﴿ أُصحاب الجنة هم فيها خالدون ﴾ لأنهم لم يتركوا من الخير مطلباً، إلا أدركوه، ولا خيراً، إلا سبقوا إليه.

﴿مثل الفريقين﴾أي: فريق الأشقياء، ﴿كالأعمى والأصم﴾ هؤلاء الأشقياء، ﴿والبصير والسميع﴾ مثل السعداء.

همل يستويان مثلاً لا يستوون

مثلاً، بل بينهما من الفرق ما لا يأتي عليه الوصف، ﴿أَفلا تَدْكرون﴾ الأعمال التي تنفعكم فتفعلونها، والأعمال التي تضركم فتركونها.

(٧٥ – ٤٩ (ولقد أرسلنا نوحاً إلى قومه إن لكم نذير مبين إلى آخر القصه أن القصه أي : ولقد أرسلنا رسولنا نسوحاً أول المرسلين ﴿ إلى قومه الله الله وينهاهم عن الشرك فقال لهم : ﴿ إِن لكم نذير مبين ﴾ أي : بينت لكم ما أنذرتكم به بياناً زال به الإشكال .

﴿أَن لا تعبدوا إلا الله ﴾ أي: أخلصوا العبادة لله وحده، واتركوا كل ما يعبد من دون الله. ﴿إِني آخاف عليكم عذاب يوم أليم ﴾ إن لم تقوموا بتوحيد الله وتطبعوني.

﴿٢٧﴾ ﴿فقال الملا الذين كفروا من قوصه ﴾ أي: الأشراف والرؤساء، رادين لدعوة نوح عليه السلام، كما جرت العادة لأمثالهم، أنهم أول من رد دعوة المرسلين.

﴿ ما نراك إلا بشراً مثلنا ﴾ وهذا مانع بزعمهم عن أتباعه، مع أنه في نفس الأمر هو الصواب الذي لا ينبغي غيره، لأن البشر يتمكن البشر أن يتلقوا عنه، ويراجعوه في كل أمر، بخلاف الملائكة.

وما نراك اتبعك إلا الذين هم أرافلنا كاني انرى اتبعك منا إلا الأراذل والسفلة بزعمهم.

وهم في الحقيقة الأشراف وأهل العقول الذين انقادوا للحق، ولم يكونوا كالأراذل الذين يقال لهم الملأ، الذين اتبعوا كل شيطان مريد، واتخذوا آلهة من الحجر والشجر، يتقربون إليها ويسجدون لها، فهل ترى أرذل من هؤلاء وأخس؟

وقولهم: ﴿بادي الرأي﴾ أي: إنما اتبعوك من غير تفكر وروية، بل بمجرد ما دعوتهم إتبعوك، يعنون بذلك أنهم ليسوا على بصيرة من أمرهم، ولم يعلموا أن الحق المين تدعو

أَمْرَتُو لُونَ الْغَرَكُ قُلْ فَأَتُواْ يَعَشُّهُ سُورٍ مِثْلُهُ مُفَتَّرِيْكَ وَأَتَّعُواْ مَنِ أَسْتَطَعْتُ مِن دُونِ اللَّهِ إِن كُنتُومَ الدِّقِينَ ٥ فَ إِلْرُيۡتَ تَجِيبُواْ لَكُمُ فَأَعَامُواْ أَثَمَاۤ أَنزِلَ بِعِلْمِ ٱللَّهِ وَأَن لَّآإِلَٰهَ إِلَّاهُوَّ فَهَلْ أَنتُ مُتَّسَامُونَ ۞ مَن كَانَيُرِيةُ ٱلْحَيَاةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوَقِ إِلَهِ مِرْأَعُلَلَهُمُ فِيهَا وَهُــمُ فِيهَا لَايُبُّخَسُونَ۞ أُوْلَيِّكَ ٱلَّذِينَ لِتَسَهَلَّةٌ فِٱلْآخِرَةِ إِلَّا ٱلنَّازُّ وَجِيطَ مَاصَنَعُواْ فِيَا وَيَطِلُّ مَّاكَاثُواْ يُعْمَلُونَ ۞ أَفَنَ كَانَ عَلَىٰ يَيْنَ لَهِ فِن زَيْدٍ وَيَتْلُوهُ شَاهِدُ مِّيْنَهُ وَمِن مَّنِلِهِ وَكِنْكُ مُوسَىٰ إِمَامًا وَرَحْمَةٌ أَوْلَيْ لِكَ يُؤْمِنُونَ بِنِّيوَنَ يَكُفُدُرِيهِ مِنَ ٱلْأَحْسَزَابِ فَالْنَارُمُوْعِ مُوَّفِكُ أَفَلَالُكُ فِي مِرْيَةٍ مِنْهُ إِنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن زَّيْكَ وَلَٰكِنَّ أَحْفَرُ ٱلنَّاسِ لَا فِينُوبَ ۞ وَمَنْ أَظْلَرُمْ مِنَّ أَفْرَى عَلَى أَلْقُوكَ ذِيًّا أَوْلَلْهِكَ يُعْرَضُونَ عَلَىٰ رَبِّهِمْ وَيَـ ثُولُ ٱلْأَشْهَائُدُ هَنْؤُلَاءِ ٱلَّذِينَ كَنَّنُواْ عَلَىٰ رَبِّهِمْ ٱلْاَلَيْنَ يُسَمُّلُونَ مِنْ الظَّالِمِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يَصُمُّلُونَ عَن سَبِيلِ أَتَّهِ وَيَبْخُونَهَا عِوَجًا وَهُم إِلَّا لَأَخِدَرَةِ هُمْ كَفِرُونَ ۞ AND AND THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE PAR

**建期期** 

**多** 

إليه بداهة العقول، وبمجرد ما يصل إلى أولي الألباب يعرفونه ويتحققونه، لا كالأمور الخفية التي تحتاج إلى تأمل وفكر طويل.

ولهذا ﴿قال﴾ لهم نوح بجاوباً ﴿يا قوم أرأيتم إن كنت على بينة من ربي﴾ أي على يقين وجزم، يعني وهو الرسول الكامل القدوة، الذي ينقاد له أولو الألباب، ويضمحل في جنب عقله عقول الفحول من الرجال، وهو الصادق حقاً، فإذا قال: إن على بينة من ربي، فحسبك بهذا القول شهادة له وتصديقاً.

﴿ وَآسَانِي رَحِمَةُ مِن عِسْدِهِ ﴾ أي: أوحى إلى وأرسلني، ومن على بالهداية، ﴿ فعميت عليكم ﴾ أي: خفيت عليكم، وبها تثاقلتم.

وأنلزمكموها أي: أنكرهكم على ما تحققناه، وشككتم أنتم فيه؟ وائتم لها كارهون حتى حرصتم على رد ما جئت به، ليس ذلك ضارنا، وليس بقادح من يقيننا فيه، ولا قولكم

<sup>(</sup>١) أَ في ب: أكمل الآيات إلى قوله تعالى: ﴿فاصبر إن العاقبة للمتقين﴾.

**学是** 

وافتراؤكم علينا صادًا لنا عما كنا عليه.
وإنما غايته أن يكون صادًا لكم
أنتم، وموجباً لعدم انقيادكم للحق،
الذي تزعمون أنه باطل، فإذا وصلت
الحال إلى هذه الغاية، فلا نقدر على
إكراهكم على ما أمر الله، ولا إلزامكم
ما نفرتم عنه، ولهذا قال:
﴿أَتْلُوْمِكُمُوهِا وأنتم لها كارهون﴾
ويا قوم لا أسألكم عليه أي: على
دعوتي إياكم ﴿مالا﴾ فتستشقلون
المغرم.

ASSESS III PROPERTY

﴿إِن أَجِرِي إِلا عَلَى الله ﴾ وكأنهم طلبوا منه طرد المؤمنين الضعفاء، فقال لهم: ﴿وَمَا أَنَا بِطَارِد الذَّيْنِ آمِنُوا ﴾ أي: ما ينبغي لي ولا يليق بي ذلك، بل أتلقاهم بالرحب والإكرام، والإعزاز والإعظام ﴿إنهم ملاقوا ربهم ﴾ فمثيهم على إيمانهم وتقواهم بجنات النعيم.

﴿ولكني أراكم قوماً تجهلون﴾ حيث تأمرونني بطرد أولياء الله وإبعادهم عني، وحيث رددتم الحق لأنهم أتباعه، وحيث استدللتم على بطلان الحق بقولكم إني بشر مثلكم وإنه ليس لنا عليكم من فضل.

ويا قوم من ينصري من الله إن طردتهم أي: من يمنعني من عذابه، فإن طردهم موجب للعذاب والنكال الذي لا يمنعه من دون الله مانع.

﴿ أَفَلَا تَذَكُّرُونَ ﴾ ما هو الأنفع لكم

والأصلح، وتدبرون الأمور

ولا أقول لكم عندي خزائن الله ولا أقبل إن ملك ولا أعلم الغيب ولا أقبل إن ملك أي: غايتي أني رسول الله إليكم، أبسركم وأما ما عدا ذلك فليس بيدي من الأمر شيء، فليست خزائن الله عندي أدبرها أنا، وأعطي من أشاء، وولا أعلم من أشاء، وواطنكم بسرائركم وبواطنكم لا أدعي رتبة فوق رتبتي، ولا منزلة سوى المنزلة التي أنزلني الله بها، ولا أحكم على الناس بظنى.

﴿ولا أقول للذين تزدري أعينكم﴾
أي: ضعفاء المؤمنين الذين يحتقرهم الله الذين كفروا ﴿لن يؤتيهم الله خيراً الله أعلم بما في أنفسهم ﴾ فإن كانوا صادقين في إيمانهم فلهم الخير الكثير، وإن كانوا غير ذلك فحسابهم على الله .

﴿إِنِي إِذَا﴾ أي: إن قلت لكم شيئاً ثما تقدم ﴿لن الظالمِن﴾ وهذا تأييس منه عليه الصلاة والسلام لقومه، أن ينبذ فقراء المؤمنين أو يمقتهم، وتقنيع لفومه بالطرق المقنعة للمنصف.

فلما رأوه لا ينكف عما كان عليه من دعوتهم، ولم يدركوا منه مطلوبهم وقالوا يا نوح قد جادلتنا فأكثرت جدالنا فأتنا بما تعدنا من العذاب فإن كنت من الصادقين فما أجهلهم وأضلهم، حيث قالوا هذه المقالة لنبيهم الناصح.

فهلا قالوا إن كانوا صادقين: يا نوح قد نصحتنا وأشفقت علينا، ودعوتنا إلى أمر لم يتبين لنا فنريد منك أن تبينه لنا لننقاد لك، وإلا فأنت مشكور في نصحك. لكان هذا الجواب المنصف، الذي قد دعي إلى أمر خفي عليه، ولكنهم في قولهم كاذبون، وعلى نيهم متجرؤون. ولم يردوا ما قاله بأدنى شبهة، فضلاً عن أن يردوه بحجة.

ولهاذا عدلوا \_ من جهلهم وظلمهم \_ إلى الاستحجال بالعذاب، وتعجيز الله، ولهذا أجابهم نوح عليه

السلام بقوله: ﴿إنها يأتيكم به الله إن شاء﴾ أي: إن اقتضت مشيئته وحكمته أن ينزله بكم، فعل ذلك. ﴿وما أنتم بمعجزين﴾ لله، وأنا ليس بيدي من الأمرشيء.

ولا ينفعكم نصحي إن أردت أن أنصبح لكم إن كمان الله يسريد أن يغويكم أي: إن إرادة الله غالبة ، فإنه إذا أراد أن يغويكم لردكم الحق ، فلو حرصت غاية مجهودي ، ونصحت لكم أتم النصح وهو قد فعل عليه السلام وفلس ذلك بنافع لكم شيئاً ، أهو ربكم في يفعل بكم ما يشاء ، ويحكم في يفعل بكم ما يشاء ، ويحكم في يفعل بكم ما يشاء ، ويحكم في خواليكم بأعمالكم .

﴿أُم يقولون افتراه ﴾ هذا الضمير محتمل أن يعود إلى نوح كما كان السياق في قصته مع قومه ، وأن المعني أن قومه يقولون : افترى على الله كذبا ، وكذب بالوحي الذي يزعم أنه من الله وأن الله أمره أن يقول : ﴿قُلْ إِنْ افتريته فعلي إجرامي وأنا بريء عما تجرمون ﴾ أي : كل عليه وزره ﴿ولا تزر وازرة وزر أخرى ﴾ .

ويحتمل أن يكون عائداً إلى النبي محمد على ، وتكون هذه الآية معترضة في أثناء قصة نوح وقومه ، لأنها من الأمور التي لا يعلمها إلا الأنبياء ، فلما شرع الله في قصها على رسوله ، وكنانت من جملة الآيات الدالة على صلقه ورسالته ، ذكر تكذيب قومه له مع البيان التام ، فقال ، وأم يقولون من تلقاء نفسه ، أي : فهذا من أعجب الأقوال وأبطلها ، فإنهم يعلمون أنه لم يقرأ ولم يكتب ، ولم يرحل عنهم للدراسة على أهل الكتب ، فجاء بهذا للدراسة على أهل الكتب ، فجاء بهذا الكتاب الذي تحداهم أن يأتوا بسورة من مثله .

فإذا زعموا \_ مع هذا \_ أنه افتراه، علم أنهم معاندون، ولم يبق فائدة في حجاجهم، بل اللائق في هذه الحال الإعراض عنهم، ولهذا قال: ﴿قُلْ إِنْ الْسَرِيتُهُ فَيَ ذَنبي

وكذبي، ﴿وأنا بريء مما تجرمون﴾ أي: فلم تستلجون في تكذيبي.

وقوله: ﴿وأوحي إلى نوح أنه لن يؤمن من قومك إلا من قد آمن﴾ أي: قد قسوا، ﴿فلا تبتئس بما كانوا يفعلون﴾ أي: فلا تحزن ولا تبال بهم وبأفعالهم، فإن الله قد مقتهم، وأحق عليهم عذابه الذي لا يرد.

﴿واصنع الفلك بأعيننا ووحينا﴾ أي: بحفظنا، ومرأى منا، وعلى مرضاتنا، ﴿ولا تخاطبني في الذين ظلموا﴾ أي: لا تراجعني في إهلاكهم، ﴿إنهم مغرقون﴾ أي: قد حق عليهم القول، ونفذ فيهم القدر.

فامتثل أمر ربه، وجعل يصنع الفلك ﴿وكلما مر عليه ملأ من قومه ﴾ ورأوا ما يصنع ﴿سخروا منه قال إن تسخروا منا الآن ﴿فإنا نسخرون منكم كما تسخرون فسوف تعلمون من يأتيه عذاب عقيم ﴾ نحن أم أنتم. وقد علموا ذلك حين حل بهم العقاب.

وحتى إذا جاء أمرنا أي: قدرنا بيم فوفار بوقت نزول العذاب بهم فوفار المتنور أي: أنزل إلله السماء بالماء المنهم ، وفجر الأرض كلها عيونا حتى التنانير التي هي محل النار في العادة، وأبعد ما يكون عن الماء، تفجرت، فالتقى الماء على أمر قد قدر

وقلنا لنوح: واحل فيها من كل روجين النين أي: من كل صنف من أصناف المخلوقات، ذكر وأنثى، لتبقى مادة سائر الأجناس، وأما بقية الأصناف الزائدة عن الزوجين، فلأن السفية لا تطيق حلها ووأهلك إلا من سبق عليه القول عن كان كافراً، كابه الذي غرق.

﴿ومن آمن﴾ ﴿و﴾ الحال أنه ﴿ما آمن معه إلا قليل﴾

﴿ وَقَالَ اللَّهِ اللَّهِ أَنْ عَمَلُهُمُ اللَّهُ أَنْ يَعْمُلُهُمُ اللَّهِ عَمِلُهُمُ اللَّهُ عَرِيها

ومرساها﴾ أي: تجري على اسم الله، وترسو على اسم الله، وتجري بتسخيره

﴿إِن ربي لغفور رحيم﴾ حيث غفر لنا ورحنا، ونجانا من القوم الظالمين.

ثم وصف جریانها کأنا نشاهدها فقال: ﴿وهي تجري بهم ﴾ أي: بنوح ومن رکب معه ﴿في موج کالجبال ﴾ والله حافظها وحافظ أهلها ﴿ونادى نوح ابنه ﴾ لما رکب، لیرکب معه ﴿وکان ﴾ ابنه ﴿في معزل ﴾ عنهم حین رکبوا، أي: مبتعداً وأراد منه، أن يقرب ليرکب، فقال له: ﴿يا بني يقرب ليرکب، فقال له: ﴿يا بني فيصيبك ما يصيبهم:

ف ﴿قال﴾ ابنه مكذباً لأبيه أنه لا ينجو إلا من ركب معه السفينة.

﴿سآوي إلى جبل يعصمني من الماء أمنع به من الماء أمنع به من الماء ف ﴿قال ﴾ نوح : ﴿لا عاصم اليوم من أصر الله إلا من رحم ﴿ فلا يعصم أحداً ، جبل ولا غيره ، ولو تسبب بغاية ما يمكنه من الأسباب لما نجا إن لم ينجه الله . ﴿وحال بينهما الموج فكان ﴾ الابن ﴿من المغرقين ﴾ .

فلما أغرقهم الله ونجى نوحاً ومن معه ﴿وقيل يا أرض اللعي ماءك﴾ الذي خرج منك، والذي نزل إليك، أي: اللعي الماء الذي على وجهك ﴿ويا سماء أقلعي﴾ فامتثلتا لأمر الله، فاسلعت الأرض ماءها، وأقلعت السماء، فنضب الماء من الأرض، لؤوقضي الأمر، بهلاك المكذبين ونجاة المؤمنين.

واستوت السفينة وعلى الجودي أي: أرست على ذلك الجبل المروف في أرض الموصل

﴿وقيل بعداً للقوم الظالمن ﴿ أَي الْمُعَالِمَ الْمُعَالَمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالَمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّلْمُلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّالِمُ

﴿ ونادى نوح ربه فقال رب إن ابنى الخاسرين ﴾

وَيَكَقَوْمِ لَا أَسْتَلُكُ عُمِينِهِ مَا لا أَنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ وَمَا أَنَا يِطَارِدِ ٱلَّذِينَ عَامَتُواْ إِنَّهُمْ مُّلَاقُواْ رَبِيْهِمْ وَلَلَّكِينَ أَرَيْكُمْ قَوَعًا تَجْعَلُونَ ۞ وَيَنْقَوْمِ مَن يَتَصُرُنِي مِنَ ٱللَّهِ إِن طَرَوْتُهُمُّ إِلَّا أَفَلَا نَدَكَكُرُونَ ۞ وَلَا أَقُولُ لَكُوْعِندِي حَرَّآبِوتُ اللَّهِ \ وَلَا أَعْلَمُ الْغَيْبُ وَلَا أَقُولُ إِنِّي مَلَكٌ وَلَا أَقُولُ لِلَّهِ يَنَ رَدِّرِيَ أَعْيِنَكُوْ لَنَ يُوْتِيَهُمُ اللَّهُ خَيْراً ٱللَّهُ أَعْلَمُ عَافِي أَفْسِهِمْ إِنِّ إِذَالِمَنَ ٱلظَّالِيرِ: ۞ قَالْوَاكِنُومُ قَدْجَكَدَلْنَا فَأَحَـثَرْتَ جِدَلَنَا فَأَيْنَا عِاتِمِهُ تَنَا إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّادِقِينَ ۞ قَالَ إِنَّمَا يَأْتِيكُمْ بِهِ اللَّهُ إِن شَاءٌ وَمَآ أَنْتُمْ يُغَيِّزِينَ ۞ وَلَا يَنَفَعُكُمُ نُصْحِيَ إِنْ أَرَدَتُ أَنْ أَنْصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ ٱللَّهُ يُرِيدُ أَن يُعْوِيكُو هُوَرَتُهِ كُمْ وَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ۞ أَمْ يَقُولُونَ أَفَرَّنَهُ قُلَّ إِن ٱفْتَرَيْتُهُ وَفَعَلَيْ إِجْرَايِ وَأَنْا بَرِي مُرْمَنَا تَجْدِيمُونَ ۞ وَأُوفِ إِنَّا نُوجٍ أَنَّهُ لِلَّا يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلَّا مَن قَدْءَامَنَ فَلَا اللُّهُ مَنَّةً مِنْ مِمَاكَا نُواْيَفُ عَلُونَ ۞ وَأَصِّبَعَ الْفُلُّكَ بِاعْيُمِينَا إِ الله وَوَحْيِنَا وَلَا تَخَطِبْنِي فِي ٱلَّذِينَ ظَالُمُوۤ أَلِنَّهُ مُعْرَقُونَ ۞ TYO ESTABLISHED

من أهلي وإن وعدك الحق﴾ أي: وقد قلت لي: فـ ﴿احل فيها من كل زوجين اثنين وأهلك﴾ ولن تخلف ما وعدتني

لعله عليه الصلاة والسلام حملته الشفقة، وأن الله وعده بنجاة أهله، طن أن الوعد لعمومهم، من آمن ومن لم يؤمن، فلذلك دعا ربه بذلك الدعاء، ومع هذا فقوض الأمر لحكمة الله البالغة.

ف ﴿قال﴾ الله له: ﴿إنه ليس من أهلك﴾ الذين وعدتك بإنجائهم ﴿إنه عمل غير صالح﴾ أي: هذا الدعاء الذي دعوت (١٠) به، لنجاة كافر لا يؤمن بالله ولا رسوله.

وفلا تسألن ما ليس لك به علم، أي: مالا تعلم عاقبته وماله، وهل يكون خيراً أو غير خير.

﴿إِنِ أُعطٰكُ أَن تَكُونِ مَنْ الجاهلين﴾أي: أني أعظك وعظاً تكون به من الكاملين، وتنجو به من صفات الجاهلين

فحينتذ ندم نوح عليه السلام ندامة شديدة على ما صدر منه و فقال رب إن أحوذ بك أن أسألك ما ليس لي به علم وإلا تغفر لي وترحني أكن من الخاسرين الله الخاسرين الله المناسوين المناسوين

وَصِنْعُ الْفُلْكُ وَصِكُمَّا مَرَّعَلَيْهِ مَلَا أَنْ فَوْمِ سِعَدْ وَلِمِنْهُ الْفَلْكَ وَصِكُمَّا مَنْعُولِمِنْ فَلَا اللّهِ وَمَلَاتُ مَنْ فَعَرِي سِعَدْ وَلِمِنْهُ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

فبالمغفرة والرحمة ينجو العبد من أن يكون من الخاسرين، ودل هذا على أن نوحاً عليه السلام لم يكن عنده علم بأن سؤاله لربه في نجاة ابنه محرم، داخل في قوله ﴿ولا تخاطبني في الذين ظلموا إنهم مغرقون﴾ بل تعارض عنده ﴿ولا منه وطن دخوله في قوله:

وبعيد ذلك تبين له أنه داخل في المنهي عن الدعاء لهم والمراجعة فيهم .

ويل يا نوح اهبط بسلام منا وبركات عليك وعلى أمم عن معك الله من الأزواج التي حملها معه، فبارك الله في الجميع، حتى ملأوا أقطار الأرض ونواحيها.

﴿وأمم سنمتعهم ﴾ في الدنيا ﴿ثم يمسهم منا عذاب أليم ﴾ أي: هذا الإنجاء ليس بمانع لنا من أن من كفر بعد ذلك أحللنا به العقاب، وإن متعوا قليلاً، فسيؤخذون بعد ذلك.

قال الله لنبيه محمد على بعدما قص عليه هذه القصة المسوطة التي لا يعلمها إلا من منَّ عليه برسالته.

وتلك من أنباء الغيب نوحيها إليك ما كنت تعلمها أنت ولا قومك من قبل هذا فيقولوا: إنه كان يعلمها.

فاحد الله واشكره، واصبر على ما أنت عليه من الدين القويم، والصراط المستقيم والدعوة إلى الله ﴿إِن العاقبة للمتقين﴾ الذين يتقون الشرك وسائر المعاصي، فستكون لك العاقبة على قومك، كما كانت لنوح على قومه.

ف ﴿قَالَ ﴾ لهم ﴿يا قوم اعبدوا الله مالكم من إله غيره إن أنتم إلا مفترون ﴾ أي: أمرهم بعبادة الله وحده، ونهاهم عما هم عليه من عبادة غير الله، وأخبرهم أنهم قد افتروا على الله الكذب في عبادتهم لغيره، وتجويزهم للذلك، ووضح لهم وجوب عبادة الله، وفساد عبادة ما سواه.

ثم ذكر عدم المانع لهم من الانقياد فقال: ﴿ يَا قُومُ لا أَسْأَلُكُم عَلَيْهُ أَجِراً ﴾ أي : غرامة من أمواليكم على ما دعوتكم إليه، فتقولوا: هذا يريد أن يأخذ أموالنا، وإنما أدعوكم وأعلمكم عاناً.

﴿إِن أَجِرِي إِلاّ على الذّي فطرني أفلاً تعقلون﴾ ما أدعوكم إليه، وأنه موجب القبوله، منتف المائع عن رده.

﴿ويا قوم استغفروا ربكم ﴿ عما مضى منكم ﴿ثم توبوا إليه ﴿ فيما تستقبلونه بالتوبة النصوح والإنابة إلى الله تعالى.

فإنكم إذا فعلتم ذلك ﴿يرسل السماء عليكم مدراراً بكثرة الأمطار التي تخصب بها الأرض، ويكثر خيرها.

﴿ويزدكم قوة إلى قوتكم ﴾ فإنهم كانوا من أقوى الناس، ولهذا قالوا: ﴿من أشد منا قوة ﴾؟، فوعدهم أنهم

إن آمنوا زادهم قوة إلى قوتهم .

﴿ ولا تتولوا﴾ عنه، أي: عن ربكم ﴿ بحرمين ﴾ أي: مستكبرين عن عبادته، متجرئين على محارمه

ف ﴿ قالوا ﴾ رادين لقوله: ﴿ يا هود ما جئتنا ببينة ﴾ إن كان قصدهم بالبينة البينة التي يقتر حونها، فهذه غير لازمة للحق، بل اللازم أن يأتي النبي بآية تدل على صحة ما جاء به، وإن كان قصدهم أنه لم يأتم ببينة تشهد لما قاله بالصحة، فقد كذبوا في ذلك، فإنه ما جاء نبي لقومه إلا وبعث الله على يديه من الآيات ما يؤمن على مثله البشر.

ولو لم يكن له آية ، إلا دعوته إياهم لإخلاص الدين لله وحده لا شريك له ، والأمر بكل عمل صالح وخلق حميل ، والنهي عن كل خلق ذميم من الشرك بالله ، والفواحش والظلم ، وأنواع المنكرات ، مع ما هو مشتمل عليه هود عليه السلام من الصفات التي لا تكون إلا لجيار الخلق وأصدقهم ، لكفي ما آيات وأدلة على صدقه .

بل أهل العقول وأولو الألباب، يرون أن هيذه الآية أكبر من مجرد الخوارق التي يراها بعض الناس، هي المعجزات فقط. ومن آياته وبيناته الدالة على صدقه، أنه شخص واحد، ليس له أنصار ولا أعوان، وهو يصرخ في قومه ويناديهم، ويعجزهم، ويقول لهم على الله دي وربكم».

وإن أشها الله واشها وا أن بريء ما تشركون من دونه فكيدوي جميعاً ثم الشطوة والغلبة، ويريدون إطفاء ما معه من النور، بأي: طريق كان وهو غير مكترث منهم، ولا مبال بهم، وهم عاجزون لا يقدرون أن ينالوه بشيء من السوء، إن في ذلك لآيات لقوم يعقلون.

وقولهم: ﴿وما نحن بتاركي ألهتنا

<sup>(</sup>١) - في ب: ذكر الآيات كاملة إلى قوله تعالى: ﴿ الَّا بِعِداُ لِعَادٍ قَوْمُ هُودٍ﴾.

عن قولك، أي: لا نترك عبادة آلهتنا لمجرد قولك الذي ما أقمت عليه بينة بزعمهم، ﴿ومانحن لك بمؤمنين﴾ وهذا تأييس منهم لنبيهم هودعليه السلام في إيمانهم، وأنهم لا يزالون في كفرهم يعمهون.

﴿إِن نَقُولُ ﴿ فِيكَ ﴿ إِلَّا اعتراكُ بعض الهتنا بسوء ﴾ أي: أصابتك بخبال وجنون فصرت تهذي بما لا يعقل. فسيحان من طبع على قلوب الظالمين، كيف جعلوا أصدق الخلق الذي جاء بأحق الحق، بهذه المرتبة التي يستحى العاقل من حكايتها عنهم لولا أن الله حكاها عنهم.

ولنهنذا بنين هنود عمليه النصلاة والسلام أنه واثق غاية الوثوق أنه لا يصيبه منهم، ولا من الهتهم أذي فقال: ﴿إِنِ أَشْهِدُ اللهِ وَأَشْهِدُوا أَنِي بريء مما تشركون من دونه فكيدوني جميعاً ﴾ أي: اطلبوا لي الضرر كلكم، بكل طريق تتمكنون بها مني ﴿ثم لا تَنظرون ﴾ أي: لا تمهلوني.

﴿ إِن تُسوكُـلُت عَـلِي اللهِ ﴾ أي: اعتمدت في أمري كله على الله ﴿ ربي وربكم اي هو خالق الحميع، ومدبرنا وإياكم، وهو الذي ربانا.

﴿ما من دابة إلا هو آخذ بناصيتها﴾ فلا تتحرك ولا تسكن إلا بإذته، فلو اجتمعتم جميعاً على الإيقاع بي، والله لم يسلطكم على، لم تقدروا على ذلك، فإن سلطكم، فلحكمة أرادها.

ف ﴿إن ربي على صراط مستقيم﴾ أي: على عدل، وقسط، وحكمة، وحمد في قضائه وقدره، في شرعه وأمره، وفي جزائه وثوابه وعقابه، لا تخرج أفعاله عن الصراط المستقيم، التي يحمد ويثني عليه بها .

﴿ فَإِنْ تُولُوا ﴾ عما دعوتكم إليه ﴿فقد أبلغتكم ما أرسلت به إليكم﴾ فلم يبق على تبعة من شأنكم

﴿ويستخلف ربي قوماً غيركم

يقومون بعبادته ولا يشركون به شيئاً ﴿ وَلا تَصْرُونُهُ شَيِئاً ﴾ فإن ضرركم إنما يعود عليكم، فالله لا تضره معصية العاصين، ولا تنفعه طاعة المطيعين(١) ﴿من عمل صالحاً فلنفسه ومن أساء فعلیها﴾ [﴿إِنَّ رَبِّي عَلَى كُلُّ شَيَّءَ حفيظ﴾].

﴿وَلَمَا جِنَّاءَ أُمْرِنَنَّا ﴾ أي: عنذابنا بإرسال الريح العقيم، التي ﴿ما تذر من شيء أتت عليه إلا جعلته كالرميم.

﴿نجينا هوداً والذين آمنوا معه برحمة منا ونجيناهم من عذاب غليظ، أي: عظيم شديد، أحله الله بعاد، فأصبحوا لا يرى إلا مساكنهم.

﴿ وَتَلُكُ عَادِ﴾ الذين أوقع الله بهم ما أوقع بظلم منهم لأنهم ﴿جحدوا بآيات رسم، ولهذا قالوا لهود: ﴿ما جئتنا ببينة ﴿ فتبين مذا أنهم متيقنون لدعوته، وإنما عاندوا وجحدوا **﴿وعـصـوا رسـلـه﴾** لأن مـن عـصـى رسولا فقد عصى جميع الرسلين، لأن دعوتهم وإحدة

﴿واتبعوا أمر كل جبار﴾ أي: متسلط على عباد الله بالجبروت، ﴿ عنيه ﴾ أي: معاند لأيات الله، فعصوا كل ناصح ومشفق عليهم، واتبعوا كل غاش لهم يريد إهلاكهم لا جرم أهلكهم الله.

﴿ وَأَتْبِعُوا فِي هَذِهِ الدِّنِيا لِعِنَّهُ ۗ فَكُلِّ وقت وجيل، إلا ولأنبائهم القبيحة وأخبارهم الشنيعة، ذكر يذكرون به، وذم يلحقهم ﴿ويوم القيامة﴾ لهم أيضاً لعنة ﴿ أَلَا إِنْ عَاداً كَفُرُوا رَبُّهم ﴾ أي: جحدوا من خلقهم ورزقهم ورباهم. ﴿ أَلَا بِعِداً لِعِداد قِيوم هيود ﴾ أي: أبعدهم الله عن كل خير وقربهم من کل شر . .

﴿ ٦١ \_ ٦٨ ﴾ ﴿وإلى ثمود أخاهم صالحاً ﴾ إلى آخر قصتهم (٢)، أي: ﴿و﴾ أرسلنا ﴿إلى تُمودِ﴾ وهم: عاد الثانية، المعروفون الذين يسكنون

ا قَالَ كَنُوحُ إِنَّهُ أَلِيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَالًا عَيْرُصَالِمُ فَلَاتَشَالُوا مَالَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۖ أَيْ أَعِطُكَ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْجَهْلِينَ ٥ قَالَ رَبِّ إِنِّ أَعُودُ بِكَ أَنْ أَسْتَكَكَ مَا لَيْسَ لِي بِيعِلْمُ وَإِلَّاتَغَوْرُ لِي وَرَّبُكُ مَنِيَ أَكُن مِّنَ ٱلْخَلِيرِينَ ﴿ قِيلَ يَكْنُوحُ أَهْبِطْ بِسَلَلِهِ مِنَّا وَيَرَكَنَتِ عَلَيْكَ وَعَلَىٰٓ أُمَـيهِ مِّتَنَ مَعَكُ وَأَمَمُّ سَنُمَيْعُهُ وَثُوْكِسُهُ مِينَاعَدَكِ أَلِيدٌ ۞ تِلْكُ مِنْ أَنْهَآءَ ٱلْغَيْبِ ثُوجِيهَاۤ إِلَيْكَ مَا كُنتَ تَعَلَّمُهَاۤ أَنَّ وَلَا قَوْمُكَ مِن قَبْلِ هَلَأَا فَأَصِّيرٌ ۚ إِنَّ ٱلْعَلِقِينَةَ لِأَمْتَقِيرِكَ ۞ وَإِلَىٰ عَادٍ أَغَاهُمُ مُودًا قَالَ يَنْقَوْمِ أَعْبُدُ وَأَلْقَهُ مَا لَكُمُ قِنَ إِلَاهِ عَيْرُهُ ۚ إِنْ أَنتُ وَإِلَّا مُفَةَ رُونَ ۞ يَنقُونِهِ لَا أَنتَ لَكُو عَلَيْهِ أَجْرًا إِنْ أَجْرِي إِلَاعَلَى الَّذِي فَطَرَقْ أَفَلَا تَعْقِلُونَ الله و وَيَنفَوْمِ أُسْتَغَفِرُواْ رَبَّكُ مُرُّثُمَّ وَأُوكُوا إِلَيْهِ وِيُرْسِيل السَّكَاةَ عَلَيْتُ مُعِدِّرًا لَا وَيَرِدْكُمْ فَوَةٌ إِلَى قُوتَيْكُمْ ﴿ وَلَاتَتَوَلُّوا لِمُحْرِمِينَ ۞ قَالُواْ يَنَهُودُ مَا حِثَقَ إِبِيِّنَةٍ وَمَا الله مَعْنُ سَمَارِكِ وَالْمُتَينَاعَن فَوَلِكَ وَمَا غَمُّنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ DUESDE IIV MOREMO

الحجر، ووادي القرى، ﴿أَحَاهُمُ فَي النسب ﴿ صالحاً ﴾ عبد الله ورسوله ﷺ، يدعوهم إلى عبادة الله وحده، فـ ﴿قَالَ يَا قُومُ اعْبِدُوا اللَّهُ﴾ أي: وحدوه، وأخلصُوا له الدين ﴿ما لكم من إله غيره الله من أهل السماء ، ولا من أهل الأرض.

﴿ هو أنشأكم من الأرض ﴾ أي: خلقكم فيها ﴿واستعمركم فيها﴾ أي: استخلفكم فيها، وأنعم عليكم بالنعم الظاهرة والباطنة، ومكنكم في الأرض تبنون وتغرسون وتزرعون، وتحرثون ما شئتم، وتنتفعون بمنافعها، وتستغلون مصالحها، فكما أنه لا شريك له في جميع ذلك، فلا تشركوا به في عبادته.

﴿ فاستغفروه ﴾ مما صدر منكم من الكفر والشرك والمعاصي، وأقلعوا عنها، ﴿ثُمُّ تُوبُوا إِلَيهُ ۗ أَي: ارجعوا إليه بالتوبة النصوح والإنابة، ﴿إِن رِبِي قريب مجيب الى: قريب من دعاه دعاء مسألة، أو دعاء عبادة، يجيبه بإعطائه سؤله، وقبول عبادته، وإثابته عليها، أجل الثواب، واعلم أن قربه تعالى نوعان: عام، وخاص، فالقرب العام: قربه بعلمه من جميع الخلق، وهو المذكور في قوله تعالى: ﴿ونحن

في ب: الطائعين. (1)

في ب: ذكر الآيات كاملة إلى قوله تعالى: ﴿ أَلَا بِعَداً لِثَمُودٍ ﴾.

ان تَعَوَّلُ إِلَّا اَمْرَكَ بَعْضُ الهَيْسَالِسُوَّ قَالَ إِنْ اَنْهَا لَهُهِ اللّهِ وَاللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

أقرب إليه من حبل الوريد والقرب الخاص: قربه من عابديه وسائليه وعبيه، وهو المذكور في قوله تعالى: ﴿وَاسْجِدُ وَاقْتُرْبُ ﴾.

وفي هذه الآية، وفي قوله تعالى: ﴿وإذا سألك عبادي عني فإني قريب أجيب دعوة الداع ﴾ وهذا النوع، قرب يقتضي إلطافه تعالى، وإجابته لدعواتهم، وتحقيقه لمراداتهم، ولهذا يقرن باسمه «القريب» اسمه «المجيب».

فلما أمرهم نبيهم صالح عليه السلام، ورغبهم في الإخلاص لله وحده، ردوا عليه دعوته، وقابلوه أشنع المقابلة.

﴿قالوا يا صالح قد كنت فينا مرجواً قبل هذا ﴾ أي: قد كنا نرجوك ونؤمل فيك العقل والنفع، وهذا شهادة منهم لنبيهم صالح أنه ما زال معروفاً بمكارم الأخلاق ومحاسن الشيم، وأنه من خيار

ولكنه لما جاءهم بهذا الأمر الذي لا يوافق أهواءهم الفاسدة، قالوا هذه المقالة التي مضمونها أنك [قد] كنت كاملاً، والآن أخلفت ظننا فيك، وصرت بحالة لا يرجى منك خير.

وُذَنبه ما قالوه عنه، وهو قولهم: ﴿أَتنهانا أَن نعبد ما يعبد آباؤنا﴾

وبزعمهم أن هذا من أعظم القدح في صالح، كيف قدح في عقولهم وعقول آبائهم الضالين، وكيف ينهاهم عن عبادة من لا ينفع ولا يضر، ولا يغني شيئاً من الأحجار والأشجار ونحوها.

سيبا من الاحتجار والاستجار وللحوف. وأمرهم بإخلاص الذين لله رجم الذي لم تزل نعمه عليهم تترى، وإحسانه عليهم دائماً ينزل، الذي ما بهم من نعمة إلا منه، ولا يدفع عنهم السيئات إلا هو.

﴿ وإننا لقي شك مما تدعونا إليه مريب ﴾ أي: ما ذلنا شاكين فيما دعوتنا إليه شكاً مؤثراً في قلوبنا الريب. وبزعمهم أنهم لو علموا صحة ما دعاهم إليه لاتبعوه، وهم كذبة في ذلك، ولهذا بين كذبهم في قوله: ﴿ وَلَا لِيهُ أَلَي اللهُ مِنْ كَذَبُهُم فَي قوله وَ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَلِيهُ أَي: برهان ويقين مني فوآتاني منه رحمة ﴾ أي: من على من برسالته ووحيه، أي: أفاتابعكم على ما أنتم عليه وما تدعونني إليه؟

وفمن ينصرني من الله إن عصيته فما تزيدونني غير تحسير أي: غير خسار وتباب وضرر وويا قوم هذه ناقة الله لكم آية لها شرب من البئر يوماً، ثم يشربون كلهم من ضرعها، ولهم شرب يوم معلوم.

﴿فندروها تأكل في أرض الله أي: ليس عليكم من مؤنتها وعلفها شيء، ﴿ولا تمسوها بسوّه ﴾ أي: بعقر ﴿فيأخذكم عذاب قريب، فعقروها فقال ﴾ لهم صالح: ﴿تمتموا في داركم لا بد من وقوعه.

﴿فلما جاء أمرنا﴾ بوقوع العذاب ﴿نجينا صالحاً والذين آمنوا معه برحة منا ومن خزي يومثذ﴾ أي: نجيناهم من العذاب والخزي والفضيحة.

﴿إِن ربك هو القوي العزيز ﴾ ومن قوته وعزته أن أهلك الأمم الطاغية، ونجى الرسل وأتباعهم، ﴿وأخذ الذين ظلموا الصيحة ﴾ العظيمة فقطعت

قلوبهم، ﴿فأصبحوا في ديارهم جاثمين﴾ أي: خامدين لا حراك لهم.

كأن لم يغنوا فيها أي: كأنهم لما جاءهم العذاب ما تمتعوا في ديارهم ولا أنسوا بها (١)، ولا تنعموا بها يوما من الدهر، قد فارقهم النعيم، وتناولهم العذاب السرمدي الذي لا ينقطع، الذي كأنه لم يزل.

وألا إن ثمود كفروا ربهم أي : جحدوه بعد أن جاءتهم الآية المصرة، وألا بعداً لشمود في فما أشقاهم وأذلهم، نستجير بالله من عذاب الدنيا وخزيها.

(۲۹ - ۲۸) (ولقد جاءت رسلنا ابراهیم بالبشری) إلی آخر القصة (۲) أي: (ولقد جاءت رسلنا) من الملائكة الكرام، رسولنا (إبراهیم) الخلیل (بالبشری) أي: بالبشارة بالولد، حین أرسلهم الله لإهلاك قوم لوط، وأمرهم أن يمروا علی إبراهیم، فیبشروه بإسحاق، فلما دخلوا علیه (قالوا سلاماً قال سلام) أي: سلموا علیه، ورد علیهم السلام.

ففي هذا مشروعية السلام، وأنه لم يزل من ملة إبراهيم عليه السلام، وأن السلام قبل الكلام، وأنه ينبغي أن يكون الرد أبلغ من الابتداء، لأن سلامهم بالجملة الفعلية الدالة على التجدد، ورده بالجملة الإسمية، الدالة على الثبوت والاستمرار، وبينهما فرق كير كما هو معلوم في علم العربية

ونما لبث إبراهيم لما دخلوا عليه وأن جاء بعجل حنيله أي: بادر لبيته، فاستحضر لأضيافه عجلاً مشوياً على الرضف سميناً، فقربه إليهم فقال: ألا تأكلون؟

﴿فلما رأى أيديهم لا تصل إليه ﴾ أي: إلى تلك الضيافة ﴿نكرهم وأوجس منهم خيفة ﴾ وظن أنهم أتوه بشر ومكروه، وذلك قبل أن يعرف أم هم.

<sup>(</sup>١) في ب: فيها.

<sup>(</sup>٢) في ب: أكمل الآيات إلى قوله تعالى: ﴿وَمَا هِي مِنَ الظَّالَمِينَ بِبَعِيدُ﴾.

 ف ﴿قالوا لا تخف إنا أرسلنا إلى قوم لوط﴾ أي: إنا رسل الله، أرسلنا الله إلى إهلاك قوم لوط.

وامرأة إبراهيم ﴿قائمة ﴾ تخدم أضيافه ﴿فضحكت ﴾ حين سمعت بحالهم وما أرسلوا به، تعجباً.

﴿فَبشرناها بإسحاق ومن وراء إسحاق يعقوب ﴾ فتعجبت من ذلك و ﴿قالت يا ويلتى أألد وأنا عجوز وهذا بعلي شيخاً ﴾ فهذان مانعان من وجود الولد ﴿إن هذا لشيء عجيب ﴾.

﴿قالوا أتعجبين من أمر الله ﴾ فإن أمره لا عجب فيه، لنفوذ مشيئته التامة في كل شيء، فلا يستغرب على قدرته شيء، وخصوصاً فيما يدبره ويمضيه لأهل هذا البيت المبارك.

ورحمة الله وبركاته عليكم أهل البيت أي: لا تزال رحمته وإحسانه وبركاته، وهي: الزيادة من خيره وإحسانه، وحلول الخير الإلهي على العبد (عليكم أهل البيت إنه حميد مجيد أي: حميد الصفات، لأن صفاته صفات كمال، حميد الأفعال لأن أفعاله إحسان، وجود، وبر، وحكمة، وعدل، وقسط.

مجيد، والمجد: هو عظمة الصفات وسعتها، فله صفات الكمال، وله من كل صفة كمال أكملها وأتمها وأعمها.

وفلما ذهب عن إبراهيم الروع الذي أصابه من خيفة أضيافه ﴿وجاءته الذي أصابه من خيفة أضيافه ﴿وجاءته البشرى بالولد التفت حينتذ إلى مجادلة الرسل في إهلاك قوم لوط، وقال لهم: ﴿إِنْ فَيِهَا لُوطاً قَالُوا نَجِنَ أَعَلَمُ بِمِنْ فَيِها، لِنَجِينَه وأهله إلا امرأته ﴾.

﴿إِنْ إِبِراهِيم لِحليم ﴾ أي: ذو خلق حسن وسعة صدر وعدم غضب عند جهل الجاهلين.

﴿ أُواهِ أَي: متضرع إلى الله في جميع الأوقات، ﴿ منيب ﴾ أي: رجّاع إلى الله بمعرفته وعبته، والإقبال عليه، والإعراض عمن سواه، فلذلك كان يجادل عمن حتّم الله بهلاكهم.

فقيل له: ﴿ يَا إِبِرَاهِيمِ أَعُرِضَ عَن

هذا، الجدال ﴿إنه قد جاء أمر ربك، به بلاكهم ﴿والمِهم اللهِ عدر مدود، فلا فائدة في جدالك.

﴿ ولما جاءت رسلنا ﴾ أي: الملائكة الذين صدروا من إبراهيم لما أتوا ﴿ لوطاً سيء بهم ﴾ أي: شق عليه مجيئهم ، ﴿ وَصَالَ هِ لَمَا يُومِ عَصيب ﴾ أي: شديد حرج ، لأنه علم أن قومه لا يتركونهم ، لأنهم في صور شباب جرد مرد ، في غاية الكمال والجمال ، ولهذا وقع ما خطر بباله .

ف ﴿ وجاءه قومه يهرعون إليه ﴾
أي: يسرعون ويبادرون، يريدون أضيافه بالفاحشة، التي كانوا يعملونها، ولهذا قال: ﴿ ومن قبل كانوا يعلمون السيئات ﴾ أي: الفاحشة التي ما سبقهم عليها أحد من العالمين.

وقال يا قوم هؤلاء بناتي هن أطهر لكم من أضيافي [وهذا كما عرض للسليمان على على المرأتين أن يشق الولد المختصم فيه لاستخراج الحبق ولعلمه أن بناته ممتنع منالهن ولاحق لهم فيهن والمقصود الأعظم دفع هذه الفاحشة الكبرى](() وفاتقوا الله ولا تخزون في ضيفي) أي: إما أن تراعوا تقوى الله، وإما أن تراعوني في ضيفي، ولا تخزون عندهم.

﴿ أليس منكم رجل رشيد ﴾ فينهاكم ويزجركم، وهذا دليل على مروجهم وانحلالهم من الخير والمروءة.

فرقالوا له: ﴿لقد علمت ما لنا في بناتك من حق وإنك لتعلم ما نريد ﴾ أي: لا نريد إلا الرجال، ولا لنا رغبة في النساء.

فاشتد قلق لوط عليه الصلاة والسلام، و ﴿قال لو أن لي بكم قوة أو آوي إلى ركن شديد﴾ كقبيلة مانعة لنعتكم.

وهذا بحسب الأسباب المحسوسة، وإلا فإنه يأوي إلى أقوى الأركان وهو الله، الذي لا يقوم لقوته أحد، ولهذا لما بلغ الأمر منتهاه واشتد الكرب.

قَالَ يَنْقَوْمِ أَرْءَ يَشُدُ إِن كُنتُ عَلَىٰ بَيِّكَ ثِمِن رَّقِ وَءَالَّئِي مِنْهُ رَحْمَةً فَنَ يَنْصُرُ فِي إِلَيْهِ إِنْ عَصَيْتُ أَوْفَا تَزِيدُونِيَ ا غَيْرَتَغَيْسِيرِ ۞ وَيَلقَوْمِ هَكَذِيهِ فَاقَتُهُ ٱلْقُولَكُمْ ءَايَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضِ أَلَةٍ وَلَا تَسُوهَا بِسُوءَ فَيَأْخُذُكُمُ عَذَابٌ قِيبٌ ۞ فَعَكَرُوهَا فَقَالَ تَمَتَّعُوا فِ دَارِكُوْ ثَلَلْثَةَ أَيَامِ ذَلِكَ وَعَدُّعَيِّرُمَكُذُوبٍ ۞ فَلَمَّاجَاءَ أَمْزُهَا تَجَيِّنَا صَلِيمًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَ مُرْزَهُ مِيمَا وَيَنْ فِي اليَوْمِيذُ إِنَّ رَبِّكَ هُوَالْقُوتُ الْعَرِيرُ ۞ وَأَخَذَ الَّذِينَ ظَلَمُواْ ٱلصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُواْ فِي دِيكِرِهِمْ جَكَيْمِينِ ۞ كَأَنْ لَرَّتَغَـنَوْا فِيهَآ أَلَآ إِنَّ ثَسُودًا كَتَمْ وَارْزِيُّهُمُّ أَلَافِقُنَّا لِتَهُودَ ۞ وَلَقَدْ جَآءَتْ رُسُلُنَاۤ إِرَّهِ بِعَرِ بِٱلْبُشْرَىٰ قَالُواْ سَلَمَا قَالَ سَلَكُمُ فَمَا لِيثَ أَنْجَآ وَبِعِجْ لِحَنِيادٍ ۞ فَلَمَا رَبَّا الَيْدِيَهُمْ لَانْضِلُ إِلَيْهِ وَنَكِرَهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ حِيْفَةٌ ﴿ قَالُواْ لَا تَغَفَ إِنَّا أَرَّمِيلُنَا إِلَىٰ قَوْمِ لُوطٍ ۞ وَلَمْ زَأَنُهُ قَآيَمَةٌ ۗ أً فَضَحِكَتْ فَبَثَنُرْتَهَا بِإِسْحَقَ وَمِن وَزَآءِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ ۞ 

﴿قالوا﴾ له: ﴿إِنَّا رَسُلُ رَبِكُ﴾ أي: أخبروه بحالهم ليطمئن قلبه، ﴿لن يصلوا إليك﴾ بسوء.

ثم قال جبريل بجناحه، فطمس أعينهم، فانطلقوا يتوعدون لوطأ بمجيء الصبح، وأمر الملائكة لوطأ أن يسري بأهله ﴿بقطع من الليل﴾ أي: بجانب منه قبل الفجر بكثير، ليتمكنوا من البعد عن قريتهم.

﴿ولا يلتفت منكم أحد﴾ أي: بادروا بالخروج، وليكن همكم النجاء ولا تلفتوا إلى ما وراءكم.

﴿إلا امرأتك إنه مصيبها ﴾ من العذاب ﴿ما أصابهم ﴾ لأنها تشارك قومها في الإثم، فتدلهم على أضياف لوط إذا نزل به أضياف.

وإن موعدهم الصبح فكأن لوطاً استعجل ذلك، فقيل له: ﴿اليس الصبح بقريب ﴿فلما جاء أمرنا﴾ بنزول العذاب وإحلاله فيهم ﴿جعلنا﴾ ديارهم ﴿عاليها سافلها ﴾ أي: قلبناها عليها حجارة من عجيل أي: من حجارة النار الشديدة الحرارة ﴿منطورة ، أي: منتابعة تتبع من شذ عن القرية .

﴿مسومة عند ربك﴾ أي: معلمة، عليها علامة العذاب والغضب، ﴿وما هي من الظالمن﴾ الذين يشابهون لفعل

11 ESSENCE 11 قَالَتْ يَوَيْلَتَنَ ءَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَلَذَا بَعُلِي شَيْخًا ۚ إِنَّ هَذَا لَشَيَّهُ عَِيْثُ ۞ قَالُواْ أَتَعَجَيِينَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ زَحْتُ اللَّهِ وَيَكَرَّفُنُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ ٱلْبَيْتُ إِنَّهُ رَحِيدٌ تُجِيدٌ ۞ فَلَمَّا ذَهَبَ عَنْ إِزَهِي مَ ٱلزَّمْعُ وَيَعَآءَتُهُ ٱلْبُشْرَىٰ يُعِدَكُنَا فِي قَوْمِ لُولٍ ۞ إِنَّ إِزَاهِي مَلَحَلِ مُ أَوَدُهُ مُنْدِيبٌ ۞ يَنَا إِزَهِي مُ أَعَمِهُ عَنْ هَاذَاً إِنَّهُ وَدُجَاءَ أَمْرُ رَبِّكَ فَإِنَّهُمْ ءَالِيهِمْ عَذَابُ عَيْرُمَرُهُ وَدِ ۞ وَكَأَاجَآءَتُ رُسُلُنَا لُوطًا سِيَّءَ بِهِدُ وَضَاقَ بِهِدُ ذَرُعًا وَفَالُ هَلَدَا يَوْزُرُعَصِيبٌ ۞ وَيَتَآءَهُ قَرْمُهُ يُهُمِّعُونَ إِلَيْهُ وَعِنْ قَبْلُكَانُواْ يَعْ مَلُونَ ٱلسَّيِّعَاتِّ قَالَ يَكَقُوْمِ هَلُولُآءَ بَنَايِّ هُنَّ أَطُهُرَاكَ كُمُّ فَأَتَّقُواْ اللَّهُ وَلَا تَخْذُرُونِ فِي ضَيْفِيَّ أَلْيَسَ مِنكُرْ رَيُّكُلِّ رَبِّيدٌ ٥ قَالُواْ لَقَدُ عَلِمْتَ مَالَنَا فِي بَنَا لِكَ مِنْ حَقِّي وَإِنَّكَ لَتَعْ لَمُمَا زُبِيدُ ۞ قَالَ لَوْأَنَّ لِي رَكُوفُوَّةً أَوْ ءَاوِئَ إِلَىٰ رُكِّن شَدِيدٍ ۞ قَالُواْ يَنْلُوطُ إِنَّارُسُلُ رَبِّكَ لَن يَصِلُواْ إِلَيْكُ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ يَقِطْع مِّنَ ٱلَّيْلِ وَلَايَلْنَفِتْ مِنكُمْ أَحَدُّ إِلَّا أَمْرَأَنِكَ إِنَّهُ مُصِيبُهَا مَّا أَصَابَهُمُّ إِنَّ مَوْعِدَهُ وَالصِّيْحُ أَلَيْسَ ٱلصِّبْحُ بِفَرِيبٍ ۞

قوم لوط ﴿بِبعيد﴾ فليحذر العباد أن يفعلوا كفعلهم لئلا يصيبهم ما أصابهم.

( ٨٤ - ٩٥) (وإلى مدين أخاهم شعيباً إلى آخر القصة (١) أي: ﴿وَ السَّمِيباً إلى آخر القصة العروفة الله المعروفة الله المعروفة الله المعرفة مدين، في أدنى فلسطين ﴿أخاهم في النسب ﴿شعيباً لانهم يعرفونه، وليتمكنوا من الأخذ عنه.

ف ﴿قال ﴾ لهم، ﴿يا قوم اعبدوا الله ما لكم من إله غيره ﴾ أي: أخلصوا له العبادة، فإنهم كانوا يشركون به، وكانوا - مع شركهم -يبخسون المكيال والميزان، ولهذا نهاهم عن ذلك فقال: ﴿ولا تنقصوا المكيال والميزان ﴾ بل أوفوا الكيل والميزان

﴿إِنِي أَراكم بخير ﴾ أي: بنعمة كثيرة وصحة، وكثرة أموال وبنين، فاشكروا الله على ما أعطاكم، ولا تكفروا نعمة الله فيزيلها عنكم.

﴿ وَإِنِ أَخَافَ عَلَيْكُمْ عَذَابِ يَوْمُ محيطُ ﴾ أي: عذاباً يحيط بكم، ولا يبقى منكم باقية.

ويا قوم أوفوا المكيال والميزان بالقسط أي: بالعدل الذي ترضون أن تعطوه، ﴿ولا تبخسوا الناس

أشياءهم أي: لا تنقصوا من أشياء الناس، فتسرقوها بأخذها بنقص الكيال والميزان.

ولا تعثوا في الأرض مفسدين فإن الاستمرار على المعاصي، يفسد الأديان، والعقائد، والدين، والدنيا، ويهلك الحرث والنسل.

﴿بقيت الله خير لكم أي: يكفيكم ما أبقى الله لكم من الخير، وما هو لكم، فلا تطمعوا في أمر لكم عنه غنية، وهو ضار لكم جداً.

﴿إِنْ كَنْتُمْ مؤمنين ﴾ فاعملوا بمقتضى الإيمان ، ﴿وما أنا عليكم بحفيظ ﴾ أي: لست بحافظ لأعمالكم ووكيل عليها، وإنما الذي يحفظها الله تعالى، وأما أنا فأبلغكم ما أرسلت به.

﴿قالوا يا شعيب أصلاتك تأمرك أن نترك ما يعبد آباؤنا أي: قالوا ذلك على وجه التهكم بنبيهم، والاستبعاد لإجابتهم له.

ومعنى كلامهم: أنه لا موجب لنهيك لنا، إلا أنك تصلي لله وتتعبد له، أفإن كنت كذلك، أفيوجب لنا أن نترك ما يعبد آباؤنا، لقول ليس عليه دليل إلا أنه موافق لك، فكيف نتبعك ونترك آباءنا الأقدمين أولي العقول والألباب؟!

وكذلك لا يوجب قولك لنا: ﴿أَن تفعل في أموالنا﴾ ما قلت لنا من وفاء الكيل والميزان، وأداء الحقوق الواجبة فيها، بل لا نزال نفعل فيها ما شئنا لأنها أموالنا، فليس لك فيها تصرف.

ولهذا قالوا: في تهكمهم: ﴿إنك لأنت الحليم الرشيد﴾ أي: أتنك أنت الذي الحلم والوقار لك خلق، والرشد لك سجية، فلا يصدر عنك إلا رشد، ولا تأمر إلا برشد، ولا تنهى إلا عن غي، أي: ليس الأمر كذلك.

وقصدهم أنه موصوف بعكس هذين الوصفين: بالسفه والغواية. أي: أن المعنى: كيف تكون أنت الحليم الرشيد، وآباؤنا هم السفهاء

التهكم، وأن الأمر بعكسه، ليس كما ظنوه، بل الأمر كما قالوه. إن صلاته تأمره أن ينهاهم عما كان يعبد آباؤهم الضالون، وأن يفعلوا في أموالهم ما الفحشاء والمنكر، وأي: فحشاء ومنكر أكبر من عبادة غير الله، ومن منع حقوق عباد الله، أو سرقتها بالمكاييل والموازين، وهو عليه الصلاة والسلام الحليم الرشيد.

وهذا القول الذي أخرجوه بصيغة

﴿ قال ﴾ لهم شعيب: ﴿ يا قوم أرأيتم إن كنت على بينة من ربي ﴾ أي: يقين وطمأنينة في صحة ما جئت به، ﴿ ورزقني منه رزقاً حسناً ﴾ أي: أحيطاني الله من أصناف المال ما أعطان.

و أنا لا وأريد أن أخالفكم إلى ما أنهاكم عنه فلست أريد أن أنهاكم عن البحس في المكيال والميزان، وأفعله أنا، وحتى تتطرق إلى التهمة في ذلك. بل ما أنهاكم عن أمر إلا وأنا أول مبتدر لت كه.

﴿إِنْ أُربِد إِلاَ الإصلاح مسا استطعت ﴾ أي: ليس لي من المقاصد إلا أن تصلح أحوالكم وتستقيم منافعكم، وليس لي من المقاصد الخاصة لي وحدي شيء بحسب استطاعتي.

ولما كان هذا فيه نوع تزكية للنفس، دفع هذا بقوله: ﴿وَمَا تُوفِقِي إِلَا بِاللهِ اللهِ اللهِ وَمَا يُوفِقِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَالانفكاك عن الشوايل بالله تعالى، لا بحولي ولا بقوتي.

﴿عليه توكلت﴾ أي: اعتمدت في أموري ووثقت في كفايته، ﴿وإليه أنيب﴾ في أداء ما أمرني به من أنواع العبادات، وفي [هذا] التقرب إليه بسائر أفعال الخيرات.

وجذين الأمرين تستقيم أحوال العبد، وهما الاستعانة بربه والإنابة إليه، كما قال تعالى: ﴿فاعبده وتوكل عليه﴾ وقال: ﴿إياك نعبد وإياك نستعن﴾.

الغاوون؟!!

﴿وَارتقبوا﴾ ما يحل بي ﴿إني معكم رقيب﴾ ما يحل بكم.

﴿ وَلَمَّا جِمَاءَ أُمِّرِنَا ﴾ بإهـ لاك قـوم شعيب ﴿نجينا شعيباً والذين آمنوا معه حين أتاهم العذاب.

﴿ أَلَا بِعِداً لَمُدِينَ ﴾ إذ أهلكها الله اشتركت هاتان القبيلتان في السجق والبعد والهلاك.

منها: أن الكفار كما يعاقبون

ومنها: أن نقص المكاييل والموازين من كبائر الذنوب، وتحشى العقوبة العاجلة على من تعاطى ذلك، وأن ذلك من سرقة أموال الناس، وإذا كان سرقتهم في المكاييل والموازين موجبة للوعيد، فسرقتهم \_على وجه القهر

ومنها: أن الجزاء من جنس العمل، فمن بخس أموال الناس يريد زيادة ماله، عوقب بنقيض ذلك، وكان سبباً لزوال الخير الذي غنده من الرزق لقوله: ﴿إِن أَراكم بخير ﴾ أي. فلا تسببوا إلى زواله بفعلكم.

ومنها: أن على العبد أن يقنع بما آتاه الله ويقنع بالحلال عن الحرام وبالمكاسب المباحة عن المكاسب المحرمة، وأن ذلك خير له لقوله: ﴿بقية الله خير لكم﴾ ففي ذلك من البركة وزيادة الرزق ما ليس في

أنا أم أنتم، وقد علموا ذلك حين وقع عليهم العذاب.

برحمة منا وأخذت الذين ظلموا الصيحة فأصبحوا في ديارهم جاثمين، لا تسمع لهم صوتاً، ولا ترى منهم حركة ﴿كأن لم يغنوا فيها﴾ أي: كأنهم ما أقاموا في ديارهم، ولا تنعموا فيها

وأخزاها ﴿كما بعدت ثمود﴾ أي: قد

وشعيب عليه السلام كان يسمى خطيب الأنبياء، لحسن مراجعته لقومه، وفي قصته من الفوائد والعبر شيء كثير .

ويحاطبون بأصل الإسلام، فكذلك بشرائعه وفروعه، لأن شعيباً دعا قومه إلى التوحيد، وإلى إيفاء المكيال والميزان، وجعل الوعيد مرتباً على محموع ذلك.

والغلبة \_من باب أولي وأحرى.

SHIE! فَلَتَا جَاءً أَمْ أَنَا جَعَلْنَ عَبْلِيتُهَا سَافِلُهَا وَأَمْطُ وَأَعَلَيْهَا عَلَيْهَا جَارَةً مِن سِيجَيلِ مَنضُودٍ ﴿ مُسَوَّمَةً عِندَ رَبِكَ وَمَا هِنَ مِنَ ٱلظَّالِمِينَ بِيَعِيدٍ۞ \* وَإِلَّا مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبً ۚ قَالَ يَنْغَوْمِ أَعْبُدُوا أَلْقَهُ مَا لَكَ مِنْ إِلَّهِ عَيْرُهُۥ وَلَا نَنْقُصُوا ٱللَّحْيَالَ وَٱلْمِيزَاتَ أَلِيَ أَرَيْكُ مِنْكِير ُ وَإِنَّ أَخَافُ عَلَيْكُ مُ عَذَابَ يَوْمِ ثُمِّيطٍ ۞ وَتَنَقَّوْمِ أَوْفُواْ لِلْكَيَالَ وَالْمِيزَابَ بِٱلْهِسْطِ وَلَاتَبَغَسُواْ النَّاسَ أَشْيَأَةُ هُمُولَاتَعِنَةً وَأَفِي ٱلْأَرْضِ مُفْدِدِينَ ۞ بَقِيَتُ ٱللَّهِ حَيِّرٌ لِّكُمْ إِن كُنتُمفُّوْمِينينَّ وَمَآ أَنَا عَلَيْكُم بِحَفِيظٍ ۞ قَالُولَكُ عَيْبُ أَصَلَوْنُكَ تَأَمُّكَ أَن نَتَرُكَ أَن نَتَرُكَ مَايَعْ بُدُ ءَابَ آؤُيّاً أَوْأَن نَقْعَ كَلِ فِي أَمْوَ لِنَا مَا فَشَوَّا إِنَّكَ لَأَتَ ٱلْكِيدِ مُ ٱلرَّشِيدُ ﴿ قَالَ يَكَوْمِ أَرَّا يَتُمَرِّ إِن كُنْتُ عَلَىٰ بِيَنَــُةِ قِن رَّبِّ وَرَزَقَيْ مِنْهُ رِزْقًا حَسَـنًا وَمَاۤ أُرِيدُ أَنْ أَخَالِفَكُمْ إِلَىٰ مَآ أَنْهُ كُوْعَنْهُ إِنْ أُرِيدُ إِلَّا ٱلْإِصْلَحَ

التكالب على الأسباب المحرمة من المحق، وضد البركة.

مَاٱسْتَطَعْتُ وَمَاتَوْفِيقِ إِلَّا بِٱللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلْيُهِ أَبِيتُ

PERSON WESTERS

ومنها: أن ذلك من لوازم الإيمان وآثاره، فإنه رتب الحمل به على وجود الإيمان، فندل على أنه إذا لم يوجد العمل فالإيمان ناقص أو معدوم.

ومنها: أن الصلاة لم تزل مشروعة للأنبياء المتقدمين، وأنها من أفضل الأعمال، حتى إنه متقرر عند الكفار فضلها، وتقديمها على سائر الأعمال، وأنها تنهى عن الفحشاء والمنكر، وهي ميزان للإيمان وشرائعة ، فبإقامتها تكمل أحوال العبد، وبعدم إقامتها تختل أحواله الدينية

ومنها: أن المأل الذي يرزقه الله الإنسان \_وإن كان الله قد خوله إياه \_ فليس له أن يصنع فيه ما يشاء، فإنه أمانة عنده، عليه أن يقيم حق الله فيه بأداء ما فيه من الحقوق، والامتناع من المكاسب التي حرمها الله ورسوله، لا كما يزعمه الكفار ومن أشبههم، أن أموالهم لهم أن يصنعوا فيها ما يشاؤون ويختارون، سواء وافق حكم الله أو خالفه .

ومنها: أن من تكملة دعوة الداعي وتمامها أن يكون أول مبادر لما يأمر غيره به، وأول منته عما ينهي غيره عنه، كما قال شعيب عليه السلام: ﴿وَمَا أريد أن أخالفكم إلى ما أنهاكم عنه ﴾ ولقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِم

﴿ويا قوم لا يجرمنكم شقاقي﴾ أي: لا تحملنكم مخالفتي ومشاقتي ﴿أَن يصيبكم، من العقوبات ﴿مثل ما أصاب قوم نوح أو قوم هود أو قوم صالح وما قوم لوط منكم ببعيد﴾ لا في الدار ولا في الزمان.

﴿واستغفروا ربكم﴾ عما اقترفتم من الذنوب ﴿ ثم توبوا إليه ﴾ فيما يستقبل من أعماركم بالتوبة النصوح، والإنابة إليه بطاعته، وترك مخالفته.

﴿إِن ربي رحميم ودود﴾ لمن تاب وأناب، يرحمه فيغفر له، ويتقبل توبته ويحبه، ومعنى الودود من أسمائه تعالى، أنه يحب عباده المؤمنين ويحبونه، فهو «فعول» بمعنى «فاعل» وبمعنى «مفعول».

﴿قالوا يا شعيب ما نفقه كثيراً مما تقول﴾ أي: تضجروا من نصائحه ومواعظه لهم، فقالوا: ﴿مَا نَفَقُهُ كَثَيْرِاً مُا تِقُولُ﴾ وذلك لبغضهم لما يقول، ونفرتهم عنه.

﴿وإِنَّا لِنْرَاكُ فِينَا صَعِيفًا ﴾ أي في نفسك لست من الكبار والرؤساء بل من المستضعفين، ﴿ ولولا رهطك ﴾ أي: جماعتك وقبيلتك ﴿لُوجِمِناكُ وما أنت علينا بعزيز﴾ أي. ليس لك قدر في صدورنا، ولا احترام في أنفسنا، وإنما احترمنا قبيلتك بتركنا إياك.

ف ﴿قَالَ ﴾ لهم مترققاً لهم: ﴿يا قوم أرهطي أعر عليكم من الله ﴾ أي: كيف تراعوني لأجل رهطي، ولا تراعوني لله، فصار رهطي أعز عليكم

﴿واتخذتموه وراءكم ظهرياً﴾ أي: نبذتم أمر الله وراء ظهوركم، ولم تبالوا به ولا خفتم منه . . .

﴿إِن رِي بِما تَعِملُون محيط﴾ لا يخفى عليه من أعمالكم مثقال ذرة فيي الأرض ولا في السماء، فسيجازيكم على ما عملتم أتم الجزاء.

﴿ وَ لَا أَعِيوِهِ وَعَجِزَ عِنْهِمِ قَالَ : ﴿ يا قوم اعملوا على مكانتكم ﴾ أي: على حالتكم ودينكم.

﴿إِنِّ عامل سوف تعلمون من يأتيه عذاب يخزيه، ويحل عليه عداب مقيم

وَنَنَقُوهِ لَا يَعْرِمَنَكُمْ شِقَاقِ أَن يُصِيبَكُمْ مِثْلُمَّا أَصَابَ الْمُ قَوْمَ نُوحٍ أَوْقَوْمَهُودٍ أَوْقَوْمَ صَكِياحٌ وَمَاقَوْمُ لُوطٍ مِنكُم بِيَعِيدِ۞ وَٱسۡتَغۡفِرُواۡرَيَكُءُ ثُرُّوُوُوۡاٰلِيَهُ إِنَّ رَبِّ رَجِيهُ وَدُودٌ ۞ فَالُواْ يَكَشُعَيْبُ مَانَفْقَهُ كَيْرِاعْمَالَعُولُ وَلِنَّا لَنُرَكَ فِينَا صَعِيفًا وَلَوْ لِارَهُمُ لَكَ لَرَجَّنَاكً وَمَا أَنتَ عَلَيْنَ الِعَزِيزِ ۞ قَالَ يَلْقُومِ أَرَهُ طِيَّ أَعَزُّ عَلَيْتُ مِنْ ٱللَّهِ وَأَتَّخَذُ ثَمُوهُ وَزَلَةَ كُمْ ظِهْرِيًّا إِنَّ رَبِّي بِمَاتَعَ مَلُونَ مُحِيطًا ۞ وَيَكَفُّوهِ أَعْسَلُواْعَلَىٰ مَكَانَةِكُمْ إِنَّ عَلِيلًا مَنَوْفَ تَعَنَّمُ أَمُونَ مَن يَأْتِيهِ عَذَاكٌ يُخْزِيهِ وَمَنَّ هُوَكَانِكَ وَأَرْتَقِينُوا إِنِّي مَعَكُمْ رَقِيبٌ ۞ وَلَاَجَاءَ أَمُّهُ الْجَيْنَ شُعَيْبًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْمَعَكُهُ بِرَحْمَةِ مِنَّا وَأَمَلَاتِ ٱلَّذِينَ طْلَمُواْ ٱلصَّيْحِيَةُ فَأَصْبِحُواْفِ دِينْرِهِمْ جَلْثِمِينَ ۞ كَأَنْ لَرِيغُنَوْ أَفِيهَا أَلَا بُعُدُ لِلْدُينَ كَمَا بَعِدَتْ كَعُودُ ۞ وَلَقَدُ أَرْسَلُنَا مُومَىٰ بِعَالِنَتِنَا وَسُلْطَانِ مُّيِينٍ ۞ إِلَافِرْعُونَ وَمَلَإِنِهِ فَانَّبَعُواْ أَمْرِ فَرَعَوْنٌ وَمَا أَمْرُ فِيزَعُونَ وَمِيْدِ ۞ AND THE PROPERTY OF THE PROPER

تقولون ما لا تفعلون \* كَبُرَ مقتاً عند الله أن تقولوا ما لا تفعلون﴾.

ومنها: أن وظيفة الرسل وسنتهم وملتهم، إرادة الإصلاح بحسب القدرة والإمكان، فيأتون بتحصيل المصالح وتكميلها، أو بتحصيل ما يقدر عليه منها، وبدفع المفاسد وتقليلها، ويراعون المصالح العامة على المصالح الخاصة.

وحقيقة المصلحة هي التي تصلح بها أحوال العباد، وتستقيم بها أمورهم الدينية والدنيوية .

ومنها: أن من قام بما يقدر عليه من الإصلاح، لم يكن ملوماً ولا مذموماً في عدم فعله ما لا يقدر عليه، فعلى العبد أن يقيم من الإصلاح في نفسه وفي غيره ما يقدر عليه.

ومنها: أن العبد ينبغي له أن لا يتكل على نفسه طرفة عين، بل لا يتكل على نفسه طرفة عين، بل لا يزال مستعيناً بربه متوكلاً عليه، سائلاً له التوفيق، وإذا حصل له شيء من التوفيق، فلينسبه لموليه ومسديه، ولا يعجب بنفسه لقوله: ﴿وَهِمَا تَوْفِيقِي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب﴾

ومنها: الترهيب بأخذات الأمم وما جرى عليهم، وأنه ينبغي أن تذكر القصص التي فيها إيقاع العقوبات بالمجرمين في سياق الوعظ والزجر.

كما أنه ينبغي ذكر ما أكرم الله به أهل التقوى عند الترغيب والحث على التقوى.

ومنها: أن التائب من الذنب كما يسمح له عن ذنبه، ويعفى عنه فإن الله تعلى يجبه ويوده، ولا عبرة بقول من يقول: "إن التائب إذا تاب، فحسبه أن يغفر له، ويعود عليه العفو، وأما عود الحب فإنه لا يعود». فإن الله قال: ﴿وَوَاستغفروا ربكم ثم توبوا إليه

إن ربي رحيم ودود﴾ .

ومنها: أن الله يدفع عن المؤمنين بأسباب كثيرة، قد يعلمون بعضها وقد لا يعلمون بعضها وقد بسبب قبيلتهم، أو أهل وطنهم الكفار، كما دفع الله عن شعيب رجم قومه بسبب رهطه، وأن هذه الزوابط التي يحصل بها الدفع عن الإسلام والمسلمين، لا بأس بالسعي فيها، بل ربسا تعين ذلك، لأن الإصلاح مطلوب على حسب القدرة والإمكان.

فعلى هذا لو ساعد السلمون الذين تحت ولاية الكفار، وعملوا على جعل الولاية جمهورية يتمكن فيها الأفراد والشعوب من حقوقهم الدينية والدنيوية، لكان أولى من استسلامهم لدولة تقضي على حقوقهم الدينية والدنيوية، وتحرص على إبادتها، وجعلهم عمَلةً وحَدَماً لهم.

نعم إن أمكن أن تكون الدولة للمسلمين وهم الحكام، فهو المتعين، ولكن لعدم إمكان هذه المرتبة، فالمرتبة التي فيها دفع ووقاية للدين والدنيا مقدمة، والله أعلم.

﴿ وَلَقَدُ أُرْسِلْنَا مُوسَى بِآيَاتِنَا وَسَلَطَانَ مِينَ ﴾ إلى آخر القصة (١٠١ يقول تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أُرْسِلْنَا مُوسَى ﴾ بن عمران ﴿ وَلِقَدُ أُرْسِلْنَا مُوسَى ﴾ بن عمران كالعما واليد ونحوهما من الآيات التي أجراها الله على يدي موسى عليه السلام.

﴿ وُسلطان مبين ﴾ أي: حجة ظاهرة

بينة، ظهرت ظهور الشمس، ﴿إلَى فرعون وملئه﴾ أي: أشراف قومه لأنهم المتبوعون وغيرهم تبع لهم، فلم ينقادوا لما مع موسى من الآيات التي أراهم إياها كما تقدم بسطها في سورة فرعون وما أمر فرعون برشيد﴾ بل هو ضال غاو، لا يأمر إلا بما هو ضرر يحض، لا جرم ما التبعه قومه رداهم وأهلكهم.

﴿يقدم قومه يوم القيامة فأوردهم النار وبئس الورد المورود \* وأتبعوا في هذه أي: في الدنيا ﴿لعنة ويوم القيامة ﴾ أي: يلعنهم الله وملائكته والناس أجعون في الدنيا والآخرة.

ويتس الرفد الرفود اي : بنس ما اجتمع لهم ، وترادف عليهم من عذاب الله ، ولعنة الدنيا والآخرة .

ولما ذكر قصص هؤلاء الأمم مع رسلهم، قال الله تعالى لرسوله: ﴿ وَلَكَ مِن أَنِّهَا القرى نقصه عليك﴾ لتنذر به، ويكون آية على رسالتك، وموعظة وذكرى للمؤمنين.

﴿منها قائم﴾ لم يتلف، بل بقي من آثار ديارهم ما يدل عليهم، ﴿وَ هُ منها ﴿حصيلُ ﴿قَدْ تَهَدُمُتُ مَسَاكِنَهُم، وَاضْمَحَلَتُ مَنَازِلُهُم، فلم يبق لها أثر، ﴿وما ظلمناهم ﴾ بأخذهم بأنواع العقوبات ﴿ولكن ظلموا أنفسهم ﴾ بالثرك والكفر والعناد.

﴿فما أغنت عنهم آلهتهم التي يدعون من دون الله من شيء لما جاء أمر ربك﴾ وهكذا كل من التجا إلى غير الله، لم ينفعه ذلك عند نزول الشدائد.

﴿وما زادوهم غير تتبيب﴾ أي: خسار ودمار، الله عا خطر ببالهم. ﴿ ٢٠١٤ ﴿ حَالَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

﴿ ١٠٢﴾ ﴿ وكذلك أخذ ربك إذا أخذ ربك إذا أخذ القرى وهي ظالمة إن أخذه أليم شديد ﴾ أي: يقصمهم بالعداب ويبيدهم، ولا ينفعهم ما كانوا يدعون من دون الله من شيء

﴿إِنْ فِي ذِلْكَ﴾ المذكور من أخذه

للظالمين بأنواع العقوبات، ﴿لَايَةُ لَمْنُ خاف عذاب الآخرة ﴿ أِي: لعبرة ودليلاً على أن أهل الظلم والإجرام لهم العقوبة الدنيوية، والعقوبة الأخروية، ثم انتقل من هذا إلى وصف الآخرة، فقال: ﴿ذلك يوم مجموع له الناس﴾ أي: جمعوا لأجل ذلك اليوم للمجازاة، وليظهر لهم من عظمة الله وسلطانه وعدله العظيم ما به يعرفونه حق المعرفة.

﴿وذلك يسوم مسسهود﴾ أي: يشهده الله وملائكته وجميع المخلوقين، ﴿وما نؤخره ﴾ أي: إتيان يوم القيامة ﴿إِلَّا لَاجُلُ مُعَدُودُ﴾ إذا انقضى أجل الدنيا وما قدر الله فيها من الخلق، فحيشذ ينقلهم إلى الدار الأخرى، ويجري عليهم أحكامه الجزائية، كما أجرى عليهم في الدنيا أحكامه

﴿يوم يأت﴾ ذلك اليوم، ويجتمع الخلق ﴿لا تكلم نفس إلا بإذنه ﴾ حتى الأنبياء والملاتكة الكرام، لا يشفعون إلا بإذنه، ﴿فحنهم ﴿أَي: الخلق ﴿شقى وسعيد﴾ فالأشقياء هم الذين كفروا بالله وكذبوا رسله وعصوا أمره، والسعداء هم: المؤمنون المتقون.

وأما جزاؤهم ﴿فأما الذين شقوا﴾ أي: حصلت لهم الشقاوة والخزي والفضيحة، ﴿فقى النارِ﴾ منغمسون في عذابها، مشتد عليهم عقابها، ﴿لهم فيها، من شدة ما هم فيه ﴿ زفير وشهيق أوهو أشنع الأصوات

﴿خالدين فيها﴾ أي: في النار التي هـذا عـذابهـا ﴿ما دامـت الــــمـاوات والأرض إلا مسا شاء ربك أي: خالدين فيها أبدأ إلا المدة التي شاء الله أن لا يكونوا فيها، وذلك قيل دخولها، كما قاله جمهور الفسرين، فالاستثناء على هذا راجع إلى ما قبل دخولها، فهم خالدون فيها جميع الأزمان، سوى الرمن الذي قبل الدخول فيها.

﴿إِن ربك فعال لما يريد﴾ فكل ما أراد فعله واقتضته حكمته فعله تبارك وتعالى، لا يرده أحد عن مراده.

﴿ وأما الذين سعدوا﴾ أي: حصلت لهم السعادة، والفلاح والفوز، ﴿ففي الجنة خالدين فيها مآ دامت السماوات والأرض إلا ما شاء ربك﴾ تم أكد ذلك بقوله: ﴿عطاء غير مجذوذُ﴾ أي: ما أعطاهم الله من النعيم المقيم واللذة العالية ، فإنه دائم مستمر ، غير منقطع بوقت من الأوقات، نسأل الله الكريم من فضله .

﴿١٠٩﴾ ﴿فلا تكِ في مرية بما يعبد هؤلاء ما يعبدون إلا كما يعبد آباؤهم من قبل وإنا لموفوهم نصيبهم غير منقوص الله تعالى لرسوله محمد ﷺ: ﴿فلاتك في مرية مما يعبد هؤلاء﴾المشركون، أي: لا تشك في حالهم، وأن ما هم عليه باطل، فليس لهم عليه دليل شرعي ولا عقلي، وإنما دليلهم وشبهتهم أنهم ﴿ما يعبدون إلا كما يعبد أباؤهم من قبل،

ومن المعلوم أن هذا ليس بشبهة ، فضلاً عن أن يكون دليلاً، لأن أقوال ما عدا الأنبياء يحتج لها لا يحتج بها، خصوصا أمثال هؤلاء الضالين الذين كثر خطأهم وفساد أقوالهم في أصول الدين، فإن أقوالهم وإن اتفقوا عليها، فإنها خطأ وضلال.

﴿ وإنا لموفوهم نصيبهم غير منقوص﴾ أي: لا بدأن ينالهم نصيبهم من الدنيا، مما كتب لهم وإن كثر ذلك النصيب، أو راق في عينك، ﴿ فإنه لايدل على صلاح حالهم، فإن الله يعطى الدنيا من يحب ومن لا يحب، ولا يعطى الإيسان والدين الصحيح إلا من يحب. والحاصل أنه لا يغتر باتفاق الضالين على قول الضالين من أبائهم الأقدمين، ولاعلى ما خولهم الله وآتاهم من الدنيا.

﴿١١٠ ـ ١١٠﴾ ﴿ولقد آتينا موسى الكتاب فاختلف فيه ولولا كلمة سبقت من ربك لقضي بينهم وإنهم لفي

يَقْدُمُ قَوْمَ لَهُ رِبَوْمَ ٱلْقِيكَ مَةِ فَأَوْرَدَهُ مُ النَّارِّ وَبِثَنَ ٱلْوَرُدُ ا ٱلْمَوْرُودُ ﴿ وَأَنْبَعُوا فِي هَا ذِيهِ لَعَنَاةً وَيُؤْمِ ٱلْفِيلَامَةُ بِشَنَ ٱلرِّفْدُٱلْمُرْفُودُ ۞ دَالِكَ مِنَ أَنْبَاءَ ٱلْقُرَىٰ نَقُصُّهُ مُعَلَيْكُ مِنْهَا قَآبِهُ وَحَصِيدٌ ۞ وَمَاظَلَمْنَاهُمُ وَلَلَكِن ظُلَقُواْ أَنْفُسَهُمَّ فَمَا أَغْنَتَ عَنْهُمْ ءَالِهَنَّ هُوَالْتِي يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهُ مِن شَيْءِ لَنَاجَاتَ أَمْرُ رَبِّكَ وَمَازَادُوهُمْ غَيْرَ تَيْسِب ۞ وَكَ ذَٰلِكَ أَخَذُ رَبِّكَ إِذَآ أَخَذَ ٱلْقُرَىٰ وَهِي طَلْلِمُتُّمَّ إِنَّ النَّغَذَهُ وَالِيسُرُشَكِيدُ ۞ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيْكُ لِأَنَّ خَافَ عَذَابَ ٱلْأَخِرَةَ ذَالِكَ يَوْمُ مُجَّمُوعُ لَهُ ٱلنَّاسُ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَّشَهُودٌ ۞ وَمَانُؤَخِرُهُۥ﴿إِلَّا لِأَجَلِ مَّعَدُودِ۞ يَوْمَيَأْتِ لَا تَكَلَّمُرْتَفْسُ إِلَّا بِإِذْنِيرْ ۚ فَمِنْهُمْ مَشَقِقٌ وَسَعِيدٌ ۞ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ شَقُواً فَقِ ٱلنَّارِطُنَّهُ فِيهَا زَفِيرٌ وَتَشْهِيقٌ۞ خَلِدِيرَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَوَّتُ وَأَلْأَرْضُ إِلَّامَاشَاءَ رَبُّكَ إِنَّ رَبَّكَ فَغَالُ لِلْأَرْبِيدُ ﴾ ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ سُعِدُواْ فَيَ ٱلْجَنَّةِ خَلِدِينَ فِيهَا مَادَامَتِ مُ السَّمَوَتُ وَالْأَرْضُ إِلَّامَاشَآءَ رَبُّكَ عَطَآةً غَيْرَكَعَ نُوزِهِ 

شك منه مريب \* وإن كلا لما ليوفينهم ربك أعمالهم إنه بما يعملون خبير \* فاستقم كما أمرت ومن تاب معك ولا تطفوا إنه بما تعملون بصير \*ولا تركنوا إلى الذين ظلموا فتمسكم النار وما لكم من دون الله من أولياء شم لا تنصرون، يحبر تعالى أنه آتي موسى الكتاب الذي هو التوراة، الموجب للاتىفاق على أوامره ونواهيه، والاجتماع، ولكن مع هذا فإن المنتسبين إليه اختلفوا فيه اختلافأ أضر بعقائدهم وبجامعتهم الدينية .

﴿ولولا كلمة سبقت من ربك﴾ بتأخيرهم وعدم معاجلتهم بالعذاب ﴿لقضي بينهم﴾ بإحلال العقوبة بالظالم، ولكنه تعالى اقتضت حكمته أن أخر القضاء بينهم إلى يوم القيامة، وبقوا في شك منه مريب.

وإذا كانت هذه حالهم مع كتابهم فمع القرآن الذي أوحاه الله إليك غير مستغرب من طائفة اليهود، أن لا يؤمنوا به، وأن يكونوا في شك منه

﴿وَإِنْ كُلَّا لَمُ لَمَّا لَيُوفَ يِنْهُمُ رَبِّكُ أعمالهم ﴿ أي: لا بدأن الله يقضى بينهم (١) يوم القيامة بحكمه العدلُّ فيجازي كلا بما يستحقه.

فَلَانَكُ فِي مِنْ يَعِينُمُ لَيَعْبُ دُهِّنُو كُمَّا مَا يَعْبُدُونَ إِلَّا كُمَا يَعْبُدُ ءَابَآ أَوْهُم مِن قَبَلُ مَ إِنَّا لَمُوفُوهُ مُ مَصِيبَهُمْ عَيْرَمَ مَقُومٍ ۞ وَلَقَدْءَ اللَّهُ مَا مُوسَى ٱلْكِنْبَ فَأَخْلُفَ فِيدُّ وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن زَيِكَ لَقُضِى يَيْنَهُ وَ وَإِنَّهُ مَ لِنَ شَكِي مِنْهُ مُرْيِدٍ ۞ وَإِنَّ كُلُّ لِّمَا لَيُوَقِينَهُمْ رَبُّكِ أَعْمَلُهُمْ أَنَّهُ مَا يَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ۞ فَأَسْتَقِهُمُ كُمَّا أُمِرْتَ وَمَن َابَمَعَكَ وَلَاتَظُغَوًّا إِنَّهُ بِمَاتِعَ مَلُونَ بَصِيرٌ ۞ وَلَازَكَ نُوَّا إِلَى ٱلَّذِينَ طْلَتُوا فَتَمَسَّكُومُ النَّارُ وَمَالَكُ مِينِدُونِ النَّهِ مِنْ أَوْلِيَآءَ ثُمَّ لَائْتُصَرُونِ ۞ وَأَقِيدِ ٱلصَّلَوْةَ طَرَّفَى ٱلنَّهَادِ وَزُلُفَا مِنَ ٱلَّيْلُ إِنَّ ٱلْحَسَنَاتِ يُذُهِدُ ۖ ٱلْسَيِّعَاتُّ ذَالِكَ وْكُرَىٰ لِلنَّكِينَ ۞ وَأَصْبِرُ فَإِنَّ ٱللَّهُ لَايْضِيعُ أَجْرًا للْمُحْسِيْنَ ٥ فَلُوْلَا كِنَانَ مِنَ ٱلْقُدُونِ مِن قِيْلِكُمْ أَوْلُولْهِيَّةٍ مِنْهُونَ عَنِ ٱلْفَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا قِلِيلًا مِّتَنَّ أَغِيَّنَا مِنْهُمُّ وَٱلْبَعَ } ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا مَّا أَتَّرْفُولْفِيهِ وَكَانُواْ مُجْرِمِينَ ۞ وَمَاكَانَ رَبُّكَ إِيهُمِيكَ ٱلْقُرَىٰ بِطُّلْدِ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُنَ ۞ 

﴿إِنه بِما يعملون﴾ من خير وشر ﴿خبير﴾ فلا يخفى عليه شيء من أعمالهم دقيقها وجليلها.

ثم لما أخبر بعدم استقامتهم التي أوجبت اختلافهم وافتراقهم، أمر نبيه عمداً وقد ومن معه من المؤمنين أن يستقيموا كما أمروا، فيسلكوا ما شرعه الله من الشرائع، ويعتقدوا ما أخبر الله به من العقائد الصحيحة، ولا ينزيغوا عن ذلك يمنة ولا يسرة، ويدوموا على ذلك، ولا يطغوا بأن يتجاوزوا ما حده الله لهم من الاستقامة.

وقوله: ﴿إنه بما تعملون بصير﴾
أي: لا يخفى عليه من أعمالكم شيء،
وسيجازيكم عليها، ففيه ترغيب
لسلوك الاستقامة وترهيب من ضدها،
ولهذا حذرهم عن الميل إلى من تعدى
الاستقامة فقال: ﴿ولا تركنوا﴾ أي:
لا تميلوا ﴿إلى الذين ظلموا﴾ فإنكم إذا
ملتم إليهم وافقتموهم على ظلمهم، أو
رضيتم ما هم عليه من الظلم
فتمسكم النار﴾ إن فعلتم ذلك ﴿وما
لكم من دون الله من أولياء﴾ يمنعونكم
من عذاب الله، ولا يحصلون لكم شيئا

وثم لا تنصرون اي: لا يدفع عنكم العذاب إذا مسكم، ففي هذه الآية التجذير من الركون إلى كل ظالم، والمراد بالركون الميل والانضمام إليه بظلمه وموافقته على ذلك، والرضا بما هو عليه من الظلم.

وإذا كان هذا الوعيد في الركون إلى الظلمة الظلمة الظلمة بأنفسهم؟!! نسأل الله العافية من الظلم.

فرد المسلاة فرواقسم المسلاة طرفي النهار وزلفاً من الليل إن الحسات يذهبن السيئات ذلك ذكرى للذاكرين \* واصبر فإن الله لا يضيع أجر المحسنين يأمر تعالى بإقامة الصلاة كاملة فرطرفي النهار أي أوله وآخره، ويدخل في هذا صلاة الفجر، وصلاتا الظهر والعصر، وولا الليل ويدخل في ذلك صلاة المغرب والعشاء، ويتناول ذلك قيام الليل، فإنها مما تزلف العبد وتقربه إلى الله تعالى.

وإن الحسنات يذهبن السيئات وما أي: فهذه الصلوات الخمس، وما ألحق بها من التطوعات من أكبر الحسنات، وهي: مع أنها حسنات تقرب إلى الله وتوجب الثواب، فإنها تذهب السيئات وتمحوها، والمراد بذلك الصغائر، كما قيلتها الأحاديث "الصلوات الخمس، والجمعة إلى الجمعة، ورمضان إلى رمضان، الجمعة، ورمضان إلى رمضان، مكفرات لما بينهن ما اجتنبت الكبائر»، لك كما قيلتها الآية التي في سورة النساء، وهي قوله تعالى: وإن تجتنبوا وندخلكم مدخلاً كريماً و.

ذلك لعل الإشارة لكل ما تقدم من لزوم الاستقامة على الصراط المستقيم وعدم مجاوزته وتعديه، وعدم الركون إلى الذين ظلموا، والأمر بإقامة

الصلاة، وبيان أن الحسنات يذهبن السيئات، الجميع ﴿ذكرى للذاكرين﴾ يفهمون بها ما أمرهم الله به ونهاهم، ويمتثلون لتلك الأوامر الحسنة المشمرة للخيرات، الدافعة للشرور والسيئات، ولكن تلك الأمور تحتاج إلى مجاهدة النفس والصبر عليها، ولهذا قال:

واصير أي: احبس نفسك على طاعة الله، وعن معصيته، وإلزامها لذلك، واستمر ولا تضجر.

﴿ فَإِن الله لا يضيع أجر المحسنين ﴾ بل يتقبل الله عنهم أحسن الذي عملوا، ويجزيهم أجرهم بأحسن ما كانوا يعملون، وفي هذا ترغيب عظيم للزوم الصبر، بتشويق النفس الضعيفة إلى ثواب الله كلما ونت وفترت.

﴿ ١١٦﴾ ﴿ فلولا كان من القرون من قبلكم أولو بقية ينهون عن الفساد في الأرض إلا قليلا بمن أنجينا منهم واتبع الذين ظلموا ما أترفوا فيه وكانوا بحرمين لل اذكر تعالى إهلاك الأمم المكذبة للرسل، وأن أكشرهم منحرفون، حتى أهل الكتب الإلهية وذلك كله يقضي على الأديان بالذهاب في القرون الماضية بقايا من أهل الخير يدعون إلى الهدى، وينهون عن الفساد والردى، فحصل من نفعهم ما بقيت به الأديان، ولكنهم قليلون جداً.

وغاية الأمر أنهم نجوا بانباعهم المرسلين، وقيامهم بما قاموا به من دينهم، وبكون حجة الله أجراها على أيديهم، ليهلك من هلك عن بينة ويحيا من حيّ عن بينة (1)

﴿وَ لَكَنُ ﴿اللَّهِ اللَّهِ طَلَّمُوا مَا اللَّهِ اللَّهِ مَن الْبَعُوا مَا هُمْ فِيهُ مِن النَّعِيمُ والترف، ولم يبغو إيدِ إلا أَ.

﴿وكانوا محرمين﴾ أي: ظالمَن باتباعهم ما أترفوا فيه، فلذلك حق عليهم العقاب، واستأصلهم العذاب. وفي هذا حث لهذه الأمة أن يكون

<sup>(</sup>١) جاء في هامش أ ما نصه: (والمعروف في تفسيرها غير هذا المعنى الذي ذكر هنا، وهو أن هذا بمعنى النفي، أي: إنه لم يكن في القرون السالفة أو لو بقية . . . الخ، ﴿إلا قليلاً ممن أنجينا منهم﴾ أي: لكن بقي قليل بهذه الصفة، وهو قريب من المعنى الذي ذكرنا لكن ما ذكرنا في الأصل . . .) ثم لم يتضح باقي الكلام لإصابته بالبلل، وهو يسير .

فيهم بقايا مصلحون لما أفسد الناس، قائمون بدين الله، يدعون من ضل إلى الهدى، ويصبرون منهم على الأذى، ويبصرونهم من العمى.

وهذه الحالة أعلى حالة يرغب فيها الراغبون، وصاحبها يكون إماماً في الدين، إذا جعل عمله خالصاً لرب العالمين.

﴿ ١١٧﴾ ﴿ وما كان ربك ليهلك القرى بظلم وأهلها مصلحون ﴾ أي: وما كان الله ليهلك أهل القرى بظلم منه لهم، والحال أنهم مصلحون، أي: مقيمون على الصلاح، مستمرون عليه الما ليهلكهم إلا إذا ظلموا وقامت عليهم حجة الله.

ويحتمل أن العنى: وماكان ربك ليهلك القرى بظلمهم السابق، إذا رجعوا وأصلحوا عملهم، فإن الله يعفو عنهم، ويمحو ما تقدم من ظلمهم.

﴿ ١١٩ ـ ١١٨ ﴿ ولي ولي ولي الله والله والله والله والله والله والمنافع والمنافع والمنافع والمنافع والمنافع والمنافع والمنافع والمنافع والمنافع والناس المهمين في يجبر تعالى أنه على الدين الإسلامي، فإن مشيئته غير قاصرة، ولا يمتنع عليه شيء، ولكنه اقتضت حكمته أن لا يزالون مختلفين المسراط المستقيم، متبعين للمراط المستقيم، متبعين فيما قاله، والضلال في قول غيره.

﴿إلا من رحم ربك ﴾ فهداهم إلى العلم بالحق والعمل به والاتفاق عليه، فهؤلاء سبقت لهم سابقة السعادة، وتداركتهم العناية الربانية والتوفيق الاله

وأما من عداهم فهم مخذولون موكولون إلى أنفسهم.

وقوله: ﴿ولذلك خلقهم﴾ أي: اقتضت حكمته أنه خلقهم، ليكون منهم السعداء والأشقياء، والمتفقون والمختلفون، والفريق الذين هدى الله،

والفريق الذين حقت عليهم الضلالة، ليتين للعباد عدله وحكمته، وليظهر ما كمن في الطباع البشرية من الخير والشر، وليقوم سوق الجهاد والعبادات التي لا تتم ولا تستقيم إلا بالامتحان والابتلاء.

﴿وَ لَانَهُ ﴿قَتَ كَلَمَةُ رَبِكَ لَأُمَلَأُنَ جَهِمْ مِن الْجَنَةُ وَالنّاسِ أَجْعِينَ ﴾ فلا بد أن ييسر للنار أهلاً، يعملون بأعمالها الموصلة إليها.

﴿ ١٢٠ ــ ١٢٣ ﴾ ﴿ وكلاً نـقـص عليك من أنباء الرسل ما نثبت به فؤادك وجاءك في هذه الحق وموعظة وذكرى للمؤمنين \* وقل للذين لا يؤمنون اعملوا على مكانتكم إنا عاملون \* وانتظروا إنا منتظرون \* ولله خيب السسماوات والأرض وإليه يرجع الأمركله فاعبده وتوكل عليه وما ربك بغافل عما تعملون الله ذكر في هذه السورة من أخبار الأنبياء ما ذكر ، ذكر الحكمة في ذكر ذلك، فقال: ﴿وكلاً نقص عليَّك من أنباء الرسل ما نثبت به فؤادك أي: قلبك ليطمئن ويثبت، ويصبر كما صبر أولو العزم من الرسل، فإن النفوس تأسس بالاقتداء، وتنشط على الأعمال، وتريد المنافسة لغيرها، ويتأيدالحق بذكر شواهده، وكثرة من قام به.

﴿وجاءك في هذه السورة ﴿الحق اليقين، فلا شك فيه بوجه من الوجوه، فالعلم بذلك من العلم بالحق الذي هو أكبر فضائل النفوس.

ووموعظة وذكرى للمؤمنين أي : يتعظون به، فيرتدعون عن الأمور المكروهة، ويتذكرون الأمور المحبوبة لله فيفعلونها.

وأما من ليس من أهل الإيمان فلا تنفعهم المواعظ وأنواع التذكير، ولهذا قال: ﴿وقل للذين لا يؤمنون ﴿ بعدما قامت عليهم الآيات، ﴿ اعملوا على مكانتكم ﴾ أي: حالتكم التي أنتم

البنالليف المتحال التاس المته دَويَدَةً وَلاَرْا لُونَ عَلَيْدِينَ وَلَوْسَاءَ رَبُكُ لَحَمَلَ التَّاسِ أَمْهَ وَمِيدَةً وَلاَرْا لُونَ عَلَيْدِينَ هِ إِلَّا مِن رَحِمَ رَبُكُ وَلِللهِ عَلَقْهُمُ وَقَتْ كَيْمَةِ هِ وَكَلَّمَ اللّهِ عَلَيْهِ مَن الْمَنْفَقُ مِن اللّهِ اللهِ عَلَيْهِ مِن اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

الرَّنَاكَ التَّمُّ الْحِنْدِ الْبِينِ ۞ إِنَّا الْخَلْكَةُ وَعَنَّا الْمَرِّنَاكَ الْمُتَالِكَ الْمُتِينِ ۞ إِنَّا الْخَلْكَةُ وَعَنَّا اللَّهُ عَلَيْكَ الْحَسَنَ عَلَيْكَ الْمُتَالِكَ الْحَسَنَ الْفَصَوِينَ الْمُتَالِكَ الْمُتَالِكِ الْمُتَالِكِ الْمُتَالِكِ اللَّهُ الْمُتَالِكِ اللَّهُ الْمُتَالِكِ اللَّهُ الْمُتَالِكِ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ ا

عليها ﴿إِنَّا عَامِلُونَ﴾ على ما كنا عليه ﴿وانتظروا﴾ ما يحل بنا ﴿إِنَّا منتظرونَ﴾ ما يحل بكم .

وقد فصل الله بين الفريقين، وأرى عباده نصره لعباده المؤمنين، وقمعه لأعداء الله المكذبين.

﴿ولله غيب السماوات والأرض﴾ أي: ما غاب فيهما من الخفايا، والأمور الغيبية.

وراليه يرجع الأمر كله من الأعمال واليه يرجع الأمر كله من الأعمال والعمال، فيميز الحبيث من الطيب فاعبده وتوكل عليه أي: قم بعبادته، وهي جميع ما أمر الله به مما تقدر عليه، وتوكل على الله في ذلك.

وما ربك بغافل عما تعملون من الخير والشر، بل قد أحاط علمه بذلك، وجرى به قلمه، وسيجري عليه حكمه وجزاؤه.

تم تفسير سورة هود والحمد لله رب العالمين وصلى الله على محمد وسلم [وكان الفراغ من نسخه في يوم السبت في ٢١ من شهر ربيع الآخر (١٣٤٧)(١)

المجلّد الرابع من تيمير الكريم الرحمن في تفسير كلام الرب الممنان لجامعه الفقير إلى الله: عبد الرحمن بن ناصر المعدي عقر الله له ولوالديه ولجميع المسلمين أمين

قَالَ يَنْبُنَّ لَانْقَصْبُصْ رُوِّ يَاكَ عَلَيْ إِخْوَتِكَ فَيْكِيدُوا لَكَ كَيْماً أَ إِذَّالشَّيْطَانَ الْإِنسَانِ عَدُوُّتُي مِثُ ۞ وَكُثَّالِكَ يَخْتِيكَ رَبُّكَ وَيُعَلِّمُكَ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ وَيُتِدُّ رَفِعَتُ مُعَلِّمَكَ وَعَلَنَ مَالِ يَعْفُوبَ كُمَّا أَتَمُّهَا عَلَيَّ أَبُوتِكِ مِن قَبْلُ إِزَلِهِمُ وَإِحْمَقُ إِنَّ رَبَّكَ عَلِيمُ حَكِمَ مُ ﴿ لَقَدْكَاتَ فِي يُوسُفَ وَالْحَوْلَةِ ءَايَنَتُ لِلسَّا يَالِينَ ۞ إِذْ قَالُواْ لِيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُ إِلَٰٓ أَبِينَا يِنَّا وَنَعَنُ عُصِّبَةً إِنَّ أَبَّانَا لَإِي ضَلَالِ ثَبِيبٍ ۞ ٱقْنُلُواْ بُوسُفَ أَوِ اَطْبَحُوهُ أَمْرِضَا يَعْلُ لَكَمْ وَجَهُ أَبِيكُمْ وَتَكُونُواْ مِنْ بَعْدِدِهِ قَوْمًا صَلِيعِينَ ۞ قَالَ مَا ٓ إِلَّا مِنْهُمُ لَا نَقَدُلُواْ يُوسُفَ وَأَلْقُوهُ فِي غَيْبَتِ ٱلْجُبُ يَلْنَقِطُهُ بَعْضُ ٱلْسَيّارَةِ إِن كُنْمُ فَعَمِلِينَ ۞ قَالُواْ يَكَأَبَانَا مَالُكَ لَاَنَأَمُنَّا عَلَيْهُ مِينَفَ وَإِنَّا لَهُ لَنَصْيِحُونَ ۞ أَرْسِلُهُ مَعَنَاعَدًا يُرْتَعُ وَيَلْعَبُ وَإِنَّا لَهُ إِنَّا فَيْظُورِكَ ۞ قَالَ إِنِّ لَيَحْرُنُنِّيٓ أَن تَذْهَبُواْ بِيرِوَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ ٱلذِّبِّ وَأَنتُمْ عَنْهُ غَيْفِلُونَ ۞ قَالُواْ لَهِنَ أَكَاهُ ٱلدِّقْهُ وَنَعَنُّ عُصِّبَ أَيْلًا إِذَا لَخَلِيرُونَ ۞ 

تفسير سورة يوسف بن يعقوب عليهما الصلاة والسلام وهي مكيسة

﴿ ١ - ٣﴾ ﴿ بسسم الله السرحمن الرحيم الله السرحمن الرحيم الر تلك آيات الكتاب البين المحن نقص عليك أحسن القصص بما أوحينا إليك هذا القرآن وإن كنت من قبله لمن الفافلين يخبر تعالى أن آيات القرآن هي ﴿ آيات الكتاب المبين الواضحة الفاظه ومعانيه ، ومن بيانه وإيضاحه :

أنه أنزله باللسان العربي، أشرف الألسنة، وأبينها، [المبن لكل ما يحتاجه الناس من الحقائق النافعة] (أ وكل هذا الإيضاح والتبيين ﴿لعلكم تعقلون﴾ أي: لتعقلوا حدوده وأصوله وفروعه، وأوامره ونواهيه.

فإذا عقلتم ذلك بإيقانكم، واتصفت قلوبكم بمعرفتها، أثمر ذلك عسل الجوارح والانقياد إليه، و المعلكم تعقلون أي: تزداد عقولكم بتكرر المعاني الشريفة العالية، على أذهانكم، فتنتقلون من حال إلى أحوال أعلى منها وأكمل.

﴿نحن نقص عليك أحسن القصض﴾ وذلك لصدقها وسلاسة

عبارتها ورونق معانيها، ﴿بما أوحينا إليك هذا القرآن أي: بما استمل عليه هذا القرآن الذي أوحيناه إليك، وفضلناك به على سائر الأنبياء، وذاك محضُ منَّة من الله وإحسان.

وإن كنت من قبله لمن الغافلين الي الغافلين أي : ما كنت تدري ما الكتاب ولا الإيمان قبل أن يوحي الله إليك، ولكن جعلناه نوراً نهدي به من نشاء من عبادنا.

ولما مدح ما اشتمل عليه هذا القرآن من القصص، وأنها أحسن القصص على الإطلاق، فلا يوجد من القصص في شيء من الكتب مثل هذا القرآن، ذكر قصة يوسف، وأبيه وإحوته، القصة العجيبة الحسنة، فقال:

﴿ ٤ ـ ٦ ﴾ ﴿إِذْ قِبَالَ يَبُوسِفُ لأَبِيهُ يا أبت إن رأيت أحد عشر كوكباً والشمس والقمر رأيتهم لي ساجدين \* قال يا بنى لا تقصص رؤياك على إخوتك فيكيدوا لك كيداً إن الشيطان للإنسان عدو مبين ﴿ وكذلك يجتبيك ربك ويعلمك من تأويل الأحاديث ويتم نعمته عليك وعلى آل يعقوب كما أتمها على أبويك من قبل إبراهيم وإسحاق إن ربك عليم حكيم، واعلم أن الله ذكر أنه يقص على رسوله أحسن القصص في هذا الكتاب، ثم ذكر هذه القصة وبسطها، وذكر ما جرى فيها، فعلم بذلك أنها قصة تامة كاملة حسنة، فمن أراد أن يكملها أو يحسنها بما يذكر في الإسرائيليات التي لا يعرف لها سند ولا ناقل وأغلبها كذب، فهو مستدرك على الله، ومكمل لشيء يزعم أنه ناقص، وحسبك بأمر ينتهي إلى هذا الحد قبحاً، فإن تضاعيف هذه السورة قد ملئت في كثير من التفاسير، من الأكاذيب والأمور الشنيعة المناقضة لما قصه الله تعالى بشيء كثير .

فعلى العبد أن يفهم عن الله ما قصه، ويدع ما سوى ذلك مما ليس عن النبي على ، ينقل.

فَقُولُه تعالى: ﴿إِذْ قَالَ يُوسَفُ

لأبيه يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم الخليل عليهم الصلاة والسلام: ﴿يا أَبِتَ إِنِي رَأْيِتُ أَحِدُ عِشْرَ كُوكِمِا وَالشَّمْسِ وَالقَمْرِ رَأْيِتُهُمْ لِي ساجدين فَكَانْتُ هذه الرؤيا مقدمة لما وصل إليه يوسف عليه السلام من الارتفاع في الدنيا والآخرة.

وهكذا إذا أراد الله أمراً من الأمور العظام قدم بين يديه مقدمة، توطئة له، وتسهيلاً لأمره، واستعداداً لما يرد على العبد من المشاق، لطفاً بعبده، وإحسانا إليه، فأولها يعقوب بأن الشمس: أمه، والقمر: أبوه، والكواكب: إخوته، وأنه ستنتقل به الأحوال إلى أن يصير إلى حال يخضعون له، ويسجدون له إكراما وإعظاماً، وأن ذلك لا يكون إلا بأسباب تتقدمه من اجتباء الله له، واصطفائه له، وإقام نعمته عليه بالعلم والعمل، والتمكين في الأرض.

وأنَّ هذه النعمة ستشمل آل يعقوب، الذين سجدوا له وصاروا تبعاً له فيها، ولهذا قال:

وك للك يحتبيك ربك أي: يصطفيك ويختارك بما يمن به عليك من الأوصاف الجليلة والمناقب الجميلة، ويعلمك من تأويل الأحاديث أي: من تعبير الرؤيا، وبيان ما تؤول إليه ونحوها، وويتم نعمته عليك في الدنيا والآخرة، بأن يؤتيك في الدنيا حسنة، وفي الآخرة حسنة، وكما أتمها على أبويك من قبل إبراهيم وإسحاق حيث أنعم الله عليهما، وينعم عظيمة واسعة، دينة، ودنيوية.

وإن ربك عليم حكيم أي: علمه عيط بالأشياء، وبما أحتوت عليه ضمائر العباد من البر وغيره، فيعطي كلاً ما تقتضيه حكمته وحده، فإنه حكيم يضع الأشياء مواضعها، وينزلها مناذاها

ولما بان تعبيرها ليوسف، قال له أبوه:

﴿ يَا بِنِي لَا تَقْصُصُ رَزِياكُ عَلَى

إخوتك فيكيدوا لك كيداً الله أي: حسداً من عند أنفسهم، أن تكون أنت الرئيس الشريف عليهم.

﴿إِن الشيطان للإنسان عدو مبين﴾ لا يفتر عنه ليلاً ولا نهاراً، ولا سراً ولا جهاراً، فالسباب التي يتسلط بها على العبد أولى، فامتثل يوسف أمر أبيه، ولم يخبر إخوته بذلك، بل كتمها عنهم.

ولا - ٩ الله الله كان في يوسف وإخوته آيات للسائلين \* إذ قالوا ليوسف وأخوه أحب إلى أبينا منا ونحن عصبة إن أبانا لفي ضلال مين \* اقتلوا يوسف أو اطرحوه أرضاً يخل لكم وجه أبيكم وتكونوا من بعده قوماً صالحين يقول تعالى: ﴿لقد كان في يوسف وإخوته آيات ﴾ أي: عبر وأدلة على كثير من المطالب الحسنة، ﴿للسائلين أي: لكل من سأل عنها بلسان الحال أو بلسان المال المان العال والعبر، وأما المرضون فلا ينتفعون بالآيات، ولا المعرضون فلا ينتفعون بالآيات، ولا في القصص والبينات.

وإذ قالوا فيما بينهم: وليوسف وأخوه بنيامين، أي: شقيقه، وإلا فكلهم إخوة، وأحب إلى أبينا منا ونحن عصبة أي: جماعة، فكيف يفضلهما علينا بالمحبة والشفقة، وإن أبانا لفي ضلال مبين أي: لفي خطأ بين، حيث فضلهما علينا من غير موجب نراه، ولا أمر نشاهده.

﴿اقتلوا يوسف أو اطرحوه أرضاً ﴾ أي: غيبوه عن أبيه في أرض بعيدة لا يتمكن من رؤيته فيها.

فإنكم إذا فعلتم أحد هذين الأمرين هيخل لكم وجه أبيكم أي: يتفرغ لكم، ويقبل عليكم بالشفقة والمحبة، فإنه قد اشتغل قلبه بيوسف شغلاً لا يتفرغ لكم، هوتكونوا من بعده أي: من بعد هذا الصنيع هووماً صالحين أي: تتوبون إلى الله، وتستغفرون من بعد ذبكم.

فقدموا العزم على التوبة قبل صدور الذنب منهم تسهيلاً لفعله، وإزالة لشناعته، وتنشيطاً من بعضهم لبعض.

و ۱۰ و القال منهم لا تقتلوا يوسف وألقوه في غيابة الجب يلتقطه بعض السيارة إن كنتم فاعلين أي: وقال قائل من إخوة يوسف الذين أرادوا قتله أو تبعيده: ولا تقتلوا يوسف فإن قتله أعظم إثما وأشنع، والمقصود يحصل بتبعيده عن أبيه من غير قتل، ولكن توصلوا إلى تبعيده بأن تلقوه وفي غيابة الجب وتتوعدوه على أنه لا يخبر بشأنكم، بل على أنه عبد عملوك آبق منكم، لأجل أن عبد عملوك آبق منكم، لأجل أن مكاناً بعيداً، فيحتفظون فيه.

وهذا القائل أحسنهم رأياً في يوسف، وأبرهم وأتقاهم في هذه القضية، فإن بعض الشر أهون من بعض، والضرر الخفيف يدفع به الضرر الثقيل، فلما اتفقوًا على هذا الرأي.

﴿ ١١ \_ ١٤﴾ ﴿قَالُوا يَا أَبِانًا مَا لُكُ لا تأمناعلى يوسف وإناله لناصحون \* أرسله معنا غداً يرتع ويلعب وإناله لحافظون \* قال إن ليحزنني أن تذهبوا به وأخاف أن يأكله الذئب وأنتم عنه غافلون \* قالوا لئن أكله الذئب ونحن عصبة إنا إذأ متوصلين إلى مقصدهم لأبيهم: ﴿يا أبانا مالك لا تأمنا على يوسف وإنا له لناصحون﴾ أي: لأي: شيء يدخلك الخوف منا على يوسف، من غير سبب ولا موجب؟ ﴿وَ﴾ الحال ﴿إناك لناصحون﴾ أي: مشفقون عليه، نود له ما نود لأنفسنا، وهذا يدل على أن يعقوب عليه السلام لا يترك يوسف يذهب مع إخوته للبرية ونحوها .

فلما نفوا عن أنفسهم التهمة المانعة من عدم إرساله معهم، ذكروا له من مصلحة يوسف وأنسه الذي يحبه أبوه له، ما يقتضي أن يسمح بإرساله معهم، فقالوا:

﴿أرسله معنا غداً يرتع ويلعب﴾ أي: يتنزه في البرية ويستأنس، ﴿وإنا له لحافظون﴾ أي: سنراعيه، ونحفظه من أذى يريده.

فأجابهم بقوله: ﴿إني ليحزنني أن

إِفَلَنَا ذَهَبُولُهِ وَأَجْمَعُواْ أَن يَجْعَلُوهُ فِي عَيْلَهُتِ ٱلْجُبِّ وَأَوْجُهُنَّا إِلَيْهِ لَتُنْيَدَ مُّنَهُم بِأُمْرِهِمْ هَاذَا وَهُمَّ لَايَشْ عُرُونَ ۞ وَجَآيُقَ ﴿ أَبَاهُ عِشَآهُ يَبْكُونَ ۞ قَالُواْيَآبَانَاۤ إِنَّادَهَبَ انْسَيِّقُ وَيْرَكُنَا يُوسُفَ عِندَ مَتَاعِنَا فَأَكَلَهُ ٱلذِّشْبُ وَمَآأَتُ ﴾ بِمُوْمِنِ لِنَا وَلَوْكُنَّا صَلِيقِينَ ۞ وَجَمَّاءُوعَلَ قِيْمِيهِ إِيدَهِكِذَبُّ قَالَ بَلْ سَوَلَتْ لَكَمْ أَنفُسُكُمْ أَمْلَ فَكُرْ أَمْرَا فَصَيْرٌ يَجْمِيلٌ وَلَقَهُ ٱلْمُسَنَّعَانُ عَلَى مَا تَصِيفُونَ ۞ وَحِكَة تَ سَنَيَّا رَقُّ فَأَرْسَلُواْ وَارِدَهُمْ مَ فَأَدُكَىٰ دَلُوَهُۥ قَالَ يَلْكِمَّهُ رَيَٰ هَا خَاغُكُمُّ وَأَسَرُوهُ بِضَاعَةً وَاللَّهُ عَلِيهَ مُرَّبِّياتِهُ مَلُوبَ ۞ وَشَرَوْهُ وُّ الْبِينِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مُرْمَعً مُودَةٍ وَكَانُواْ فِيهِ مِنَ ٱلزَّهِ دِينَ ٥ وَقَالَ ٱلَّذِي ٱشْتَرَاهُ مِن مِصْرَ لِإِثْرَ أَنِهِ يَأْكُ رِي مَثُونَهُ إِنَّ عَسَىٰ أَن يَنفَعَنَآ أَوْنَتَّكِذَهُ وَلَدَّا وَكَا لَوَكَ ذَلِكَ مَكَّنَا كُمُ إِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلِنُعَالِمَهُ مِن تَأْمِيلِ ٱلْأَحَادِيثُ وَأَنْتُهُ وَ عَالِثُ عَلَيْ أَمْرِهِ وَلَكِنَ أَكُ ثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۞ وَلَمَّا بَلْغَ الشُدُّهُ وَمَاتَيْنَاهُ خُكُمًا وَعِلْمَا ۚ وَكَنَاكِكَ جَبِّي ٱلْخُسِينِينَ ۞ 

تلهبوا به أي: بجرد ذهابكم به يحزنني ويشق علي، لأنني لا أقدر على فراقه، ولو مدة يسيرة، فهذا مانع من إرساله ﴿وَ مَانَع شَانَ، وهبو أن ﴿أَخَافُ أَنْ يَأْكُلُهُ اللّٰذِيْبُ وَأَنْتُمْ عَنْهُ عَلَالُونَ ﴾ أي: في حال غفلتكم عنه لأنه صغير لا يمتنع من الذئب.

﴿قالوا لئن أكله الذئب ونحن عصبة ﴾ أي: جماعة، حريصون على حفظه، ﴿إِنا إِذَا لِخاسرون ﴾ أي: لا خير فينا ولا نفع يرجى منا إن أكله الذئب وغلبنا عليه.

فلما مهدوا لأبيهم الأسباب الداعية لإرساله، وعدم الموانع، سمح حينئذِ بإرساله معهم لأجل أنسه.

واجعوا أن يجعلوه في غيابة الجسب وأجعوا أن يجعلوه في غيابة الجسب وأوحينا إليه لتنبئنهم بأمرهم هذا وهم ينكون \* قالوا يا أبانا إنا ذهبنا نستبق وتركنا يوسف عند متاعنا فأكله الذئب وما أنت بمؤمن لنا ولو كنا صادقين \* وجاؤوا على قميصه بدم كذب قال بل سولت لكم أنفسكم أمراً فصبر جميل والله المستعان على ما تصفون أي: لا ذهب إخوة يوسف بيوسف بعد ما أذن له أبوه، وعزموا على أن يجعلوه في غيابة الجب، كما قال قائلهم السابق ذكره، وكانوا قادرين على ما أجموا عليه، فنفذوا فيه قدرتهم، والقوه في

623355 v

الجب، ثم إن الله لطف به بأن أوحى إليه وهو في تلك الحال الحرجة، ﴿لتنبئنهم بأمرهم هذا وهم لا يشعرون أي: سيكون منك معاتبة لهم، وإخبار عن أمرهم هذا، وهم لا يشعرون بذلك الأمر، ففيه بشارة له، بأنه سينجو مما وقع فيه، وأن الله سيجمعه بأهله وإخوته على وجه العز والتمكين له في الأرض.

﴿وجاؤوا أباهم عشاء يبكون﴾ ليكون إتبائهم متأخراً عن عاديم، ويكاؤهم دليلاً لهم، وقرينة على صدقهم، فقالوا متعذرين (١) يعذر كاذب م ﴿ الله أو بالرمي والنضال، ﴿ وَرَكِنا يوسف عند متاعنا﴾ توفيراً له وراحة، ﴿ فأكله الذّئب ﴾ في حال عيبتنا عنه في استباقنا، ﴿ وما أنت بعذرنا بهذا العذر، والظاهر أنك لا تصدقنا لما في قلبك من الحزن على يوسف، والرقة الشديدة عليه.

ولكن عدم تصديقك إيانا، لا يمنعنا أن نعتذر بالعذر الحقيقي، وكل هذا تأكيد لعذرهم، ﴿وَهُ مَا أَكُو وَاللَّهُ مَا أَنْهُم ﴿جَاوُوا عَلَى قصيصه بدم كذب ﴿ زعموا أنه دم يوسف حين أكله الذئب، فلم يصدقهم

أبوهم بذلك، و ﴿قال ﴾: ﴿بل سولت لكم أنفسكم أمراً ﴾ أي: زينت لكم أنفسكم أمراً قبيحاً في التفريق بيني وبينه، لأنه رأى من القرائن والأحوال [ومن رؤيا يوسف التي قصّها عليه](٢) ما ذله على ما قال.

وفصبر جيل والله والمستعان على ما تصفون أي: أما أنا فوظيفتي سأحرص على القيام بها، وهي أن أصبر على هذه المحنة صبراً جيلاً، سالما من السخط والتَّشكي إلى الخلق، وأستعين الله على ذلك، لا على حولي وقوي، فوعد من نفسه هذا الأمر وشكى إلى خالقه في قوله: ﴿إِنَمَا وَشَكَى إِلَى اللهِ لاَنَ وَصِرَى إِلَى اللهِ لاَنَ وَصِرَى إِلَى اللهِ لاَنَ اللهِ لاَنَ الشَّهُ لأَن الشَّهُ لأَن الشَّهُ لأَن الشَّهُ المَّا المُحوى إلى الخالق لا تنافي الصبر المحوى إلى الخالق لا تنافي الصبر الجميل، لأن النبي إذا وعد وفي.

﴿ ١٩٩ ـ ٢٠﴾ ﴿ وجاءت سيارة فأرسلوا واردهم فأدلى دلوه قال يا بشرى هذا غلام وأسروه بضاعة والله عليم بما يعملون \* وشروه بثمن بخس دراهم معدودة وكانوا فيه من الزاهدين﴾ أي: مكث يوسف في الجب ما مكث، حتى ﴿جاءت سيارة اي: قافلة تريد مصر، ﴿ فَأُرسِلُوا وَارْدِهِمَ ﴾ أي: فرطهم ومقدمهم، الذي يعس لهم المياه، ويسبرها ويستعد لهم بتهيئة الحياض ونحو ذلك، ﴿فأُدلَ﴾ ذلك الوارد ﴿دلوه﴾ فتعلق فيه يوسف عليه السلام وخرج، ﴿قال يا بشرى هذا غلام﴾ أي: استبشر وقال: هذا غلام نفيس، ﴿وأسروه بضاعة﴾ وكان إخوته قريباً منه، فاشتراه السيارة منهم، ﴿بِثمن بخس﴾ أي: قليل جداً، فسره بقوله: ﴿ دراهم معدودة وكانوا فيه من الزاهدين﴾ .

لأنه لم يكن لهم قصد إلا تغييبه وابعاده عن أبيه، ولم يكن لهم قصد في أخذ ثمنه، والمعنى في هذا: أن السيارة لما وجدوه، عزموا أن يُسِرُّوا أمره، ويجعلوه من جملة بضائعهم التي معهم، حتى جاءهم إخوته فزعموا أنه عبد أبق

منهم، فاشتروه منهم بذلك الثمن، واستوثقوا منهم فيه لئلا يهرب، والله أعلم.

﴿ ٢١﴾ ﴿ وقال الذي اشتراه من مصر لامرأته أكرمي مثواه عسي أن ينفعنا أو نتخذه ولدأ وكذلك مكنا ليوسف في الأرض ولنعلمه من تأويل الأحاديث والله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون﴾ أي: الم دهب به السيارة إلى مصر وباعوه بها، فاشتراه عزيز مصر، فلما اشتراه، أعجب به، ووصى عليه امرأته وقال: ﴿أكرمي مثواه عسى أن ينفعنا أو نتخذه ولداً﴾ أي: إما ينفعنا كنفع العبيد بأنواع الخدم، وإما أن نستمتع فيه استمتاعنا بأولادنا، ولعل ذلك أنه لم يكن لهما ولد، ﴿وكذلك مكنا ليوسف في الأرض ﴾ أي: كما يسرنا أن يشتريه عزيز مصر، ويكرمه هذا الإكرام، جعلنا هذا مقدمة لتمكينه في الأرض من هذا الطريق.

ولنعلمه من تأويل الأحاديث الأعلم بقي لا شغل له ولا هَمَّ له سوى العلم صار ذلك من أسباب تعلمه علما كثيراً، من علم الأحكام، وعلم التعبير، وغير ذلك، ﴿والله غالب على مبطل، ولا يغلبه مغالب، ﴿ولكن مبطل، ولا يغلبه مغالب، ﴿ولكن أكثر الناس لا يعلمون المناس لا يعلمون المناس المناسة وهم أعجز واضعف من ذلك.

وعلماً وكذلك نجزي المحسنين أي وعلماً وكذلك نجزي المحسنين أي: هلا بلغ يوسف وأشده أي: كمال قوته المعنوية والحسية، وصلح لأن يتحمل الأحمال الثقيلة، من النبوة والرسالة، وآتيناه حكماً وعلماً أي: جعلناه نبياً رسولاً، وعالماً ربانياً، وكللك نجزي المحسنين في عبادة الخالق ببذل الجهد والنصح فيها، وإلى عباد الله ببذل النفع والإحسان إليهم، عباد الله ببذل النفع والإحسان إليهم، عباد الله ببذل النفع والإحسان إليهم،

في ب: عدلت إلى (معتذرين).

علماً نافعاً .

ودل هذا، على أن يوسف وفَّ مقام الإحسان، فأعطاه الله الحكم بين الناس، والعلم الكثير والنبوة.

﴿ ٢٣ \_ ٢٩ ﴾ ﴿وراودته التي هو في بيتها عن نفسه وغلقت الأبواب وقالت هيت لك قال معاذ الله إنه ربي أحسن مثواي إنه لا يفلح الظالمون \* ولقد همت به وهم بهآلولا أن رأى برهان ربه كذلك لنصرف عنه السوء والفحشاء إنه من عبادنا المخلصين \* واستبقا الباب وقدت قميصه من دبر وألفيا سيدها لدى الباب قالت ما جزاء من أراد بأهلك سوءاً إلا أن يسجن أو عذاب أليم \* قال هي روادتني عن نفسى وشهد شاهد من أهلها إن كان قميصه قدمن قُبل فصدقت وهو من الكاذبين \* وإن كان قميصه قُدُّ من دُبر فكذبت وهو من الصادقين \* فلما رأي قميصه قد من دبر قال إنه من كيدكن إن كيدكن عظيم \* يوسف أعرض عن هذا واستغفري لذنبك إنك كنت من الخاطئين المحنة العظيمة أعظم على يوسف من محنة إخوته، وصبره عليها أعظم أجراً، لأنه صبر اختيار مع وجود الدواعي الكثيرة، لوقوع الفعل، فقدم محبة الله عليها، وأما محنته بإخوته، فصبره صبر اصطرار، بمنزلة الأمراض والمكاره التي تصيب العبد بغير اختياره وليس له ملجاً إلا الصبر عليها، طائعاً أو كارهاً ، وذلك أن يوسف عليه الصلاة والسلام بقي مكرماً في بيت العزيز، وكان له من الجمال والكمال والبهاء ما أوجب ذلك، أن ﴿راودته التي هو في بيتها عن نفسه ﴾ أي: هو غلامها، وتحت تدبيرها، والمسكن واحد، يتيسر إيقاع الأمر المكروه من غير إشعار أحد، ولا إحساس بشر.

﴿وَ وَ زادت المصيبة ، بأن ﴿غلقت الأبواب ﴾ وصار المحل خالياً ، وهما آمنان من دخول أحد عليهما ، بسبب تغليق الأبواب ، وقد دعته إلى نفسها ﴿وقالت: هيت لك ﴾ أي: افعل الأمر المكروه وأقبِل إلى ، ومع هذا ، فهو

غريب، لا يحتشم مثله ما يحتشمه إذا كان في وطنه وبين معارفه، وهو أسير تحت يدها، وهي سيدته، وفيها من الجمال ما يدعو إلى ما هنالك، وهو شاب عزب، وقد توعدته، إن لم يفعل ما تأمره به بالسجن، أو العذاب الأليد

فصبر عن معصية الله، مع وجود الداعي القوي فيه، لأنه قد هم فيها هما تركه لله، وقدم مراد الله على مراد النفس الأمارة بالسوء، ورأى من برهان ربه \_ وهو ما معه من العلم والإيمان، الموجب لترك كل ما والانكفاف، عن هذه المعصية الكبيرة، و قال: معاذ الله أي: أعوذ بالله أن أفعل هذا الفعل القبيح، لأنه مما يسخط الله ويبعد منه، ولأنه خيانة في سيدي الذي أكرم مثواي.

فلا يليق بي أن أقابله في أهله بأقبح مقابلة، وهذا من أعظم الظَّلم، والظَّالم لا يفلح، والحاصل أنه جعل الموانع له من هذا الفعل تقوى الله، ومراعاة حق سيده الذي أكرمه، وصيانة نفسه عن الظلم الذي لا يقلح من تعاطاه، وكذلك ماحمن الله عتليه من برهان الإيمان الذي في قلبه، يقتضي منه امتثال الأوامر، واجتناب الزواجر، والجامع لذلك كله أن الله صرف عنه السوء والفحشاء، لأنه من عباده المخلصين له في عباداتهم، الذين أخلصهم الله واختارهم، واختصهم لنفسه، وأسدى عليهم من النعم، وصرف عنهم من المكاره ما كانوا به من خيار خلقه.

ولما امتنع من إجابة طلبها بعد المراودة الشديدة، ذهب ليهرب عنها ويبادر إلى الخروج من الباب ليتخلص، ويهرب من الفتنة، فبادرته إليه، وتعلقت بثوبه، فشقت قميصه، فلما وصلا إلى الباب في تلك الحال، الفيا سيدها، أي: زوجها لدى الباب، فرأى أمراً شق عليه، فبادرت إلى الكذب، أن المراودة قد كانت من يوسف، وقالت: ﴿ما جزاء من أراد

بأهلك سوءاً ولم تقل «من فعل بأهلك سوءاً تبرئة لها وتبرئة له أيضاً من الفعل.

وإنما النزاع عند الإرادة والمراودة، ﴿إِلاَ أَن يسجن أو عذاب أليم﴾ أي: أو يعذب عذاباً أليماً.

فبرأ نفسه مما رمته به، وقال: ﴿هي راودتني عن نفسي﴾ فحينتذ احتملت الحال صدق كل واحد منهما ولم يعلم أسما.

ولكن الله تعالى جعل للحق والصدق علامات وأمارات تدل عليه، قد يعلمها العباد وقد لا يعلمونها، فمن الله في هذه القضية بمعرفة الصادق منهما، تبرئة لنبيه وصفيه أهل بيتها، يشهد بقرينة من وجدت معه، فهو الصادق، فقال: ﴿إِن كَانَ مَعْمِهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الْمُورِيْنُ مَن وجدت قميصه قد من قبل فصدقت وهو من قميصه قد من قبل فصدقت وهو من المقبل عليها، المراود لها المعالج، وأنها أرادت أن تدفعه عنها، فشقت قميصه من هذا الجانب.

﴿وإن كان قميصه قد من دبر، فكذبت وهو من الصادقين ﴿ لأن ذلك يدل على هروبه منها، وأنها هي التي طلبته فشقت قميصه من هذا الجانب، ﴿ فلما رأى قميصه قد من دبر ﴾ عرف بذلك صدق يوسف وبراءته، وأنها هي الكاذبة.

فقال لها سيدها: ﴿إنه من كيدكن إن كيدكن عظيم وهل أعظم من هذا الكيد، الذي برأت به نفسها مما أرادت وفعلت، ورمت به نبي الله يوسف عليه السلام، ثم إن سيدها لما تحقق الأمر، قال ليوسف: ﴿يوسف أعرض عن هذا ﴾ أي: اترك الكلام فيه وتناسه ولا تذكره لأحد، طلياً للستر على أهله، ﴿واستغفري ﴾ أيتها المرأة طلفنيك إنك كنت من الخاطئين ﴾ فأمر يوسف بالإعراض، وهي بالاستغفار والتوبة.

﴿٣٥ \_ ٣٥﴾ ﴿وقال نسسوة في المدينة امرأة العزيز تراود فتاها عن نفسه قد شغفها حباً إنا لنراها في ضلال

مِينَ \* فلما سمعت بمكرهن أرسلت إليهن وأعتدت لهن متكئاً وأتت كل واحدة منهن سكينا وقالت اخرج عليهن فلما رأينه أكبرنه وقطعن أيديهن وقلن حاش لله ما هذا بشراً إن هذا إلاّ ملك كريم \* قالت فذلكن الذي لمتننى فيه ولقد راودته عن نفسه فاستعصم ولئن لم يفعل ما آمره ليسجنن وليكونا من الصاغرين \* قال رب السجن أحب إلى مما يدعونني إليه وإلا تصرف عنى كيدهن أصب إليهن وأكن من الجاهلين \* فاستجاب له ربه فصرف عنه كيدهن إنه هو السميع العليم \* ثم بدالهم من بعد مآ رأوا الآيات ليسجئنه حتى حين، يعني: أن الخبر اشتهر وشاع في البلد، وتحدث به النسوة فجعلن يلمنها، ويقلن: ﴿ امرأة العزيز تراود فتاها عن نفسه قد شغفها حباً ﴾ أي: هذا أمر مستقبح، هي امرأة كبيرة القدر، وزوجها كبير القدر، ومع هذا لم تزل تراود فتاها الذي تحت يدها وفي خدمتها عن نفسه، ومع هذا فإن حبه قد بلغ من قلبها مبلغاً عظيماً.

وقد شغفها حباً أي: وصل حبه إلى شغاف قلبها، وهو باطنه وسويداؤه، وهذا أعظم ما يكون من الحب، ﴿إِنَا لِنراها في ضلال مبين وجدت منها هذه الحالة التي حيث وجدت منها، وهي حالة تحط قدرها وتضعه عند الناس، وكان هذا القول منهن مكراً، ليس المقصود به مجرد اللوم لها والقدح فيها، وإنما أردن أن يتوصلن بهذا الكلام إلى رؤية يوسف الذي فتنت به امرأة العزيز لتحنق امرأة العزيز، وتربهن إياه ليعذرنها، ولهذا سماه مكراً، فقال: ﴿فلما سمعت ممكراً، فقال: ﴿فلما سمعت ممالًا للفيافة .

﴿وأعتدت لهن متكا ﴾ أي: محلاً مهياً بأنواع الفرش والوسائد، وما يقصد بذلك من المآكل اللذيذة، وكان في جلة ما أتت به وأحضرته في تلك الضيافة طعام يحتاج إلى سكين، إما أترج، أو غيره، ﴿وآتت كل واحدة منهن سكينا﴾ ليقطعن فيها ذلك الطعام

﴿وقالت﴾ ليوسف: ﴿اخرج عليهن﴾ في حالة جماله وبهائه.

﴿ فلما رأينه أكبرنه ﴾ أي: أعظمنه في صدورهن، ورأين منظراً فائقاً لم شاهدن مثله، ﴿ وقطعن ﴾ من الدهش أيديهن ﴾ بتلك السكاكين اللاتي معهن، ﴿ وقلن: حاش ش ﴾ أي: تنزيها ش ﴿ هما هذا بشراً إن هذا إلا ملك كريم ﴾ وذلك أن يوسف أُعْظِيَ من الجمال الفائق والنور والبهاء، ما كان به آية للناظرين، وعبرة للمتأملين.

فلما تقرر عندهن جال يوسف الظاهر، وأعجبهن غاية، وظهر منهن من العذر لامرأة العزيز، شيء كثير مارادت أن تربين جاله الباطن بالعفة التامة فقالت معلنة لذلك ومبينة لحبه الشديد غير مبالية، ولأن اللوم انقطع عنها من النسوة: ﴿ولقد راودته عن نفسه فاستعصم أي: امتنع وهي مقيمة على مراودته، لم تزدها مرور الأوقات إلا قلقاً وعجة وشوقاً لوصاله وتوقاً.

ولهذا قالت له بحضرتهن: ﴿ولَعُن لَم يَفْعَل ما آمره ليسجنن وليكوناً من الصاغرين لللجنه بهذا الوعيد إلى حصول مقصودها منه، فعند ذلك اعتصم يوسف بربه، واستعان به على كيدهن و ﴿قال رب السجن أحب إلى على على على النسوة، جعلن يشرن على يوسف في مطاوعة سيدته، وجعلن يكدنه في ذلك.

فاستحب السجن والعداب الدنيوي على لذة حاضرة توجب العداب الشديد، ﴿وَإِلا تَصرف عني كيدهن أصب إليهن أي: أمل إليهن، فإن ضعيف عاجز، إن لم تدفع عني السوء، ﴿وَأَكُن ﴾ إن صبوت إليهن ﴿من الجاهلين ﴾ فإن هذا جهل، لأنه آثر لذة وشهوات متنوعات في جنات النعيم، ومن آثر هذا على هذا، فمن أجهل منه؟!! فإن العلم والعقل يدعو إلى تقديم أعظم المصلحتين وأعظم المترب، ويؤثر ما كان محمود العاقة.

وفاستجاب له ربه حين دعاه وفصرف عنه كيدهن فلم تزل تراوده وتستعين عليه بما تقدر عليه من الوسائل، حتى أيسها، وصرف الله عنه كيدها، وإنه هو السميع لدعاء الداعي والعليم بنيته الصالحة، وبنيته الضعيفة المقتضية لإمداده بمعونته ولطفه، فهذا ما نجى الله به يوسف من ولطفه، فهذا ما نجى الله به يوسف من أسياده فإنه لما اشتهر الخبر ويان، وصار الناس فيها بين عاذر ولائم وقادح

﴿بدالهم﴾ أي: ظهر لهم ﴿من بعد ما رأوا الآيات﴾ الدالة على براءته، ﴿ليسجننه حتى حين﴾ أي: لينقطع بذلك الخبر ويتباساه الناس، فإن الشيء إذا شاع لم يزل يذكر ويشاع مع وجود أسبابه، فإذا عدمت أسبابه فأدخلوه في السجن.

﴿٢٦ \_ ٤٠) ﴿ ودخل معه السحن فتيان قال أحدهما إني أراني أعصر خرا وقال الآخر إني أراني أحمل فوق رأسي خبزاً تأكل الطير منه نبئنا بتأويله إنا نراك من الحسنين \* قال لا يأتيكما طعام ترزقانه إلا نبأتكما بتأويله قبل أن يأتيكما ذلكما ما علمني ربي إن تركت ملة قوم لا يؤمنون بالله وهم بالآخرة هم كافرون \* واتبعت ملة آبائي إبراهيم وإسحاق ويعقوب ماكان لنا أن نشرك بالله من شيء ذلك من فضل الله علينا وعلى الناس ولكن أكثر الناس لا يشكرون \* يا صاحبي السجن أأرباب متفرقون خير أم الله الواحد القهار \* ما تعبدون من دونه إلا أسماء سميتموها أنتم وآباؤكم ما أنزل الله جا من سلطان إن الحكم إلا لله أمر ألا تعبدوا إلا إياه ذلك الدين القيم ولكن أكثر الناس لا يعلمون﴾ أي: ﴿وَ﴾ لما دخل يوسف السجن، كان في جملة من ﴿ دخل معه السجن فتيان ﴾ أي: شابان، فرأي كل واحد منهما رؤيا، فقصها على يوسف ليعبرها، فـ ﴿قال أحدهما: إن أران أعصر خراً، وقال الآخر: إن أران أحمل فنوق رأسي خبزاً وذلك الخبز ﴿ تأكل الطير منه

نبئنا بتأويله﴾ أي: بتفسيره، وما يؤول إليه أمرهما، وقولهما: ﴿إِنَّا نُرَاكُ مِنْ المحسنين أي: من أهل الإحسان إلى الخلق، فأحسن إلينا في تعبيرك لرؤياتًا، كما أحسنت إلى غيرنا، فتوسلا ليوسف بإحسانه.

ف ﴿قَالَ ﴾ لهما مجماً لطلبتهما: ﴿لا يأتيكما طعام ترزقانه إلا نبأتكما بتأويله قبل أن يأتيكما ﴾ أي: فلتطمئن قلوبكما، فإن سأبادر إلى تعبير رؤياكما، فلا يأتيكما غداؤكما أو عشاؤكما، أول ما يجيء إليكما، إلا نبأتكما بتأويله قبل أن يأتيكما.

ولعل يوسف عليه الصلاة والسلام قصد أن يدعوهما إلى الإيمان في هذه الحال التي بدت حاجتهما إليه، ليكون أنجع لدعّوته، وأقبل لهما.

تم قال: ﴿ فَلَكُما ﴾ التعبير الذي سأعيره لكما ﴿ مُمَا عَلَمْنِي رَبِّ ﴾ أي : هذا من علم الله علمنيه وأحسن إلى به، وذلك ﴿إني تركت ملة قومُ لا يؤمنون بالله وهم بالآخرة هم كافرون، والترك كمايكون للداخل في شيء ثم ينتقل عنه، يكون لن لم يدخل فيه أصلاً.

فلا يقال: إن يوسف كان من قبل، على غير ملة إبراهيم ﴿واتبعت ملَّة آباتُي إبراهيم وإسحاق ويعقوب، ثم فسر تلك الملَّة بقوله: ﴿ مَا كَانَ لَنَّا ﴾ أي: ما ينبغي ولا يليقُ بنا ﴿أَن نَسْرِكُ بِاللَّهِ مِنْ شىء الله بالتوحيد، ونخلص له الدين والعبادة.

﴿ذَلَكُ مِن فَضَلَ اللهِ عَلَيْنَا وَعَلَى الناس﴾ أي: هذا من أفضل مِنَنِهِ وإحسانه وفضله علينا، وعلى من هداه الله كما هدانا، فإنه لا أفضل من مِنَّة الله على العباد بالإسلام والدين القويم، فمن قبله وانقاد له فهو حظه، وقد حصل له أكبر النعم وأجل الفضائل.

﴿وَلَكُنَ أَكْثُرُ النَّاسُ لَا يَشْكُرُونَ﴾ بل معوجة توصل إلى كل شر . . فلذلك تأتيهم المنة والإحسان، فلا يقبلونها ولا يقومون لله بحقه، وفي هذا من الترغيب للطريق التي هو عليها ما لا يخفى، فإن الفتيين لما تقرر عنده

أنهما رأياه بعين التعظيم والإجلال،. وأنه محسن معلم \_ذكر لهما أن هذه الحالة التي أنا عليها، كلها من فضل الله وأحسانه، حيث مَنَّ عَلَّي بترك الشرك وباتباع ملة آبائه، فبهذا وصلت إلى ما رأيتما، فينبغي لكما أن تسلكا ما سلكت.

ثم صرح لهما بالدعوة، فقال: ﴿يا صاحبي السجن أأرباب متفرقون خير أم الله الواحد القهار، أي: أربابٌ عَاجزة ضعيفة لا تنفع ولاتضر، ولا تعطى ولا تمنع، وهيّ متفرقة ما بين أشجار وأحجار وملائكة وأموات، وغير ذلك من أنواع المعبودات التي يتخذها المشركون، أتلك ﴿خير أم الله الذي له صفات الكمال، ﴿الواحد﴾ في ذاته وصفاته وأفعاله فلا شريك له في شيء من ذلك.

﴿القهار﴾ الذي انقادت الأشباء لقهره وسلطانه، فما شاء كان وما لم يشاً لم يكن ﴿ما من دابة إلا هو آخذ بناصيتها﴾ ومن المعلوم أن من هذا شأنه ووصفه خير من الآلهة المتفرقة التي هي بجرد أسماء، لا كمال لها ولا أفعال لديها، ولهذا قال: ﴿ما تعبدون من دونه إلا أسماء سميتموها أنتم وآباؤكم﴾.

أي: كسوتموها أسماء، وسميتموها آلهة، وهي لا شيء، ولا فيها من صفات الألوهية شيء، ﴿ما أنزل الله بها من سلطان بل أنزل الله السلطان بالنهى عن عبادتها وبيان بطلانها، وإذا لم ينزل الله بها سلطاناً، لم يكن طريق ولا وسيلة ولا دليل لها.

لأن الحكم لله وحده، فهو الذي يأمر وينهى، ويشرع الشرائع ويسن الأحكام، وهو الذي أمركم ﴿أَنَّ لا تعبدوا إلا إياه، ذلك الدين القيم، أي: المستقيم الموصل إلى كل خير، وما سواه من الأديان، فإنها غير مستقيمة،

﴿ولكن أكثر الناس لا يعلمون ﴾ حقائق الأشياء، وإلا فإن الفرق بين عبادة الله وحده لا شريك له، وبين الشرك به، أظهر الأشياء وأبينها.

E GERLEN فَلْمَا سَهِعَتْ بَكُرْهِنَ أَرْسَكَتْ إِلَيْهِنَ وَأَعْتَدَتْ لَهُنَّ مُتَّكَّتًا وَءَانَتُ كُلُّ وَلِيدَةٍ مِّنْهُنَّ سِيكِنَا وَقَالَتِ ٱخْرُجْ عَلَيْهِنَّ فَلْأَرَأَيْهُمْ أَكْبَرْنَهُ وَقَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ وَقُلْنَ حَشَ بِلَّهِ مَاهَاذَا لِنُمَّ الْهِ هَلَاّ إِلَّامَلَكُ كَرِيمٌ۞ قَالَتْ فَنَالِكُنَّ ٱلَّذِي لُمُتُنَّقِيفِيِّهِ وَلَقَدْ رَوَدَتُهُۥ عَن نَفْسِهِ عِنْ أَسْتَعْصَرُ وَلَهِن لَرُهُ عَلَى مَاءَ الْمُودُلِكَ حَالَ وَلَيْكُونًا مِنَ الصَّلِغِينُ ۞ قَالَ رَبِّ السِّجُنُ أَحَبُّ إِلَى مِمَّا يَمْغُونَيَ إِلَيْهُ وَإِلَاتَصْرِفْعَنِي كَيْدُهُنَّأَصْبُ إِلَيْهِنَ وَأَكُن مِنَ ٱلْجَلِهِ لِينَ ۞ فَأَسْتَجَابَ لَهُ رَبُّهُ فَصَرَفَ عَنْهُ كَيْدَهُنَّ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ۞ ثُرَّبَدَ الْحَصْرِينُ بَعْدِ مَازَّازًا ٱلْآيَاتِ لَيَسَجُنُنَّهُ وَحَتَّى حِينِ ۞ وَدَخَلَ مَعَهُ ٱلْمِيَّجُنَفَيْ آنِّ قَالَ أَحَدُهُمَّا إِنِّ أَرْبَانِيٓ أَعْصِبُرُخُمْزاً وَقَالَ ٱلْإِنْخَدُو إِنِّ أَرْبَانِيٓ أَجْمِلُ فَوْقَ رَأْسِي خُبَّزًا تَأْكُلُ ٱلطَّيْرُ مِنْهُ نَيْفَنَا بِتَأْوِبِ إِيِّ إِنَّا لِنَا نَرَيْكِ مِنَ اللَّهُ عَسِنِينَ ۞ قَالَ لَا يَأْتِيكُمَا طَعَامٌ تُرْزَقَانِهِ يَهِ إِلَّا نَبَّأَتُكُمَا ﴿ بِتَأْوِيلِيهِ قِبَلَ أَن يَأْتِيكُمُا ذَالِكُمَا مَا عَلَىٰ رَبُّ إِنِّ سَرَكُتُ اللهِ عَلَمَ قَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ بِأَمَّهِ وَهُم إِلْآخِرَةِ هُمُ كَفِرُونَ ﴿ THE SERVICE OF THE SE

> ولكن لعدم العلم من أكثر الناس بذلك، حصل منهم ماحصل من الشرك، فيوسف عليه السلام دعا صاحبي السجن لعبادة الله وحده، وإخلاص الدين له، فيحتمل أنهما استجابا وانقادا، فتمت عليهما النعمة، ويحتمل أنهما لم يزالا على شركهما، فقامت عليهما \_بذلك \_الحجة، شم إنه عليه السلام شرع يعبر رؤياهما، بعد ما وعدهما ذلك، فقال:

> . ﴿٤١﴾ ﴿يا صاحبي السجن أما أحدكما﴾ وهو الذي رأى أنه يعصر خراً، فإنه يحرج من السجن ﴿فيسقى ربه خراً أي: يسقى سيده الذي كان يخدمه خمراً، وذلك مستلزم لخروجه من السبجن، ﴿وأما الآخر﴾ وهو: الذي رأى أنه يحمل فوق رأسه خبزاً تأكل الطير منه .

﴿فيصلب فتأكل الطير من رأسه﴾ فإنه عبر [عن] الخبز الذي تأكله الطير، بلحم رأسه وشحمه، وما فيه من المخ، وأنه لا يقبر ويستر عن الطيور، بل يصلب ويجعل في محل، تتمكن الطيور من أكله، ثم أخبرهما بأن هذا التأويل الذي تأوله لهما، أنه لا بدمن وقوعه فقال: ﴿ قضى الأمر الذي نيه تستفتيان أي: تسألان عن تعبيره وتفسيره.

﴿٤٢﴾ ﴿وقال للذي ظن أنه ناج منهما اذكرن عند ربك فأنساه الشيطان

وَاتَّعَتْ مِلَةً وَالِمَاءَ عَ إِلَيْهِ مِ وَاسْحَقَ وَيَهُ عُونِ مَاكَانَ لَنَهُ لَكَ إِلَى مِن فَسْلِ اللهِ عَلَيْ اكْانَ لَنَهُ لَكَ إِلَى مِن فَسْلِ اللهِ عَلَيْ اكْلَ النَّالِ وَلَيْنَ الْمُعْلِيلُ اللهِ عَلَيْ اكْلَ النَّالِيلُ النَّالِيلُ اللهِ عَلَيْ اكْلَ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ

ذكر ربه فلبث في السجن بضع سنين أي: ﴿وقال له يوسف عليه السلام: ﴿للذي رأى أنه يعصر خراً: ﴿اذكرني عند ربك أي: اذكر له شأني وقصتي، لعله يرق لي، فيخرجني مما أنا فيه، ﴿فأنساه الشيطان ذكر ربه ﴾ أي: فأنسى الشيطان ذلك الناجي ذكر الله تعالى، وذكر ما يقرب إليه، ومن جملة ذلك نسيانه ذكر يوسف الذي يستحق أن يجازى بأتم الإحسان، وذلك ليتم الشامرة وقضاءه.

﴿فلبت في السجن بضع سنين﴾ والبضع منين﴾ والبضع من الثلاث إلى التسع، ولهذا قيل: إنه لبث سبع سنين، ولما أراد الله أن يتم أمره، ويأذن بإخراج يوسف من السجن، قدر لذلك سبباً، كان سبباً لإخراج يوسف وارتفاع شأنه وإعلاء قدره، وهو رؤيا الملك.

﴿ ٤٣ ـ ٤٩ ﴾ ﴿ وقال الملك إني أرى سبع بقرات سمان يأكلهن سبع عجاف وسبع سنبلات خضر وأخر يابسات يا أيها الملأ أفتوني في رؤياي إن كنتم للمرؤيا تعبرون \* قالوا أضغاث أحلام وما نحن بتأويل الأحلام بعالمين \* وقال الذي نجا منهما وادكر بعد أمة أنا أنبئكم بتأويله فأرسلون \* يوسف أيها الصديق أفتنا في سبع بقرات سمان

ياكلهن سبع عجاف وسبع سنبلات خضر وأخر يابسات لعلى أرجع إلى الناس لعلهم يعلمون \* قال تزرعون سبع سنين دأبا فما حصدتم فذروه في سنبله إلا قليلا نما تأكلون \* ثم يأت من بعد ذلكِ سبع شداد يأكلن ما قدمتم لهن إلا قليلا مما تحصنون \* ثم يأت من بعد ذلك عام فيه يغاث الناس وفيه يعصرون الله تعالى أن يخرج يوسف من السجن، أرى الله الملك هذه الرؤيا العجيبة، الذي تأويلها يتناول جميع الأمة، ليكون تأويلها على يديوسف، فيظهر من فضله، ويبين من علمه ما يكون له رفعة في الدارين، ومن التقادير المناسبة أن الملك الذي ترجع إليه أمور الرعية هو الذي رآها، لارتباظ مصالحها به.

وذلك أنه رأى رؤيا هالته، فجمع لها علماء قومه وذوي الرأي: منهم وقال: ﴿إِنّ أَرَى سبع بقرات سمان يأكلهن سبع ﴾ أي: سبع من البقرات ﴿عجاف ﴾ وهذا من العجب، أن السبع العجاف الهزيلات اللاتي سقطت قوتهن، يأكلن السبع السمان التي كُنّ ناية في القوة.

وه رأيت وسبع سنبلات خضر ايات وسبع سنبلات خضر اياكلن سبع سنبلات ويا أيها الملا أفتوني في رؤياي لأن تعبير الجميع واحد، وتأويله شيء واحد، وإن كنتم للرؤيا تعبرون فتحيروا، ولم يعرفوا لها وجهاً. و وقالوا: أضغاث أحلام اي: أحلام لا حاصل لها، ولا لها تأويل.

وهذا جزم منهم بما لا يعلمون، وتعذر منهم، [بما ليس بعذر] (١) ثم قالوا: ﴿وما نحن بتأويل الأحلام بعالمين أي: لا نعبر إلا الرؤيا، وأما الأحلام التي هي من الشيطان، أو من حديث النفس، فإنا لا نعبرها.

فجمعوا بين الجهل والجزم، بأنها أضغاث أحلام، والإعجاب بالنفس، بحيث إنهم لم يقولوا: لا نعلم

تأويلها، وهذا من الأمور التي لا تنبغي لأهل الدين والحجا، وهذا أيضأمن لطف الله بيوسف عليه السلام. فإنه لو عبرها ابتداء \_قبل أن يعرضها على الملأ من قومه وعلمائهم، فيعجزوا عنها لليكن لها ذلك الموقع، ولكن لما عبرضها عليهم فعجزوا عن الجواب، وكان الملك مهتما لها غاية، فعبرها يوسف \_ وقعت عندهم موقعاً عظيماً، وهذا نظير إظهار الله فضل آدم على الملائكة بالعلم، بعد أن سألهم فلم يعلموا. ثم سأل آدم، فعلمهم أسماء كل شيء، فحصل بذلك زيادة فضله، وكما يظهر فضل أفضل خلقه محمد ﷺ في القيامة، أن يلهم الله الخلق أن يتشفعوا بادم، ثم بنوح، ثم إبراهيم، ثم موسى، ثم عيسى عليهم السلام، فيعتذرون عنها، ثم يأتون محمداً ﷺ فيقول: «أنا لها أنا لها»، فيشفع في جميع الخلق، وينال ذلك المقام المحمود الذي يعبطه به الأولون والآخرون.

فسبحان من خفيت ألطافه، ودقت في إيصاله البر والإحسان، إلى خواص أصفيائه وأوليائه، ﴿وقال الذي نجا منهما﴾ أي: من الفتين، وهو الذي أوصاه رأى أنه يعصر خراً، وهو الذي أوصاه يوسف أن يذكره عند ربه ﴿وادْكر بعد له في تعبيره لرؤياهما، وما وصاه به، وعلم أنه كفيل بتعبير هذه الرؤيا بعد مدة من السنين، فقال: ﴿أَنَا أَنْبَكُم مِنْهُ اللهُ يُوسِفُ لأسأله عناها

فأرسلوه، فجاء إليه، ولم يعنفه يوسف على نسيانه، بل استمع ما يسأله عنه، وأجابه عن ذلك، فقال: ﴿ يُوسِفُ أَيِ كَثير الصدق في أقواله وأفعاله، ﴿ أفتنا في سبع بقرات سمان بأكلهن سبع عجاف وسبع سنبلات خضر وأخر يابسات لعلي أرجع إلى الناس لعلهم يعلمون ﴿ فَنَهِ أَرْجِع إلى الناس لعلهم يعلمون ﴿ فَنَهِ مَتَسُوقُونُ لَتَعِيرِهَا، وقد أهمتهم.

فعبر يوسف، السبع البقرات السمان والسبع السنبلات الخضر، بأنهن سبع سنين مخصبات، والسبع البقرات العجاف والسبع السنبلات اليابسات، بأنهن سنين مجدبات، ولعل وجه ذلك \_ والله أعلم \_ أن الخصب والحدب لما كان الحرث مبنياً عليه، وأنه إذا حصل الخصب قويت الزروع والحروث، وحسن منظرها، وكثرت غلالها، والجدب بالعكس من ذلك. وكانت البقر هي التي تحرث عليها الأرض، وتسقى عليها الحروث في الغالب، والسنبلات هي أعظم الأقوات وأفضلها، عبرها بذلك لوجود المناسبة، فجمع لهم في تأويلها بين التعبير والإشارة لما يفعلونه، ويستعدون به من التدبير في سني الخصب، إلى سنى الحدب فقال: ﴿تررحون سبع سنين دأباً ﴾ أي :

﴿فما حصدتم﴾ من تلك الزروع ﴿فَذُرُوهُ﴾ أي: اتركوه ﴿فَي سنبله﴾ لأنه أبقى له وأبعد عن الالتفات إليه ﴿ إِلَّا قِلْمُلَّا مُمَا تُأْكِلُونَ ﴾ أي: ديروا أيضاً أكلكم في هذه السنين الخصبة، وليكن قليلاً، ليكثر ما تدخرون ويعظم الفعه ووقعه . 📉

﴿ثم يأتي من بعد ذلك ﴾ أي: بعد تلك السنين السبع المخصبات، ﴿سبع شداد أي: مجدبات جداً ﴿ يأكلن ما قدمتم لهن، أي: يأكلن جيم ما ادخرتموه ولو كان كثيراً، ﴿إِلَّا قَلْيَلَّا مِمَّا تحصنون أي: تمنعونه من التقديم

﴿ثم يأتي من بعد ذلك ﴾ أي: بعد السبع الشداد وعام فيه يغاث الناس وفيه يَعْصرون ﴿ أَي: فيه تكثر الأمطار والسيول، وتكثر الغلات، وتزيد على أقواتهم، حتى إنهم يعصرون العنب ونحوه زيادة على أكلهم، ولعل استدلاليه على وجود هذا العام الخصب، مع أنه غير مصرح به في رؤياً الملك، الأنه فهم من التقدير (١) بالسبع

الشداد، أن العام الذي يليها يزول به يوسف عن نفسه ﴾ فهل رأيتن منه ما شدتها، ومن المعلوم أنه لا ينزول الجدب المستمر سبع سنين متواليات، إلا بعام مخصب جداً، وإلا لما كان للتقدير فائدة، فلما رجع الرسول إلى الملك والناس، وأخبرهم بتأويل يوسف للرؤيا، عجبوا من ذلك، وفرحوا بها أشد الفرح.

> ﴿ ٥٠ \_ ٧٥ ﴾ ﴿ وقال الملك اثتون به فلما جاءه الرسول قال ارجع إلى ربك فاسأله ما بال النسوة اللاق قطعن أيديهن إنَّ ربي بكيدهن عليم \* قال ما خطبكن إذ راودتن يوسف عن نفسه قلن حاش لله ما علمنا عليه من سوء قالت امرأة العزيز الآن حصحص الحق أنسا راودتسه عسن نسفسسه وإنسه لمن الصادقين \* ذلك ليعلم أني لم أخنه بالخيب وأنّ الله لا يهدى كيبد الخائنين \* وما أبرىء نفسى إنّ النفس لأمارة بالسوء إلا ما رحم ربي إنّ ربي عفور رحيم \* وقال الملك ائتوني به أستخلصه لنفسى فلما كلمه قال إنك اليوم لدينا مكين أمين \* قال اجعلني على خزائن الأرض إن حفيظ عليم \* وكذلك مكنا ليوسف في الأرض يتبوأ منها حيث يشاء نصيب برحتنا من نشاء ولا نضيع أجر المحسنين \* ولأجر الأخرة خير للذين آمنوا وكانوا يتقون، يقول تعالى: ﴿وقال الملك﴾ لن عنده ﴿ائتوني به ﴾ أي: بيوسف عليه السلام، بأن يخرجوه من السجن ويحضروه إليه، فلما جاء يوسف الرسول وأمره بالحضور عند الملك، امتنع عن البادرة إلى الخروج، حتى تتبين براءته التامة، وهذا من صبره وعقله ورأيه التام

> ف ﴿قال﴾ للرسول: ﴿ارجع إلى ربك ﴾ يعنى به الملك، ﴿فأسأله ما بال النسوة اللاتي قطعن أيديهن الني أي: اسأله ما شأنهن وقصتهن، فإن أمرهن ظاهر متضح ﴿إن ربي بكيدهن عليم﴾ فأحضرهن الملك، وقال: ﴿مَا خطبكن﴾ أي: شأنكن ﴿إِذْ راودتن

يريب؟.

فَبُرَّأَنَهُ و ﴿ قُلَن حَاشَ لَهُ مَا عَلَمُنَا عَلَيْهِ مِن سوء﴾ أي: لا قليل ولاكثير، فحينئذ زال السبب الذي تنبني عليه التهمة، ولم يبق إلا ما عند امرأة العزيز، فـ ﴿قَالَتُ امرأة العزيز الآن حصحص الحق﴾ أي: تمحض وتبين، بعد ما كنا ندخل معه من السوء والتهمة، ما أوجب له السجر(٢٠). ﴿أَنَّا رادوته عن نفسه، وإنه لمن الصادقين، في أقواله وبراءته، ﴿ فَلَكُ ﴾ الإقرار الذي أقررت [أني راودت يوسف]، ﴿ليعلم أني لم أحنه بالغيب﴾.

🗽 يحتمل أن مرادها بذلك زوجها أي : ليعمله أن حسين أقسررت أني راودت يوسف، أن لم أخنه بالغيب، أي: لم يجر منني إلا مجرد المراودة، ولم أفسد عليه فراشه، ويحتمل أن المراد بذلك ذلك ليعلم يوسف حين أقررت أني أنا الذي راودته، وأنه صادق أني لم أخنه في حال غيبته عني، ﴿وأن الله لا يهدي كيد الخائنين﴾ فإن كل خائر، لا بدأن تعود خيانته ومكره على نفسه، و لا بد أن يتبين أمره .

ثم لماكان في هذا الكلام نوع تزكية لنفسها، وأنه لم يجر منها دنب في شأن يوسف، استدركت فقالت. ﴿وما أبسرىء نفسي أي: من الراودة والهمِّ، والحرص الشديد، والكيد في ذلك ، ﴿إِن الَّنفُس لأمارة بالسوء ﴾ أي: لكثيرة الأمر لصاحبها بالسوء، أي: الفاحشة، وسائر الذنوب، فإنها مركب الشيطان، ومنها يدخل على الإنسان ﴿إلا ما رحم ربي، فنجاه من نفسه الأمارة، حتى صارت نفسه مطمئنة إلى ربها ، منقادة لداعي الهدي ، متعاصية عن داعي الردي، فذلك ليس من النفس، بل من فضل الله ورحمته

﴿إِنْ رَبِّي خَفُور رَحْيَم ﴾ أي: هو عفور لمن تجرأ على الذنوب والعاصي، إذا تاب وأناب، ﴿رحيم﴾ بقبول توبته، وتوفيقه للأعمال الصالحة، وهذا هو الصواب أن هذا من قول امزأة العزيز، لا من قول يوسف، فإن السياق في كلامها، ويوسف إد داك في

<sup>(</sup>١) في ب: التعبير.

السجن لم يحضر.

فلما تحقق الملك والناس براء يوسف النامة، أرسل إليه الملك وقال: ﴿التوني به أستخلصه لنفسي﴾ أي: أجعله خصيصة لي ومقرباً لديَّ فأتوه به كلامه، وزاد موقعه عنده فقال له: ﴿إِنْكَ اليوم لدينا﴾ أي: عندنا ﴿مكين أمين﴾ أي: متمكن، أمين على الأسرار، ف ﴿قال﴾ يوسف طلباً للمصلحة العامة: ﴿اجعلني على خزائن الأرض وغلالها، وكيلاً حافظاً مدراً.

﴿إِنِي حَفَيظُ عَلَيْمِ ﴾ أي: حَفَيظُ للذي أتولاه، فلا يضيع منه شيء في غير محله، وضابط للداخل والخارج، عليم بكيفية التدبير والإعطاء والمنع، والتصرفات، وليس ذلك حرصاً من يوسف على الولاية، وإنما هو رغبة منه في النفع العام، وقد عرف من نفسه من الكفاءة والأمانة والحفظ ما لم يكونوا يعرفونه.

فلذلك طلب من الملك أن يجعله على خزائن الأرض، فجعله الملك على خزائن الأرض وولاه إياها، قال تعالى: ﴿وكذلك﴾ أي: هذه الأسباب في الأرض يتبوأ منها حيث يشاء في الأرض يتبوأ منها حيث يشاء في عيش رغد، ونعمة واسعة، وجاه عريض، ﴿نصيب برحمتنا من نشاء أي: هذا من رحمة الله بيوسف التي أعلى نعمة الدنيا.

وولا نضيع أجر المحسنين ويوسف عليه السلام من سادات المحسنين، فله في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة، ولهذا قال: ﴿ولأجر الدنيا ﴿للذين أَمنوا وكانوا يتقون أي: لن جمع بين التقوى والإيمان، فبالتقوى تترك الأمور المحرمة من كبائر الذنوب وصغائرها، وبالإيمان التام يحصل تصديق القلب، بما أمر الله بالتصديق به، وتتبعه أعمال القلوب وأعمال

الجوارح، من الواجبات والمستحبات.

﴿٥٨ ـ ٦٨ ﴾ ﴿وجاء إخوة بوسف

فدخلوا عليه فعرفهم وهم له منكرون ﴿ وَلَمَّا جَهْزُهُمُ بَجِهَازُهُمُ قَالَ ائتوني بأخ لكم من أبيكم ألا ترون أني أوفى الكيل وأنا خير النزلين ﴿ فإن لم تأتون به فلا كيل لكم عيندي ولاً تقربون \* قالوا سنراود عنه أباه وإنا لفاعلون \* وقال لفتيانه اجعلوا بضاعتهم في رحالهم لعلهم يعرفونها إذا انقلبوا إلى أهلهم لعلهم يرجعون \* فلما رجعوا إلى أبيهم قالوا يا أبانا منع منا الكيل فأرسل معنا أخانا نكتل وإنا له لحافظون \* قال هل آمَنكم عليه إلاّ كما أمنتكم على أخيه من قبل فالله خير حافظاً وهو أرحم الراحين ﴿ ولما فتحوا متاعهم وجدوا بضاعتهم ردت إليهم قالوايا أبانا ما نبغى هذه بضاعتنا ردت إلينا ونمير أهلنا ونحفظ أخانا ونزداد كيل بعير ذلك كيل يسير \* قال لن أرسله معكم حتى تؤتون موثقاً من الله لتأتنني به إلا أن يحاط بكم فلما آتوه موثقهم قال الله على ما نقول وكيل \* وقال يا بني لا تدخلوا من باب واحد وادخلوا من أبواب متفرقة وما أغنى عنكم من الله من شيء إن الحكم إلا لله عليه توكلت وعليه فليتوكل المتوكلون ﴿ وَلَمَّا دَخُلُوا مِنْ حيث أمرهم أبوهم ما كان يغني عنهم من الله من شيء إلا حاجة في نفس يعقوب قضاها وإنّه لذو علم لما علمناه ولكنَّ أكثر الناس لا يعلمون﴾ أي: لما تولى يوسف عليه السلام خزائن الأرض، دبرها أحسن تدبير، فزرع في أرض مصر جميعها في السنين المخصبة زروعاً هائلة، واتخذلها المحلات الكبار، وجبا من الأطعمة شيئا كثيرا وحفظه، وضبطه ضبطا تاما، فلما دخلت السنون المجدبة، وسرى الجدب حتى وصل إلى فلسطين، التي يقيم فيها يعقوب وبنوه، فأرسل يعقوب بنيه

﴿ولما جهزهم بجهازهم﴾ أي: كال

لأجل الميرة إلى مصر، ﴿وجاء إخوة

يوسف فدخلوا عليه فعرفهم وهم له

م**نكرون**﴾ أي: لم يعرفوه.

لهم كما كان يكيل لغيرهم، وكان من تدبيره الحسن أنه لا يكيل لكل واحد أكثر من حل بعير، وكان قد سألهم عن حالهم، فأخبروه أن لهم أخاً عند أبيه، وهو بنيامين.

فرقال لهم: ﴿ائتوني بأخ لكم من أبيكم ﴾ ثم رغبهم في الإتيان به فقال: ﴿الا ترون أني أوفي الكيل وأنا خير المنزلين ﴾ في الضيافة والإكرام ثم رهبهم بعدم الإتيان به، فقال: ﴿فَإِن لَم تَأْتُونِي بِه فَلا كيل لكم عندي ولا تقربون ﴾ وذلك لعلمه باضطرارهم إلى الإتيان إليه، وأن ذلك يحملهم على الإتيان به .

ف ﴿قالوا سنراود عنه أباه ﴾ دلُ هذا على أن يعقوب عليه السلام كان مولعاً به لا يصبر عنه، وكان يتسلى به بعد يوسف، فلذلك احتاج إلى مراودة في بعثه معهم ﴿وإنا لفاعلون﴾ لما أمرتنا

﴿وقال﴾ يوسف ﴿لفتيانه﴾ الذين في خدمته: ﴿اجعلوا بضاعتهم﴾ أي: الثمن الذي اشتروا به من الميرة.

﴿ في رحالهم لعلهم يعرفونها ﴾ أي: بضاعتهم إذا رأوها بعد ذلك في رحالهم، ﴿ لعلهم يرجعون ﴾ لأجل التحرج من أخذها على ما قيل، والظاهر أنه أراد أن يرغبهم في إحسانه إليهم بالكيل لهم كيلاً وافياً، ثم إعادة بضاعتهم إليهم على وجه لا يحسون بها، ولا يحسون الإنسان تمام الوفاء المحسن.

﴿فلما رجعوا إلى أبيهم قالوا: يا أبانا منع منا الكيل أي: إن لم ترسل معنا أخانا، ﴿فأرسل معنا أخانا نكتل أي: ليكون ذلك سبباً لكيلنا، ثم خافظون من أن يعرض له ما يكره، ﴿قال له لمنكم عليه السلام: أخيه من قبل أي: تقدم منكم التزام أكثر من هذا لم تفوا بما عقدتم من التأكيد، فلا أمتزامكم وحفظ يوسف، ومع هذا لم تفوا بما عقدتم من التأكيد، فلا أثن بالتزامكم وحفظكم، وإنما أثن

بالله تعالى .

﴿ فَاللَّهُ حَيْرٌ حَافِظاً وَهُ وَ أَرْحُمُ الراهين، أي: يعلم حالي، وأرجو أنَّ یرحمنی، فیحفظه ویرده عَلی، وکأنه فی هذا الكلام قد لان لإرساله معهم، ثم إنهم ﴿ لما فتحوا متاعهم وجدوا بضاعتهم ردت إليهم، هذا ذليل على أنه قد كان معلوماً عندهم أن يوسف قد ردها عليهم بالقصد، وأنه أراد أن يملكهم إياها، ف ﴿قالوا﴾ لأبيهم \_ ترغيبا في إرسال أخيهم معهم ..: ﴿يا أبانا ما نبغي اي: أي: شيء نطلب بعد هذا الإكرام الجميل، حيث وفي لنا الكيل، ورد علينا بضاعتنا على الوجه الحسن، المتضمن للإخلاص ومكارم الأخلاق؟..

﴿هذه بضاعتنا ردت إلينا ونمير أهلنا﴾ أي: إذا ذهبنا بأخينا صار سبباً لكيله لناً، فمرنا (١) أهلنا، وأتينا (٢) لهم، بما هم مضطرون إليه من القوت، ﴿ونحفظ أخانا ونزداد كيل بعير ﴾ بإرساله معنا، فإنه يكيل لكل واحد حمل بعير، ﴿ذلك كيل يسير﴾ أي: سهل لا ينالك ضرر، لأن المدة لا تطول، والمصلحة قد تبينت.

ف ﴿قال﴾لهم يعقوب: ﴿لن أرسله معكم حتى تؤتون موثقا من الله أي: عُهداً ثقيلاً، وتحلفون بالله ﴿ لِتِأْتُنني بِهِ إِلَّا أَن يُحاطُ بَكُم ﴾ أي: إلا أن يأتيكم أمر لا قِبَل لكم به، ولا تقدرون دفعه، ﴿فلما آتوه موثقهم﴾ على ما قال واراد ﴿قال: الله على ما نقول وكيل، أي: تكفينا شهادته علينا وحفظه وكفاءته، ثم لما أرسله معهم وصاهبم إذا هم قدموا مصر، أن ﴿لا تدخلوا من باب واحدُ وادخلُوا من أبواب متفرقة ﴾وذلك أنه خاف عليهم العين، لكثرتهم وبهاء منظرهم، لكونهم أبناء <sup>(٣)</sup> رجل واحد، وهذا

﴿وَ﴾ إِلاَّ فَ ﴿مَا أَغْنَي عَنِكُمْ مَنْ اللَّهُ من شميء كالمقدر لا بدأن يكون، ﴿إِن الحَكم إِلا شهُ اِي: القضاء

قصاؤه، والأمر أمره، فما قضاه وحكم به لا بدأن يقع، ﴿عليه توكلت﴾ أي: اعتمدت على الله، لا على ما وصيتكم به من السبب، ﴿وعليه فليتوكل التوكلون ﴾ فإن بالتوكل يحصل كل مطلوب، ويندفع كل مرهوب.

﴿وَلَمَا﴾ دهبوا و ﴿دخلوا من حيث أمرهم أبوهم ما كان، ذلك الفعل ﴿يغنى عنهم من الله من شيء إلا حاجة في نفس يعقوب قضاها﴾ وهو موجب الشفقة والمحبة للأولاد، فحصل له في ذلك نوع طمأنينة، وقضاء لما في خاطره.

وليس هذا قصوراً في علمه، فإنه من الرسل الكرام والعلماء الربانيين، ولهذا قال عنه: ﴿وإنه لذو علم﴾ أي: لصاحب علم عظيم ﴿ لما علمناه ﴾ أي: لتعليمنا إياه، لا بحوله وقوته أدركه، بل بفضل الله وتعليمه، ﴿ولكن أكثر الناس لا يعلمون، عواقب الأمور ودقائق الأشياء وكذلك أهل العلم منهم، يحقى عليهم من العلم وأحكامه ولوازمه شيء كثير .

يوسف آوى إليه أخاه قال إنى أنا أخوك فلا تبتئس بما كانوا يعملون \* فلمًا جهزهم بجهازهم جعل السقاية في رحل أخيه ثم آذن مؤذن أيتها العير إنَّكم لسارقون \* قالوا وأقبلوا عليهم ينتهي الأمر -ماذا تفقدون \* قالوا نفقد صواع الملك قالوا تالله لقد علمتم ما جئنا لنفسد في الأرض وما كنا سارقين \* قالوا فما من وجد في رحله فهو جزاؤه كذلك نجزي الظالمين \* فبدأ بأوعيتهم قبل وعاء أخيه ثم استخرجها من وعاء أخيه كذلك كدنا ليوسف ما كان ليأخذ أخاه في دين الملك إلا أن يشاء الله نرفع من قبل فأسرها يوسف في نفسه ولم جاءوا مقبلين إليهم، ليس لهم همِّ إلا

BENEFIT I قَالْوَاْ أَضْغَكُ أَعَلَا ۗ وَمَا نَعَنُ بَنَأُوبِ إِنَّ الْأَخْلَامِ بِعَلِمِينَ ۞ · وَقَالَ الَّذِي غَامِنْهُمَا وَاذَكَرَ يَعْدَأُمَّةٍ أَنَا أَنْبَتَكُكُر بَتَأْمِيلِهِ فَأَرْسِيلُونِ۞ يُوسُفُ أَيُّهُا ٱلصِّيدِيقُ أَفْيْنَا فِي سَيْعِ بَقَرَبِ سِمَانِ يَأْكُ لُهُنَّ سَبْعٌ عِمَافٌ وَسَبْعِ سُنُكُلَّتٍ خُصْرِ وَأَخْرَ يَامِئْتِ لَعَايِّزَتِهِعُ إِلَى ٱلنَّاسِ لَعَلَّهُمُ يَقِلُمُونَ ۞ قَالَ تَزْيَعُونَ سَبْعَ سِنِينَ دَأَبًا فَاحْصَدَتْمْ فَذَرُوهُ فِي سُنْكُلِهِ لِلْا قَلِيكَ مِّمَا تَأْكُلُونَ ۞ ثُرُكِأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ سَنْبُعٌ شِدَادُ كِيَا كُلْنَ مَاقَدَّمْتُمُ مُكُنَّ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَا تَحْصِنُونَ ۞ ثُمَّ يَأْقِ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ عَارِّيْهِ يُغَاثُ ٱلنَّاسُ وَفِيهِ يَعْصِرُونَ ۞ وَقَالَ ٱلْلِكَ ٱثُولَهُ بِيِّدِهُ فَكُمَّا جَاءَهُ ٱلرَّسُولُ قَالَ ارْجِعَ إِلَىٰ رَبِّكَ فَشَقَلْهُ مَا بَالْ ٱلْنِسَّوَةِ ٱلَّتِي قَطَّعُنَ أَيْدِيَهُنَّ إِنَ رَبِّي بِكَيْدِهِنَّ عَلِيدٌ۞ قَالَ مَاخَطْبُكُنَّ إِذْ رُوَدَتُّنَّ يُوسُفَعَن نَفِّي كِيْ قُلَّ حَشَى لِيَّة مَاعَلِمُنَاعَلَيْهِ مِن سُوَةً قَالَتِ ٱمْرَأَتُ ٱلْعَرِيزِ ٱلْنُزَحَمِّكُ صَ اَلْحَقُّ أَتَا رُوَدِنُّهُ يُعَن تَفْسِيقِهِ وَإِنَّهُ رَلَنَ ٱلصَّادِقِينَ ﴿ ذَٰلِكَ إِنَّهُ إِيغَلَرَ أَنْ لَوْ أَخُنُهُ مِا لَغَيْبِ وَأَنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى كَيْدَ ٱلْخَابِينِ وَ ﴿ PERSON TO MERSON

يبدها لهم قال أنتم شِرٌّ مكاناً والله أعلم بما تصفون \* قالوا يا أيها العزيز إنَّ له أبأ شيخا كبيرا فخذ أحدنا مكانه إنا نراك من المحسنين \* قال معاذ الله أن نأخذ إلا من وجدنا متاعنا عنده إنا إذاً لطالمون أي: لما دخل إحوة يوسف على يوسف ﴿ آوى إليه أخاه ﴾ أي: شقيقه وهو «بنيامين» الذي أمرهم بالإتيان به [و] ضمه إليه، واختصه من ﴿٧٩ - ٧٩ ﴿ وَلَا دَحُمْ لُوا عَلَى بَينِ إَخْوِتُهُ ، وَأَخْبِرُهُ بِحَقِيقَةَ الحَالُ ، و ﴿قَالَ: إِنْ أَنَا أَخُوكُ فَلَا تَبْتُنَّسُ﴾ أى: لا تحرن ﴿ بِمَا كَانُوا يَعْمُلُونَ ﴾ فإن العاقبة حير لنا، ثم خبره بما يريد أن يصنع ويتحيل لبقائه عنده إلى أن

﴿فلما جهزهم بجهازهم﴾أي: ولمن جاء به حمل بعير وأنا به زعيم \* كان لكل واحد من إخوته، ومن جملتهم أخوه هذا، ﴿جعل السقاية﴾ وهو: الإناء الذي يشرب به، ويكال جزاؤه إن كنتم كاذبين \* قالوا جزاؤه فيه ﴿في رحل أخيه تم اوعوا متاعهم، فلما انطلقوا ذاهبين، ﴿أَذَنَّ مؤذن أيتها العير إنكم لسارقون، ولعل هذا المؤذن لم يعلم بحقيقة الحال، ﴿قَالُوا ﴾أي: إخوة يوسف ﴿وأقبلوا عليهم الإبعاد التهمة، فإن السارق درجات من نشاء وفوق كل ذي علم ليس له هَمُّ إلا البعد والانطلاق عمن عليم \* قالوا إن يسرق فقد سرق أخ له سرق منه، لتسلم لهم سرقته، وهؤلاء

E E E \* وَمَا أَبْرِي نَفْيِي إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَّ ارَةً إِلَّا اللَّهِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَيَّ ا إِنَّ رَيْى عَنْهُورٌ رَبِّجِيدٌ ۞ وَقَالَ ٱلْمَلِكُ ٱنْفُونِي بِدِيَّ أَسْتَغَلِّصُهُ لِنَفْيِكَ فَلَمَّا كَنَّمَهُ فَالَ إِنَّكَ ٱلْيُؤْمَ لَدَيْنَا مَرِكِنَّ أَمِينٌ ۞ قَالَ الْجَعَلْنِي عَلَى خُرَّ إِينَ ٱلْأَرْضِّ إِنِي حَفِيظٌ عَلِيدٌ ۞ وَكَذَاكِ مَكُنَّا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ يَكَبِّوَّأُمِنْهَا حَيْثُ يَشَكَّاءُ نَهِيبُ بِرَحْيَنَا مَن لَشَآءٌ وَلانْضِيعُ أَجْرَلْلُحْسِنِينَ ۞ وَلاَجْرُ ٱلْآخِرَةِ حَيْرٌ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا وَكَانُواْ يَتَـٰقُونَ ۞ وَجَاَّمَ إِخْوَةُ يُوسُفَ فَنَخُلُواْ عَلَيْهِ فَعَرَفَهُمْ وَهُمْ لَهُرُمُنكُرُونَ ﴿ وَلَٰكَا حَهَّزَهُم بِجَهَا نِهِمْ قَالَ ٱلنُّونِ إِلَجْ لَكُمْ مِّنَّ أَبِيكُمْ أَلَاتَرَوْنَ أَيْ أُوفِي ٱلْكَيْلَ وَٱنَّاخَيْرُ لِلَّهُ زِلِينَ ۞ فَإِن لَهُ تَأْتُونِي بِهِ مَفَكَد كَيْلَ لَكُرِّعِندِي وَلَانْقَتْرَوْنِ۞ قَالُواْسَنُزُودُ عَنْهُ أَبَّاهُ وَإِنَّا لَفَا عِلُونَ۞ وَقَالَ لِفِنْكَ نِهِ أَجْعَلُواْ بِضَاعَنَهُمْ فِي رِحَالِمِهُ لَعَلَّهُمُ مَعْ فِرُنَّهَا إِذَا أَنقَلَتُوٓاْ إِلَىٓ أَهْلِهِمُ لَعَلَّهُمُ يَرْجِعُونَ ۞ فَلَمَّا رَجَعُواْ إِلَىٰ أَبِيهِمْ قَالُواْ يَكَأَبَاكَ امْنِعَ مِنَّا ٱلْكَيْلُ فَأَرْسِيلْ مَعَنَا ٱلْحَانَانُكُمْتَلْ وَإِنَّالُهُ لِلْحَفِظُونَ ۞ AND AND THE REPORT OF THE PARTY OF THE PARTY

إزالة التهمة التي رموا بها عنهم، فقالوا في هذه الحال: ﴿ماذا تفقدون﴾ ولم يقولوا: «ما الذي سرقنا» لجزمهم بأنهم براء من السرقة، ﴿قالوا نفقد صواع الملك ولمن جاء به حمل بعير﴾ أي: أجرة له على وجدانه ﴿وأنا به زعيم﴾ أي: كفيل، وهذا يقوله المؤذن المتفقد.

﴿قالوا تالله لقد علمتم ما جئنا لنفسد في الأرض بجميع أنواع المعاصي، ﴿وما كنا سارقين ﴾ فإن السرقة من أكبر أنواع الفساد في الأرض، وإنما أقسموا على علمهم أنهم ليسوا مفسدين ولا سارقين، لأنهم عرفوا أنهم سبروا من أحوالهم ما يدلهم على عفتهم وورعهم، وأن هذا ولأمر لا يقع منهم بعلم من اتهموهم، وقالوا: «تالله لم نفسد في الأرض ولم قالوا: «تالله لم نفسد في الأرض ولم قالون المنافية ا

﴿قالوا فما جزاؤه ﴾ أي: جزاء هذا الفعل ﴿إن كنتم كاذبين ﴾ بأن كان معكم؟ ﴿قالوا جزاؤه من وجد في رحله ﴿جزاؤه ﴾ بأن يتملكه صاحب السرقة ، وكان هذا في دينهم أن السارق إذا ثبتت عليه السرقة كان ملكاً لصاحب المال المسروق، ولهذا قالوا: ﴿كذلك نجزى الظالمين ﴾ .

﴿ فبدأ ﴾ المفتش ﴿ بأوعيتهم قبل وعاء أخيه ﴾ وذلك لتزول الريبة التي

يظن أنها فعلت بالقصد، فلما لم يجد في أوعيتهم شيئاً ﴿استخرجها من وعاء أخيه﴾ ولم يقل «وجدها، أو سرقها أخوه» مراعاة للحقيقة الواقعة.

فحينئذ تم ليوسف ما أراد من بقاء أخيه عنده، على وجه لا يشعر به إخوته، قال تعالى: ﴿كذلك كدنا ليوسف﴾ أي: يسرنا له هذا الكيد، كان ليأخذ أخاه في دين الملك﴾ لأنه ليس من دينه أن يتملك السارق، وإنما له عندهم جزاء آخر، فلو ردت الحكومة إلى دين الملك، لم يتمكن يوسف من إبقاء أخيه عنده، ولكنه جعل الحكم منهم، ليتم له ما أراد.

قال تعالى: ﴿نرفع درجات من نشاء ﴾ بالعلم النافع، ومعرفة الطرق الموصلة إلى مقصدها، كما رفعنا درجات يوسف، ﴿وفوق كل ذي علم عليم ﴾ فكل عالم، فوقه من هو أعلم منه حتى ينتهي العلم إلى عالم الغيب والشهادة، فلما رأى إخوة يوسف ما رأوا ﴿قالوا إن يسرق ﴾ هذا الأخ، فليس هذا غريباً منه، ﴿فقد سرق أخ له من قبل ﴾ يعنون: يوسف عليه السلام، ومقصودهم تبرئة أنفسهم وأن هذا وأخاه قد يصدر منهما ما يصدر من السرقة، وهما ليسا شقيقين لنا.

وفي هذا من الغض عليهما ما فيه، ولهذا: أسرها يوسف في نفسه ﴿ولم يبدها لهم ﴾ أي: لم يقابلهم على ما قالوه بما يكرهون، بل كظم الغيظ، وأسرً الأمر في نفسه، و ﴿قال ﴾ في نفسه ﴿أنتم شر مكاناً ﴾ حيث ذمتمونا بما أنتم على أشر منه، ﴿والله أعلم بما يعلم الله أنا براء منها، ثم سلكوا معه مسلك التملق، لعله يسمح لهم بأخيهم.

ف ﴿قالوا يا أيها العزيز إن له أبا شيخاً كبيراً ﴾ أي: وإنه لا يصبر عنه، وسيشق عليه فراقه، ﴿فخداً أحدنا مكانه إنا نراك من المحسنين ﴾ فأحسن إلينا وإلى أبينا بذلك، ف ﴿قال﴾ يوسف ﴿معاذ الله أن نأخذ إلا من يوسف ﴿معاذ الله أن نأخذ إلا من

وجدنا متاعنا عنده أي: هذا ظلم منا، لو أخذنا البري، بذنب من وجدنا متاعنا عنده، ولم يقل "من سرق» كل هذا تحرز من الكذب، ﴿إِنَا إِذَا ﴾ أي: إِنْ أَخَذَنَا غير من وجد في رحله ﴿لِطَالُونَ وَحِيدُ وَضِعنا العقوبة في غير موضعها.

﴿٨٠ ـ ٨٣﴾ ﴿فلما استيأسوا منه خلصوا نجيًا قال كبيرهم ألم تعلموا أنّ أباكم قد أخذ عليكم موثقاً من الله ومن قبل ما فرطتم في يوسف فلن أبرح الأرض حتى يأذن لي أبي أو يحكم الله لَل وهو حير الحاكمين \* أرجعوا إلى أبيكم فقولوا يا أبانا إنّ ابنك سرق وما شهدنا إلابما علمنا وماكنا للغيب حافظين \* واسأل القرية التي كنا فيها والعير التي أقبلنا فيها وإنّا لصادقون \* قال بل سؤلت لكم أنفسكم أمراً فصبر جيل عسى الله أن يأتيني بهم جميعاً إنه هو العليم الحكيم، أي: فلما استيأس إخوة يوسف من يوسف أن يسمح لهم بأخيهم ﴿خلصوا نجياً﴾ أي: اجتمعوا وحدهم، ليس معهم غيرهم، وجعلوا يتناجون فيما بينهم، فـ ﴿قَالَ كَبِيرِهُم ألم تعلموا أن أباكم قد أخذ عليكم مُوثِقًا مِن الله ﴾ في حفظه، وأنكم تأتون به إلا أن يحاط بكم ﴿ومن قبل ما فرطتم في يوسف المناجتمع عليكم الأمران، تفريطكم في يوسف السابق، وعدم إتيانكم بأخيه باللاحق، فليس لي وجه أواجه به أبي .

وفلن أبرح الأرض أي: سأقيم في هذه الأرض ولا أزال بها ﴿ حتى بأذن في أبي أو يحكم الله في أبي أي يقدر في المجيء وحدي، أو مع أخي ﴿ وهو خير الحاكمين ثم وصاهم بما يقولون لأبيهم، فقال: ﴿ أرجعوا إلى أبيكم فقولوا يا أبانا إن ابنك سرق أي: وأخِذ بسرقه، ولم يحصل لنا أن نأتيك به، مع ما بذلنا من الجهد في ذلك. وأخال أنا ما شهدنا بشيء لم نعلمه، الصواع استخرج من رحله، ﴿ وما كنا المعبد حافظين أي: لو كنا نعلم للغيب حافظين أي: لو كنا نعلم الغيب لما حرصنا وبذلنا المجهود في

ذهابه معنا، ولما أعطيناك عهودنا ومواثيقنا، فلم نظن أن الأمر سيبلغ ما بلغ، ﴿وَاسَالُ ﴾ إن شككت في قولنا ﴿القرية التي كنا فيها والعير التي أقبلنا فيها ﴾ فقد اطلعوا على ما أخبرناك به ﴿وَإِنَا لَصادَقُونَ ﴾ لم نكذب ولم نغير ولم نبدل، بل هذا الواقع.

فلما رجعوا إلى أبيهم وأخبروه بهذا الخبر، اشتد حزنه وتضاعف كمده، واتهمهم أيضاً في هذه القضية، كما اتهمهم في الأولى، و ﴿قال بل سولت لكم أنفسكم أمراً فصبر جميل﴾ أي: ألجأ في ذلك إلى الصبر الجميل، الذي لا يصحبه تسخط ولا جزع، ولا شكوى للخلق، ثم لجأ إلى حصول الفرج لما رأى أن الأمر اشتد، والكربة انتهت فقال: ﴿عسى الله أن يأتيني بهم النها أي: يوسف و «بنيامين»، والخير الذي أقام في مصر.

﴿إِنه هو العليم ﴾ الذي يعلم حالي ، واحتياجي إلى تفريجه وصنّته ، واضطراري إلى إحسانه ، ﴿الحكيم ﴾ الذي جعل لكل شيء قدراً ، ولكل أمر منتهى ، بحسب ما اقتضته حكمته الربائية .

وقال عنهم وقال يأ أسفى على يوسف وابيضت عيناه من المنون فهو كظيم \* قالوا تالله تفتأ تذكر يوسف حتى تكون حرضاً أو تكون من الهالكين \* قال إنما أشكو بني وحزني أي الله وأعلم من الله ما لا تعلمون أي: وتولى يعقوب عليه الصلاة والسلام عن أولاده بعدما أخبروه هذا الخبر، واشتد به الأسف والأسى، وابيضت عيناه من الحزن الذي في قلبه، والكمد الذي أوجب له كثرة البكاء، حيث ابيضت عيناه من ذلك.

﴿فهو كظيم﴾ أي: ممتل القلب من الحرن الشديد، ﴿وقال يا أسفى على يوسف﴾ أي: ظهر منه ما كمن من الهم القديم والشوق المقيم، وذكرته هذه المصيبة الخفيفة بالنسبة للأولى، المصيبة الأولى، فقال له أولاده متعجبين من حاله: ﴿تَاللهُ تَفْتُأ تَذْكُر يُوسَفُ ﴾ أي: لا تزال تذكر يوسف في جميع

أحوالك، ﴿حتى تكون حرضاً﴾ أي: فانياً لا حراك فيك ولا قدرة على الكلام.

﴿أُو تكون من الهالكين ﴾ أي: لا تترك ذكره مع قدرتك على ذكره أبداً ، ﴿قال ﴾ يعقوب ﴿إنما أشكو بشي ﴾ أي: ما أبث من الكلام ﴿وحزن ﴾ الذي في قلبي ﴿إلى الله وحده ، لا إليكم ولا إلى غيركم من الخلق ، فقولوا ما شئتم ﴿وأعلم من الله ما لا تعلمون ﴾ من أنه سيردهم على ويقر عينى بالاجتماع بهم .

﴿٨٧ ـ ٨٨﴾ ﴿يا بنيّ اذهبوا فتحسسوا من يوسف وأخيه ولا تيأسوا من روح الله إنَّه لا ييأس من روح الله إلاَّ القوم الكافرون ﴿ فلما دخلوا عليه قالوايا أيها العزيز مسنا وأهلنا الضر وجئنا ببضاعة مزجاة فأوف لنا الكيل وتصدّق علينا إنّ الله يجزي المتصدقين﴾ أي: قال يعقوب عليه السلام لبنيه: ﴿يا بنيَّ اذهبوا فتحسسوا من يوسف وأخيه الله أي: احرصوا واجتهدوا على التفتيش عنهما ﴿ولا تياسوا من روح الله الرجاء يوجب للعبد السعى والاجتهاد فيما رجاه، والإياس: يوجب له التثاقل والتباطؤ، وأولى مــا رجــا الــعـبــاد، فــضــل الله وإحسانـه ورحمـتـه وروحـه، ﴿إنـه لا يسيسأس مسن روح الله إلا البقيوم الكافرون، فإنهم لكفرهم يستبعدون رحمته، ورجمته بعيدة منهم، فلا تتشبهوا بالكافرين.

ودل هذا على أنه بحسب إيمان العبد يكون رجاؤه لرحمة الله وروحه ، فذهبوا فلما دخلوا عليه أي على يوسف فقالوا متضرعين إليه: فيا أيما العزيز مسنا وأهلنا الضر وجتنا ببضاعة مزجاة فأوف لنا الكيل وتصدق علينا أي: قد اضطررنا نحن وأهلنا فوجئنا ببضاعة مزجاة أي: مدفوعة الموقع ، ففأوف لنا الكيل أي: مع عدم وفاء العرض، وتصدق علينا بلزيادة عن الواجب. فإن الله يجزي بلؤاب الدنيا والآخرة.

فلما انتهى الأمر، وبلغ أشده، رقَّ لهم يوسف رِقَّة شديدة، وعرَّفَهُم بفسه، وعاتبهم.

﴿ ٨٩ \_ ٨٩ ﴾ ﴿قال هل علمتم ما فعلتم بيوسف وأخيمه إذ أتتم جاهلون \* قالوا أإنك لأنت يوسف قال أنا يوسف وهذا أحى قد منّ الله علينا إنَّه من يتق ويصبر فإنَّ الله لا يضيع أجر المحسنين \* قالوا تالله لقد آثرك الله علينا وإن كنا لخاطئين \* قال لا تثريب عليكم اليوم يغفر الله لكم وهو أرحم الراحين﴾ ﴿قال: هل علمتم ما فعلتم بيوسف وأخيه ﴾ أما يوسف فظاهر فعلهم فيه، وأما أخوه، فلعله والله أعلم قولهم: ﴿إِن يسرق فقد سرق أخ له من قبل، أو أن الحادث الذي فرَّق بينه وبين أبيه، هم السبب فيه، والأصل الموجب له، ﴿إِذْ أَنْتُمْ جاهلون، وهذا نوع اعتذار لهم بجهلهم، أو توبيخ لهم إذ فعلوا فعل الجاهلين، مع أنه لا ينبغي ولا يليق

فعرفوا أن الذي خاطبهم هو يوسف؟ قال أنا يوسف وهذا أخي قد يوسف؟ قال أنا يوسف وهذا أخي قد من الله علينا بالإيمان والتقوى والتمكين في الدنيا ، وذلك بسبب الصبر والتقوى ، ﴿إنه من يتق ويصبر أي يتقي فعل ما حرم الله ، ويصبر على الآلام والمصائب ، وعلى الأوامر بامتثالها ﴿فَإِنْ الله لا يضيع أجر المحسنين فإن هذا من الإحسان ، والله لا يضيع أجر من أحسن عملاً .

وقالوا تالله لقد آثرك الله علينا الله علينا الله علينا بمكارم الأخلاق وعاسن الشيم، وأسأنا إليك غاية الإساءة، وحرصنا على إيصال الأذى إليك، والتبعيد لك عن أبيك، فآثرك الله تعالى ومكنك ما تريد ووإن كنا لخاطئين وهذا غاية الاعتراف منهم بالجرم الحاصل منهم على يوسف.

ف ﴿قِالَ لَهُ لَهُم يُوسُفُ عَلَيهُ السَلام، كَرِماً وجوداً:

﴿لا تشريب عليكم اليوم اي أي الأشرب عليكم ولا أسومكم ﴿يغفر الله لكم ، وهو أرحم الراحمين ﴾ فسمح لهم سماحاً تاماً ، من غير تعيير لهم على ذكر الذنب السابق ، ودعا لهم المغفرة والرحمة ، وهذا نهاية الإحسان الذي لا يتأتى إلا من خواص الخلق وخيار المصطفين .

﴿٩٣ \_ ٩٨﴾ ﴿ادهبوا بقميصي هذا فألقوه على وجه أن يأت بصيراً وأتون بأهلكم أجمعين \* ولما فصلت العير قال أبوهم إن الأجد ربح يوسف لولا أن تفنَّدون \* قالوا تالله إنَّكُ لفي ضلالك القديم \* فلما أن جاء البشير أَلْقَاهُ عَلَى وجهه فارتد بصيراً قال أَلْم أَقَلَ لكم إنى أعلم من الله ما لا تعلمون \* قالوا يا أبانا استغفر لنا ذنوبنا إنا كنا خاطئين \* قال سوف أستغفر لكم ربي إنَّه هنو الففور الرحيم، أي: قال يوسف عليه السلام لإخوته: ﴿ادْهِبُوا بقميصي هذا فألقوه على وجه أب يأت بصيراً ﴾ لأن كل داء يداوي بضده، فهذا القميص ـ لما كان فيه أثر ريح يـوسف، الـذي أودع قـلب أبيه مـن الحزن والشوق ما الله به عليم ـ أراد أن يشمه، فترجع إليه روحه، وتتراجع إليه نفسه، ويرجع إليه بصره، ولله في ذلك حكم وأسرار، لا يطلع عليها العباد، وقد اطلع يوسف من ذَّلك على هذا الأمر .

﴿وَالتُنُونِ بِأَهِلَكُمْ أَجْعِينَ﴾ أي: أولادكم وعشيرتكم وتوابعكم كلهم، ليحصل تمام اللقاء، ويزول عنكم نكد المعيشة، وضنك الرزق.

ولما فصلت العير وأرض من أرض مصر مقبلة إلى أرض فلسطين، شمَّ يعقوب ريح القميص، فقال: ﴿إِنِي الشَّحِد ريح يوسف لولا أن تفندون وأن هذا الكلام صدر مني من غير شعور، لأنه رأى منهم من التعجب من حاله ما أوجب له هذا القول، فوقع ما ظنه بهم فقالوا:

﴿تَاللهُ إِنكَ لَفِي صَلالكُ القديم﴾ أي: لا تزال تائهاً في بحر الحبّ لا تدري ما تقول.

﴿ فلما أن جاء البشير ﴾ بقرب الاجتماع بيوسف وإخوته وأبيهم، وألقاه ﴾ أي: القميص ﴿ على وجهه فارتد بصيراً ﴾ أي: رجع على حاله الأولى بصيراً ، بعد أن ابيضت عيناه من الحزن ، فقال لمن حضره من أولاده وأهله الذين كانوا يفندون رأيه ، ويتعجبون منه منتصراً عليهم ، متبجحاً بنعمة الله عليه : ﴿ أَمُ أَمُّلُ لَكُم إِنِي أَعلم من الله ما لا تعلمون ﴾ حيث كنت مترجياً للقاء يوسف ، مترقباً لزوال الهم والغم والحزن .

فأقرو أبذنبهم ونجعوا بذلك و ﴿قالوا: يا أبانا استغفر لنا ذنوبنا إنا كنا خاطئين ﴿ حيث فعلنا معك ما

فرقال بحيباً لطلبتهم، ومسرعاً لإجابتهم: ﴿ وسوف أستغفر لكم ربي، إنه هو الغفور الرحيم في: ورجائي به أن يغفر لكم ويرحمكم، ويتغمدكم برحته، وقد قيل: إنه أخر الاستغفار لهم إلى وقت السحر الفاضل، ليكون أتم للاستغفار، وأقرب للإجابة.

﴿ ٩٩ \_ ١٠٠ ﴾ ﴿ فلما دخلوا على يوسف آوى إليه أبويه وقال ادخلوا مصر إن شاء الله آمنين \* ورفع أبويه على العرش وخروا له سبحداً وقال يا أبت هذا تأويل رؤياي من قبل قد جمِلها رب حقاً وقد أحسن بي إذ أخرجني من السجن وجاء بكم من البدو من بعد أن نزع الشيطان بيني وبين إخوق إن رب لطيف لما يشاء إنه هُو العليم الحكيم، أي: ﴿ فلما ﴾ تجهز يعقوب وأولاده وأهلهم أجمعون، وارتحلوا من بلادهم قاصدين الوصول إلى يوسف في مصر وسكناها، فلما وصلوا إليه، و ﴿دخلوا على يوسف آوى إليه أبويه أي: ضمهما إليه، واختصهما بقربه، وأبدى لهما من البر والإكرام<sup>(١)</sup> والتبجيل والإعظام شيئاً

عظيماً، ﴿وقال﴾ لجميع أهله: ﴿ادخلوا مصر إن شاء الله آمنين من جميع المكاره والمخاوف، فدخلوا في هذه الحال السارة، وزال عنهم النصب ونكد المعيشة، وحصل السرور والبهجة.

﴿ورفع أبويه على العرش أي: على سرير الملك، ومجلس العزيز، ﴿وحروا له سجداً ﴾ أي: أبوه، وأمه وإخرته، سجوداً على وجه التعظيم والتبحيل والإكرام، ﴿وقال ﴾ لما رأى هذه الحال، ورأى سجودهم له: ﴿يا أبت هذا تأويل رؤياي من قبل ﴾ حين رأى أحد عشر كوكبا والشمس والقمر له ساجدين، فهذا وقوعها الذي آلت إليه ووصلت ﴿قد جعلها ربي حقاً ﴾ فلم يجعلها أضغاث أحلام.

وقد أحسن بي إحسانا جسيما وإذ أخرجني من السجن وجاء بكم من البدو وجاء بكم من البدو وحسن خطابه عليه السلام، حيث ذكر حاله في السجن، ولم يذكر حاله في الجب، لتمام عفوه عن إخوته، وأنه لا يذكر دلك الذنب، وأن إتيانكم من البادية من إحسان الله إلى.

فلم يقل: جاء بكم من الحوع والنصب، ولا قال: "أحسن بكم" بل قال في أحسن بكم على الإحسان عائداً الله، فتبارك من يختص برحمته من يشاء من عباده، ويهب لهم من لدنه رحمة إنه هو الوهاب، ﴿من بعد أن نزع الشيطان بيني وبين إخوي فلم يقل "نزع الشيطان إخوي بل كأن الذنب والجهل صدر من الطرفين، فالحمد لله الذي أخزى الشيطان ودحره، وجمعنا بعد تلك الفرقة الشاقة.

وإن ربي لطيف لما يشاء كه يوصل بره وإحسانه إلى العبد من حيث لا يشعر، ويوصله إلى المنازل الرفيعة من أمور بكرهها، وإنه هو العليم كالذي يعلم ظواهر الأمور ويواطنها، وسرائر العباد وضمائرهم، والحكيم في وضعه الأشياء مواضعها، وسوقه

الإسلام:

الجزء الثالث عشر ك

﴿١٠١﴾ ﴿ربِّ قد آتيتني من الملك وعلمتني من تأويل الأحاديث فاطر السماوات والأرض أنت وليي في الدنيا والآخرة توفني مسلما وألحقني بالصالحين ﴿ لما أتم الله ليوسف ما أتم من التمكين في الأرض والملك، وأقر عينه بأبويه وإخوته، وبعد العلم

العظيم الذي أعطاه الله إياه، قال مقرأ

بنعمة الله شاكراً لها داعياً بالثبات على

الأمور إلى أوقاتها المقذرة لها .

﴿رِبِ قِد آتيتني من الملك، وذلك أنه كان على خزائن الأرض وتدبيرها ووزيراً كبيراً للملك ﴿وعلمتني من تأويل الأحاديث أي: من تأويل أحاديث الكتب المنزلة وتأويل الرؤيا وغير ذلك من العلم ﴿فاطر السماوات والأرض أنت وليي في الدنيا والآخرة توفني مسلماً ﴾ أي: أدم عَلَّى الإسلام وئبتني عليه حتى توفاني عليه، ولم يكن هذا دعاء باستعجال الموت، ﴿وأَلَحْقني بالصَّالِحِينَ ﴾ من الأنبياء الأبرار والأصفياء الأخيار .

﴿١٠٢﴾ ﴿ ذلك من أنباء الغيب نوحيه إليك وما كنت لديهم إذ أجمعوا أمرهم وهم يمكرون﴾ لما قص الله هذه القصة على محمد على قال الله له: ﴿ ذلك ﴾ الأنباء الذي أخبر ناك به ﴿ من أنباء الغيب ﴾ الذي لو لا إيحاؤنا إليك لما وصل إليك هذا الخبر الجليل، فإنك لم تكن حاضراً لديهم ﴿إِذْ أَجْمُعُوا أمرهم أي: إخوة بوسف ﴿وهم يمكرون، به حين تعاقدوا على التفريق بينه وبين أبيه، في حالة لا يطلع عليها الا الله تعالى، ولا يمكن أحداً أن يصل ا إلى علمها، إلا بتعليم الله له إياها.

كما قال تعالى لما قص قصة موسى وما جرى له، ذكر الحال التي لا سبيل للخلق إلى علمها إلا بوحيه ﴿وما كنت بجانب الغرب إذ قضينا إلى موسى الأمرَ، وما كننت من الشاهدين﴾ الآيات، فهذا أدل دليل على أن ما جاء به رسول الله حقاً..

﴿١٠٧ ــ ١٠٣﴾ ﴿وما أكثر الناس ولو حرصت بمؤمنين \* وما تسألهم

عليه من أجر إن هو إلاّ ذكر للمالمين ﴿ وكأيّن من آية في السماوات والأرض يمرون عليها وهم عنها معرضون \* وما يؤمس أكشرهم بالله إلا وهم مشركون \* أفأمنوا أن تأتيهم غاشية من عذاب الله أو تأتيهم الساعة بغتة وهم لا يشعرون، يقول تعالى لنبيه عمد ﷺ: ﴿وما أكثر الناس ولو حرصت ملى إيمانهم ﴿بمؤمنين ﴾ فإن مداركهم ومقاصدهم قد أصبحت فاسدة، فلا ينفعهم حرص الناصحين عليهم ولو عدمت الموانع، بأن كانوا يعلمونهم ويدعونهم إلى ما فيه الخير لهم، ودفع الشر عنهم، من غير أجر ولا عـوض، ولـو أقـامـوا لـهـم مـن الشواهد والآيات الدالات على صدقهم ما أقاموا. ولهذا قال:

﴿وما تسألهم عليه من أجر إن هو إلا ذكر للعالين، يتذكرون به ما ينفعهم ليفعلوه، وما يضرهم ليتركوه. ﴿**وكأين**﴾ أي: وكم ﴿من آية في السماوات والأرض يمرون عليها، دالة لهم على توحيد الله ﴿وهم عنها معرضون﴾.

ومع هذا إن وجد منهم بعض الإيمان فلا ﴿ يؤمن أكثرهم بالله إلا وهبم مشركون﴾ فهه وإن أقروا بربوبية الله تعالى، وأنه الخالق الرازق المدبر لجميع الأمور، فإنهم يشركون في ألوهية الله وتوحيده، فهؤلاء الذين وصلوا إلى هذه الحال لم يبق عليهم إلا أن يحل بهم العذاب، ويفجأهم العقاب وهم آمنون، ولهذا قال:

﴿ أَفَأُمنُوا ﴾ أي: الفاعلون لتلك الأفعال، المعرضون عن آيات الله ﴿أَنَّ تأتيهم غاشية من عذاب الله الله أي: عذاب يغشاهم ويعمهم ويستأصلهم، ﴿أُو تَأْتِيهِمِ السَّاعَةِ بِغَنَّةٍ ﴾ أي: فجأة ﴿وهم لا يشعرون﴾ أي: فإنهم قد استوجبوا لذلك، فليتوبوا إلى الله، ويتركوا ما يكون سبباً في عقابهم.

﴿١٠٨ ـ ١٠٩﴾ ﴿قل هذه سبيلي أدعو إلى الله على بصيرةِ أنا ومن اتبعني وسبحان الله وما أنا من المشركين \* وما أرسلنا من قبلك إلا رجالاً نوحي

THE CHANGE W قَالَ هَلْ ءَامَنُكُمْ عَلَيْهِ إِلَّاكَمَّاۤ أَمِنتُكُمْ عَلَآ أَجِنا مِن قَبَلُّ فَاللَّهُ خَيْرُ حَفِظاً وَهُو أَرْجَكُمُ ٱلْزَهِينَ ۞ وَلِمَنَّا فَنَحُوا مَنَاعَهُمْ وَيَدُوا بِصَاعَتُهُمْ رُدُّتُ إِلَيْهِمِّ مَا الْوَايَتَأَبَاكَ مَانَبْغِيُّ هَاذِهِ بِصَاعَثُ ارْدُتُ إِلَيْنَا ۖ وَغَيْرُأَهُ لَنَا وَتَحَفَّظُ أَخَانَا وَزَرْدَادُكَيْنَ لِهِيِّرِ ذَلِكَ كَيْلُ يَسِيرُ ۞ قَالَ لَنْ أُرْسِلَهُ مُعَكُمْ حَتَّىٰ ثُوْقُونِ مَوْيْقَالِينَ اللَّهِ لَتَأْنَنَىٰ بِعِيَا لِلَّا أَن يُعَاطَ بِكُرَّ فَلَمَّا ٓءَاتُوهُ مَوْيِقَتُهُمْ قَالَ ٱلدَّعَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلُ ۞ وَقَالَ يَنْهَ يَالْنَدْخُلُواْ مِنْ بَابٍ وَلِعِدٍ وَلَمْخُلُواْ مِنْ أَبْوَكِ مُّنَفِرُقَةً وَمَّا أُغْنِي عَنكُ مِينَ ٱلْقَوِمِن شَيَّةً إِن ٱلْحَكُمُ إِلَّالِلَّهِ عَلَيْهِ وَوَحَكَلْتُ وَعَلَيْهِ فَلْتُوكُّلِ ٱلْكُوكُونَ ۞ وَلَمَّا يَخُلُوا مِنْ حَيْثُ أَمَّرَهُمْ أَنْوَهُم مَّاكَانَ يُعْمَىٰ عَنْهُ رِينَ ٱلنَّومِن شَيْءٍ إِلَّاحَاجَكَةً فِي هَيْسِ يَعْقُوبَ قَضَاهَاًّ اللهُ وَإِنَّهُ وَلَا عَلَيْنَاهُ وَلَكِنَّ أَكُثُ ثَالَتَاسِ لَا يَعْلَدُنَ ﴾ وَلَنَادَ خَكُوا عَلَىٰ يُوسُفَ ءَاوَكَ إِلَيْهِ أَخَالُهُ قَالَ ﴾ إنَّ أَنَّا أَخُوكَ فَلَا تَبْنَيْسَ مِنَا كَاثُولَةِ مَلُونَ ۞ TO DESCRIPTION OF THE SECOND

إليهم من أهل القرى أفلم يسيروا في الأرض فينظروا كيف كان عاقبة الذين من قبلهم ولدار الآخرة خير للذين اتقوا أفلا تعفّلون ، يقول تعالى لنبيه محمد ﷺ: ﴿قُلَ اللَّهُ لَلْنَاسِ ﴿هَلَهُ سبيلي﴾ أي: طريقي التي أدعو إليها، وهي السبيل الموصلة إلى الله وإلى دار كرامته، المتضمنة للعلم بالحق والعمل به وإيثاره، وإخلاص الدين لله وحده لا شريك له، ﴿أَدْعُوا إِلَى اللَّهُ أَي: أَحُثُ الجِلق والعباد إلى الوصول إلى ربهم، وأرغِّبُهُمْ في ذلك وأرهِّبُهم مما يبعدهم عنه.

ومع هذا فأنا ﴿على بصيرة﴾ من ديني، أي: على علم ويقين من غير شك ولا امتراء ولا مرية، ﴿وَ﴾ كذلك ﴿من البعني الدعو إلى الله كما أدعو، على بصيرة من أمره ﴿وسبحان اللهِ ﴾ عما نسب إليه مما لا يليق بجلاله، أو ينافي كماله .

﴿وما أنا من الشركين﴾ في حميع أموري، بل أعبد الله مخلصاً له الدين.

تم قال تعالى: ﴿وما أرسلنا من قبلك إلا رجالا ﴿ أَي: لم نرسل ملائكة ولا غيرهم من أصناف الحلق، فلأي: شيء يستغرب قومك رسالتك، ويزعمون أنه ليس لك عليهم فضل، فلك فيمن قبلك من المرسلين أسوة حسنة ﴿نوحي إليهم من أهل القري﴾ أي: لا من البادية، بل من أهل القرى

CERSES II اللهِ اللَّهَ اللَّهُ مَا يَعْهَ إِنْ هِمْ جَعَلَ السِّفَاكِةَ فِي رَسْلِ أَحِيدِ فَرَّرُ أَذَّتَ مُؤَذِّنُ أَيْتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكَ مُّ لِسَرِقُونَ ۞ قَالُواْ وَأَقَبَّ لُوا حَلَيْهِ مِمَّاذَا تَقْقِدُ ورَنَ ۞ قَالُواْ نَقْقِدُ صُواعَ ٱلْلَاكِ وَلِمَنَ جَآءً بِهِ رِحِمُلُ بَعِيرٍ وَأَنَّا بِهِ رَعِيدُ ٥٠ قَالُوٓا تَأَلَّهِ لَقَدْ عَلِمْتُ مِمَّاحِثَ نَالِنُفِّيدَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَاكُنَّا سَلِيقِينَ ۞ قَالُواْ فَمَاجَزَّةُوهُ رَانِ كُنتُم َّكُذِيدِنَ ٥ قَالُواْ جَرَّرُوْهُ مِن وُجِدَ فِي رَضْلِهِ فَهُوَجَرَّرُوُّهُ مُكَثِّلِكَ نَجَيْزِي ٱلظَّالِمِينَ ۞ فَبَكَأَ بِأَوْعِيَتِهِ مُرَّقِّلَ وِعَلَيْهِ لَخِيهِ ثُمَّرَاً مُسْتَخْرَجَهَا مِن وِعَلَهِ أَخِيةً كَذَالِكَ كِيدُ مَنَالِيُوسُفَّ مَاكَانَ لِيَأْخُذَ لِمُنَادُ فِي دِينِ ٱلْمُلِكِ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ مُرْفَعُ دَىرَجَنِ مِنْ ذََّتَ مَا أُوفَوَقَ كُلِّ ذِي عِلْمِ عَلِيمٌ ۞ \* فَالْوَأَ إِن يَشْرِقُ فَقَدْ سَرَقَ أَحُ لَدُمِن قَتَلُ فَأَسَرَّهَا لِمُسْفُ فِي تَفْسِيهِ وَلَرْبُدِهَا لَمُنْ قَالَ أَنْكُرْ شَرُّمْ كَانَّا وَأَلَّهُ أَعْلَا يَمَاتَصِغُونَ ۞ قَالُواْئِنَاأَيْهُا ٱلْعَرِيزُ إِنَّ لَهُوَأَبَا شَيْحًا كِيرًا فَخُذَ أَحَدَنَا مَكَانَهُ إِنَّا فَرَيْكَ مِنَ ٱلْمُحْسِينِ ۞

الذين هم أكمل عقولاً، وأصح آراء، وليتين أمرهم ويتضح شأنهم.

TOURSE WILLIAM TO THE SECOND

وأفلم يسيروا في الأرض إذا لم يصدقوا لقولك، وفينظروا كيف كان عاقبة الذين من قبلهم كيف كيف أهلكهم الله بتكذيبهم، فاحذروا أن تقيموا على ما أقاموا عليه، فيصيبكم ما أصابهم، وولدار الآخرة أي: الجنة وما فيها من النعيم المقيم، وخير للذين نواهيه، فإن نعيم الدنيا منغص منكد، منقطع، ونعيم الآخرة تام كامل، لا يفنى أبداً، بل هو على الدوام في تزايد وتواصل، وعطاء غير مجذوذ و وأفلا تعقلون أي: أفلا تكون لكم عقول تؤير الذي هو خير على الأدنى.

استيأس الرسل وظنوا أنهم قد كلبوا المسيأس الرسل وظنوا أنهم قد كلبوا جاءهم نصرنا فنجي من نشاء ولا يرد بأسنا عن القوم المجرمين \* لقد كان في قصصهم عبرة لأولي الألباب ما كان يديه وتفصيل كلّ شيء وهدى ورحمة لقوم يؤمنون \* يخبر تعالى: أنه يرسل الكرام، فيكنبهم القوم المجرمون اللئام، وأن الله تعالى يمهلهم ليرجعوا إلى الحق، ولا يرال الله يمهلهم حتى إنه تصل الحال إلى غاية يمهلهم حتى إنه تصل الحال إلى غاية يمهلهم حتى إنه تصل الحال إلى غاية

الشدة منهم على الرسل.

حتى إن الرسل - على كسال يقينهم، وشدة تصديقهم بوعد الله ووعيده - ربما أنه يخطر بقلوجم نوع من الإياس، ونوع من ضعف العلم والتصديق، فإذا بلغ الأمر هذه الحال فرجاءهم نصرنا فنجي من نشاء وهم الرسل وأتباعهم، ﴿ولا يرد بأسنا عن القوم المجرمين أي: ولا يرد عذابنا، عمن اجترم، وتجرأ على الله ﴿فما لهم من قوة ولا ناصر ﴾.

﴿لقد كان في قصصهم ﴾ أي: قصص الأنبياء والرسل مع قومهم ، ﴿عبرة لأولي الألباب ﴾ أي: يعتبرون بها، أهل الخير وأهل الشر، وأن من فعل مثل فعلهم ناله ما نالهم من كرامة أو إهانة ، ويعتبرون بها أيضاً ، ما لله من صفات الكمال والحكمة العظيمة ، وأنه الله الذي لا تنبغي العبادة إلا له وحده لا شريك له .

وقوله: ﴿ما كان حديثاً يفترى﴾
أي: ما كان هذا القرآن الذي قص الله
به عليكم من أنباء الغيب ما قص من
الأحاديث المفتراة المختلقة، ﴿ولكن ﴾
كان ﴿تصديق الذي بين يديه ﴾ من
الكتب السابقة، يوافقها ويشهد لها
بالصحة، ﴿وتفصيل كل شيء ﴾ يحتاج
إليه العباد من أصول الدين وفروعه،
ومن الأذلة والبراهين.

﴿ وهدى ورحمة لقوم يؤمنون ﴾ فإنهم - بسبب ما يحصل لهم به من العلم بالحق وإيثاره - يحصل لهم الهواب العاجل والآجل تحصل لهم الرحة.

صيل

في ذكر شيء من العبر والفوائد التي اشتملت عليها هذه القصة العظيمة التي قال الله في أولها ﴿نحن نقص عليك أحسن القصص ﴾ وقال ﴿لقد كان في يوسف وإخوت آيمات للسائلين ﴾ وقال في آخرها ﴿لقد كان

في قصصهم عبرة لأولي الألباب﴾ غير ما تقدم في مطاويها من الفوائد.

فمن ذلك، أن هذه القصة من أحسن القصص وأوضحها وأبينها، لما فيها من أنواع التنقلات، من حال إلى حال، ومن محنة إلى منحة ومِنَّة، ومن ذل إلى عز، ومن رق إلى ملك، ومن فرقة وشتات إلى اجتماع وائتلاف، ومن حزن إلى سرور، ومن رخاء إلى جدب، ومن جدب إلى رخاء، ومن ضيق إلى سعة، ومن إنكار إلى إقرار، فتبارك من قصها فأحسنها، ووضحها وبينها.

ومنها: أن فيها أصلاً لتعبير الرؤيا، وأن علم التعبير من العلوم المهمة التي يعطيها الله من يشاء من عباده، وإن أغلب ما تبني عليه الناسبة والمشابهة في الاسم والصفة، فإن رؤيا يوسف التي رأي أنّ الشمس والقمر ، وأحد عشر كوكباً له ساجدين، وجه المناسبة فيها: أن هذه الأنوار هي زينة السماء وجمالها، وبها منافعها، فكذلك الأنبياء والعلماء، رينة للأرض وجمال، وبهم بهتدى في الظلمات كما بهتدى بهذه الأنبوار، ولأن الأصل أبوه وأمه، وإخوته هم الفرع، فمن المناسب أن يكون الأصل أعظم نوراً وجرماً، لما هو فرع عنه. فلذلك كانت الشمس أمه، والقمر أباه، والكواكب إخوته.

ومن المناسبة أن الشمس لفظ مؤنث، فلذلك كانت أمه، والقمر والكواكب مذكرات، فكانت لأبيه وإخوته، ومن المناسبة أن الساجد معظم محترم للمسجود له، والمسجود الذك على أن يوسف يكون معظماً محترماً عند أبويه وإخوته.

ومن لازم ذلك أن يكون محتبى مفضلاً في العلم والفضائل الموجبة لذلك، ولذلك قال له أبوه: ﴿وكذلك يجتبيك ربك ويعلمك من تأويل

وأوَّل الذي رأى أنه يحمل فوق رأسه خبراً تأكل الطير منه، بأن جلدة رأسه ولحمه، وما في ذلك من المخ، أنه هو الذي يحمله، وأنه سيبرز للطيور، بمحل تتمكن من الأكل من رأسه، فرأى من حاله أنه سيقتل ويصلب بعد موته فيبرز للطيور فتأكل من رأسه، وذلك لا يكون إلا بالصلب بعد القتل.

وأول رؤيا الملك للسقرات والسبيلات، بالسنين المخصبة، والسنين المجدبة، ووجه المناسبة أن الملك، به ترتبط أحوال الرعية ومصالحها، ويصلاحه تصلح، وبفساده تفسد، وكذلك السنون بها صلاح أحوال الرعية، واستقامة أمر المعاش أو عدمه.

وأما البقر فإنها تحرث الأرض عليها، ويستقى عليها الماء، وإذا أخصبت السنة سمنت، وإذا أجدبت صارت عجافاً، وكذلك السنابل في الخصب، تكثر وتخضر، وفي الجدب تقل وتيبس وهي أفضل غلال

ومنها: ما فيها من الأدلة على صحة نبوة محمد ﷺ، حيث قص على قومه هذه القصة الطويلة، وهو لم يقرأ كتب الأولين ولا دارس أحداً.

يراه قومه بين أظهرهم صباحاً ومساءً، وهو أُمِّيِّ لا يخط ولا يقرأ، وهي موافقة، لما في الكتب السابقة، وما كان لديهم إذ أجمعوا أمرهم وهم يمكرون.

ومنها: أنه ينبغي البعد عن أسباب الشر، وكتمان ما تخشى مضرته، لقول يعقوب ليوسف ﴿يا بُنيُ لا تقصص رؤياك على إخوتك فيكيدوا لك كيداً﴾

ومنها: أنه يجوز ذكر الإنسان بما يكره على وجه النصيحة لغيره لقوله: ﴿ فيكيدوا لك كيداً ﴾.

ومنها: أن نعمة الله على العبد، نعمة على من يتعلق به من أهل بيته وأقاربه وأصحابه، وأنه ربما شملتهم، قال يعقوب في تفسيره لرؤيا يوسف وكذلك يجتبيك ربك ويعلمك من تأويل الأحاديث ويتم نعمته عليك وعلى آل يعقوب ولما تمت النعمة على يوسف، حصل لآل يعقوب من العز والتمكين في الأرض والسرور والغبطة ما حصل بسبب يوسف.

ومنها: أن العدل مطلوب في كل الأمور، لا في معاملة السلطان رعيته ولا فيما دونه، حتى في معاملة الوالد لأولاده، في المحبة والإيثار وغيره، وأن في الإخلال بذلك يختل عليه الأمر، وتفسد الأحوال، ولهذا، لما قدم يعقوب يوسف في المحبة وآثره على إخوته، جرى منهم ما جرى على أنفسهم، وعلى أبيهم وأخيهم.

ومنها: الخذر من شوم الذنوب، وأن الذنب الواحد يستتبع ذنوباً متعددة، ولا يتم لفاعله إلا بعدة جرائم، فإخوة يوسف لما أرادوا التفريق بينه وبين أبيه، احتالوا لذلك بأنواع من الحيل، وكذبوا عدة مرات، وزوروا على أبيهم في القميص والدم ولا تستبعد أنه قد كثر البحث فيها في تلك المدة، بل لعل ذلك اتصل إلى أن الجتمعوا بيوسف، وكلما صار البحث، حصل من الإخبار بالكذب، والاختراء ما حصل، وهذا شؤم واللاحقة والسابقة واللاحقة واللاحقة واللاحقة واللاحقة .

ومنها: أن العبرة في حال العبد بكمال النهاية، لا بنقص البداية، فإن أولاد يعقوب عليه السلام جرى منهم ما جرى في أول الأمر، مما هو أكبر أسباب النقص واللوم، ثم انتهى أمرهم إلى التوبة النصوح، والسماح النام من يوسف ومن أبيهم، والدعاء

قَالَ مَعَاذَاللَّهِ أَن ثَأْخُذَ إِلَّامَن وَجَدُنَّا مَتَنَعَنَاعِندَهُ وَإِلَّا إِذَا لَّظَالِمُونَ ۞ فَلَمَّا ٱسْتَيْقَسُواْ مِنْهُ خَلَّصُهُواْ يَحِيًّا قَالَ كَبِيرُهُمْ ٱلْرَتَفَ لَمُوَّا أَنَّ أَبَاكُمْ مِّقَدْ أَخَذَ عَلَيْكُرُ مَّوْفِقًا مِنَ ٱللَّهِ وَمِن قَبَلُ مَا فَرَطَتُ مَ فِي يُوسُفُ فَكُنَّ أَبْرَحَ ٱلْأَرْضَ حَتَىٰ يَاذَكِ لِيَ أَنِيَ أَوْيَعَنَّكُمُ اللَّهُ لِنَّى وَهُوَعَيْرًا لَكَكِمِينَ ۞ ٱرْجِعُوّا إِلَيَّ أَبِيكُمْ فَقُولُواْ يَنَأَبَانَا ۚ إِنَّ ٱبْنَكَ سَرَقَ وَمَاشَهَدُنَّا إِلَّامِنَاعَلِمْنَ اوْمَاكِنَّا الْغَيْبِ حَفِظِينَ ۞ وَمِنْ كَالْقَرْبَةَ الَّتِي كُنَّا فِيهَا وَٱلْمِيرَ ٱلِّيَ أَقِبُلْنَافِهَا وَإِنَّا لَصَائِدِ قُونَ ﴾ قَالَ بَلْ سَوَّلَتْ لَكُ رَأَنفُسُكُرُ أَمْرًا فَصَارُ رَجِيلُ عَسَى اللّهَ أَن يَأْتِ يَنِي بِهِ مُجِيعًا إِنَّهُ هُو ٱلْمَالِيُّ الْفُكِيدُ ﴿ وَتَوَلَّلُ عَنْهُمْ وَقَالَ يَأْسَفَعَالَ نُوسُفَ وَأَيْضَتَ عَنْكَاهُ مِنَ أَنْحُدُ زِنِ فَهُوَكَ ظِيرُ قَالُواْ تَأْلَقُونَكُونُواْ تَذْكُرِيُوسُفَ حَقَّا تَكُونَ حَرْضًا ا أَوْتَكُونَ مِنَ ٱلْمُلَاكِينَ ۞ قَالَ إِنَّمَا أَشُكُواْ يَقَى وَيَحْذَنِيَ إِلَى اللَّهِ وَأَعْلَمُ مِن اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۞ TO ME TO ME TO ME TO SERVE TO

I HERENGER

لهم بالمغفرة والرحمة، وإذا سمح العبد عن حقه، فالله خير الراحين.

ولهذا \_ في أصح الأقوال \_ آنهم كانوا أنبياء لقوله تعالى: ﴿وأوحينا إلى إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب الاثنا عشر وذريتهم، وعما يدل على ذلك أن في رؤيا يوسف، أنه رآهم كواكب نيرة، والكواكب فيها النور والهداية الذي من صفات الأنبياء، فإن لم يكونوا أنبياء فإن لم يكونوا

ومنها: ما مَنَّ الله به على يوسف عليه الصلاة والسلام من العلم والحلم، ومكارم الأخلاق، والدعوة إلى الله وإلى دينه، وعفوه عن إخوته الخاطئين عفواً بادرهم به، وتمم ذلك بأنه لا يثرب عليهم ولا يعيرهم به.

ثم يِرُهُ العظِيم بأبويه، وإحسانه الإخوته، بل لعموم الخلق.

ومنها: أن بعض الشر أهون من بعض، وارتكاب أخف الضررين أول من ارتكاب أعظمهما، فإن إخوة يوسف، لما اتفقوا على قتل يوسف أو إلقائه أرضاً، وقال قائل منهم: الجب كان قوله أحسن منهم وأخف، وبسبه خف عن إخوته الإثم الكير.

ومنها: أن الشيء إذا تداولته الأيدي وصار من جملة الأموال، ولم يعلم أنه كان على غير وجه الشرع، أنه

يكنن أذهبوا فتحسك وامن وسف وأخيب وكلا فأيتسوا مِن زَّوْجِ اللَّهِ ۚ إِنَّهُ لَا يَأْيَتُسُ مِن زَوْجِ اللَّهِ إِلَّا الْفَوْمُ الْكَافِرُونَ ٥ فَلَمَّا دَخَلُواْ عَلَتِهِ فَالْوَائِكَ أَيُّهَا ٱلْحَرِيدُ مَسَّعَنَا وَأَهْلَنَا ٱلضُّرُّ وَحِنْمَنَا بِبِصَاعَةِ مُّرَّبِحَلَةٍ فَأَوْفِ لَنَا ٱلْكَيْلُ وَتَصَدَّقُ عَلَيْنَ آئِنَ اللَّهُ يَجْزِي ٱلْمُتَصَادِقِينَ ۞ قَالَ هَــُلَّ عَلِيْتُ مِنَا فَعَالْتُ مِيوَسُفَ وَأَحِيهِ إِذْ أَسْتُهُ جَلِهِ أُونَ ۞ قَالُواْ أَوِنَّكَ لَأَنْتَ يُوسُفُّ قَالَ أَنَا يُوسُفُ وَهَكَذَّا أَخِنَّ كَدُ مَنَ أَنَّةُ عَلَيْكَ ۚ إِنَّهُ مِن يَتَّقِ وَيَصَبِرُ فَإِنَّ أَنَّةَ لَا يُضِيعُ أَجُرَ الْمُحَسِنِينَ ۞ قَالُواْ قَالُمُهِ لَقَدْ ءَاثَّرُكَ ٱللَّهُ عَلَيْنَا وَإِن كُنَّا لَخَلِطِينَ ۞ قَالَ لَاتَثْرِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْيَوْمَرُيَفُ فِرُٱللَّهُ لَكُمُّ وَهُوَارُحَكُمُ ٱلْزَحِينَ ۞ ٱذَهَ كُولُ بِقَكِمِيضِي هَا لَذَا فَأَلَقُوهُ عَسَلَىٰ وَجُولِّ فِي يَأْتِ بَصِيرًا وَأَتُّونِ بِأَهْلِكُمْ أَجْمَعِينَ ۞ وَلَكَافَصَلَتِ ٱلْعِيرُقَالَ أَوُهُمْ إِنِّي لَأَجِدُ رِيبَ يُوسُفَ لَوْكُ أَنْ تَفَكَيْدُورِي ۞ قَالُواْ تَأْلَقُهِ إِنَّكَ لَنِي ضَلَالِكَ ٱلْقَدِيمِ ۞ 

لا إثم على من باشره ببيع أو شراء، أو خدمة أو انتفاع أو استعمال، فإن يوسف عليه السلام باعه إخوته بيعاً حراماً، لا يجوز، ثم ذهبت به السيارة إلى مصر فباعوه بها، وبقي عند سيده غلاماً رقيقاً، وسماه الله شراءً(۱)، وكان عندهم بمنزلة الغلام الرقيق الكرم.

ومنها: الخذر من الخلوة بالنساء التي يخشى منهن الفتنة، والحذر أيضاً من المحبة التي يخشى ضررها، فإن المرأة العزيز جرى منها ما جرى، يسبب توخدها بيوسف، وحبها الشديد له، الذي ما تركها حتى راودته تلك المراودة، ثم كذبت عليه، فسجن بسبها مدة طويلة.

ومنها: أن الهمّ الذي همّ به يوسف بالمرأة، ثم تركه شه، بما يُقرّبه إلى الله زلفى، لأن الهمّ داع من دواعي النفس الأمارة بالسوء، وهو طبيعة لأغلب الخلق، فلما قابل بينه وبين محبة الله وخشيته عليت محبة الله وخشيته النفس والهوى، فكان بمن داعي النفس والهوى، فكان بمن الهوى، ومن السبعة الذين يظلهم الله في ظل عرشه يوم لا ظل إلا ظله، أحدهم: «رجل دعته امرأة ذات أحدهم: «رجل دعته امرأة ذات

منصب وجمال، فقال: إن أخاف الله الوائم الله الله الله الله الذي يلام عليه العبد، الهم الذي يساكنه، ويصير عزماً، ربما اقترن به الفعل.

ومنها: أن من دخل الإيمان قلبه، وكان مخلصاً لله في جميع أموره فإن الله يدفع عنه ببرهان إيمانه، وصدق وأخلاصه من أنواع السوء والفحشاء وأسباب المعاصي ما هو جزاء لإيمانه وإخلاصه لقوله: ﴿وهم بها لولا أن رأى برهان ربه، كذلك لنصرف عنه المخلصين﴾ على قراءة من قرأها بكسر اللام، ومن قرأها بالفتح، فإنه من إخلاصه هو بنفسه، فلما أخلص الله إياه، وهو متضمن لإخلاصه هو بنفسه، فلما أخلص عمله لله أخلصه الله، وخلصه من السوء والفحشاء.

ومنها: أنه ينبغي للعبد إذا رأى محلاً فيه فتنة وأسباب معصية، أن يفر منه ويهرب غاية ما يمكنه، ليتمكن من التخلص من المعصية، لأن يوسف عليه السلام ـ لما راودته التي هو في بيتها ـ فر هارباً، يطلب الباب ليتخلص من. شرها، ومنها: أن القرائن يعمل بها عند الاشتباه، فلو تخاصم رجل وامرأته في شيء من أوَّاني الدار، فما يصلح للرجل فإنه للرجل، وما يصلح للمرأة فهو لها، إذا لم يكن بينة، وكذا لو تنازع نجار وحداد في آلة حرفتهما من غير بينة، والعمل بالقافة في الأشباه والأثر، من هذا الباب، فإن شاهد يوسف شهد بالقرينة، وحكم بها في قد القميص، واستدل بقَدُه من دبره على صدق يوسف وكذبها.

ومما يدل على هذه القاعدة، أنه استدل بوجود الصواع في رحل أخيه على الحكم عليه بالسرقة، من غير بينة شهادة ولا إقرار، فعلى هذا إذا وجد المسروق في يد السارق، خصوصاً إذا كان معروفاً بالسرقة، فإنه يحكم عليه بالسرقة، وهذا أبلغ من الشهادة،

وكذلك وجود الرجل يتقيأ الخمر، أو وجود المرأة التي لا زوج لها ولا سيد حاملاً فإنه يقام بذلك الحد، ما لم يقم مانع منه، ولهذا سمى الله هذا الحاكم شاهداً فقال: ﴿وشهد شاهد من أهلها﴾.

ومنها: ما عليه يوسف من الجمال الظاهر، والباطن، فإن جماله الظاهر، أوجب للمرأة التي هو في بيتها ما أوجب، وللنساء اللاق جمعتهن حين لمنها على ذلك أن قطعن أيديهن وقلن وأما هذا بشرأ إن هذا إلا ملك كريم، وأما جماله الباطن، فهو العفة العظيمة عن المعصية، مع وجود الدواعي الكثيرة لوقوعها، وشهادة امرأة العزيز ولقد راودته عن نفسه والنسوة بعد ذلك ببراءته، ولهذا قالت امرأة العزيز: ﴿ولقد راودته عن نفسه فاستعصم وقالت بعد ذلك: ﴿الآن حصحص الحق أنا راودته عن نفسه وإنه لن المصادقين وقالت النسوة: ﴿وَالْتُ اللهِ مِن سوء ﴿

ومنها: أن يوسف عليه السلام اختار السجن على المعصية، فهكذا ينبغي للعبد إذا ابتلي بين أمرين \_ إما فعل معصية، وإما عقوبة دنيوية \_ أن الذنب الموجب للعقوبة الشديدة في الدنيا والآخرة، ولهذا من علامات الإيمان، أن يكره العبد أن يعود في الكفر، بعد أذ أنقذه الله منه، كما يكره أن يلقى في النار.

ومنها: أنه ينبغي للعبد أن يلتجىء إلى الله، ويحتمي بحماه عند وجود أسباب المعصية، ويتبرأ من حوله وقوته، لقول يوسف عليه السلام: ﴿وَإِلا تَصرف عني كيدهن أصب إليهن وأكن من الجاهلين﴾.

ومنها: أن العلم والعقل يدعوان صاحبهما إلى الخير، وينهيانه عن الشر، وأن الجهل يدعو صاحبه إلى موافقة هوى النفس، وإن كان معصية ضاراً لصاحبه.

<sup>(</sup>١) كذا في أ، وفي ب: سيداً، ويبدو والله أعلم أن مراد الشيخ \_ رحمه الله \_ أن الله قال: (وشروه) فسمى الله فعلهم شراء مع كونه

يوسف عليه السلام قد قال، ووصى أحد الفتيين أن يذكره عند ربه، فلم يذكره عند ربه، فلم سقوال يوسف أرسلوا ذلك الفتى، وجاءه سائلاً مستفتياً عن تلك الرويا، فلم يعنفه يوسف، ولا وبخه، لتركه ذكره بل أجابه عن سؤاله جواباً تاماً من كل وجه.
ومنها: أنه ينبغي للمسؤول أن يدل السائل على أمر ينفعه عا يتعلق بسؤاله،

ومنها: انه ينبغي للمسؤول ان يدل السائل على أمر ينفعه مما يتعلق بسؤاله، ويرشده إلى الطريق التي ينتفع بها في دينه ودنياه، فإن هذا من كمال نصحه وفطنته، وحسن إرشاده، فإن يوسف عليه السلام لم يقتصر على تعبير رؤيا الملك، بل دلهم مع ذلك على ما يصنعون في تلك السنين المخصبات من كثرة الزرع، وكثرة جبايته.

ومنها: أنه لا يلام الإنسان على السعى في دفع التهمة عن نفسه، وطلب البراءة لها، بل يحمد على ذلك، كما امتنع يوسف عن الخروج من السجن حتى تتبين لهم براءته بحال النسوة اللاتي قطعن أيديهن، ومنها: فضيلة العلم، علم الأحكام والشرع، وعلم تعبير الرؤيا، وعلم التدبير والتربية؛ وأنه أفضل من الصورة الظاهرة، ولو بلغت في الحسن جمال يوسف، فإن يوسف \_بسبب جماله \_ حصلت له تلك المحنة والسجن، ويسبب علمه حصل له العز والرفعة والتمكين في الأرض، فإن كل خير في الدنيا والأخرة من آثار العلم وموجباته.

ومنها: أن علم التعبير من العلوم الشرعية، وأنه يثاب الإنسان على تعلمه وتعليمه، وأن تعبير المراثي داخل في الفتوى، لقوله للفتين: ﴿قضي الأمر الذي فيه تستفتيان﴾ وقال الملك: ﴿أفتوني في رؤياي﴾ وقال الفتى ليوسف: ﴿أفتنا في سبع بقرات﴾ الأيات، فلا يجوز الإقدام على تعبير الرؤيا من غير علم.

ومنها: أنه لا بأس أن يجبر الإنسان عما في نفسه من صفات الكمال من عمام أو عمل، إذا كمان في ذلك

الله المستخدم القدام عن وجهد الانتخديم أفال المستخدم القدام المتعادد على المتعاد على المتعادد على المتعادد على المتعادد على المتعادد على المتعاد على المتعادد على المتعادد على المتعادد على المتعادد على المتعاد على المتعادد على

مصلحة، ولم يقصد به العبد الرياء، وسلم من الكذب، لقول يوسف: ﴿ الجعلني على خزائن الأرض إني حفيظ عليم ﴾ وكذلك لا تذم الولاية، إذا كان المتولي فيها يقوم بما يقدر عليه من حقوق الله وحقوق عباده، وأنه لا بأس بطلبها، إذا كان أعظم كفاءة فيه كفاية، أو كان موجودا غيره مثله، أو أعلى منه، أو لم يرد بها إقامة أمر الله، فبهذه الأمور، ينهى عن طلبها، والتعرض لها.

PERSON VERSER

ومنها: أن الله واسع الجود والكرم، يجود على عبده بخير الدنيا والآخرة، وأن خير الآخرة له سببان: الإيمان والتقوى، وأنه خير من ثواب الدنيا وملكها، وأن العبد ينبغي له أن يدعو نفسه، ويشوقها لثواب الله، ولا يدعها تحزن إذا رأت أهل الدنيا يسليها بثواب الله الأخروي، وفضله يسليها بثواب الله الأخروي، وفضله العظيم لقوله تعالى: ﴿ولاجر الآخرة عير للذين آمنوا وكانوا يتقون﴾.

ومنها: أن جباية الأرزاق \_ إذا أريد بها التوسعة على الناس من غير ضرر يلحقهم \_ لا بأس بها، لأن يوسف أمرهم بجباية الأرزاق والأطعمة في السنين المخصبات، للاستعداد للسنين المجدبة، وأن هذا غير مناقض للتوكل على الله، بل يتوكل العبد على الله،

ومنها: أنه كما على العبد عبودية لله في الرخاء، فعليه عبودية في الشدة، ف «يوسف» عليه السلام لم يزل يدعو إلى الله، فلما دخل السجن، استمر على ذلك، ودعا الفتيين إلى التوحيد، ونهاهما عن الشرك، ومن فطنته عليه السلام أنه لما رأي فيهما قابلية لدعوته، حيث ظنا فيه الظن الحسن وقالا له: ﴿إِنَّا نُراكُ مِن المحسنينِ ﴿ وأَتِياهِ لأَنْ يعبر لهما رؤياهما، فرآهما متشوفين لتعبيرها عنده \_رأى ذلك فرصة فانتهزها، فدعاهما إلى الله تعالى قبل أن يعبر رؤياهما ليكون أنجح لمقصوده، وأقرب لحصول مطلوبه، وبين لهما أولا، أن الذي أوصله إلى الحال التي رأياه فيها من الكمال والعلم، إيمانه وتوحيده، وتركه ملة من لا يؤمن بالله واليوم الآخر، وهذا دعاء لهما بالحال، ثم دعاهما بالمقال، وبين فساد الشرك وبرهن عليه، وحقيقة التوحيد وبرهن

ومنها: أنه يبدأ بالأهم فالآهم، وأنه إذا سئل الفتي، وكان السائل حاجته في غير سؤاله أشد أنه ينبغي له أن يعلمه ما يحتاج إليه قبل أن يجيب سؤاله، فإن هذا علامة على نصح المعلم وفطنته، وحسن إرشاده وتعليمه، فإن يوسف \_ لما سأله الفتيان عن الرؤيا \_ قدم لهما قبل تعبيرها دعوتهما إلى الله وحده لا شريك له.

ومنها: أن من وقع في مكروه وشدة، لا بأس أن يستعين بمن له قدرة على تخليصه، أو الإخبار بحاله، وأن هذا لا يكون شكوى للمخلوق، فإن هذا من الأمور العادية التي جرى العرف باستعانة الناس بعضهم ببعض، ولهذا قال يوسف للذي ظن أنه ناج من الفين: ﴿ وَكُونِ عند ربك﴾ ...

ومنها: أنه ينبغي ويتأكد على المعلم استعمال الإخلاص التام في تعليمه وأن لا يجعل تعليمه وسيلة لمعاوضة أحد في مال أو جاه أو نفع، وأن لا يمتنع من التعليم، أولا ينصح فيه، إذا لم يفعل السائل ما كلفه به المعلم، فإن

المَّا النَّعَالُهُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرَانَ هُوَ إِلَّا ذِكُرُّ لِلْعَالَمِينَ ﴿ وَمَا لَنَعَالُمِينَ ﴿ وَكَأَيْنَ مِنْ ءَايَةِ فِي ٱلسَّمَوْنَتِ وَٱلْأَرْضِ يَمُرُُّونَ عَلَيْهَا وَهُرَ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ۞ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُم بِٱللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ ۞ أَفَالَمِنُواْ أَن تَأْلِيَهُمْ عَلَيْكِيَّةٌ مِّنْ عَذَابِ اللَّهِ أَوْتَأْنِيهُمُوٱلسَّاعَةُ بَغْتَةً وَهُمْ لَايَشْعُرُونَ ۞ قُلْهَاذِهِ سَبِيلِيَّ أَمْعُواْ إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ الْتَبَعَيِّ وَسُبْحَزَلْلَهِ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ۞ وَمَاۤ أَرْسَالُنَا مِن قَبِلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْجِت إِلَيْهِ مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَيَّ أَفَلَا يَسِيرُواْفِ ٱلْأَصْ فَنظُهُ اكَيْهِ وَلَا اللَّهِ عَلَيْهُ ٱلَّذِينَ مِن فَبْلِهِ وَلَدَّازُ ٱلْآخِزَةِ خَيْرٌ لِلَّذِيكَ أَتَّقَوَّأُ أَفَلًا تَعَسْقِلُونَ ۞ حَتَّى إِذَا ٱسْتَيْعَاسَ ٱلرُّسُلُ وَظِّنُواْ أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُواْ جَاءَهُمْ نَصَرُكَا فَيُحِى مَن نَشَكَاةً وَلَا يُسَرَقُ بَأْسُ كَاعَنِ ٱلْفَوْمِ ٱلْمُجْرِمِينَ ۞ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِ رِعِبْرَةٌ لِأَوْلِي ٱلْأَلْبَاتِ مَاكَانَ حَدِيثًا يُفْ تَرَيَا وَلُلْكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَقَفْصِ لَ كُلِّ شَيْءِ وَهُدُى وَرَحْكَةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ۞ TANK TANK DE BER

ويعمل بالأسباب التي تنفعه في دينه ودنياه.

ومنها: حسن تدبير يوسف لما تولى خزائن الأرض، حتى كثرت عندهم الفلات جداً حتى صار أهل الأقطار يقصدون مصر لطلب الميرة منها، لعلمهم بوفورها فيها، وحتى إنه كان لا يكيل لأحد إلا مقدار الحاجة الخاصة أو أقل، لا يزيد كل قادم على كل بعير وحمله.

ومنها: مشروعية الضيافة، وأنها من سنن المرسلين، وإكرام الضيف لقول يوسف لإخوته ﴿ ألا ترون أني أوفي الكيل وأنا خير المنزلين ﴾

ومي المعيل وال طير المراين . ومنها: أن سوء الظن مع وجود القرائن الدالة عليه غير ممنوع ولا محرم، فإن يعقوب قال لأولاده - بعدما امتنع من إرسال يوسف معهم حتى عالجوه أشد المعالجة، ثم قال لهم بعد ما أتوه، وزعموا أن الذئب أكله ﴿بل سولت لكم أنفسكم أمراً ﴿ وقال لهم في الأخر: ﴿ هل آمنكم عليه إلا كما أمنتكم على أخيه من قبل ﴾ ثم لما الحبسه يوسف عنده، وجاء إخوته أنفسكم أمراً ﴾ فهم في الأخيرة - وإن أنفسكم أمراً ﴾ فهم في الأخيرة - وإن أيكونوا مفرطين - فقد جرى منهم ما أوجب لأبيهم أن قال ما قال ، من غير أوجب لأبيهم أن قال ما قال ، من غير أوجب لأبيهم أن قال ما قال ، من غير

إثم عليه ولا حرج.

ومنها: أن استعمال الأسباب الدافعة للعين أو غيرها من المكاره، أو الرافعة لها بعد نزولها، غير ممنوع، بل جائز، وإن كان لا يقع شيء إلا بقضاء وقدر، فإن الأسباب أيضا من القضاء والقدر، لأمر يعقوب حيث قال لبنيه: ﴿ وَالعَدْرِ، لَا تَدْخُلُوا مِنْ باب واحد وادخُلُوا مِنْ أبواب متفرقة ﴾

ومنها: جواز استعمال المكايد التي يتوصل بها إلى الحقوق، وأن العلم بالطرق الحفية الموصلة إلى مقاصدها مما يحمد عليه العبد، وإنما الممنوع، التحيل على إسقاط واجب، أو فعل عرم.

ومنها: أنه ينبغي لن أراد أن يوهم غيره، بأمر لا يحب أن يطلع عليه، أن يستعمل المعاريض القولية والفعلية المانعة له من الكذب، كما فعل يوسف حيث ألقى الصُّواع في رحل أخيه، ثم استخرجها منه، موهماً أنه سارق، وليس فيه إلا القرينة الموهمة لإخوته، وقال بعد ذلك: ﴿معاذ الله أن نأخذ إلا من وجدنا متاعنا عنده الله ولم يقل «من وعرفانهم. . سرق متاعناً وكذلك لم يقل «إنا وجدنا متاعنا عنده» بل أتى بكلام عام يصلح له ولغيره، وليس في ذلك محذور، وإنما فيه إيهام أنه سارق ليحصل المقصود الحاضر، وأنه يبقى عند أخيه(١)، وقد زال عن الأخ هذا الإيهام بعد ما نبينت الحال.

> ومنها: أنه لا يجوز للإنسان أن يشهد إلا بما علمه، وتحققه إما بمشاهدة أو خبر من يثق به، وتطمئن إليه النفس لقولهم: ﴿وما شهدنا إلا بما علمنا﴾.

> ومنها: هذه المحنة العظيمة التي امتحن الله بها نبيه وصفيه يعقوب عليه السلام، حيث قضى بالتفريق بينه وبين ابنه يوسف، الذي لا يقدر على فراقه ساعة واحدة، ويحرنه ذلك أشد الحزن، فحصل التفريق بينه وبينه مدة طويلة، لا تقصر عن خسة عشر سنة،

ويعقوب لم يفارق الحزن قلبه في هذه المدة ﴿وابيضت عيناه من الحزن فهو كظيم ﴾ ثم ازداد به الأمر شدة ، حين صار الفراق بينه وبين ابنه الثاني شقيق يوسف، هذا وهو صابر لأمر الله ، محتسب الأجر من الله ، قد وعد من نفسه الصبر الجميل ، ولا شك أنه وق بما وعد به ، ولا ينافي ذلك ، قوله : ﴿إِنَمَا أَشْكُو بِنِي وحزني إلى الله ﴾ فإن الشكوى إلى الله لا تنافي الصبر، وإنما الذي ينافيه ، الشكوى إلى الله كوري إلى الله كوري إلى الله كوري المنافية والمنافية المنافية المنافية المنافية المنافية المنافية المنافية وإنها المنافية المنافية والمنافية والمنافية

ومنها: أن الفرج مع الكرب؛ وأن مع العسر يسراً، فإنه لما طال الحزن على يعقوب واشتد به إلى أنهى ما يكون، ثم حصل الاضطرار لآل يعقوب ومسهم الضر، أذن الله حينلذ بالفرج، فحصل التلاقي في أشد الأوقات إليه حاجة واضطراراً، فتم بذلك الأجر وحصل السرور، وعلم من ذلك أن الله يبتلي أولياء بالبشدة والرخاء، والعسر واليسر ليمتحن صبرهم وشكرهم، واليسر ليمتحن صبرهم وشكرهم، ويتونهم وعرفانهم.

ومنها: جواز إخبار الإنسان بما يجد، وما هو فيه من مرض أو فقر ونحوهما، على غير وجه التسخط، لأن إخوة يوسف قالوا: ﴿يا أيها العزيز مسنا وأهلنا الضر﴾ ولم ينكر عليهم يوسف.

ومنها: فضيلة التقوى والصبر، وأن كل خير في الدنيا والآخرة فمن آثار التقوى والصبر، وأن عاقبة أهلهما أحسن العواقب، لقوله: ﴿قد من الله عائبا إنه من يتق ويصبر فإن الله يضيع أجر المحسنين﴾.

ومنها: أنه ينبغي لمن أنعم الله عليه بنعمة بعد شدة وفقر وسوء حال، أن يعترف بنعمة الله عليه، وأن لا يزال ذاكر أحاله الأولى، ليحدث لذلك شكراً كلما ذكرها، لقول يوسف عليه السلام: ﴿وقد أحسن بي إذ أخرجني من السجن وجاء بكم من البدو﴾

<sup>(</sup>١) لعل المراد والله أعلم: (وأن يبقى عنده أخوه).

ومنها: لطف الله العظيم بيوسف، حيث نقله في تلك الأحوال، وأوصل إليه الشدائد والمحن، ليوصله بها إلى أعلى الغايات ورفيع الدرجات.

ومنها: أنه ينبغي للعبد أن يتملق إلى الله دائماً في تثبيت إيمانه، ويعمل الأسباب الموجبة لذلك، ويسأل الله يوسف عليه الصلاة والسلام: ﴿رَبُ قَدْ آتَيْتَنِي مِن الملك وعلمتني مِن تأويل الأحاديث فاطر السماوات والأرض أنت وليي في الدنيا والآخرة توفني مسلماً وألحقني بالصالحين.

فهذا ما يسر الله من الفوائد والعبر في هذه القصة المباركة، ولا بدأن يظهر للمتدبر المتفكر غير ذلك

فنسأله تعالى علماً نافعاً وعملاً متقبلاً، إنه جواد كريم.

تم تفسير سورة يوسف وأبيه وإخوته عليهم الصلاة والسلام، والحمد لله رب العالمين

## تفسير سورة السرعد، وهي مدنية، وقيل: مكية

﴿ ﴿ ﴿ ﴿ إِسْمِ اللهُ الرَّمْنِ الرَّحِيمِ الْمِ اللهِ آياتِ الكتابِ والذي أنزل إليك من ربك الحق ولكن أكثر الناس لا يؤمنون ﴾ يخبر تعالى أن هذا القرآن هنو آيات الكتاب الدالة على كل ما يعتاج إليه العباد من أصول الدين من ربه هو الحق المبين، لأن أخباره صدق، وأوامره ونواهيه عدل، مؤيدة بالأدلة والبراهين القاطعة، قمن أقبل عليه وعلى علمه، كان من أهل العلم بالحق، الذي يوجب لهم علمهم، العمل بما أحب الله.

ولكن أكثر الناس لا يؤمنون بهذا القرآن، إما جهلا وإعراضاً عنه وعدم اهتمام به، وإما عناداً وظلماً، فلذلك أكثر الناس غير منتفعين به، لعدم السبب الموجب للانتفاع.

﴿٢ \_ ٤﴾ ﴿أَللهُ السندي رفسع السماوات بفير عمد ترونها ثم استوى على العرش وسخر الشمس والقمر كل

يجرى لأجل مسمى يدبر الأمر يفصل الآيات لعلكم بلقاء ربكم توقنون \* وهو الذي مد الأرض وجعل فيها رواسي وأنهاراً ومن كل الثمرات جعل فيها زوجين اثنين يغشى الليل النهار إن في ذلك لآيات لقوم يتفكرون \* وفي الأرض قطع متجاورات وجنات من أعناب وزرع ونخيل صنوان وغير صنوان يسقى بماء واحد ونفضًل بعضها على بعض في الأكل إن في ذلك لآيات لقوم يعقلون﴾ يخبر تعالى عن انفراده بالخلق والتدبير، والعظمة والسلطان الدال على أنه وحده المعبود، الذي لا تنبغي العبادة إلا له، فقال: ﴿الله الدِّي رفّع السماوات ﴾ على عظمها واتساعها بقدرته العظيمة، ﴿ بغير عمد ترونها ﴾ أي: ليس لها عمد من تحتها، فإنه لو كان لها عمد، لرأيتموها، ﴿ثم ﴾ بعدما خلق السماوات والأرض ﴿استوى على المرش العظيم الذي هو أعلى المخلوقات، استواء يليق بجلاله ويناسب كماله .

وسخر الشمس والقمر المسالح العباد ومصالح مواشيهم وثمارهم، العبر العزيز العليم، والقمر ويجري بتدبير العزيز العليم، والقمر ويحري بسير منتظم، لا يفتران ولا ينيان، هذا العالم، ونقلهم إلى الدار الاخرة مذا العالم، ونقلهم إلى الدار الاخرة يطوي الله السماوات، ويبدلها، ويغير الأرض ويبدلها، فيتكور الشمس والقمر، ويجمع بينهما، فيتقيان في النار، ليرى من عبدهما أنهما غير أهل لعبادة؛ فيتحسر بذلك أشد الحسرة، وليعلم الذين كفروا أنهم كانوا كاذبين.

وقوله: ﴿يدبر الأمر يفصل الآيات المناب المناب الآيات الأعر، الآيات المناب المنا

المنظرة المنظ

الأقدار في أوقاتها التي سبق بها علمه، وجرى بها قلمه، ويرسل ملائكته الكرام لتدبير ما جعلهم على تدبيره.

وينزل الكتب الإلهية على رسله، ويبين ما يحتاج إليه العباد من الشرائع والأوامر والنواهي، ويفصلها غاية للتفصيل ببيانها وإيضاحها وتمييزها، ولعلكم بسبب ما أخرج لكم من الآيات القرآنية، والآيات القرآنية، وبلقاء ربكم توقنون فإن كثرة الأدلة وينانها ووضوحها، من أسباب حصول اليقين في جميع الأمور الإلهية، خصوصاً في العقائد الكبار، كالبعث والنشور والإخراج من القبور.

وأيضاً فقد علم أن الله تعالى حكيم لا يخلق الخالق سدى، ولا يتركهم عبثاً، فكما أنه أرسل رسله وأنزل كتبه لأمر العباد ونهيهم، فلا بد أن ينقلهم إلى دار يحل فيهم جزاؤه، فيجازي المحسنين بأحسن الجزاء، ويجازي المسيئين بإساءتهم.

وهدو الدي مدد الأرض أي خلقها للعباد، ووسعها، وبارك فيها، ومهدها للعباد، وأودع فيها من مصالحهم ما أودع، ﴿وجعل فيها رواسي أي: جبالاً عظاماً، لئلا تميد بالخلق، فإنه لولا الجبال لمادت باهلها، لأنها على تيار ماء، لا تبوت لها ولا الحبال الرواسي، التي استقرار إلا بالجبال الرواسي، التي جعلها الله أوتادا لها.

وَيَسْ تَعْجِلُونَكَ بِالسَّيْعَةِ فَبْلَ ٱنْحَسَنَةِ وَقَدْخَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ ٱلْمُثَلَثُ وَإِنَّ رَبُّكَ لَذُومَغَ فِرَوَ لِلنَّاسِ عَلَىٰ ظُلُمِهِمَّ وَإِنَّ رَبُّكَ لَشَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ۞ وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ لَاۤ أَسْزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةُ يُنِ زَيِهِيُّٓ إِنَّا أَنتَ مُنذِرٌّ وَلِكُلِ قَوْمِهَادٍ ۞ ٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَخْمِلُ كُلُّ أَنْثَى وَمَا تَغِيضُ ٱلْأَرْجَكُمْ وَمَا تَزْدَلُا وَكَ لَ شَيْءٍ عِندَهُ عِقْدَادٍ ۞ عَلِيمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشُّهَادُةِ ٱلۡكَيۡعِيۡرُٱلۡلُعَالِ ۞ سَوَّاءُ يُنكُء مِّنَ ٱسَـَّرَٱلۡهَٰوَّلَ وَمَن جَهَرَ بِهِ وَمَنْ هُوَمُسْتَخْفِ بِٱلَّيْلِ وَسَارِبُ بِٱلنَّهَارِ ۞ڷَهُ مُعَقِّبَكُ مِنْ مِينَ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَحَفَظُونَهُ وَنَ أَمْرِ اللَّهِ إِنَّ أَلَّهُ لَا يُعَيِّرُهَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُفَيِّيرُواْ مَا بِأَنفُسِهِمْ وَإِذَا ۗ [ أَرَادَ ٱللَّهُ يِعَوْمِ سُنَوْءًا فَلَا مَرَدَّ لَهُ، وَمَا لَهُم مِن دُونِهِ مِن وَالٍ ۞ۿُوَٱلَٰذِي يُرِيكُمُ ٱلْبَرِّقَ حَوْفَ وَطَلَمَعًا وَيُنِيْنِيُّ ٱلتَّمَابُ ٱلْيَقَالَ ۞ وَيُسَيِّمُ ٱلرَّعَدُ بِحَسُدِيهِ وَٱلۡلَٰلَيۡكَةُ مِنْ خِفَتِهِ عَنْرُمِيلُٱلصَّوْعِقَ فَيَصِيبُ وَهُوَ مَنْ يَشَاءُ وَهُمْ يُجَادِلُونَ فِي أَنَّهِ وَهُوَ شَكِيدُ لِكُمَّالِ ١ TOUBLE TO BORRED

﴿وَ جعل فيها ﴿أَنْهَاراً ﴾ تسقى الأدميين وجائمهم وحروثهم، فأخرج بها من الأشجار والزروع والثمار خير كثيراً، ولهذا قال: ﴿وَمِنْ كُلِّ النَّمُواتُ جعل فيها زوجين اثنين الله أي: صنفين مما يحتاج إليه العباد.

﴿يغشى الليل النهار﴾ فتظلم الافاق، فيسكن كل حيوان إلى مأواه، ويستريحون من التعب والنصب في النهار، ثم إذا قضوا مأرجهم من النوم، غشى النهار الليل، فإذا هم مصبحون منتشرون في مصالحهم وأعمالهم في النهار .

﴿ومن رحمته جعل لكم الليل والنهار لتسكنوا فيه ولتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون).

﴿إن في ذلك لآيات﴾ على المطالب الإلهية ﴿لقوم يتفكرون﴾ فيها، وينظرون فيها نظر اعتبار دالة على أن الذي خلقها ودبرها وصرفها، هو الله الذي لا إله إلا هو ، ولا معبود سواه، وأنه عالم الغيب والشهادة، الرحمن الرحيم، وأنه القادر على كل شيء، الحكيم في كل شيء، الحمود على ما خلقه وأمر به تبارك وتعالى.

. ومن الآيات على كمال قدرته وبديع صنعته، أن جعل ﴿ في الأرض قطع متجاورات وجنات ﴿ فيها أنواع

الأشجار ﴿من أعناب وزرع ونخيل﴾ وغير ذلك، والنخيل التي بعضها ﴿ صنوان ﴾ أي. عدة أشجار في أصل واحد، ﴿وغير صنوان﴾ بأن كان كل شجرة على حدتها، والجميع ﴿يسقى بماء واحد الورضه واحدة الونفضل بعضها على بعض في الأكل، لوناً، وطعماً، ونفعاً، ولذة؛ فهذه أرض طيبة تنبت الكلأ والعشب الكثير، والأشبجار والبزروع، وهلذه أرض تلاصقها لا تنبت كلاً ولا تمسك ماء وهذه تمسك الماء، ولا تنبت الكلأ، وهذه تنبت الزروع والأشجار، ولا تنبت الكلأ، وهذه الثمرة حلوة، وهذه مرة، وهذه بين ذلك.

فهل هذا التنوع في ذاتها وطبيعتها؟ أم ذلك تقدير العزيز الرحيم؟

﴿إِن فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لَقُومٍ يَعْقِلُونَ﴾ أي: لقوم لهم عقول تهديهم إلى ما ينفعهم، وتقودهم إلى ما يرشدهم ويعقلون عن الله وصاياه وأوامره ونواهيه، وأما أهل الإعراض، وأهل البلادة فهم في ظلماتهم يعمهون، وفي غيهم يترددون، لا يهتدون إلى ربهم سبيلا ولا يعون له قيلاً .

﴿٥﴾ ﴿وإن تعجب فعجب قولهم أإذا كنا ترابأ أإنا لفي خلق جديد أولئك الذين كفروا بربهم وأولئك الأغلال في أعناقهم وأولئك أصحاب النارهم فيها خالدون، بحتمل أن معنى قوله ﴿وإن تعجب، من عظمة الله تعالى وكثرة أدلة توحيده، فإن العجب \_ مع هذا \_ إنكار المكذبين، وتكذيبهم بالبعث، وقولهم ﴿ أَإِذَا كِنَا تِرَابًا أَإِنَا لَفِي خَلَقَ **جديد** أي: هذا بعيد في غاية الامتناع بزعمهم، أنهم بعد ما كانوا ترابأ، أن الله يعيدهم، فإنهم من جهلهم -قاسوا قدرة الخالق بقدرة المخلوق.

فلما رأوا هذا ممتنعا في قدرة المخلوق، ظنوا أنه ممتنع على قدرة الخالق، ونسوا أن الله خلقهم أول مرة ولم يكونوا شيئاً.

قولهم وتكذيبهم للبعث، فإن ذلك من العجائب، فإن الذي توضح له الآيات، ويرى من الأدلة القاطعة على البعث ما لا يقبل الشك والريب، ثم ِ ينكر ذلك، فإن قوله من العجائب.

ولكن ذلك لا يستغرب على ﴿الذين كفروا بربهم ﴿ وححدوا وحدانيته، وهي أظهر الأشياء وأجلاها، ﴿وأولئك الأغلال﴾ المانعة لهم من الهدى ﴿في أعناقهم ﴾ حيث دعوا إلى الإيمان فلم يؤمنوا، وعرض عليهم الهدى فلم يهتدوا، فقلبت قلوبهم وأفئدتهم عقوبة على أتهم لم يؤمنوا به أول مرة، ﴿وأولئك أصحابُ النارهم فيها خالدون، لا يخرجون منها أبدأ.

﴿٦﴾ ﴿ويستعجلونك بالسيئة قبل الحسنة وقد خلت من قبلهم المثلات وإن ربك لذو مغفرة للناس على ظلمهم وإن ربك لشديد العقاب، يخبر تعالى عن جهل المكذبين لرسوله، المشركين به، الذين وعطوا فلم يتعظوا، وأقيمت عليهم الأدلة فلم يتقادوا لها، بل جاهروا بالإنكار، واستدلوا بحلم [الله] الواحد القهار عنهم، وعدم معاجلتهم بذنوبهم، أنهم على حق، وجعلوا يستعجلون الرسول بالعذاب، ويقول قائلهم: ﴿اللهم إن كان هذا هو الحق من عندك، فأمطر علينا حجارة من السماء، أو ائتنا بعداب أليم﴾ .

﴿ وَ ﴾ الحال أنه ﴿ قد خلت من قبلهم المثلات) أي: وقائع الله وأيامه في الأمم المكذبين، أفلا يتفكرون في حالهم ويتركون جهلهم، ﴿وإِن ربك لذو مغفرة للناس على ظلمهم، أي : لا يزال خيره إليهم، وإحسانه وبره وعفوه نازلاً إلى العباد، وهم لا يزال شرهم(١) وعصيانهم إليه صاعداً.

ا يعصونه فيدعوهم إلى بابه، ويجرمون، فلا يحرمهم خيره وإحسانه، فإن تابوا إليه فهو حبيبهم، لأنه يحب التوابين، ويحب المتطهرين وإن لم يتوبوا ويحتمل أن معناه: وإن تعجب من فهو طبيبهم، يبتليهم بالمصائب،

ليطهرهم من المعايب ﴿قل يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله إن الله يخفر الذنوب جيعاً، إنه هو الغفور الرحيم﴾.

﴿وإن ربك لشديد العقاب ﴾ على من لم يزل مصراً على الذنوب، قد أبى التوبة والاستغفار والالتجاء إلى العزيز الغفار، فليحذر العباد من عقوباته بأهل الجرائم، فإن أخذه أليم شديد.

(٧) ﴿ ويقول الذين كفروا لولا أنزل عليه آية من ربه إنما أنت منذر ولكل قوم هاد﴾ أي: ويقترح الكفار عليك من الآيات، التي يعينونها ويقولون: ﴿ لولا أنزل عليه آية من ربه ﴾ ويجعلون هذا القول منهم، عذراً لهم في عدم الإجابة إلى الرسول، والحال أنه منذر ليس له من الأمر شيء، والله هو الذي ينزل الآيات.

وقد أيده بالأدلة البينات الني لا تحفى على أولي الألباب، وبها يهتدي من قصده الحق، وأما الكافر الذي \_ من ظلمه وجهله \_ يقترح على الله الآيات، فهذا اقتراح منه باطل وكذب وافتراء (1)

فإنه لو جاءته أي: آية كانت لم يؤمن ولم ينقد، لأنه لم يمتنع من الإيمان، لعدم ما يدله على صحته، وإنما ذلك لهوى نفسه، واتباع شهوته، ﴿ولكل قوم هاد﴾ أي: داع يدعوهم إلى الهدى من الرسل وأتباعهم، ومعهم من الأدلة والبراهين ما يدل على صحة ما معهم من الهدى.

﴿٨ ـ ١١﴾ ﴿الله يعلم ما تحمل كل أنثى وما تغيض الأرحام وما تزداد وكل شيء عنده بمقدار ﴿عالم الغيب والشهادة الكبير المتعال ﴿ سواء منكم من أسر القول ومن جهر به ومن هو مستخف بالليل وسارب بالنهار ﴿ له يعقبات من بين يديه ومن خلفه بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم وإذا أراد دونه من وال عبر تعالى بعموم علمه،

وسعة اطلاعه، وإحاطته بكل شيء فقال: ﴿الله يعلم ما تحمل كل أنثى من بني آدم وغيرهم، ﴿وما تغيض الأرحام ﴾ أي: تنقص مما فيها، إما أن يلك الحمل، أو يتضاءل أو يضمحل، ﴿وما تزداد الأرحام وتكبر الأجنة التي فيها، ﴿وكل شيء عنده بمقدار ﴾ لا يتقم عليه ولا يتأخر، ولا يزيد ولا ينقص إلا بما تقتضيه حكمته وعلمه.

فإنه ﴿عالم الغيب والشهادة الكبير﴾ في ذاته وأسمائه وصفاته ﴿المتعال﴾ على جميع خلقه، بذاته وقدره وقهره.

﴿سواءٌ منكم﴾ في علمه وسمعه، ويصره.

﴿من أسر القول ومن جهر به ومن هو مستخف بالبيل الي أي: مستقر بمكان خفي فيه ، ﴿وسارب بالنهار ﴾ أي: داخل سربه في النهار ، والسرب هو ما يختفي فيه الإنسان ، إما جوف بيته ، أو غار ، أو مغارة ، أو نحو ذلك .

﴿ ١١﴾ ﴿ له ﴾ أي: للإنسان ﴿ معقبات ﴾ من الملائكة، يتعاقبون في الليل والنهار.

ومن بين يديه ومن خلفه يحفظونه من أصر الله أي: يحفظون بدنه وروحه من كل من يريده بسوء، ويحفظون عليه أعماله، وهم ملازمون له دائماً، فكما أن علم الله محيط به، فالله قد أرسل هؤلاء الحفظة على العباد، بحيث لا تخفى أحوالهم ولا أن الله لا يغير ما بقوم من النعمة والإحسان ورغد العيش وحتى يغيروا ما بأنفسهم بأن ينتقلوا من الإيمان إلى الكفر، ومن الطاعة إلى المعصية، أو من شكر نعم الله إلى البطر بها، فيسلهم الله عند ذلك إياها.

وكذلك إذا غير العباد ما بأنفسهم من المعصية، فانتقلوا إلى طاعة الله، غيِّر الله عليهم ما كانوا فيه من الشقاء إلى الخير والسرور والغبطة والرحمة، ﴿وإذا أراد الله بقوم سوءاً﴾ أي: عذاباً

لَهُ,دَعُوةُ ٱلْمُتِيَّةِ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِدِء لَايَسْتَجِيبُونَ لْمُدِيثَتِيءِ إِلَّا كَنْسِطِ كُفَّيْتِهِ إِلَى ٱلْمَآءِ لِيَبْلُغُ فَاهُ وَمَاهُوَ بَبَلِغِيةٍ. وَمَادُعَآهُ ٱلْكَفِيرِينَ إِلَّا فِ صَلَالِ ۞ وَيَلَّهِ يَسْجُدُسَ فِي ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ طَوَيَا وَكُرْهَا وَظِلَالُهُمْ إِلْفُدُو وَٱلْأَصَالِ ﴿ فَلْمَن رَّيُّ ٱلسَّهَٰوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُلِ ٱللَّهُ قُلُ أَفَأَغَّذَ ثُرِينَ دُونِيهِ ۚ أَوْلِيكَ ۚ لَا يَمْلِكُونَ لِأَنْفُسِهِمْ نَفَعًا وَلِاضَرَّا قُلُهَلْ إِنَّتَوِيَا لَأَعْلَى وَٱلْبَصِيرُ | أَمْ هَلْ مِنْ يَوِي الظَّالُكُ وَالتُّورُ أَمَّ جَعَلُواْ بِنِّهِ شُرَكَآ ءَ خَلَقُواْ كَخَلْقِهِ وَقَتَشَابَهَ ٱلْخَلْقُ عَلَيْهِمّْ قُلِ ٱللَّهُ خَلِقُ كُلُّ شَيٍّ وَهُوَٱلْوَبُولُ ٱلْقَهَّارُ۞ أَرِّلَ مِنَ ٱلسَّمَّاءِ مَاءً مَّسَالَتُ أُودِيَةً مِقَدِّرِهَا فَأَحَمَّلَ اَلسَّيْلُ زَيَدُازَلِيَا أَوْمَالُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي ٱلنَّارِ ٱبْيَعَا ٓ عِلْيَةٍ أَوْمَتَاعِ زَيَدٌ مِثْلُهُ مُكَالِكَ يَصْرِبُ اللهُ أَكْتَقَ وَٱلْبَطِلَ فَأَمَّا ٱلزَّيَدُ فَيَذَهَبُ جُفَاَّةً وَأَمَّا مَا يَنفَعُ النَّاسَ فَيَمَكُثُ فِي ٱلْأَرْضِ كَذَٰ إِكَ إِيَفْرِينُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ ۞ لِلَّذِينَ ٱسْتَحَالُواْ لِرَبِهِ مُٱكْتُسْنَى ۗ وَٱلَّذِينَ لَرِّيَسَ تَجِيبُواْ لُمُ لُوَأَنَّ لَكُمْ مِّلَاقِ ٱلْأَرْضِ جَيِعَا وَمِثْلَهُ مُعَهُ لِلْقُنْدُوْ يِّ أَوْلَئِكَ لَمَّةُ سُوَهُ ٱلْحُسَابِ وَمَأْوَنِهُمْ جَهَنَّرُوَيِشُ كَلِّهَادُ ۞ 

وشدة، وأمرأ يكرهونه، فإن إرادته لا بد أن تنفذ فيهم.

﴿فَ الله ولا مرد له الحد المه ولا أحد يمنعهم منه، ﴿وما لهم من دونه من واله يتولى أمورهم، فيجلب لهم المحبوب، ويدفع عنهم المكروه، فليحذروا من الإقامة على ما يكره الله، خشية أن يحل بهم من العقاب ما لا يرد عن القوم المجرمين.

البرق خوفاً وطمعاً وينشىء السحاب البرق خوفاً وطمعاً وينشىء السحاب الشقال \* ويسبح الرعد بحمده والملائكة من خيفته وبرسل الصواعق فيصيب بها من يشاء وهم يجادلون في الله وهو شديد المحال \* يقول تعالى: ﴿هو الذي يريكم البرق خوفاً وطمعا \* أي: يخاف منه الصواعق والهدم، وأنواع الضرر، على بعض الشمار ونحوها، ويطمع في خيره ونفعه، ويطمع في خيره ونفعه، الغزير الذي به نفم العباد والبلاد.

﴿ويسبح الرعد بحمده ﴾ وهو الصوت ، الذي يسمع من السحاب المزعج للعباد ، فهو خاضع لربه مسبح بحمده ، ﴿وَ اللائكة من خيفته ﴾ أي : خشعاً لربهم ، خائفين من سطوته ، ﴿ويرسل الصواعق ﴾ وهي هذه النار التي تخرج من السحاب ،

كذا فى ب، وفي أ: وافتراه.

**美國** \* أَفَنَ يَعَكُرُ أَغَنَّا أُنِلَ إِلَيْكَ مِن زَبِكَ ٱلْمَقُّ كُنَّ هُوٓ أَعْنَ إِفَّاكَ لَكُوْ أُوْلُوْاْ ٱلْأَلِّبِ ۞ ٱلَّذِينَ ثُوفُونَ مِعَهُدِ ٱلنِّهِ وَلَا يَنْقُضُونَ ٱلِمُدِعَّقَ الْمُثَا ٥ وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَّا أَمْرَ اللَّهُ بِهِ اللَّهِ مُوصَلَ وَيَخْشُونَ رَبُّهُمَّ وَيُخَافُونَ سُوءَ ٱلْحِسَابِ ۞ وَٱلَّذِينَ صَبَرُوا ٱلبِّعْكَ ۗ وَجْهِ رَبِّهِمْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَأَنفَقُواْعَ ٱلزَّقَتَهُ مُرسِرًا وَعَكَرنِيةً وَيَدِّرُ وَنَ بِأَنْعَنَ وَالنَّيِئَةَ أَوْلَيْكَ خَرُعُفْنَيَ الدَّارِ۞ جَنَّتُ عَدْنِيَدَ خُلُنَّا وَمَنْ صَلَحَ مِنْ ءَالِبَآيِهِمْ وَأَرْوَلْجِهِمْ وَدُرِيَّتُهِمْ وَٱلْلَّيْكُةُ مُنْ تُخْلُونَ عَلَيْهِ وَمِن كُلِّ وَابِ ۞ سَلَنْزُعَلَيْكُمْ مِمَاصَةً ثُمَّ فَغَمَّرَعُفَّى ٱلدَّارِ ۞ وَٱلْذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ ٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَلَقِهِ وَيَقَطَّعُونَ مَاۤ أَمْرَ ٱللَّهُ بِينَ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ أَوْلَيْكَ لَمْ ٱللَّمْتَ وَلَكُرُ سُوءُ الدَّارِ۞ اللَّهُ يَبُّسُطُ الرِّزْقَ لِنَ يَشَآءُ وَيَقْدِرُ وَفَرِجُواْ يَأَكْمَوْوَ ٱلدُّنِّياُ وَمَا ٱلْكُيَوْةُ ٱلدُّنْيَافِي ٱلْآيَدِيَةِ إِلَّامَّنَامٌ ۞ وَيَقُولُ ٱلَذِيكَ لَقَرُواْ لَوُلَا أَرِلَ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عِن زَيِيْمِ فَلَ إِنَّ الْقَدَيْضِ لَّ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِئَ إِلَيْهِ مِنْ أَسَابَ ۞ ٱلَّذِينَ وَامَنُواْ وَتَطْمَيِنُ قُلُومُهُم بِذِكْرِ اللَّهِ أَلَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَيِنُ ٱلْقُلُوبُ ۞

﴿فيصيب بها من يشاء ﴾ من عباده، بحسب ما شاءه وأراده ﴿وهو شديد المحال، أي: شديد الحول والقوة، فلا يريد شيئاً إلا فعله، ولا يتعاصى عليه شيء، ولا يفوته هارب.

TOT SEE SEE

فإذا كان هو وحده، الذي يسوق للعباد الأمطار والسحب التي فيها مادة أرزاقهم، وهو الذي يدبر الأمور، وتخضع له المخلوقات العظام التي يخاف منها، وتزعج العباد، وهو شديد القوة \_ فهو الذي يستحق أن يعبد وحده لا شريك له، ولهذا قال:

﴿١٤﴾ ﴿له دعوة الحق والذين يدعون من دونه لا يستجيبون لهم بشيء إلا كباسط كفيه إلى الماء ليبلغ فاه وما هو ببالغه وما دعاء الكافرين إلا في ضلال﴾ أي: لله وحده ﴿ دعوة الحق ﴾ وهي: عبادته وحده لا شريك له، وإخلاص دعاء العبادة ودعاء المسألة له تعالى، أي: هو الذي ينبغي أن يصرف له الدعاء، والخوف والرجاء، والحب، والرغبة، والرهبة، والإنابة، لأن ألوهيته هي الحق، وألوهية غيره باطلة، ﴿والذِّينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونَهُ ﴾ من الأوثبان والأنبداد البتي جعلوها شركاء لله.

﴿لا يستجيبون لهم﴾ أي: لن يدعوها ويعبدها، بشيء قليل ولا كثير، لا من أمور الدنيا ولا من أمور الآخرة، ﴿إلا كباسط كفيه إلى الماء﴾

الذي لا تناله كفاه لبعده، ﴿ليبلغ﴾ ببسط كفيه إلى الماء ﴿فَاهُ فَإِنَّهُ عطشان، ومن شدة عطشه يتناول بيده ويبسطها إلى الماء الممتنع وصولها إليه، فلا يصل إليه

كذلك الكفار الذين يدعون معه آلهة، لا يستجيبون لهم بشيء ولا ينفعونهم في أشد الأوقات إليهم حاجة، لأنهم فقراء، كما أن من دعوهم فقراء، لا يملكون مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء، وما لهم فيهما من شرك، وما له منهم من

﴿وما دعاء الكافرين إلا في ضلال» لبطلان ما يدعون من دون الله، فبطلت عباداتهم ودعاؤهم، لأن الوسيلة تبطل ببطلان غايتها، ولما العبادة، وليسوا بأهل لذلك؟ كان الله تعالى هو الملك الحق المبين، كانت عبادته حقاً متصلة النفع لصاحبها في الدنيا والأخرة.

> وتشبيه دعاء الكافرين لغير الله بالذي يبسط كفيه إلى الماء ليبلغ فاه من أحسن الأمثلة؛ فإن ذلك تشبيه بأمر محال، فكما أن هذا محال، فالشبه به محال، والتعليق على المحال من أبلغ ما يكون في نفي الشيء، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتُنَا واستكبروا عنها لا تفتح لهم أبواب السماء ولا يدخلون الجنة حتى يلج الجمل في سم الخياط).

﴿١٥﴾ ﴿وله يسسحد من في السماوات والأرض طوعاً وكرهاً أن يخلق شيء من الأشياء نفسه. وظلالهم بالغدو والآصال اي: جميم ما احتوت عليه السماوات والأرض كلها خاضعة لربها، تسجد له ﴿طوعا وكرهاً الطوع لن يأتي بالسجود والخضوع اختياراً كالمؤمنين، والكره لن يستكبر عن عبادة ربه، وحاله وفطرته تكذبه في ذلك، ﴿وظلالهم بالغدو والآصال اي: ويستجدله ظلال المخلوقات أول النهار وآخره، وسجود كل شيء بحسب حاله، كما قال تعالى: ﴿وإن من شيء إلا يسبح بحمده ولكن لا تفقهون تسبيحهم،

فإذا كانت المخلوقات كلها تسجد باطلة.

لربها طوعاً وكرهاً، كان هو الإله حقاً، المعبود المحمود حقاً، وإلاهية غيره باطلة، ولهذا ذكر بطلانها وبرهن عليه بقوله:

﴿١٦﴾ ﴿قل من رب السماوات والأرض قل الله قل أفاتخذتم من دونه أولياء لا يملكون لأنفسهم نفعا ولا ضراً قل هل يستوى الأعمى والبصير أم هل تستوي الظلمات والنور أم جعلوا لله شركاء خلقوا كخلقه فتشابه الخلق عليهم قل الله خالق كـل شيء وهـو الواحد القهار ﴾ أي: قبل لهو لاء المشركين به أوثاناً وأنداداً يحبونها كما يحبون الله، ويبذلون لها أنواع التقربات والعبادات: أفتاهت عقولكم حتى اتخذته من دونه أولياء تسولونهم

فإنهم ﴿لا يملكون لأنفسهم نفعاً ولا ضرأٌ وتتركون ولاية من هو كامل الأسماء والصفات، المالك للأحياء والأموات، الذي بيده الخلق والتدبير والنفع والضر؟ فما تستوي عبادة الله وحده، وعبادة المشركين به، كما لا يستوي الأعمى والبصير، وكما لا تستوي الظلمات والنور .

فإن كان عندهم شك واشتباه، وجعلوا له شركاء زعموا أنهم خلقوا كخلقه، وفعلوا كفعله، فأزلُ عنهم هذا الاشتباه واللبس، بالبرهان الدال على توحد الإله بالوحدانية، فقل لهم: ﴿الله خالق كل شيء ﴾ فإنه من المحال

ومن المحال أيضاً أن يوجد من دون خالق، فتعين أن لها إلها خالفاً لا شريك له في خلقه، لأنه الواحد القهار، فإنه لا توجد الوحدة والقهر إلا لله وحده، فالمخلوقات كل مخلوق فوقه مخلوق بقهره، ثم فوق ذلك القاهر قاهر أعلى منه، حتى ينتهي القهر للواحد القهار، فالقهر والتوحيد متلازمان، متعينان لله وحده، فتبين بالدليل العقلي القاهر، أن ما يُدعى من دون الله ليس لــه شـــىء مــن خـــلــق المخلوقات، وبذلك كانت عبادته

﴿١٧﴾ ﴿أنزل من السماء ماء فسالت أودية بقدرها فاحتمل السيل زبداً رابياً ومما يوقدون عليه في النار ابتغاء حلية أو متاع زبد مثله كذلك يضرب الله الحق والباطل فأما الزبد فيذهب جفاء وأما ما ينفع الناس فيمكث في الأرض كذلك يضرب الله الأمثال﴾ شبه تعالى الهدى الذي أنزله على رسوله لحياة القلوب والأرواح، بالماء الذي أنزله لحياة الأشباح، وشبّه ما في الهدى من النفع العام الكثير الذي يضطر إليه العباد، بما في المطر من النفع العام الضروري، وشبه القلوب الحاملة للهدى وتفاوتها بالأودية التي تسيل فيها السيول، فوادٍ كبير يسع ماء كثيراً؛ كقلب كبير يسع علماً كَثَيْراً، ووَادِ صغير يأخذ مآء قليلاً، كقلب صغير، يسع علماً قليلاً،

وشبه ما يكون في القلوب من الشهوات والشبهات عند وصول الحق إليها، بالزبد الذي يعلو الماء، ويعلو ما يوقد عليه النار من الحلية التي يراد تخليصها وسبكها، وأنها لا تزال فوق الماء طافية مكدرة له، حتى تذهب وتضمحل، ويبقى ما ينفع الناس من الماء الصافي والحلية الحالصة.

كذلك الشبهات والشهوات، لا يزال القلب يكرهها، ويجاهدها بالبراهين البصادقة، والإرادات الجازمة، حتى تذهب وتضمحل ويبقى القلب خالصاً صافياً، ليس فيه إلا ما والرغبة فيه، فالباطل يذهب ويمحقه الحق ﴿إن الباطل كان زهوقا﴾ وقال هنا: ﴿كذلك يضرب الله الأمثال﴾ ليتضح الحق من الباطل والهدى من الفلال.

(۱۸ ) ﴿ للذين استجابوا لربهم الحسنى واللين لم يستجيبوا له لو أن لهم ما في الأرض جيماً ومثله معه لانتدوا به أولئك لهم سوء الحساب ومأواهم جهنم وبئس المهاد ﴾ لما بين تعالى الحق من الباطل، ذكر أن الناس على قسمين: مستجيب لربه، فذكر

ثوابه، وغير مستجيب، فذكر عقابه فقال: ﴿للذين استجابوا لربهم﴾ أي: انقادت قلوبهم للعلم والإيمان، وجوارحهم للأمر والنهي، وصاروا موافقين لربهم فيما يريده منهم، فلهم والثواب الحسن.

فلهم من الصفات أجلها، ومن المناقب أفضلها ومن الثواب العاجل والآجيل ما لا عين رأت ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر، فوالذين لم يستجيبوا له بعد ما ضرب لهم الحالة غير الحسنة، ف فولو أن لهم ما في الأرض جميعاً من ذهب وفضة وغيرها، فومثله معه لافتدوا به من مناقبال يوم القيامة، ما تقبل منهم، وأتّى لهم ذلك؟!!

وأولئك لهم سوء الحساب وهو الحساب الذي يأتي على كل ما أسلفوه من عمل سيّىء، وما ضيعوه من حقوق الله وحقوق عباده قد كتب ذلك وسطر عليهم، وقالوا: ويا ويلتنا مالهذا الكتاب، لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها، ووجدوا ما عملوا علم والمرا ولا يظلم ربك أحداك وي علم بعد هذا الحساب السيىء ومأواهم جهنم الجامعة لكل عذاب، من والنا الحامية، والزقوم، والزمهرير، والضريع، وجميع ما ذكره الله من أصناف العذاب، ووبئس المهاد أي:

(19 - 19 ﴿ أَنْمَنْ يَعِلَمُ أَنْمَا أَنْرَلُ إِلَيْكُ مِنْ رَبِكُ الْحِقْ كَمِنْ هُو أَمْرِلُ الْحِقْ كَمِنْ هُو اللّذِينَ يَوْفُونُ الْخُلْبَابِ \* اللّذِينَ يُوفُونُ مِنْ أَمْرِ الله به اللّياقُ \* واللّذِينَ يَصِلُونُ مَا أَمْرِ الله به اللّياقُ \* واللّذِينَ صبروا ابتفاء وجه الحساب \* والذين صبروا ابتفاء وجه ربيم وأقاموا الصلاة وأنفقوا عما رزقناهم سراً وعلانية ويدرؤون بالحسنة السيئة السيئة أولئك لهم عقبى الدار \* جنات عدن أواجهم وذرياتهم واللائكة يدخلونها وأزواجهم وذرياتهم واللائكة يدخلون

عليهم من كل باب \* سلام عليكم بما صبرتم فنعم عقبى الدار \* يقول تعالى: مفرقا بين أهل العلم والعمل وبين ضدهم: ﴿ أَفَمَن يَعِلَم أَنَما أَنْزِلَ إِلَيْكُ مِنْ وَبِكُ الْحَقّ \* فَفَهِم ذَلِكُ وعمل به. ﴿ كَمَنْ هُو أَعْمَى \* لا يَعِلَم الحَق وَلا يَعِمل به، فَبِينَهما مِن الفرق، كما بين السماء والأرض، فحقيق بالعبد أن بين السماء والأرض، فحقيق بالعبد أن يتذكر ويتفكر، أي الفريقين أحسن حالاً وخير مآلاً، فيؤثر طريقها، ويسلك خلف فريقها، ولكن ما كل أحد يتذكر ما ينفعه ويضره.

﴿إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُو الْأَلْبَابِ﴾ أي: أولو الألبابِ﴾ أي: أولو العقول الرزينة، والآراء الكاملة، الذين هم لُبُ العالم، وصفوة بني آدم، فإن سألت عن وصفهم، فلا تجد أحسن من وصف الله لهم بقوله:

﴿الذين يوفون بعهد الله الذي عهده عليه من عهده إليهم ، والذي عاهدهم عليه من القيام بحقوقه كاملة موفرة ، فالوفاء بها توفيتها حقها من التتميم لها ، والنصح في ﴿لا ينقضون الميناق ﴾ أي : العهد الذي عاهدوا عليه الله ، فدخل في ذلك جميع المواثيق والعهود والأيمان والنذور ، التي يعقدها العباد . فلا يكون العبد من أولي الألباب الذين لهم الثواب العظيم ، إلا بأدائها كاملة ، وعدم نقضها وبخسها .

﴿ والذين يصلون ما أمر الله به أن يوصل و وهذا عام في كل ما أمر الله بوصله، من الإيمان به وبرسوله، وكبته ومحبة رسوله، والانقياد لعبادته وحده لا شريك له، ولطاعة رسوله.

ويصلون آباءهم وأمهاتهم، ببرهم بالقول والفعل، وعدم عقوقهم، ويصلون الأقارب والأرحام، بالإحسان إليهم قولاً وفعلاً. ويصلون ما بينهم وبين الأزواج والأصحاب والماليك، بأداء حقهم كاملاً موفراً، من الحقوق الدينية والدنيوية.

والسبب الذي يجعل العبد واصلاً ما أمر الله به أن يوصل، خشية الله وخوف يوم الحساب، ولهذا قال: ﴿ وَيَعْ شُونَ رَبِهِ مَا اللهِ أَن يَحْ الْمُونَ مُ

فيمنعهم خوفهم منه، ومن القدرم عليه يـ وم الحساب، أن يتبجرؤوا عـلى معاصي الله، أو يقصروا في شيء مما أمر الله به، خوفاً من العقاب ورجاءً للثواب.

﴿واللّهِن صبروا﴾ على المأمورات بالامتثال، وعن المنهيات بالانكفاف عنها والبعد منها، وعلى أقدار الله المؤلمة بعدم تسخطها

ولكن بشرط أن يكون ذلك الصبر «ابتغاء وجه ربهم» لا لغير ذلك من المقاصد والأغراض الفاسدة، فإن هذا الصبر النافع الذي يحبس به العبد نفسه، طلباً لمرضاة ربه، ورجاء للقرب منه، والحظوة بثوابه، وهو الصبر الذي من خصائص أهل الإيمان، وأما الصبر المشترك الذي غايته التجلد، ومنتهاه الفخر، فهذا يصدر من البر والفاجر، والمؤمن والكافر، فليس هو الممدوح على الحقيقة.

﴿وأقاموا الصلاة باركانها، وشروطها ومكملاتها، ظاهراً وباطناً، وأنفقوا مما رزقناهم سراً وعلانية وأنفقات الواجبة كالزكوات والكفارات، والنفقات المستجبة، وأنهم ينفقون حيث دعت الحاجة إلى النفقة، سراً وعلانية، ويدرؤون بالحسنة السيئة أي أي: من أساء إليهم بقول أو فعل، لم يقابلوه بفعله، بل قابلوه بالإحسان إليه.

فيعطون من حرمهم، ويعفون عمن ظلمهم، ويصلون من قطعهم، ويحسنون إلى من أساء إليهم، وإذا كانوا يقابلون المسيء بالإحسان، فما ظنك بغير المسيء؟!

﴿ أُولِعُكُ الذين وصفت صفاتهم الجليلة ومناقبهم الجميلة ﴿ لهم عقبى المدار فسرها بقوله: ﴿ جنات عدن ﴾ أي: إقامة لا يرولون عنها، ولا يبغون عنها حِولاً، لأنهم لا يرون فوقها غاية لما اشتملت عليه من النعيم والسرور، الذي تنتهي إليه المطالب والغايات.

ومن تمام نعيمهم وقرة أعينهم، أنهم ﴿يدخلونها ومن صلح من آبائهم﴾ من

الذكور والإناث ﴿ وأزواجهم ﴾ أي: الزوج أو الزوجة وكذلك النظراء والأشباه، والأصحاب والأحباب، فإنه من أزواجهم وذرياتهم، والملائكة يدخلون عليهم من كل باب عنثونهم بالسلامة، وكرامة الله لهم ويقولون: ﴿ سلام عليكم ﴾ أي: حلّت عليكم السلامة والتحية من الله وحصلت لكم، وذلك متضمن لزوال كل مكروه، ومستلزم لحصول كل

ربما صبرتم أي: صبركم هو الذي أوصلكم إلى هذه المنازل العالية، والجنان الغالية، وفعم عقبى الدار في فحقيق بمن نصح نفسه وكان لها عنده قيمة، أن يجاهدها، لعلها تأخذ من أوصاف أولي الألباب بنصيب، لعلها تحظى بهذه الدار، التي هي منية المنفوس، وسرور الأرواح الجمامعة ليعمل العاملون، وفيها فليتنافس فليتنافس

﴿ ٢٥﴾ ﴿والذين ينقضون عهد الله من بعد ميثاقه ويقطعون ما أمر الله به أن يوصل ويفسدون في الأرض أولئك لهم اللعنة ولهم سوء الدارك لل ذكر حال أهل الجنة، ذكر أن أهل النار بعكس ما وصفهم به، فقال عنهم: ﴿والذين ينقضون عهد الله من بعد ميثاقه ﴾ أي: من بعد ما أكده عليهم على أيدي رسله، وغلظه عليهم، فلم يقابلوه بالانقياد والتسليم، بل قابلوه بالإعراض والنقض، ﴿ويقطعون ما أمر الله به أن يوصل ﴾ فلم يصلوا ما بينهم وبين رجم بالإيمان والعمل الصالح، ولا وصلوا الأرحام ولا أدوا الحقوق، بـل أفـسـدوا فـي الأرض بالكفر والمعاصي، والصدعن سبيل الله، وابتغائها عِوَجا، ﴿ أُولَـٰئُكُ لهم اللعنة﴾ أي: البعد والذم، من الله وملائكته وعباده المؤمنين، ﴿ولهم سوء الدارك وهي: الجحيم، بما فيها من العذاب الأليم .

﴿٢٦﴾ ﴿الله يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر وفرحوا بالحياة الدنيا وما الحياة

الدنيا في الآخرة إلا متاع أي: هو وحده يوسع الرزق ويبسطه على من يشاء، ويقدره ويضيقه على من يشاء، هو وفرحوا أي: الكفار «بالحياة الدنيا» فرحاً، أوجب لهم أن يطمئنوا بها، ويغفلوا عن الآخرة، وذلك لنقصان عقولهم، «وما الحياة الدنيا في الآخرة إلا متاع أي: شيء حقير، يتمتع به قليلاً، ويفارق أهله وأصحابه، ويعقبهم ويلاً طويلاً.

﴿٧٧ ـ ٢٩﴾ ﴿ويقول الذين كفروا لولا أنزل عليه آية من ربه قل إن الله يضل من يشاء ويهدي إليه من أناب \* الذين آمنوا وتطمئن قلوبهم بذكر الله ألا بذكر الله تطمئن القلوب \* الذين آمنوا وعملوا الصالحات لهم طوبي وحسن مآب، يخبر تعالى أن الذين كفروا بآیات الله، یتعنتون علی رسول الله، ويقترحون ويقولون: ﴿ لُولًا أَبْوَلُ عَلَيْهُ آية من ربه ك وبزعمهم أنها لو جاءت لأمنوا، فأجابهم الله بقوله: ﴿قل إن الله يضل من يشاء ويهدي إليه من أناب، أي: طلب رضوانه، فليست الهداية والضلال بأيديهم، حتى يجعلوا ذلك متوقفاً على الأيات، ومع ذلك فهم كاذبون، ﴿ولو أَبْنَا نُولِنا إليهم الملائكة وكالمهم الموتنيء وحشرنا عليهم كل شيء قبلاً، ما كانوا ليؤمنوا إلا أن يشاء الله، ولكن أكثرهم يجهلون€.

ولا يلزم أن يأتي الرسول بالآية التي يعينونها ويقترحونها، بل إذا جاءهم بآية تبين ما جاء به من الحق، كفى ذلك، وحصل القصود، وكان أنفع لهم من طلبهم الآيات التي يعينونها، فإنها لو جاءتهم طبق ما اقترحوا، فلم يؤمنوا بها لعاجلهم العذاب، ثم ذكر تعالى علامة المؤمنين فقال:

والذين آمنوا وتطمئن قلوبهم بذكر الله أي: يرول قلقها واضطرابها، وتحضرها أفراحها ولذاتها.

﴿ أَلَا بِذَكُرِ اللهِ تَطْمِئْنِ القَلُوبِ ﴾ أي: حقيق بها، وحَرِيِّ أَنْ لا تَطْمِئْنِ لشيء سوى ذكره، فإنه لا شيء ألذ

للقلوب ولا أشهى ولا أحلى من عبة خالقها، والأنس به ومعرفته، وعلى قدر معرفتها بالله ومحبتها له، يكون ذكرها له، هذا على القول بأن ذكر الله، فر العبد لربه، من تسبيح وتهليل وتكبير وغير ذلك.

وقيل: إن المراد بذكر الله كتابه الذي أنزله ذكري للمؤمنين، فعلى هذا معنى طمأنينة القلوب بذكر الله: أنها حين تعرف معاني القرآن وأحكامه تطمئن لها، فإنها تدل على الحق المبين المؤيد بالأدلة والبراهين، ويذلك تطمئن القلوب، فإنها لا تطمئن إلا باليقين والعلم، وذلك في كتاب الله، مضمون على أتم الوجوّه وأكملها، وأما ما سواه من الكتب التي لا ترجع إليه، فلا تطمئن بها، بل لا تزال قلقة من تعارض الأدلة وتضاد الأحكام. ﴿وَلُو كَانَ مِن عَنْدُ غَيْرِ اللهِ لُو جِدُوا فَيُهُ اختلافاً كثيراً﴾ وهذا إنما يعرفه من خبر كتاب الله وتدبره، وتدبر غيره من أنواع العلوم، فإنه يجد بينها وبينه فرقاً عظيماً، ثم قال تعالى: ﴿ الذين آمنوا وعملوا الصالحات، أي: آمنوا بقلوبهم بالله وملائكته، وكتبه ورسله، واليوم الآخر، وصدقوا هذا الإيمان بالأعمال الصالحة، أعمال القلوب كمجبة الله وخشيته ورجائه، وأعمال الجوارح كالصلاة ونحوها، ﴿طوبي لهم وحسن مآب﴾ أي: لهم حالة طيبة، ومرجع حسن.

وذلك بما ينالون من رضوان الله وكرامته في الدنيا والآخرة، وأن لهم كمال الراحة وتمام الطمأنينة، ومن جملة ذلك شجرة طوبي التي في الجنة، التي يسير الراكب في ظلها منة عام ما يقطعها، كما وردت بها الأجاديث الصحيحة.

﴿٣٠﴾ ﴿كذلك أرسلناك في أمة قد خلت من قبلها أمم لتتلو عليهم الذي أوحينا إليك وهم يكفرون بالرحن قل هو ربي لا إله إلا هو عليه توكلت وإليه متاب يقول تعلى لنبيه عمد على هو كذلك أرسلناك إلى قومك تدعوهم إلى الهدى، ﴿قد خلت

من قبلها أمم السلنا فيهم رسلنا، فلست ببدع من الرسل حتى يستنكروا رسالتك، ولست تقول من تلقاء نفسك، بل تتلو عليهم آيات الله التي أوحاها الله إليك، التي تطهر القلوب وتزكى النفوس.

والحال أن قومك يكفرون بالوحن، فلم يقابلوا رحمته وإحسانه - التي أعظمها أن أرسلناك إليهم رسولا، وأنزلنا عليك كتاباً - بالقبول والشكر، بل قابلوها بالإنكار والرد، أفلا يعتبرون بمن خلا من قبلهم من القرون المكذبة، كيف أخذهم الله بذنوبهم، هقل هو ربي لا إله إلا هو وهذا متضمن للتوحيدين، توحيد الألوهية، وتوحيد الربوية.

فهو ربي الذي رباني بنعمه منذ أوجدني، وهو الهي الذي ﴿عليه توكلت﴾ في جميع أموري ﴿وإليه مناب﴾ أي: أرجع في جميع عباداتي وفي حاجاتي.

﴿٣١﴾ ﴿ولو أن قرآناً سيرت به الجبال أو قطعت به الأرض أو كلم به الموتى بل لله الأمر جميعاً أفلم ييأس الذين آمنوا أن لو يشاء الله لهدي الناس جميعاً ولا يزال الذين كفروا تصيبهم بما صنعوا قارعة أو تحل قريباً من دارهم حتى يأق وعدالله إن الله لا يخلف الميعاد، يقول تعالى مبيناً فضل القرآن الكريم على سائر الكتب المنزلة: ﴿ ولو أن قرآناً ﴾ من الكتب الإلهية ﴿سيرت به الحبال، عن أماكنها ﴿أُو قطعت به الأرض) جناناً وأنهاراً ﴿أَوْ كُلُّم بِهُ الموتمي ﴾ لكان هذا القرآن. ﴿بِلْ للهِ الأمر جميعاً ﴾ فيأتي بالآيات التبي تقتضيها حكمته، فما بال المكذبين يقترحون من الآيات ما يقترحون؟ فهل لهم أو لغيرهم من الأمر شيء؟..

﴿أفلم يسأس الذين آمنوا أن لو يشاء الله لهدى الناس جيماً و فلعلموا أنه قادر على هدايتهم جيعاً، ولكنه لا يشاء ذلك، بل يهدي من يشاء ويضل من يشاء، ﴿ولا يزال الذين كفروا على كفرهم، لا يعتبرون ولا يتعظون، والله تعالى يواني عليهم

النّرت المواقعية السّلان قالمت المويد المدّوث والمواقعية المدّرة المواقعية المدّرة ال

STATE TO SERVICE TO SE

القوارع التي تصيبهم في ديارهم، أو تحل قريباً منها، وهم مصرون على كفرهم حتى يأتي وعد الله الذي الذي المتول العذاب المتصل الذي لا يمكن رفعه، ﴿إن الله لا يخلف الميعاد» وهذا تهديد لهم وتخويف من بزول ما وعدهم الله به على كفرهم وعنادهم وظلمهم.

DOWN TO THE REAL PROPERTY.

و٣٦٧ ﴿ ولقد استهزى ۽ برسل من قبلك فأمليت للذين كفروا فم أخذتهم فكيف كان عقاب ﴾ يقول تعالى الرسوله ـ مئبتاً له ومسلياً ـ ﴿ ولقد استهزى ۽ برسل من قبلك ﴾ فلست أول رسول كذب وأوذي ﴿ فأمليت للذين كفروا ﴾ برسلهم ، أي: أمهلتهم مدة حتى ظنوا أنهم غير معذبين . ﴿ ثم أخذتهم ﴾ بأنواع العذاب ﴿ فكيف كان عقاباً شديداً وعذاباً أيماً ، فلا يغتر هؤلاء الذين كذبوك واستهزؤوا بك بإمهالنا ، فلهم أسوة فيمن قبلهم من الأمم ، فليحذروا أن يغعل هم كما فعل بأولئك .

(٣٣ – ٣٤) ﴿أفمن هو قائم على كل نفس بما كسبت وجعلوا لله شركاء قل سموهم أم تنبئونه بما لا يعلم في الأرض أم بظاهر من القول بل زين للنين كفروا مكرهم وصدوا عن السبيل ومن يضلل الله فما له من هاد \* لهم عذاب في الحياة الدنيا ولعذاب الآخرة أشق وما لهم من الله ولعذاب الآخرة أشق وما لهم من الله ولعذاب الآخرة أشق وما لهم من الله

\* نَتَكُ ٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْكُنَّةُونَّ تَجْرِي مِن مَّغِيَا ٱلأَفْهُرَّ أَكُلُهَا دَآيِمُ وَظِلُّهَا ۚ يِثَاكَ عُفَّى ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوَّا وَعُفِّى ٱلْكِيْفِينَ ٱلنَّارُ ٥ وَٱلَّذِينَ مَا يَنْتَهُمُ ٱلْكِتَبَ يَقْرَحُونَ مِمَّا أَنْزِلَ إِيَّاكُ ۗ وَمِنَ ٱلْأَحْزَابِ مَن يُنكِرِهِ عَضَهُ أَقُلْ إِنَّا أَمِّنْ أَنْ أَعْبُ دَاللَّهَ وَلَاّ أَشْرِكَ بِبِوَّ إِلَيْهِ أَدْعُواْ وَإِلَيْهِ مَغَابٍ ۞ وَكَذَالِكَ أَتَرَكَنَهُ مُكُمًّا عَرَبِيًّا وَلَينِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَ هُدبَعْدَ مَاجَآءَ كُنِنَ ٱلْمِيلِّمَالَكَ مِنَ ٱلْمَدِينَ وَلِيَ وَلَا وَاقِ ۞ وَلَقَدُ أَرْسَالْنَا رُسُلًا مِّن فَتِلِكَ وَبَحَعَكْنَا لَهُمْ أَزْوَجَا وَذُرِيَّةٌ وَمَا كَانَ لِيُولِ أَن يَأْنِي عَالِيَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ لِكُلِّ أَجَل كِتَابُ ۞ يَتْحُواْ ٱللَّهُ مَالِشَاء وَيُشْبِثُ وَعِندَهُ وَأَمُّ ٱلْكِئلَ ۞ وَإِن مَّا نُرِيَّنَّكَ بَعْضَ ٱلَّذِي نَعِـدُهُمْ أَوْنَتُوَقِّيَّنَّكَ فَإِغَّا عَلَيْكَ ٱلْبَلَاءُ وَعَلَيْنَا ٱلْجِسَابُ۞ أَوَلَزْيَرُواْ أَنَا نَأْتِ ٱلْأَرْضَ نَقْصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا وَاللَّهُ يَحْدَكُمُ لَامْعَقِبَ لِحُكْمِيةً وَهُو سَرِيعُ ٱلْمُحَسَابِ۞ وَقَدْ مَكَّرُ ٱلَّذِينَ مِن قَبَّلِهِمْ فَيلَّو ٱلْكُرُ جَمِيعَ أَيْعَالُومَا تَكْمِبُ كُلُّ نَفْسٍ وَسَيَعَادُ ٱلْكُفَارِيلَ عُفَيى الدَّارِ ۞ ADDED TO BURNER

من واق پيقول تعالى: ﴿أَفْمَن هُو قَائم على كل نفس بما كسبت ، بالجزاء العاجل والآجل، بالعدل والقسط، وهـو الله تبارك وتعالى كمن ليس كذلك؟

ولهذا قال: ﴿وجعلوا لله شركاء﴾ وهو الله الأحد الفرد الصمد، الذي لا شريك له، ولا نِدَ ولا نظير، ﴿مسموهم﴾ لهم إن كانوا صادقين: ﴿مسموهم﴾ لتعلم حالهم، ﴿أَم تنبتونه بما لا يعلم في الأرض﴾ فإنه إذا كان شريكاً، علم بذلك بطلان دعوى الشريك له، وأنكم بمنزلة الذي يعلمه لا يعلمه أنه أن له شريكاً، وهو لا يعلم له لا يعلمه، وهذا أبطل ما يكون، ولهذا قال: ﴿أَم بِظَاهِر مِن القول﴾ أي: غاية ما يمكن من دعوى الشريك له تعالى، ما يمكن من دعوى الشريك له تعالى، أنه بظاهر أقوالكم.

وأما في الحقيقة، فلا إله إلا الله، وليس أحد من الخلق يستحق شيئاً من العبادة، ولكن ﴿ زين للذين كفروا مكرهم ﴾ الذي مكروا، وهو كفرهم وشركهم، وتكذيبهم لآيات الله، ﴿ وصدوا عن السبيل ﴾ أي: عن الطريق المستقيمة الموصلة إلى الله وإلى من هاد ﴾ لأنه ليس لأجد من الأمر

﴿لهم عذاب في الحياة الدنيا

ولعذاب الآخرة أشق من عذاب الدنيا لشدته ودوامه، ﴿وما لهم من الله من واق يقيهم من عذاب الله، فعذابه إذا وجهه إليهم لا مانع منه.

وهم ومثل الجنة التي وعد المتقون تجري من تحتها الأنهار أكلها دائم وظلها تلك عقبى الذين اتقوا وعقبى الكافرين الناركي يقول تعالى: ﴿مثل الجنة التي وعد المتقون الذين تركوا ما نهام الله عنه، ولم يقصروا فيما أمرهم به، أي: صفتها وحقيقتها ﴿تجري من أنهار اللبن، وأنهار الماء التي تجري في غير أخدود، فتحمل من جميع الشمار.

وأكلها دائم وظلها والم أيضاً، وتلك عقبى الذين اتقوا أي : عاقبتهم ومآلهم التي إليها يصيرون وعقبى الكافرين النار فكم بين الفريقين من الفرق المين؟!!

والذين آتيناهم الكتاب يفرحون بما أنزل إليك ومن الأحزاب من ينكر بعضه قل إنما أمرت أن أعبد الله ولا أشرك به إليه أدعو وإليه مآب يقول تعالى: ﴿والله مناب أي: منَا عاليه مبه وبمعرفته، ﴿يفرحون بما أنزل إليك فيرمنون به ويصدقونه، ويفرحون بما أورن المعض، وتصديق بعضها بعضا، وهذه حال من وتصديق بعضها بعضا، وهذه حال من المحزاب من ينكر بعضه أي: ومن طوائف الكفار المنحرفين عن الحق، من ينكر بعضه أي ومن ينكر بعضه الحق، من ينكر بعضه الحق، من ينكر بعضه الحق، عن الحق، عن ينكر بعضه الحق، عن الحق، عن ينكر بعضه هذا القرآن ولا يصدقه.

فنمن اهتدى فلنفسه، ومن ضل فإنما يضل عليها إنما أنت يا محمد منذر تدعو إلى الله، فقل إنما أمرت أن أصب الله ولا أشرك به أي بإخلاص الدين لله وحده، فإليه أدعو وإليه مآب أي : مرجعي الذي أرجع به إليه، فيجازيني بما قمت به من الدعة إلى دينه، والقيام بما أمرت به ...

عربياً ولئن اتبعت أهواءهم بعد ما جاءك من العلم ما لك من الله من ولي ولا واق أي: ولقد أنزلنا هذا القرآن متقناً، بأوضح الألسنة وأفصح اللغات، لئلا يقع فيه شك واشتباه، وليوجب أن يتبع وجده، ولا يداهن فيه، ولا يتبع ما يضاده ويناقضه من أهواء الذين لا يعلمون.

ولهذا توعد رسوله \_ مع أنه معصوم \_ ليمتن عليه بعصمته، ولتكون أمنه أسوته في الأحكام، فقال: ﴿ولئن النبيت أهواءهم بعد ما اتباع أهواتهم، ﴿مالك من الله من ولي يتولاك فيحصل لك الأمر المحبوب، ﴿ولا واق﴾ يقيك من الأمر المكروه.

ورسلنا رسالاً وربة وما من قبلك وجعلنا لهم أزواجاً وذرية وما كان لرسول أن يأتي بآية إلا بإذن الله لل أجل كتاب "يمحو الله ما يشاء ويشت وعنده أم الكتاب أي: لست أول رسول أرسل إلى الناس حتى يستغربوا رسالتك، ﴿ولقد أرسلنا ودرية﴾ فلا يعبك أعداؤك بأن يكون ودرية ورية ، كما كان لإخوانك لل أزواج وذرية ، كما كان لإخوانك المرسلين، فلأي: شيء يقدحون فيك المرسلين، فلأي: شيء يقدحون فيك بذلك وهم يعلمون أن الرسل قبلك وأهوائهم؟ ، وإن طلبوا منك آية وأهوائهم؟ ، وإن طلبوا منك آية اقترحوها فليس لك من الأمر شيء.

﴿ وما كان لرسول أن يأتي بآية إلا بإذن الله ﴾ والله لا يأذن قبها إلا في وقتها الذي قدره وقضاه، ﴿ لكل أجل كتاب ﴾ لا يتقدم عليه ولا يتأخر عنه، فليس استعجالهم بالآيات أو بالعذاب موجاً لأن يقدم الله ما كتب أنه يؤخر، مم أنه تعالى فعال لما يريد.

﴿ يمحو الله ما يشاء ﴾ من الأقدار ﴿ ويشبت ﴾ ما يشاء منها، وهذا المحو والتغيير في غير ما سبق به علمه وكتبه قلمه، فإن هذا لا يقع فيه تبديل ولا تغيير، لأن ذلك محال على الله،

أن يقع في علمه نقص أو خلل، ولهذا قال ﴿ وعنده أم الكتاب ﴾ أي: اللوح المحفوظ الذي ترجع إليه سائر الأشياء، فهو أصلها، وهي فروع له وشعب.

فالتغيير والتبديل يقع في الفروع والشعب، كأعمال اليوم والليلة التي تكتبها الملائكة، ويجعل الله لثبوتها أسباباً، لا تتعدى تلك الأسباب، ما رسم في اللوح المحفوظ، كما جعل الله البر والصلة والإحسان من أسباب طول العمر وسعة الرزق، وكما جعل المعاصي سبباً لمحق بركة الرزق والعمر، وكما جعل أسباب النجاة من المهالك والمعاطب سبباً للسلامة. وجعل التعرض لذلك، سبباً للعطب، فهو والمادي يدبر الأمور بحسب قدرته وإرادته، وما يدبره منها لا نجالف ما قد علمه وكتبه في اللوح المحفوظ.

﴿ \* 3 - 1 \* ﴿ ﴿ وَإِنْ مَا نَرِينَكُ فَإِنَمَا عَلَيْكُ البَلاغِ وَعَلَيْنَا الحسابِ \* أَوْلَمَ يَوْلُ البَلاغِ وَعَلَيْنَا الحسابِ \* أَوْلُمُ يَرُوا أَنَا نَأْتِي الأَرْضُ بَنقصها مِن أَطْرَافَها وَالله يحكم لا معقب لحكمه وهو سريع الحساب ﴾ يقول تعالى لنبيه محمد وَ الله من العذاب، فهم إن استمروا على من العذاب، فهم إن استمروا على طغيانهم وكفرهم، فلا بد أن يصيبهم ما وعدوا به ، ﴿ إِمَا نَرِينَكُ ﴾ إِياه في البدنيا، فتقر بذلك عينك ، ﴿ أَوَ نَتُوفِينَكُ \* قبل إصابتهم ، فليس ذلك شغلاً لك ﴿ فَإِنْمَا عَلَيْكُ البلاغ ﴾ شغلاً لك ﴿ فَإِنْمَا عَلَيْكُ البلاغ ﴾ والتبين للخلق .

﴿وعلينا الحساب﴾ فنحاسب الخلق على ما قاموا به ، مما عليهم ، وضيعوه ، وشيبهم أو تعاقبهم .

ثم قال متوعداً للمكذبين: ﴿أولم يروا أنا نأق الأرض ننقصها من أطرافها﴾ قيل بإهلاك المكذبين واستئصال الظالمين، وقيل: بفتح بلدان المسركين، ونقصهم في أموالهم وأبداتهم، وقيل غير ذلك من الأقوال. والظاهر \_ والله أعلم \_ أن المراد

بذلك، أن أراضي هؤلاء الكذبين جعل الله يفتحها ويجل القوارع بأطرافها، تنبيها لهم قبل أن يجتاحهم النقص، ويوقع الله بهم من القوارع ما لا يرده أحد، ولهذا قال: وولله يحكم لا معقب لحكمه ويدخل في هذا حكمه الشرعي والجزائي.

فهذه الأحكام التي يحكم الله فيها، توجد في غاية الحكمة والإتقان، لا خلل فيها ولا نقص، بل هي مبنية على القسط والعدل والحمد، فلا يتعقبها أحد ولا سبيل إلى القدح فيها، بخلاف حكم غيره، فإنه قد يوافق الصواب، وقد لا يوافقه، فوهسو سريع الحسساب أي: فلا يستعجلوا بالعذاب، فإن كل ما هو آت، فهو قريب.

﴿ ٤٦ ــ ٤٣ ﴾ ﴿ وقد مكر الذين من قبلهم فلله المكر جيعاً يعلم ما تكسب كل نفس وسيعلم الكفار لمن عقبي الدار \* ويقول الذين كفروا لست مرسلاً قل كفي بالله شهيداً بيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب﴾ يقول تعالى: ﴿وقد مكر الذين من قبلهم﴾ برسلهم، وبالحق الذي جاءت به الرسل، فلم يغن عنهم مكرهم، ولم يصنعوا شيئاً، فإنهم يحاربون الله ويبارزونه ﴿فلله المكر جميعاً ﴾ أي: لا يقدر أحد أن يمكر مكراً إلا بإذنه، وتحت قضائه وقدره، فإذا كانوا يمكرون بدينه، فإن مكرهم سيعود عليهم بالخيبة والندم، فإن الله ﴿يعلم ما تكسب كل نفس ﴾ أي: همومها وإراداتها وأعمالها الظاهرة والباطنة .

والكر لا بدأن يكون من كسبها، فلا يخفى على الله مكرهم، فيمتنع أن يمكروا مكراً يضر الحق وأهله، ويفيدهم شيئاً، ﴿وسيعلم الكفار لمن عقبى الدار﴾ أي: ألهم أو لرسله؟ ومن المعلوم أن العاقبة للمتقين، لا للكفر وأعماله.

﴿ويقول النين كفروا لست مرسلا﴾ أي: يكذبونك، ويكذبون ما أرسلت به،﴿قل﴾ لهم -إن طلبوا

المنافعة ال

على ذلك شهيداً: ﴿كفى بالله شهيداً بيني وبينكم﴾ وشهادته بقوله وفعله وإقراره، أما قوله فبما أوحاه الله إلى أصدق خلقه، مما يثبت به رسالته.

وأما فعله فلأن الله تعلل أيد رسوله، ونصره نصراً خارجاً عن قدرته وقدرة أصحابه وأتباعه، وهذا شهادة منه له بالفعل والتأييد.

وأما إقراره، فإنه أخبر الرسول عنه أنه رسوله، وأنه أمر الناس باتباعه، فمن اتبعه فله رضوان الله وكرامته، ومن لم يتبعه فله النار والسخط، وحل له ماله ودمه، والله يقره على ذلك، فلو تقول عليه بعض الأقاويل لعاجله بالعقوبة.

﴿ومن عنده علم الكتاب ﴾ وهذا شامل لكل علماء أهل الكتابين، فإنهم يشهدون للرسول، من آمن، واتبع الحق، صرح بتلك الشهادة التي عليه، ومن كتم ذلك، فإخبار الله عنه أن عنده شهادة، أبلغ من خبره، ولو لم يكن عنده شهادة، لرد استشهاده بالبرهان، فسكوته يدل على أن عنده شهادة مكتومة.

وإنما أمرالله باستشهاد أهل الكتاب، لأنهم أهل هذا الشأن، وكل أمر إنما يستشهد فيه أهله، ومن هم أعلم به من غيرهم، بخلاف من هو أجنبي عنه، كالأميين من مشركي الحرب وغيرهم، فلا فائدة في

A CANADA وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقُوْمِهِ ٱذْكُرُواْنِتُمَةَ ٱلنَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ أَنْجَلَاكُ مِينَ ءَالِ فِرْعَوْنَ كِيسُومُونَكُو سُوَّءَ ٱلْعَذَابِ وَيُدَيِّحُونَ أَبْنَآءَكُمْ وَيَسْتَحْوُنَ لِسَآءَكُمْ وَفِي ذَالِتُ مُ مَلَاءً مِن رَّبِتُ مُعَظِيرٌ ۞ وَإِذْ تَأَذَّتَ رَيُّكُ مْ لَهِن شَكَرْتُمْ لَأَزْيدَ ثَكُرُّ وَلَهِن كَغَرْتُمُ إِنَّ عَذَابِي لَشَكِدِيدُ ۞ وَقَالَ مُوسَى إِن تُكُفُرُواْ أَنْكُمْ وَصَن فِي ٱلْأَرْضِ جَيِعًا فَإِنَّ ٱللَّهَ لَغَنَّي مِيدٌّ ۞ أَلَرٌ يَأْتِكُمْ بَنُوُّا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ قَوْمِرْفُرِجِ وَعَادٍ وَثَكَمُودٌ وَٱلَّذِينَ مِنْ بَعَدِهِمٌ لَايِعَ لَمُهُمَّ إِلَّا اللَّهُ جَآءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْيِيِّنَاتِ فَرَدُّواْ أَيُدِيَهُمْ فِيَأَفُوْهِهِمْ وَقَالُوَا إِنَّاكَكَفَرْنَا بِمَا أَرْسِلْمُ بِيهِ وَإِنَّا لَنِي شَكِيرِ مُمَّا تَكَمُّونَنَّا إِلَيْهِ مُرِيبٍ۞ \* قَالَتْ رُشُلُهُمُ أَفِ ٱللَّهِ شَكُّ فَاطِيرُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ يَدْعُوكُمْ لِيُغْفِرُ إِلَيْ لَكُم مِن ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِّرُكُمْ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى عَالُوا إِنَّ أَمَّتُمْ إِلَّا بَشَرِّ مِثَلْنَا تُرِيدُونَ أَنْ تَصُدُّونَا عَمَّاكَانَ يَعْنُدُهُ الْبَاقُونَا فَأَتُونَا إِسُلْطَانِ مَيْدِينِ ۞ TO LORDED

استشهادهم لعدم خبرتهم ومعرفتهم. والله أعلم.

> تم تفسير سورة الرعد، والحمد لله رب العالمين

## تفسير سورة إبراهيم عليه الصلاة والسلام، وهي مكية

﴿١ \_٣﴾ ﴿بسيم الله السرحسن الرحيم الركتاب أنزلناه إليك لتخرج الناس من الظلمات إلى النور بإذن ربهم إلى صراط العزيز الحميد \* الله الذي له ما في السماوات وما في الأرض وويل للكافرين من عذاب شديد \* الذين يستحبون الحياة الدنيا على الآخرة ويصدون عن سبيل الله ويبغونها عوجا أولئك في ضلال بميد، يخبر تعالى أنه أنزل كتابه على رسوله محمد ﷺ لنفع الخلق، ليخرج الناس من ظلمات الجهل والكفر والأخلاق السيئة وأنواع المعاصي، إلى نور العلم والإيمان والأخلاق الحسنة، وقوله: ﴿بإذن ربهم اي: لا يحصل منهم المراد المحبوب لله، إلا بسارادة من الله ومعونة، ففيه حث للعباد على الاستعانة بربهم.

ثم فسر النور الذي يهديهم إليه هذا الكتاب، فقال: ﴿إِلَى صراط العزيز المحمد الحميد المستمل على العلم بالحق والعمل به، وفي ذكر ﴿العزيز

الحميد العدد ذكر الصراط الموصل إليه إشارة إلى أن من سلكه فهو عزيز بعز الله، قوي، ولو لم يكن له أنصار إلا الله، محمود في أموره، حسن العاقبة.

وليدل ذلك على أن صراط الله، من أكبر الأدلة على ما لله من صفات الكمال، ونعوت الجلال، وأن الذي نصبه لعباده، عزيز السلطان، حميد في أقواله وأفعاله وأحكامه، وأنه مألوه معبود بالعبادات التي هي منازل الصراط المستقيم، وأنه كما أن له ملك السماوات والأرض حلفا ورزقا وتدبيراً، فله الحكم على عباده بأحكامه الدينية، لأنهم ملكه، ولا يليق به أن يتركهم سدى، فلما بين الدليل والبرهان، توعد من لم ينقد لذلك، فقال: ﴿وويل للكافرين من عذاب شديد، لا يقدر قدره، ولا يوصف أمره، ثم وصفهم بأنهم ﴿اللَّهُ مِنْ يستحبون الحياة الدنيا على الآخرة﴾ فرضوا بها واطمأنوا، وغفلوا عن الدار

﴿ويسحدون﴾ النساس ﴿عسن سبيل الله التي نصبها لعباده، وبينها في كتبه وعلى ألسنة رسله، فهؤلاء قد تابذوا مولاهم بالمعاداة والمحاربة، ﴿ويبغونها أي: سبيل الله ﴿عوجا لي يحرصون على تهجينها وتقبيحها، للتنفير عنها، ولكن يأبى الله إلا أن يتم نوره ولو كره الكافرون.

و أولئك الذين ذكر وصفهم وفي ضلال بعيد الذين ذكر وصفهم وفي ضلال بعيد الله ورسوله وحاربوهما، فأي ضلال أبعد من هذا؟!!، وأما أهل الإيمان فبعكس هؤلاء، يؤمنون بالله وآياته، ويستحبون الآخرة على الدنيا، ويدعون إلى سبيل الله ويحسنونها مهما أمكنهم، ويبينون استقامتها.

﴿٤﴾ ﴿وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه ليبين لهم فيضل الله من يشاء وهو العزيز العزيز الحكيم وهذا من لطفه بعباده، أنه ما أرسل رسولا ﴿ إلا بلسان قومه، ليبين لهم ﴾ ما يحتاجون إله، ويتمكنون من

تعلم ما أتى به، بخلاف ما لو كانوا على غير لسانهم، فإنهم يحتاجون إلى أن يتعلموا تلك اللغة التي يتكلم بها، ثم يفهمون عنه، فإذا بين لهم الرسول ما أمروا به، ونهوا عنه، وقامت عليهم حجة الله ﴿فيضل الله من يشاء ﴾ بمن لم ينقد للهدى، ويهدي من يشاء ممن اختصه برحته.

وهو العزيز الحكيم الذي \_ من عزته \_ أنه انفرد بالهداية والإضلال، وتقليب القلوب إلى ما شاء، ومن حكمته أنه لا يضع هدايته ولا إضلاله إلا بالمحل اللائق به.

ويستدل بهذه الآية الكريمة على أن علوم العربية الموصلة إلى تبيين كلامه وكلام رسوله أمور مطلوبة مجبوبة لله، لأنه لا يتم معرفة ما أنزل على رسوله إلا بها.

إلا إذا كان الناس بحالة لا يحتاجون إليها، وذلك إذا تمرنوا على العربية، ونشأ عليها صغيرهم، وصارت طبيعة لهم، فحيشة قد اكتفوا المؤنة، وصلحوا لأن يتلقوا عن الله وعن رسوله ابتداء، كما تلقى عنهم الصحابة رضى الله عنهم.

﴿ ٥ ـ ٨ ﴾ ﴿ ولقد أرسلنا موسى بآياتنا أن أخرج قومك من الظلمات إلى النور وذكرهم بأيام الله إن في ذلك لآيات لكل صبار شكور \* وإذ قال موسى لقومه اذكروا نعمة الله عليكم إذ أنجاكم من آل فرعون يسومونكم سوء العذاب وينذبحون أبناءكم ويستحيون نساءكم وفي ذلكم بلاء من ربكم عظيم \* وإذ تأذن ربكم لئن شكرتم الأزيدنكم ولئن كفرتم إن عذابي لشديد \* وقال موسى إن تكفروا أنتم ومن في الأرض جيعاً فإن الله لغني حميد، يحبر تعالى: أنه أرسل موسى بآياته العظيمة الدالة على صدق ما جاء به وصحته، وأمره بما أمر الله به رسوله محمداً ﷺ، بل وبما أمر به جميع الرسل قومهم، ﴿أَنْ أَحْرِجِ قومكُ من **الظلمات إلى النور**﴾ أي: ظلمات الجهل والكفر وفروعه، إلى نور العلم والإيمان وتوابعه، ﴿وذكرهم

بأيام الله أي بنعمه عليهم، وإحسانه إليهم وبأيامه في الأمم المكذبين، ووقائعه بالكافرين، ليشكروا عقابه، ﴿إِن في ذلك أي: في أيام الله على العباد ﴿لاَيساتِ لكل صبار شكور ﴾ أي: صبار في الضراء والعسر والضيق، شكور على السراء والعسر والضيق.

فإنه يستدل بأيامه على كمال قدرته وعميم إحسانه، وتمام عدله وحكمته، ولهذا امتثل موسى عليه السلام أمر ربه، فذكرهم نعم الله فقال: ﴿ أَذَكُووا نَعمة الله عليكم ﴾ أي: بقلوبكم وألسنتكم. ﴿ إِذْ أَنجاكم من آل فرعون السعداب أي: أشده، وفسر ذلك بقوله: ﴿ وينبعون أبناءكم ويستحيون نساءكم ﴾ أي: يبقونهن فلا يقتلونهن، وفي ذلكم ﴾ الإنجاء ﴿ بلاء من ربكم خطيم ﴾ أي: نعمة عظيمة، أو وفي خلكم الغذاب الذي ابتليتم به من فرعون وملئه ابتلاء من الله عظيم فرعون وملئه ابتلاء من الله عظيم نكم، لينظر هل تصبرون أم لا؟

وقال لهم حاثاً على شكر نعم الله: ﴿وَإِذْ تَأَذُنْ رَبِكُم﴾ أي: أعلم ووعد، ﴿لَثُنْ شَكرتم لأزيدنكم﴾ من نعمي ﴿ولئن كفرتم إن عذابي لشديد﴾ ومن ذلك أن يزيل عنهم النعمة التي أنعم بها عليهم. والشكر: هو اعتراف القلب بنعم الله، والشناء على الله بها، وصرفها في مرضاة الله تعالى. وكفر النعمة ضد ذلك.

﴿ وقال موسى إن تكفروا أنتم ومن في الأرض جميعاً ﴾ فلن تصروا الله شيئا، ﴿ فإن الله لغني حميد ﴾ فالطاعات لا تنقصه، وهو كامل الغنى، حميد في ذاته وأسمائه وصفاته وأفعاله، ليس له من الصفات إلا كل صفة حمد وكمال، ولا من الأسماء إلا كل فعل جميل.

﴿ ٩٠ - ١٢ ﴾ ﴿ أَلَمْ يَأْتُكُمْ نَبِأُ اللَّهِ مِنْ قَبِلُكُمْ قُومُ نُوحُ وعاد وثمود والذين من بعدهم لا يعلمهم إلاَّ الله جاءتهم رسلهم بالبينات فردوا أيديهم في

أفواههم وقالوا إنا كفرنا بما أرسلتم به وإنا لفي شك مما تدعوننا إليه مريب \* قالت رسلهم أفي الله شك فاطر السماوات والأرض يدعوكم ليغفر لكم من ذنوبكم ويؤخركم إلى أجل مسمى قالوا إن أنتم إلا بشر مثلنا تريدون أن تصدونا عما كان يعبد أباؤنا فأتونا بسلطان مبين \* قالت لهم رسلهم إن نحن إلا بشر مثلكم ولكن الله يمن على من يشاء من عباده وما كان لنا أن نأتيكم بسلطان إلا بإذن الله وعلى الله فليتوكل المؤمنون ۞ ومالنا ألا نتوكل على الله وقد هدانا سبلنا ولنصبرن على ما آذيتمونا وعلى الله فليتوكل المتوكلون، يقول تعالى مخوفاً عباده ما أحله بالأمم المكذبة حين جاءتهم الرسل، فكذبوهم، فعاقبهم بالعقاب العاجل الذي رآه الناس وسمعوه فقال: ﴿أَلَّم يَأْتُكُم نَبًّا الَّذِينَ من قبلكم قوم نوح وعاد وثمود كوقد ذكر الله قصصهم في كتابه وبسطها، ﴿والذِّينِ مِن بعدهم لا يعلمهم إلا الله ﴾ من كثرتهم، وكون أخبارهم

فهؤلاء كلهم ﴿جاءتهم رسلهم بالبينات﴾ أي: بالأدلة الدالة على صدق ما جاؤوا به، فلم يرسل الله رسولاً إلا آتاه من الآيات ما يؤمن على مثله البشر، فحين أتتهم رسلهم بالبينات لم ينقادوا لها، بل استكبروا عنها، ﴿فردوا أيديهم في أفواههم لا يتفوهوا بشيء مما يدل على الإيمان يتفوهوا بشيء مما يدل على الإيمان كقوله ﴿جعلوا أصابعهم في آذانهم من الصواعق حذر الموت﴾.

﴿وقالوا﴾ صريحاً لرسلهم: ﴿إِنا كفرنا بما أرسلتم به وإنا لفي شك مما تدعوننا إليه مريب﴾أي: موقع في الرية، وقد كذبوا في ذلك وظلموا.

ولهذا ﴿قالت ﴾ لهم ﴿رسلهم أفي الله شك ﴾ أي: فإنه أظهر الأشياء وأجلاها، فمن شك في الله ﴿فاطر السماوات والأرض ﴾ الذي وجود الأشياء مستند إلى وجوده، لم يكن عنده ثقة بشيء من العلومات، حتى الأمور

ا قَالَتْ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِن غَنْ إِلَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا اللَّهَ يَّنُ عَلَىٰمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِيَّةُ وَمَاكَانَ لَثَاَّالَ يَأْلِيَكُمْ بِسُلْطَنِ إِلَّا بِإِذْ بِ ٱللَّهِ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَـتَوَكَّ لِٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ وَمَا لَنَآ ٱلَّا تَتَوَكَّلَ عَلَى ٱللَّهِ وَقَدْهَ كَانَا إِسْ بُكَنَّا أُ وَلَنَصْرِرَتَ عَلَىٰمَآءَاذَيْتُهُونَاۚ وَعَلَىٰٱللَّهَ فَلَيْتَوَكَّلُٱلْنُوكُونَ ۞ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِرُسُلِهِ مِّرَلُخُ رِحَنَّكُم مِنَ أَرْضِنَآ أَوۡلَتُعُودُكَ فِي مِلۡتِنآ فَأُوْحَىٓ إِلَيْهِ ۚ رَبُّهُمَّ لَنُهِّاكِنَّ ٱلظَّالِمِينَ ۞ وَلَنْسُبِكَنَّكُمْ ٱلْأَرْضَ ا مِنْ بَعَـٰ دِهِمِّ ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَفَى امِي وَخَافَ وَعِيدِ ۞ ﴾ وَأَسْتَفْتَكُواْ وَخَابَكُلِّجَنَّا رِعَنِيدٍ ۞ مِن وَرَآبِهِ جَهَنَهُ وَيُسْتَغَيْمِن مَّآءِ صَدِيدِ ۞ يَتَحَرَّعُهُ وَلَايكَادُ أَ لِيُسِيغُهُ. وَيَأْتِيهِ لَلْمُوْتُ مِن كُيلَ مَكَانِ وَمَاهُو َبِمَيْتٍ وَمِن وَرَآبِهِ عَذَابٌ غَلِيظٌ ۞ مَّثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَيْهِ مَأْعَلَكُمْ ﴿ كَرَمَادٍ ٱشْتَدَّتْ بِهِ ٱلْرِيمُ فِي يَوْمٍ عَاصِفَي لَا يَقْدِرُونَا رُّ مِمَّاكَسَبُواْعَلَىٰ شَيْءُوْدَالِكَ هُوَ ٱلطَّلَالُ ٱلْبَعِيدُ ۞ TOV SORESES

المحسوسة، ولهذا خاطبتهم الرسل خطاب من لا يشك فيه ولا يصلح الريب فيه ﴿يدعوكم﴾ إلى منافعكم ومصالحكم ﴿ليففر لكم من ذنوبكم ويؤخركم إلى أجل مسمى ﴾ أي: ليثيبكم على الاستجابة لدعوته بالثواب العاجل والآجل، فلم يدعكم لينتفع بعبادتكم، بل النفع عائد إليكم.

فردوا على رسلهم رد السفهاء الجاهلين ﴿وقالوا ﴾ لهم: ﴿إِنْ أَنْتُم إِلاَ يَسْمُ لَهُمْ أَنِي مَكْنُهُ مَا يَسْمُ مَسْلُنَا ﴾ أي: فكيف تفضلوننا بالنبوة والرسالة، ﴿تريدون أَنْ تصدونا عما كان يعبد آباؤنا ﴾ فكيف نترك رأي: الآباء وسيرتهم لرأيكم ؟ وكيف نطيعكم وأنتم بشر مثلنا ؟

﴿ فَأَتُونَا بِسَلْطَانَ مِينَ ﴾ أي: بحجة وبينة ظاهرة، ومرادهم بينة يقترحونها هم، وإلا فقد تقدم أن رسلهم جاءتهم بالبينات.

وقالت لهم رسلهم مجيبين عن اقتراحهم واعتراضهم: ﴿إِن نحن إِلا بَسِر مِثْلِكِم ﴾ أي: صحيح وحقيقة، أنَّا بشر مثلكم، ﴿ولكن ﴾ ليس في ذلك ما يدفع ما جثنا به من الحق، فإن ﴿الله يمن على من يشاء من عباده ﴾ فإذا من الله علينا بوحيه ورسالته، فذلك فضله وإحسانه، وليس لأحد أن يحجر على الله فضله ويمنعه من تفضله.

فانظروا ما جئناكم به، فإن كان حقاً فاقبلوه، وإن كان غير ذلك فردوه

ٱلْمَّرْضَرَأَتُ اللَّهُ خَلَقَ السَّنَوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ إِن يَشَأَ يُذُهِبُ حَكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقِ جَدِيدٍ ۞ وَمَاذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ وَعِزِيزٍ ۞ وَبَرَزُواْ لِلَّهِ حَمِيعًا فَقَالَ ٱلضُّعَظَّةُ إِللَّهِ مِنْ ٱسْتَكْبَرُواْ إِنَّاكُنَّا لَكُ مُرْبِّكًا فَهَلْ أَنْتُم مُّغْنُونَ عَنَّا مِنْ عَذَابِ ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ قَالُواْ لَوِّهَدَلْنَا ٱللَّهُ لَمَدَيْنَكُمُ مِّسُوَّاءُ عَلَيْنَاۤ أَجَرِعْنَا أَمْ صَبَرْنَا مَالْنَا مِن تَجِيصٍ ۞ وَقَالَ ٱلشَّيْعَلَانُ الْهِ لْأَقْضِيَ ٱلْأَمْرُ إِنَّ أَلَّهُ وَعَلَكُمْ وَعَدَ ٱلْحُتَى وَوَعَدَ أَلَيْ فَأَخْلَفُنُكُمْ وَمَاكَانَ لِي عَلَيْكُم مِن سُلُطُنْ إِلَّا أَن دَعَوْثُكُرُ فَأَسَيَّ جَبْتُمْ لِيُّ فَلَا نَلُومُونِي وَلُومُوا أَنفُسَكُّمْ مُّأَ أَنَّا عِصْرِخِكُمْ وَمَآ أَنتُم عِصْرِفَيَّ إِنَّ كَفَرَّتُ ُ بِمَا أَشْرَكُ تُعُونِ مِنْ قَبْلُ إِنَّ ٱلظَّالِمِينَ لِمُكِّرِّعَذَاكُ أَلِيْرٌ ﴿ وَأَنْفِلَ ٱلَّذِينَ الْمَثُواْ وَعَكِيلُواْ ٱلصَّلِلِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحَيِيْهَا ٱلْأَنْهَا رُخَلِورِ فِيهَا بِإِذِن رَبِّهِمَّ تَحَيِّنُهُمُ فِهَاسَلَتُهُ الْأَتْرَكُيْفَ ضَرَبَ أَنَّةُ مُثَلَّاكِلِمَةً لَلْبَيْةً كُشُجُرَةُ مِلْيَتِيةِ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَيْعُهُمَا فِي ٱلْسَكَنَايِ ٥ A DESIGNATION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

ولا تجعلوا حالنا حجة لكم على رد ما جئناكم به، وقولكم: ﴿فأتونا بسلطان مبين﴾ فإن هذا ليس بأيدينا، وليس لنا من الأمر شيء.

﴿ وما كان لنا أن ناتيكم بسلطان إلا باذن الله ﴾ فهو الذي إن شاء جاءكم به، وإن شاء لم يناتكم به، وهو لا يفعل إلا ما هو مقتضى حكمته ورحمته، ﴿ وعلى الله ﴾ لا على غيره ﴿ فليتوكل المؤمنون ﴾ فيعتمدون عليه في جلب مصالحهم ودفع مضارهم، لعلمهم بتمام كفايته وكمال قدرته، وعميم إحسانه، ويثقون به في تيسير ذلك، وبحسب ما معهم من الإيمان يكون توكلهم.

فعلم بهذا وجوب التوكل، وأنه من لوازم الإيمان، ومن العبادات الكبار التي يجها الله ويرضاها، لتوقف سائر العبادات عليه، ﴿وما لنا ألا نتوكل على الله وقد هدانا سبلنا﴾

أي: أي: شيء يمنعنا من التوكل على الله، والحال أنساعلى الحق والهدى، ومن كان على الحق والهدى، فإن هذاه يوجب له تمام التوكل، وكذلك ما يعلم من أن الله متكفل بمعونة المهتدي وكفايته، يدعو إلى ذلك، بخلاف من لم يكن على الحق والهدى، فإنه ليس ضامناً على الله، فإن حاله مناقضة لحال المتوكل.

وفي هذا كالإشارة من الرسيل

عليهم الصلاة والسلام لقومهم، بآية عطيمة، وهو أن قومهم - في الغالب - لهم القهر والغلبة عليهم، فتحدتهم رسلهم بأنهم متوكلون على الله، في دفع كيدكم ومكركم، وقد وجازمون بكفايته إياهم، وقد كفاهم الله شرهم مع حرصهم على إتلافهم وإطفاء ما معهم من الحق، فيكون هذا كقول نوح لقومه: ﴿ يَا قُومُ اللهِ مَا لَكُمُ مَا اللهِ وَلَكُمُرِي اللهِ مَا مَعَمُ مَا أَمُوكُمُ وَشُرِكُمُ وَشُرِكُمُ مَا اللهِ تُوكِلُت، فأجعوا أمركم وشركاءكم، ثم لا يكن أمركم وشركاءكم، ثم لا يكن أمركم ولا تنظرون الآيات.

وقول هود عليه السلام قال: ﴿إِنِي أُشهد الله واشهدوا أني سريء مما تشركون من دونه فكيدوني جميعاً ثم لا تنظرون ﴿

﴿ولنصبرن على ما آذيتمونا ﴾ أي: ولنستمرن على دعوتكم ووعظكم وتذكيركم، ولا نبالي بما يأتينا منكم من الأذى، فإنا سنوطن أنفسنا على ما ينالنا منكم من الأذى، احتساباً للأجر، ونصحاً لكم، لعل الله أن عهديكم مع كثرة التذكير.

﴿وعلى الله ﴾ وحده لا على غيره ﴿فليتوكل المتوكلون ﴾ فإن التوكل عليه مفتاح لكل خير

واعلم أن الرسل عليهم الصلاة والسلام توكلهم في أعلى المطالب وأشرف المراتب، وهي التوكل على الله في إقامة دينه ونصره، وهداية عبيده، وإزالة الضلال عنهم، وهذا أكمل ما يكون من التوكل.

(۱۳ – ۱۷) ووقال الذين كفروا لرسلهم لنخرجنكم من أرضنا أو لتعودن في ملتنا فأوحى إليهم رجم من بعلامان الظالمين \* ولسكننكم الأرض من بعدهم ذلك لمن خاف مقامي وخاف عنيد \* واستفتحوا وخاب كل جبار عنيد \* من ورائه جهنم ويسقى من ماء ويأتيه الموت من كل مكان وما هو ويأتيه الموت من كل مكان وما هو بميت ومن ورائه عذاب خليظ لل ذكر معود الرسل لقومهم ودوامهم على

ذلك، وعدم مللهم، ذكر منتهى ما وصلت بهم الحال مع قومهم فقال: ﴿وقال اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ مِنْ وَمِهُ اللّهِ مِنْ مَتَوَعَدِينَ لَهُمَ مَ ﴿لَيْخُرِجِنَكُمْ مِنْ الرّمِنَا أَوْ لِتَعُودِنْ فِي مَلْتَنا﴾ وهذا أبلغ ما يكون من الرد، وليس بعد هذا فيهم مطمع، لأنه ما كفاهم أن أعرضوا عن ملهدى، بل توعدوهم بالإخراج من ديارهم ونسبوها إلى أنفسهم، وزعموا أن الرسل لا حقَّ لهم فيها، وهذا من أعظم الظلم، فإن الله أخرج عباده إلى الأرض وأمرهم بعبادته، وسخر لهم الأرض وما عليها يستعينون بها على عيادته.

فمن استعان بذلك على عبادة الله، حل له ذلك وخرج من التبعة، ومن استعان بذلك على الكفر وأنواع المعاصي، لم يكن ذلك خالصاً له، ولم الحقيقة ليس لهم شيء من الأرض التي توعدوا الرسل بإخراجهم منها. وإن رجعنا إلى مجرد العادة فإن الرسل من هلم أهلي، شيء يمتعونهم حقاً لهم صريحاً فلأي شيء يمتعونهم حقاً لهم صريحاً والمروءة بالكلية؟

ولهذا لما انتهى مكرهم بالرسل إلى هذه الحال، ما بقي حينفذ إلا أن يمضي الله أمره، ويستصر أولياء، ﴿ وَأُوحِي إليهم ربهم لنهلكن الظالمين ﴾ بأنواع العقوبات

﴿ولنسكننكم الأرض من بعدهم ذلك ﴾ أي: العاقبة الحسنة التي جعلها الله للرسل ومن تبعهم جزاء ﴿لن خاف مقامي ﴾ عليه في الدنيا، وراقب الله مراقبة من يعلم أنه يراه، ﴿وخاف وعيد ﴾ أي: ما توعدت به من عصاني، فأوجب له ذلك الانكفاف عما يكرهه الله، والمادرة إلى ما يجه الله.

﴿ واستفتحوا ﴾ أي: الكفار، أي: هم الذين طلبوا واستعجلوا فتح الله وفرقانه بين أوليائه وأعدائه، فجاءهم ما استفتحوا به، وإلا فالله حليم

لا يعاجل من عصاه بالعقوبة، **﴿وخاب كل جبار عنيد﴾** أي: خسر في الدنيا والأخرة من تجبر على الله وعلى الحق وعلى عباد الله، واستكبر في الأرض، وعاند الرسل وشاقُهم.

﴿من ورائه جهتم﴾ أي: جهنم لهذا الجبار العنيد بالمرصاد، فلا بدله من ورودها، فيـذاق حـينئـذ الـعـذاب الشديد، ﴿ويسقى من ماء صديد﴾ في لونه وطعمه ورائحته الخبيثة، وهو في غاية الحرارة.

﴿ يتجرعه ﴾ من العطش الشديد **﴿ولا يكاد يسيغه** فإنه إذا قرب إلى وجهه شواه، وإذا وصل إلى بطنه قطع ما أتى عليه من الأمغاء، ﴿ويأتيه الموتُّ من كِل مكان وما هو بميت، أي: يأتيه العذاب الشديد من كل نوع من أنواع العذاب، وكل نوع منه من شدته يبلغ إلى الموت، ولـكـن الله قــضـــي أنَّ لا يموتوا كما قال تعالى: ﴿لا يُقْضِي عليهم فيموتوا ولا يُحَفِّفُ عنهم من عذابها كذلك نجزي كل كفور \* وهم يصطرخون فيها، .

﴿ومن ورائه ﴾ أي: الجبار العنيد **﴿عذابِ عليظ﴾** أي: قوى شديد، لا يعلم وصفه وشدته إلا الله تعالى.

﴿١٨﴾ ﴿مثل الذين كفروا بربهم أعمالهم كرماد اشتدت به الريح في يوم عاصف لا يقدرون نما كسبوا على شيء ذلك هو الضلال البعيد﴾ يخبر تعالى عَن أعمال الكفار التي عملوها: إما أن المراد بها الأعمال التي عملوها لله، بأنها في ذهابها وبطلانها واضمحلالها كاضمحلال الرماد، الذي هو أدق الأشياء وأخفها، إذا اشتدت به الريح في يوم عاصف شديد الهبوب، فإنه لا يبقى منه شيئاً، ولا يقدر منه على شيء يذهب ويضمحل، فكذلك أعمال الكفار ﴿لا يقدرون مما كسبوا علىٰ شيء﴾ ولا على مثقال ذرة منه، لأنه مبنى على الكفر والتكذيب.

﴿ ذلك مو الضلال البعيد ﴾ حيث بطل سعيهم، واضمحل عملهم، وإما أن المراد بذلك أعمال الكفار التي عملوها ليكيدوا بها الحق، فإنهم

يسعون ويكدحون في ذلك، ومكرهم عائد عليهم، ولن يضروا الله ورسله وجنده وما معهم من الحق شيئا.

﴿ ١٩ ـ ٢١﴾ ﴿ أَلَمْ تَسَرَ أَنَ اللَّهُ خَلَقَ السسماوات والأرض بالحق إن يشأ يذهبكم ويأت بخلق جديد \* وما ذلك على الله بعزيز \* وبرزوا لله جميعاً فقال الضعفاء للذين استكبروا إنا كنا لكم تبماً فهل أنتم مغنون عنا من عذاب الله من شيء قالوا لو هدانا الله لهديناكم سواء علينا أجزعنا أم صبرنا ما لنا من محيص، ينبه تعالى عباده بأنه ﴿خلق السماوات والأرض بالحق أي: ليعبده الخلق ويعرفوه، ويأمرهم وينهاهم، وليستدلوا بهما وما فيهما على ماله من ضفات الكمال، وليعلموا أن الذي خلق السماوات والأرض \_ على عظمهما وسعتهما \_قادر على أن يعيدهم خلقاً جديداً، ليجازيهم بإحسانهم وإساءتهم، وأن قدرته ومشيئته لا تقصر عن ذلك، ولهذا قال: ﴿إِن يَشَأُ يَذُهُبُكُمُ وَيَأْتُ بِخُلُقَ جديد﴾

يحتمل أن العني: إن يشاً يذهبكم ويأت بقوم غيركم، يكونون أطوع لله منكم، ويحتمل أن المراد أنه: إن يشأ يفنيكم ثم يعيدهم بالبعث خلقأ جديداً، ويدل على هذا الاحتمال ما دكره بعده من أحوال القيامة.

﴿وما ذلك على الله بعزيز ﴾ أي: بممتنع بل هو سهل عليه جداً، ﴿مَا خلقكم ولا بعثكم إلا كنفس واحدة﴾ ﴿وهو الذي يبدأ الخلق ثم يعيده وهو أهون عليه ﴾ .

﴿ وَبِسَرِرُوا ﴾ أي: الخَــلائـــق ﴿ للهُ جميعاً ﴿ حين ينفخ في الصور، فيخرجون من الأجداث إلى ربهم، فيقفون في أرض مستوية قاع صَفصف، لا ترى فيها عِوجًا ولا أمْناً، ويبرزون له لا يخفي [عليه] منهم خافية، فإذا برزوا صاروا يتحاجون، وكل يدفع عن نفسه، ويدافع ما يقدر عليه، ولكن أني لهم

وَقُونِ أَكُلَهَاكُلُّ حِينِ بِإِذْنِ رَبِّيًّا وَيَضَرِبُ أَفَدُالْأَمْثَالَ اِلنَّاسِ لَمَلَّهُمْ يُلَدَّكَّرُونَ ﴿ وَمَثَلُكَ إِلَّهَ خَيثُةِ كَتُحَكَرَةٍ خَيِثَةٍ ٱجْتُثَّتُ مِن فَوْقِ ٱلْأَرْضِ مَالْهَا مِن قَرْكِ ٱلدُّنْيَ وَفِي ٱلْآخِرَةِ وَيُضِلُّ الشَّهُ ٱلظَّالِمِينِ وَيَفْعَلُ اللَّهُ | مَايَشَآهُ۞ • أَلْزَتَرَانَى ٱلَّذِينَ بَدَّلُواْنِهُ مَتَ ٱللَّهِ كُفْرًا وَأَحَلُوا فَوْمَهُمْ وَارَالْبُوارِ ۞ جَهَكَّرَيْمَ لَوْنَهَا وَبِثْنَ الْفَلَا ا وَ وَجَعَلُوا لِيَّا وَالْمَادَا لِيُضِلُّواْ عَن سَبِيلِ إِنَّهِ قُلْ مَّنَّعُواْ فَإِنَّ مَصِيرَكُمْ إِلَى النَّادِي قُل لِيبَادِي الَّذِينَ عَامَنُواْ لِيَقِيمُواْ الصَّلَوْةَ وَيُنفِقُواْ مِمَّا رَزَقَتُهُمْ سِرَّا وَعَلَانِكَةً مِن قَبِلِ أَن يَأْلِت كُوْمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خِلَلُ ۞ ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَأَنَّوْلَ مِنَ السَّمَاءَ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ ٱلثَّمَرَٰتِ رِزْقًا لَّحَمَّ وَمَعَذَّرَ لَحَكُمُ ٱلْفُلُكَ لِتَجْرِيَ إِ فِٱلْبَحْرِيَامْ إِنَّ وَسَكَمَّ لَكُمُ ٱلْأَنْهَارَ ۞ وَسَكَرَّ لَكُرُهُ إِنَّ الشَّمْسَ وَٱلْقَلَمُ وَآبِيِّينٌ وَمَعَدُّ وَالْكُوالْيَلُ وَالنَّهَارَ ﴿ DESCRIPTION OF STREET

والقلدون ﴿للذين استكبروا﴾ وهم: المتبوعون الذين هم قادة في الضلال: ﴿إِنَا كُنَا لَكُم تُبِعاً ﴾ أي: في الدنيا، أمرتمونا بالضلال، وزينتموه لنا فِأُغُويِتُمُونًا، ﴿فَهِلَ أَنْتُمُ مَغِنُونَ عِنَا مِنْ عذاب الله من شيء ﴾ أي: ولو مثقال ذرة، ﴿ قُالُـوا ﴾ أي: المتــــوعــون والرؤساء ﴿أغويناكم كما غوينا﴾ و ﴿لُو هَدَانًا الله لهديناكم﴾ فلا يغنى أحد أحداً، ﴿سُواء علينا أجزعنا﴾ من العذاب ﴿أُم صبرنا﴾ عليه، ﴿ما لنا من محيص، أي: من ملجأ نلجأ إليه، ولا مهرب لنا من عذاب الله.

﴿٢٢ \_ ٢٣﴾ خوقال الشيطان لما قضى الأمر إنّ الله وعدكم وعدالحق ووعدتكم فأخلفتكم وماكان لي عليكم من سلطان إلا أن دعوتكم فاستجبتم لي فلا تلوموني ولوموا أنفسكم ما أنا بمصرخكم وما أنتم بمصرخي إن كفرت بما أشركتمون من قبل إنَّ الظالمين لهم عذاب أليم \* وأدخل الذين آمنوا وعملوا الصالحات جنات تجرى من تحتها الأنهار خالدين فيها بإذن ربهم تحيتهم فيها سلام، أي: ﴿وقال الشيطان، الذي هو سبب لكل شريقع ووقع في العالم، مخاطباً لأهل النار ومتبرَّئاً منهم ﴿ لَمَا قَضِي الأَمْرِ ﴾ ودخل أهل الجنة الجنة وأهل النار النار. ﴿إِن الله وعدكم وعد الحق ﴾ على ألسنة فيقول ﴿الضعفاء﴾ أي: التابعون رسله، فلم تطيعوه، فلو أطعتموه

وَه النّه حُمْ مِن كُنْ مَا سَا أَشُمُوهُ وَانَ تَعَمُّدُ الْفِسَتَ اللّهُ اللّهُ وَمَا اللّهُ اللّ

لأدركتم الفوز العظيم، ﴿ووعدتكم﴾ الخير ﴿فأخلفتكم﴾ أي: لم يحصل ولن يحصل لكم ما منيتكم به من الأماني الباطلة.

وما كان لي عليكم من سلطان اي : من حجة على تأييد قولي ، وإلا أن دعوتكم فاستجبتم لي أي : هذا نهاية ما عندي ، أن دعوتكم إلى مرادي وزينته لكم ، فاستجبتم لي اتباعاً الحال بهذه الصورة وفلا تلوموني ولوموا أنفسكم فأنتم السبب وعليكم المدار في موجب العقاب وما أنا بمصر حكم أي : بمغيثكم من الشدة التي أنتم بها (وما أنتم بها ووما أنتم بها وما أنتم بها العذاب .

﴿إِنِي كفرت بما أشركتمونِ من قبل﴾ أي: تبرأت من جعلكم لي شريكاً مع الله، فلست شريكاً لله، ولا تجب طاعتي، ﴿إِن الطالين﴾ لأنفسهم بطاعة الشيطان ﴿لهم عذاب أليم﴾ خالدين فيه أبداً.

وهذا من لطف الله بعباده، أن حذرهم من طاعة الشيطان، وأخبر بمداخله التي يدخل منها على الإنسان ومقاصده فيه، وأنه يقصد أن يدخله النيران، وهنا بين لنا أنه إذا دخل النار وحزبه(۱)، أنه يتبرأ منهم هذه البراءة،

ويكفر بشركهم ﴿ولا ينبئك مثل خير﴾.

واعلم أن الله ذكر في هذه الآية أنه ليس له سلطان، وقال في آية أخرى المان الله الله الله أخرى والذين هم به مشركون فالسلطان الحجة الله نفاه عنه هو سلطان الحجة والدليل، فليس له حجة أصلاً على ما يدعو إليه، وإنما نهاية ذلك أن يقيم لهم من الشبه والتزيينات ما به يتجرؤون على المعاصى.

وأما السلطان الذي أثبته، فهو التسلط بالإغراء على المعاصي لأوليائه يؤذّهم إلى المعاصي أزاً، وهم الذين سلطوه على أنفسهم بموالاته والالتحاق بحزبه، ولهذا ليس له سلطان على الذين آمنوا وعلى رجم يتوكلون.

ولما ذكر عقاب الطالمين ذكر ثواب الطائعين فقال: ﴿وَأَدَخُلُ الذَّينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الشَّالِينَ آمَنُوا بِعَمَلُوا الصالحات اللَّيَ قَامُوا اللَّيْ الْمِيْ اللَّيْ الْمِيْ اللَّيْ الْمِيْ الْمِيْمِ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْمِ الْمُلْمِيْمِ الْمِيْمِ الْمِيْمِ الْمِيْمِ الْمِيْمِ الْمِيْمِ الْمِيْمِ الْمُلْمِيْمُ الْمِيْمِ الْمِيْمِ الْمُلْمِ الْمِيْم

فرب الله مثلاً كلمة طيبة كشجرة طيبة ضرب الله مثلاً كلمة طيبة كشجرة طيبة أصلها ثابت وفرعها في السماء \* تؤي أكلها كل حين بإذن ربها ويضرب الله الأمثال للناس لعلهم يتذكرون \* ومثل كلمة خبيثة كشجرة خبيثة اجتثت من نعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَكِيفَ ضَرِبِ اللهُ مثلاً كلمة طيبة ﴾ وهي شهادة أن لا إله كلمة طيبة ﴾ وهي شهادة أن لا إله وهي النخلة ﴿ أصلها ثابت ﴾ في الأرض ﴿ وفرعها ﴾ منتشر ﴿ في السماء ﴾ وهي كثيرة النفع دائماً ، السماء ﴾ وهي كثيرة النفع دائماً ، فرتوي أكلها ﴾ أي : ثمرتها ﴿ كل حين السماء ﴾ وهي شمرتها ﴿ كل حين المساه ﴿ كل حين المرتها ﴿ كل حين المرتها ﴿ كل حين الله خيل حين المرتها ﴿ كل حين المرتها للمرتها ﴿ كل المرتها للمرتها للمرتها ﴿ كل المرتها ﴿ كل المرتها ﴿ كل المرتها للمرتها ﴿ كل المرتها للمرتها ﴿ كل المرتها للمرتها للمرتها ﴿ كل المرتها للمرتها ﴿ كل المرتها للمرتها للمرتها للمرتها للمرتها ﴿ كل المرتها للمرتها للمرتها

بإذن ربها ﴿ فكذلك شجرة الإيمان، أصلها ثابت في قلب المؤمن، علماً واعتقاداً. وفرعها من الكلم الطيب، والعمل الصالح، والأخلاق المرضية، والآداب الحسنة، في السيماء دائماً، يصعد إلى الله منه من الأعمال والأقوال التي تخرجها شجرة الإيمان، ما ينتفع به المؤمن وينفع غيره، ﴿ويضربُ اللهُ الأمثالُ للناسُ لعلهم يتذكرون ما أمرهم به ونهاهم عنه، فإن في ضرب الأمثال تقريبا للمعاني المعقولة من الأمثال المحسوسة، ويتبين المعنى الذي أراده الله غاية البيان، ويتضح غاية الوضوح، وهذا من رحمته وحسن تعليمه. فلله أتم الحمد وأكمله وأعمه، فهذه صفة كلمة التوحيد وثباتها، في قلب المؤمن.

ثم ذكر ضدها وهي كلمة الكفر وفروعها، فقال: ﴿ومثل كلمة خبيثة كشجرة خبيثة ﴿ المأكل والمطعم، وهي: شجرة الحنظل ونحوها، ﴿ المثبت ﴾ هذه الشجرة ﴿ من فوق الأرض ما لها من قرار ﴾ أي: من ثبوت، فلا عروق تمسكها، ولا ثمرة ضهي ثمرة خبيثة، كذلك كلمة في القلب، ولا تشمر إلا كل قول ضيا حبيث وعمل خبيث، يستضر به صاحبه ولا ينتفع، فلا يصعد إلى الله منه عمل صالح، ولا ينفع نفسه ولا ينتفع به غيره.

و ٢٧﴾ ﴿ يشبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة ويضل الله الظالمين ويفعل الله المؤمنين، أي: الذين قاموا بما عليهم من إيمان القلب التام، الذي يستلزم أعمال الجوارح ويشمرها، فيشبتهم الله في الحياة الدنيا، عند ورود الشبهات بالهداية إلى اليقين، وعند عروض بالشهوات بالإرادة الجازمة، على تقديم ما يجبه الله على هوى النفس ومراداتها.

وفي الآخرة عند الموت بالثبات على الدين الإسلامي، والخاتمة الحسنة، وفي القبر عند سؤال الملكين، للجواب الصحيح، إذا قيل للميت "من ربك؟ وما دينك؟ هداهم للجواب الصحيح، بأن يقول المؤمن: "الله ربي، والإسلام ديني، ومحمد نبيًى».

﴿ويسضل الله الطالمين عن الصواب في الدنيا والآخرة، وما ظلمهم الله ولكنهم ظلموا أنفسهم، وفي هذه الآية دلالة على فتنة القبر وغذابه، ونعيمه، كما تواترت بذلك النصوص عن النبي ﷺ في الفتنة وصفتها، ونعيم القبر وعذابه.

( ٢٠ - ٣٠ ﴿ أَلَمْ تَر إِلَى السَّدِينَ بِنَّلُوا نَعِمَةُ اللَّهُ كَفُراً وأَحلوا قومهم دار البوار \* جهنم يصلونها وبشس القرار \* وجعلوا لله أنداداً ليضلوا عن سبيله قل تمتعوا فإن مصيركم إلى النار المكذبين لرسوله من كفار قريش، وما آل إليه أمرهم : ﴿ أَلَمْ تَر إِلَى السَّدِينَ بِعَدُلُوا نَعِمَةُ اللهُ هِي إِرسال عَمَدُ اللهُ كَفُراً \* وَنَعِمَةُ اللهُ هِي إِرسال عَمَدُ اللهُ كَفُراً \* وَنَعِمَةُ اللهُ هِي إِرسال الخيرات في الدنيا والآخرة، وإلى النجاة من شرور الدنيا والآخرة، وإلى فيدلوا هذه النعمة بردها، والكفر بها والصَّدُ عنها بأنفسهم.

وی صدهم غیرهم حتی ﴿أحلوا قومهم دار البوار﴾ وهي النار، حيث تسببوا لإضلالهم، فصاروا وبالاً على قومهم، من حيث يظن نفعهم، ومن ذلك أنهم زينوا لهم الخروج يوم «بدر» ليحاربوا الله ورسوله، فجرى عليهم ما جرى، وقتل كثير من كبرائهم وضناديدهم في تلك الوقعة.

﴿جهنم يصلونها ﴾ أي: يحيط بهم حرها من جميع جوانبهم ﴿وبنس القرار ﴾.

﴿وجعلوا لله أنداداً الله أي : نظراء وشركاء ﴿ليضلوا عن سبيل الله ، بسبب ما ليضلوا العباد عن سبيل الله ، بسبب ما جعلوا لله من الأنداد، ودعوهم إلى عبادتها ، ﴿قَالَ لُهُ لَهُ مَ مَنُوعَداً :

﴿تمتعوا﴾ بكفركم وضلالكم قليلاً، فليس ذلك بنافعكم ﴿فإن مصيركم إلى النار﴾ أي: مآلكم ومقركم ومأواكم فيها وبئس المصير.

والله والمعادي الذين آمنوا يقيموا الصلاة وينفقوا مما رزقناهم سراً وعلانية من قبل أن يأتي يوم لا بيع فيه ولا خلال أي: قل لعبادي المؤمنين آمراً لهم بما فيه غاية صلاحهم، وأن ينتهزوا الفرصة، قبل أن لا يمكنهم ذلك: ويتفقوا مما رزقناهم أي: من النعم التي أنعمنا بها عليهم، قليلاً أو كثيراً وسراً وعلانية وهذا يشمل النفقة الواجة، كالزكاة ونفقة من تجب [عليه] فيقته، والمستحبة كالصدقات ونحوها.

رمن قبل أن يأتي يوم لا بيع فيه ولا خلال أي: لا ينفع فيه شيء، ولا سبيل إلى استدراك ما فات، لا بمعاوضة بيع وشراء، ولا بهة خليل وصديق، فكل امرى اله شأن يغنيه، فليقدم العبد لنفسه، ولينظر ما قدمه لغد، وليتفقد أعماله ويحاسب نفسه، قبل الحساب الأكبر.

﴿٣٢ ـ ٣٤﴾ ﴿الله السذي خسلسق السماوات والأرض وأنزل من السماء ماء فأخرج به من الثمرات رزقاً لكم وسخر لكم الفلك لتجري في البحر بأمره وسخر لكم الأنهار \* وستحر لكم الشمس والقمر دائبين وسخر لكم الليل والنهار \* وآتاكم من كل ما سألتموه وإن تعدوا نحمة الله لا تحصوها إنّ الإنسان لظلوم كفار، يخبر تعالى: أنه وحده ﴿اللَّذِي خلق السماوات والأرض﴾ على اتساعهما وغظمهما، ﴿وَأَنْزُلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءَ﴾ وهو: المطر الـذي يـنـزلـه الله مِـن الــــحـاب، ﴿فَأَخْرِجِ﴾ بذلك الماء ﴿من الثمرات﴾ المختلفة الأنواع ﴿رزقاً لكم﴾ ورزقاً لأنعامكم ﴿وسخِّر لكم الفلكُ﴾ أي: السفن والمراكب، ﴿لتجرى في البحر بأمره الذي يسر لكم صنعتها، وأقدركم عليهاً، وحفظها على تيار الماء لتحملكم، وتحمل تجاراتكم وأمتعتكم إلى بلد تقصدونه .

وسخر لكم الأنهار التسقي حروثكم وأشجاركم، وتشربوا منها. وسخر لكم الشمس والقمر دائين لا يفتران، ولا ينيان، يسعيان لمصالحكم، من حساب أزمنتكم ومصالح أبدانكم، وحيواناتكم، وزروعكم، وثماركم، ووسخر لكم الليل لتسكنوا فيه والنهار مصراً، لتبغوا من فضله.

واتاكم من كل ما سألتموه أي: أعطاكم من كل ما تعلقت به أمانيكم وحاجتكم، مما تسألونه إياه بلسان الحال، أو بلسان المقال، من أنعام، وآلات، وصناعات وغير ذلك، ﴿وإن قيامكم بشكرها ﴿إن الإنسان لظلوم كفار﴾ أي: هذه طبيعة الإنسان من مقصر في حقوق ربه، كفار لنعم الله، لا يشكرها ولا يعترف بها، إلا من هداه الله فشكر نعمه، وعرف حق ربه وقام به.

فيفي هذه الآيات من أصناف نعم الله على العباد شيء عظيم، مجمل ومفصل، يدعو الله به العباد إلى القيام بشكره وذكره، ويحشهم على ذلك، ويرغبهم في سؤاله ودعاته، آناء الليل والنهار، كما أن نعمه تتكرر عليهم في جيع الأوقات.

ومه ﴿ وإذ قال إسراهيم رب اجعل هذا البلد آمناً ﴾ أي: ﴿ و ﴾ اذكر إبراهيم عليه الصلاة والسلام في هذه الحالة الحميلة ، إذ قال : ﴿ رب اجعل هذا البلد ﴾ أي: الحرم ﴿ آمناً ﴾ فاستجاب الله دعاءه شرعا وقدراً ، فحرمه الله في الشرع ، ويسر من أسباب حرمته قدراً ما هر معلوم ، حتى إنه لم يُردُهُ ظالم بسوء إلا قصمه الله كما فعل بأصحاب الفيل وغيرهم .

ولما دعاله بالأمن، دعاله ولبنيه بالأمن فقال: ﴿وَاجِنبني وَبِني أَن نعبد الأصنام﴾ أي: اجعلني وإياهم، جانباً بعيداً عن عبادتها، والإلمام بها، ثم ذكر الموجب لخوفه عليه وعلى بنيه، بكثرة من افتن وابتلى بعبادتها، فقال:

و٣٦﴾ ﴿ربّ إنهن أضللن كثيراً من الناس﴾ أي ضلوا بسبها، ﴿فمن تبعني على ما جئت به من التوحيد والإخلاص لله رب العالمين ﴿فإنه مني لتمام الموافقة، ومن أحب قوماً وبعهم التحق بهم

ومن عصاني فإنك غفور رحيم المسلاة وهذا من شفقة الخليل عليه الصلاة والسلام حيث دعا للعاصين بالمغفرة والرحمة من الله، والله تبارك وتعالى أرحم منه بعباده، لا يعذب إلا من ترد عليه

«٣٧» ﴿ ربنا إلى أسكنت من 

ذريتي بواد غير ذي زرع عند بيتك 
المحرم وذلك أنه أتى به «هاجر» أم 
والسلام، وهو في الرضاع، من الشام 
حتى وضعهما في مكة، وهي - إذ 
ذلك - ليس فيها سكن، ولا داع ولا 
عيب، فلما وضعهما دعا ربه بهذا 
الدعاء، فقال - متضرعاً متوكلاً على 
ربه: ﴿ ربنا إلى أسكنت من ذريتي ﴾ 
أي: لا كل ذريتي، لأن إسحاق في 
أي: لا كل ذريتي، لأن إسحاق في 
في مكة إسماعيل وذريته، وقوله: 
﴿ بواد غير ذي زرع ﴾ أي: لأن أرض 
مكة لا تصلح للزراعة.

﴿ رَبِنَا لَيْقَيْمُوا الْصَلَاة ﴾ أي: اجعلهم موحدين مقيمين الصلاة، لأن إقامة الصلاة من أخص وأفضل العبادات الدينية، فمن أقامها كان مقيماً لدينه، ﴿ فَاجعل أفتدة من الناس تبوي إليهم ﴾ أي: تحبهم وتحب المرضع الذي هم ساكنون فيه.

فأجاب الله دعاءه، فأخرج من ذرية إسماعيل محمداً على متى دعا ذريته إلى الدين الإسلامي، وإلى ملة أبيهم إبراهيم، فاستجابوا له وصاروا مقيمي الصلاة.

وافترض الله حج هذا البيت الذي أسكن به ذرية إبراهيم، وجعل فيه سراً عجيباً جاذباً للقلوب، فهي تحجه، ولا تقضي منه وطراً على الدوام، بل كلما أكثر العبد التردد إليه ازداد شوقه، وعظم ولعه وتوقّه، وهذا سر إضافته

تعالى إلى نفسه المقدسة.

﴿وارزقهم من الشمرات لعلهم يشكرون فأجاب الله دعاءه، فصار يجبى إليه ثمرات كل شيء، فإنك ترى مكة المشرفة كل وقت، والثمار فيها متوفرة، والأرزاق تتوالى إليها من كل حانب.

﴿٣٨﴾ ﴿ربنا إنك تعلم ما نخفي وما نعلن أي: أنت أعلم بنا منا، فنسألك من تدبيرك وتربيتك لنا أن تيسر لنا من الأمور التي نعلمها والتي لا نعلمها، ما هو مقتضى علمك ورحتك، ﴿وما يخفى على الله من شيء في الأرض ولا في السماء ﴾ ومن ذلك هذا الدعاء الذي لم يقصد به الخليل إلا الخيرة وكثرة الشكر شهرب الغللن الله

وهب في على الكبر إسماعيل وإسحاق في فهتهم من أكبر النعم، وكونهم على الكبر في حال الإياس من الأولاد نعمة أخرى، وكونهم أنبياء صالحين، أجلُّ وأفضل، وأن ربي لسميع المدعاء أي: لقريب الإجابة بمن دعاه، وقد دعوته، فلم غيب رجائي، ثم دعا لنفسه ولذريته، فقال: ﴿رب اجعلني مقيم الصلاة ومن ذريتي ربنا وتقبل دعاء \* ربنا اغفر لي ولوالدي وللمؤمنين يبوم يقوم الحساب فاستجاب الله له في ذلك موعدة وعده إياه، فلما تبين له أنه موعدة وعده إياه، فلما تبين له أنه عدو الله تبرأ منه.

ولا عالى: ﴿ولا عالى: ﴿ولا عالى: ﴿ولا عَسَبَقُ اللهُ عَافِلاً عما يعمل الظالمون أيما يوجر الظالمون فيه الأبصار \* مهطعين مقنعي رؤوسهم لا يرتد إليهم طرفهم وأفئدتهم هواء ﴾ هذا وعيد شديد للظالمين، وتسلية عسبن الله عافلاً عما يعمل الظالمون عيش أمهلهم وأذرً عليهم الأرزاق، وتركهم يتقلبون في البلاد آمنين وتركهم يتقلبون في البلاد آمنين مطمئنين، فليس في هذا ما يدل على حسن حالهم، فإن الله يُملي للظالم وبمهله ليزداد إثماً، حتى إذا أخذه لم يفلته ﴿وكذلك أخذ ربك إذا أخذ على يفلته ﴿وكذلك أخذ ربك إذا أخذ

القرى وهي ظالمة إن أخذه أليم شديد والظلم \_ هاهنا \_ يشمل الظلم فيما بين العبد وربه، وظلمه لعباد الله، ﴿إِنَّمَا يؤخرهم ليوم تشخص فيه الأبصار ﴾ أي: لا تَطرُفُ من شدة ما ترى من الأهوال وما أزعجها من القلاقل.

﴿مهطعین﴾ أي: مسرعین إلى إجابة الداعي حین یدعوهم إلى الحضور بین یدی الله للحساب، لا امتناع لهم ولا عیص ولا ملجاً، ﴿مقنعي رؤوسهم﴾ أي: رافعیها قد غُلّت أیدیهم إلا ذقان، فارتفعت لذلك رؤوسهم، الأذقان، فارتفعت لذلك رؤوسهم، قد أي: أفئدتهم هواء أي: أفئدتهم فارغة من قلوبهم، قد صعدت إلى الحناجر، لكنها مملوءة من كل هم وغم وحزن وقلق.

﴿ 23 ـ 22 ﴾ ﴿ وأندر الناس يوم يأتيهم العذاب فيقول الذين ظلموا ربنا أتحرنا إلى أجل قريب نجب دعوتك ونتبع الرسل أولم تكونوا أقسمتم من قبل ما لكم من زوال \* وسكنتم في مساكن الذين ظلموا أنفسهم وتبين لكم كيف فعلنا جم وضربنا لكم الأمثال \* وقد مكروا مكرهم وعند الله مكرهم وإن كان مكرهم لترول منه الجبال، يقول تعالى لنبيه محمد ﷺ . ﴿وَأَنْذُر الناس يوم يأتيهم العذاب، أي: صِفْ لهم صفة تلك الحال، وحذرهم من الأعمال الموجبة للعذاب، الذي حين يأتي في شدائده وقلاقله، ﴿فيقول الذين ظلموا، بالكفر والتكذيب وأنواع المعاصي، نادمين على ما فعلوا، سائلين للرجعة في غير وقتها، ﴿ربنا أخرنا إلى أجل قريب، أي: رُدُّنا إلى الدنيا، فإنا قد أبصرنا، ﴿نجب دعوتك، والله يدعو إلى دار السلام ﴿ونتبع الرسل﴾ وهذا كله لأجل التخلص من العذاب، وإلا فهم كَذْبةً في هذا الوعد ﴿ولو ردوا لعادوا لما نهوا عنه﴾.

ولهذا يوبخون ويقال لهم: ﴿أُولَمُ تكونوا أقسمتم من قبل ما لكم من زوال﴾ عن الدنيا وانتقال إلى الآخرة، فها قد تبين حِنْثكم في إقسامكم،

وكذبكم فيما تدعون، ﴿و﴾ ليس عليكم قاصرٌ في الدنيا من أجل الآيات البينات، بل ﴿سكنتم في مساكن الذين ظلموا أنفسهم وتبين لكم كيف فعلنا مهم، من أنواع العقوبات؟ وكيف أحلُّ الله بهم العقوبات، حين كذبوا بالآيات البينات، وضربنا لكم الأمثال الواضحة التي لا تدع أدني شك في القلب إلا أزالته، فلم تنفع فيكم تلك الأيات، بل أعرضتم ودمتم على باطلكم، حتى صار ما صار، ووصلتم إلى هذا اليوم الذي لا ينفع فيه اعتذار من اعتذر بباطل.

﴿وقد مكروا﴾ أي: المكذبون للرسل ﴿مكرهم﴾ الذي وصلت إراداتهم، وقدر لهم عليه، ﴿وعند الله مكرهم) أي: هو محيط به علماً وقدرة، فإنه عاد مكرهم عليهم ﴿ولا يحيق المكر السيِّيء إلا بأهله،

﴿وإن كان مكرهم لترول منه الحبال، أي: ولقد كان مكر الكفار المكذبين للرسل بالحق، وبمن جاء به ــ من عظمه \_لتزول الجبال الراسيات بسببه عن أماكنها، أي: ﴿مكروا مكراً كُبَّاراً ﴾ لا يقادر قدره ولكن الله رد كيدهم في نحورهم.

ويدخل في هذا كل مَنْ مكر من المخالفين للرسل، لينصر باطلا، أو يبطل حقاً، والقصد أن مكرهم لم يغن عنهم شيئاً، ولم يضروا الله شيئاً، وإنما ضروا أنفسهم.

﴿ ٤٧ ـ ٥٧ ﴾ ﴿ فَ لَا تَحْسَبُ إِنَّهُ مخلف وعده رسله إنَّ الله عزيز ذو انتقام \* يوم تبدل الأرض غير الأرض والسلماوات وبرزوا لله الواحد القهار \* وترى المجرمين يومئذ مقرنين في الأصفاد \* سرابيلهم من قطران وتغشى وجوههم النار \* ليجزي الله كل نفس ما كسبت إنّ الله سريع الحساب \* هذا بلاغ للناس ولينذروا به وليعلموا أنما هو إله واحد وليذكر أولو الألباب، يقول تعالى: ﴿ فلا تحسين الله مخلف وعده رسله، بنجاتهم، ونجاة أتباعهم وسعادتهم، وإهلاك أعدائهم وخذلانهم في الدنيا، وعقابهم في

الأخرة، فهذا لا بدمن وقوعه، لأنه وعدبه الصادق قولاً، على ألسنة أصدق خلقه، وهم الرسل، وهذا أعلى ما يكون من الأخبار، خصوصاً وهو مطابق للحكمة الإلهية، والسنن الربانية، وللعقول الصحيحة، والله تعالى لا يعجزه شيء، فإنه ﴿عزيز ذو انتقام

أى: إذا أراد أن ينتقم من أحد، فإنه لا يفوته ولا يعجزه، وذلك في يوم القيامة، ﴿يوم تبدل الأرض غير الأرض والسماوات، تبدل غير السماوات، وهذا التبديل تبديل صفات، لا تبديل ذات، فإن الأرض يوم القيامة تسوى وتمد كمد الأديم، ويلقى ما على ظهرها من جبل ومعلم، فتصير قاعاً صفصفاً، لا ترى فيه عوجاً ولا أمتاً، وتكون السماء كالمهل، من شدة أهوال ذلك اليوم، ثم يطويها الله تعالى بيمينه.

﴿ وَبِهِ رَوَّا ﴾ أي: الخلائية مين قبورهم إلى يوم بعثهم، ونشورهم في محل لا يخفي منهم على الله شيء، ﴿لله الواحد القهار ﴿ أَي : الْمَتفرد بعظمته وأسمائه وصفاته وأفعاله العظيمة، وقهره لكل العوالم، فكلها تجت تصرفه وتدبيره، فلا يتحرك منها متحرك ولا يسكن ساكن إلا بإذنه.

﴿ وترى المجرمين ﴾ أي: الـذيـن وصفهم الإجرام، وكثرة الذنوب، في ذلك اليوم ﴿مقرنين في الأصفاد﴾ أي: يسلسل كل أهلّ عمل من المجرمين بسلاسل من نار، فيقادون إلى العذاب في أذل صورة وأشنعها وأيشعها.

﴿ سرابيلهم ﴾ أي: ثيابهم ﴿من قطران، وذلك لشدة اشتعال النار فيهم وحرارتها، ونتن ريحها، ﴿**وتغشي**َ وجوههم) التي هي أشرف ما في أبدانهم ﴿النار﴾ أي: تحيط ها، وتصلاها من كل جانب، وغير الوجوه من باب أولي وأحرى، وليس هذا ظلماً من الله لهم، وإنما هو جزاء لما قدموا وكسبوا، ولهذا قال تعالى: ﴿ليجزى الله كل نفس ما كسبت﴾ من

مُهْطِعِينَ مُقْنِعِي وُءُوسِهِ وَكَايِزَتَ فُهِالِيَّهِ وَكَا وَفُهُوٍّ وَأَفْئِدَتُهُمْ مُوَاَّةٌ ۞ وَأَنذِرِ ٱلنَّاسَ يَوْمَ يَأْتِيهِ مُ ٱلْحَذَابُ فَيَقُولُ ٱلَّذِينَ طَأَمُواْ رَبِّنَآ أَخِرْنَاۤ إِلَىٓ أَجَلِ قَرِيبٍ نِجَتَ دَعْوَلَكَ وَنَنَّيعِ ٱلرُّسُلُّ أُولَرْتَكُونُواْ أَفْسَعْتُمِينَ قَبْلُ مَالَةَكُم مِينَ زَوَالِ ۞ وَسَكَنتُمْ فِي مَسَكِين ٱلَّذِينَ ظَلَقُوٓ أَلَفُكُمُ وَتَبَّيِّنَ لَكُوْكَيْفَ فَكُلْنَا بِهِمْ وَضَرَيْنَا لَكُمُ ٱلْأَمْثَالَ ۞ وَقَدْمَكُرُواْ مَكْرَهُمْ وَعِندَ اللَّهِ مَكُّرُهُمْ وَإِن كَانَ مَكُرُهُمْ لِأَزُولُ مِنْهُ ٱلْجِبَالُ ٣ فَلَا تَحْسَانَ ٱللَّهُ تُخْلِفَ وَعْدِمِهِ رُسُلُهُ ۖ إِنَّ ٱللَّهُ عَرِيرٌ نُو ٱننِقَامِ ﴿ يَوْمَ بُسُنَّلُ ٱلْأَرْضُ عَيْرَٱلْأَرْضِ وَٱلْسَمَوَتُ وَبَرَزُواْ بِنَّهِ ٱلْوَحِدِٱلْقَةَارِ۞ وَتَرَى ٱلْكُثِّرِ عِينَ يَوْمَبِلْهِ مُقَرِّنِينَ فِي ٱلْأَضْفَادِ ۞ سَرَابِيلُهُ مِينَ قَطِلَ إِنِ وَتَغَشَّىٰ وُجُوهَهُ مُوَالنَّادُ ۞ لِيَحْزِي َ اللَّهُ صَكِّلَ فَشِي مَا كَشَاتُ ا إِنَّ اللَّهَ سَدِيعُ أَيْحِسَابٍ ۞ هَٰذَا بَلَتُمُّ لِلنَّاسِ وَلِينَذَوُ لَيْدِ ولِيعَلَوا أَنْمَاهُو إِلَهُ رَبِيدٌ وَلِينَكِّرَ أُولُوا ٱلْأَلِبِينِ 

ENERGY W

خير وشر بالعدل والقسط، الذي لا جور فيه بوجه من الوجوه.

﴿إِن الله سريع الحسباب، كقوله تعالى: ﴿اقتربِ لَّلْنَاسِ حَسَابِهِم وهم في غفلة معرضون﴾ ويجتمل أن معناه: سريع المحاسبة، فيحاسب الخلق في ساعة واحدة، كما يرزقهم ويدبرهم بأنواع التدابير في لحظة واحدة، لا يشغله شأن عن شأن، وليس دلك بعسير عليه.

فلما بين البيان المين في هذا القرآن، قال في مدحه:

﴿هذا بلاغ للناس﴾ أي: يتبلغون به، ويتزودون إلى الوصول إلى أعلى المقامات وأفضل الكرامات، لما اشتمل عليه من الأصول والفروع، وجميع العلوم التي يحتاجها العباد.

﴿ولينذروا به ﴾ لما فيه من الترهيب من أعمال الشر، وما أعد الله لأهلها من العقاب، ﴿وليعلموا أنما هو إله واحد، حيث صرف فيه من الأدلة والبراهين على ألوهيته ووحدانيته، ما صار دلك حق اليقين، ﴿وليذكر أولو الألباب) أي: العقول الكاملة، ما ينفعهم فيفعلونه، وما يصرهم فيتركونه، وبذلك صاروا أولي الألباب والبصائر.

إذ بالقرآن ازدادت معارفهم وآراؤهم، وتنورت أفكارهم لما أخذوه غضاً طرياً، فإنه لا يدعو إلا إلى أعلى

الرَّ يَكَ عَلِكُ الْكِلُونَ فَتَمَارِ نَبِينِ ﴿ فَهَا يَوْالْمَانَ الْمَالُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللِّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

الأخلاق والأعمال وأفضلها، ولا يستدل على ذلك إلا بأقوى الأدلة وأبينها.

وهذه القاعدة إذا تدرب بها العبد الذكي، لم يزل في صعود ورقي على الدوام في كل خصلة حميدة. والحمد لله رب العالمين.

> تم تفسير سورة إبراهيم الخليل عليه الصلاة والسلام

## تفسير سورة الحجر وهي مكية

﴿١ - ٥﴾ ﴿بسم الله الرحمن الرحمين الرحميم الرحمية الرحمية الرحمية الرحمية ﴿ وَمِ الرَّحَيْثُ الله ﴿ وَمِ الله للمحمية ﴿ وَمِ المحلمية ﴿ وَمَا وَيَعْمَمُونَ ﴿ وَمَا أَهِلَمُ كِنَا مِن قَرِية إِلاَّ وَلَهَا كَتَابُ مَعْلُومٌ ﴾ ما تسبق من أمةٍ أجلها وما معلوم ﴿ ما تسبق من أمةٍ أجلها وما الأيات الكتاب ﴾ أي: مادحاً له: ﴿ تلك آيات الكتاب ﴾ أي: الآيات الدالة على أحسن المعاني، وأفضل المطالب، ﴿ وقرآن مبين ﴾ للحقائق بأحسن لفظ وأوضحه وأدله على المقصود، وهذا مما يوجب على الخلق الانقياد إليه، والتسليم لحكمه وتلقيه بالقبول والفرح والسرور.

فأما من قابل هذه النعمة العظيمة بردها والكفر بها، فإنه من المكذبين الضالين، الذين سيأي عليهم وقت

يتمنون أنهم مسلمون، أي: منقادون لأحكامه، وذلك حين ينكشف الغطاء، وتظهر أوائل الآخرة، ومقدمات الموت، فإنهم في أحوال الآخرة كلها يتمنون أنهم مسلمون، وقد فات وقت الإمكان، ولكنهم في هذه الدنيا مغترون.

ف ﴿ (درهم يأكلوا ويتمتعوا﴾ بلذاتهم ﴿ ويلههم الأمل ﴾ أي: يؤملون البقاء في الدنيا، فيلهيهم عن الآخرة، ﴿ وسوف يعلمون ﴾ أن ما هم عليه باطل، وأن أعمالهم ذهبت خسراناً عليهم، ولا يغتروا بإمهال الله تعالى، فإن هذه سنته في الأمم،

﴿وَمَا أَهَلَكُنا مِنْ قَرِيةَ ﴾ كانت مستحقة للعذاب ﴿إلا ولها كتاب معلوم ﴾ مقدر لإهلاكها.

﴿ما تسبق من أمة أجلها وما يستأخرون﴾ وإلا فالذنوب لا بد من وقوع أثرها، وإن تأخر.

﴿٦ - ٩﴾ ﴿وقالوا يا أيها الذي نزل عليه الذكر إنك لمجنون \* لوما تأتينا بالملائكة إن كنت من الصادقين \* منظرين \* إنّا نحن نزلنا الذكر وإنّا له لحماد عليه الستهزاء وسخرية: ﴿يا أيها الذي نزل عليه الذكر﴾ على زعمك الذي نزل عليه الذكر﴾ على زعمك ونترك لمجنون ﴾ إذ تظن أنا سنتبعك، ونترك ما وجدنا عليه آباءنا لمجرد قولك.

﴿لو ما تأتينا بالملائكة ﴾ يشهدون لك بصحة ما جئت به ﴿إن كنت من الصادقين ﴾ فلما لم تأت بالملائكة فلست بصادق ، وهذا من أعظم الظلم والجهل.

أما الظلم فظاهر، فإن هذا تجرؤ على الله وتعنت بتعيين الآيات التي لم يخترها، وحصل المقصود والبرهان بدونها من الآيات الكثيرة، الدالة على صحة ما جاء به، وأما الجهل، فإنهم جهلوا مصلحتهم من مضرتهم، فليس في إنزال الملاثكة خير لهم، بل لا ينزل الله الملاثكة إلا بالحق الذي لا إمهال على من لم يتبعه وينقد له.

وما كانوا إذا أي: حين تنزل الملائكة، إن لم يؤمنوا، ولن يؤمنوا بد ومنظرين أي: بممهلين، فصار طلبهم لإنزال الملائكة تعجيلاً لأنفسهم بالهلاك والدمار، فإن الإيمان ليس في أيديم، وإنما هو بيد الله، ﴿ ولو أننا نزلنا إليهم الملائكة وكلمهم الموتى وحشرنا عليهم كل شيء قبلاً ما كانوا ليؤمنوا إلا أن يشاء الله، ولكن أكثرهم يجهلون ويكفيهم من الآيات إن كانوا صادقين، هذا القرآن العظيم ولهذا قال

﴿ وَإِنَّا نَحَنَّ نُزَلْنَا الذَّكُر ﴾ أي: القرآن الذي فيه ذكري لكل شيء، من السائل والدلائل الواضحة، وفيه يتذكر من أراد التذكر، ﴿**وإنا له لحافظون**﴾ أي: في حال إنزاله، وبعد إنزاله، ففي حال إنزاله حافظون له من استراق كل شيطان رجيم، وبعد إنزاله أودعه الله في قلب رسوله، واستودعه فيها تم في قلوب أمته، وحفظ الله ألفاظه من التغيير فيها والزيادة والنقص، ومعانيه من التبديل، فلا يحرف محرف معنى من معانيه، إلا وقيض الله له من يبين الحق المبين، وهذا من أعظم آيات الله ونعمه على عباده المؤمنين، ومن حفظه أن الله يحفظ أهله من أعدائهم، ولا يسلط عليهم عدواً يجتاحهم.

(10 - 17) (ولقد أرسلنا من قبلك في شيع الأولين ﴿ وما يأتيهم من رسول إلا كانوا به يستهزؤون ﴿ كذلك نسلكه في قلوب المجرمين ﴿ لا يؤمنون به وقد خلت سنة الأولين﴾ يقول تعالى لنبيه إذ كدبه المشركون: لم يزل هذا دأب الأمم الخالية والقرون الماضية: (ولقد أرسلنا من قبلك في شيع الأولين) أي: فرقهم وجماعتهم، رسلاً.

وما يأتيهم من رسول پدعوهم إلى الحق والهدى ﴿إلا كانوا به يستهزؤون ﴾ (كذلك نسلكه أي ندخل التكذيب ﴿في قلوب المجرمين ﴾ أي: الذين وصفهم الظلم والبهت، عاقبناهم لما اشتبهت قلوبم بالكفر والتكذيب، تشاهت معاملتهم

لأنبيائهم ورسلهم بالاستهزاء والسخرية وعدم الإيمان، ولهذا قال: ﴿لا يـــؤمنــون بــه وقــد خــلــت ســنة الأولين﴾ أي: عادة الله فيهم، بإهلاك من لم يؤمن بآيات الله.

﴿١٤ ـ ١٥﴾ ﴿ولو فتحنا عليهم باباً من السماء فظلوا فيه يعرجون \* لقالوا إنما سكرت أبصارنا بل نحن قوم مسحورون﴾ أي: ولو جاءتهم كل آيةً عظيمة، لم يؤمنوا وكابروا ﴿ولو فتحنا عليهم بابأ من السماء ﴾ قصاروا يعرجون فيه، ويشاهدونه عياناً بأنفسهم، لقالوا من ظلمهم وعنادهم، منكرين لهذه الآية: ﴿إِنَّمَا سَكُرُتُ أبصارنا﴾ أي: أصابها سكر وغشاوة، حتى رأيناما لم نر، ﴿بل نحن قوم مسحورون، أي: ليس هذا بحقيقة، بل هذا سجر، وقوم وصلت بهم الحال إلى هذا الإنكار؛ فإنهم لا مطمع فيهم ولا رجاء، ثم ذكر الآيات الدالآت على ما جاءت به الرسل من الحق فقال: .

﴿١٦ ـ ٢٠﴾ ﴿ولقد جعلنا في السماء بروجاً وزيناها للناظرين \* وحفظناها من كل شيطان رجيم # إلاّ من استرق السمع فأتبعه شهاب مبين \* والأرض مددناها وألقينا فيها رواسي وأنبتنا فيها من كل شيء موزون \* وجعلنا نكم فيها معايش ومن لستم له برازقين، يقول تعالى \_مبيناً كمال اقتداره ورحمته بخلقه \_: ﴿ وَلَقَدْ جِعَلْنَا في السماء بروجاً ﴾ أي: نجوماً كِالْأَبْرَاجِ وَالْأَعْلَامِ العَظَّامِ يَهْتَدَى بِهَا فَي ظلمات البر والبحر، ﴿وزيناها للناظرين﴾ فإنه لولا النجوم لما كان للسماء هذا النظر البهي والهيئة العجيبة، وهذا ما يدعو الناظرين إلى التأمل فيها، والنظر في معانيها والاستدلال بها على باريها . .

﴿وحفظناها من كل شيطان رجيم﴾ إذا استرق السمع، اتبعته الشهب الثواقب، فبقيت السماء، ظاهرها مجملاً بالنجوم النيرات، وباطنها عروساً منوعاً من الآفات.

﴿إلا من استرق السمع ﴾ أي: في بعض الأوقات، قد يسترق بعض الشياطين السمع بخفية واختلاس، ﴿فَأْتُبِعه شهاب مين ﴾ أي: بين منير، يقتله أو يجبله.

فربما أدركه الشهاب قبل أن يوصلها الشيطان إلى وليه، فينقطع خبر السماء عن الأرض، وربما ألقاها إلى وليه قبل أن يدركه الشهاب، فيضمُها ويكذب معها مئة كذبة، ويستدل بتلك الكلمة التي سمعت من السماء.

والأرض مددناها أي: وسعناها سعة يتمكن الآدميون والحيوانات كلها على الامتداد بأرجائها، والتناول من أرزاقها، والسكون في نواحيها.

﴿والقينا فيها رواسي﴾ أي: جبالاً عظاماً، تحفظ الأرض بإذن الله أن تبد، وتثبتها أن تزول ﴿وانبتنا فيها من كل شيء موزون﴾ أي: نافع متقوم يضطر إليه العباد والبلاد، ما بين نخيل وأعناب، وأصناف الأشجار، وأنواع النات.

﴿وجعلنا لكم فيها معايش﴾ من الحرت، ومن النواع المكاسب والحرف. ﴿ومن لستم له برازقين﴾ أي: أنعمنا عليكم بعبيد وإماء وأنعام، لنفعكم ومصالحكم، وليس عليكم رزقها، بل خولكم الله إياها وتكفل بأرزاقها.

﴿ ٢١﴾ ﴿ وإن من شيء إلا عندنا خزائنه وما ننزله إلا بقدر معلوم ﴾ أي: جميع الأرزاق وأصناف الأقدار، لا يملكها أحد إلا الله، فخزائنها بيده، يعطي من يشاء ويمنع من يشاء، بحسب حكمته ورحمته الواسعة، ﴿ وما ننزله ﴾ أي: المقدر من كل شيء، من مطر وغيره، ﴿ إلا بقدر معلوم ﴾ فلا يزيد على ما قدرة الله، ولا ينقص منه.

﴿٢٢﴾ ﴿وأرسلنا الرياح لواقع فأنزلنا من السماء ماء فأسقيناكموه وما أنتم له بخازنين﴾ أي: وسخرنا

﴾ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي ٱلمَّسَلَةِ بُرُوْجًا وَزَيَّتُهَا لِلنَّظِيرِينَ ۞ رُّ أَوَحَفِظْنَهَا مِنكُلِ شَيْطَانِ تَجِيدٍ ۞ إِلَّامَنِ أَسْتَرَقَ ﴾ ٱلسَّمْعَ فَأَتَبَعَهُ شِهَاكِ تَبِينٌ ۞ وَٱلْأَرْضَ مَدَّدُنَهَا الله وَالْقَيْتَ افِيهَا رَوَاسِي وَأَنْكُتُ افِيهَا مِن كُلِ شَيْءٍ مَوَّزُونِ ١ وَيَحَعَلْنَا لَكُرُ فِيهَامَعَكِيشَ وَمَن لَّمْتُمُ لَهُ يُرَزِفِينَ ۞ وَإِن فِن تَنَيْءٍ إِلَّا عِندَنَا خَزَّا بِنُكُونَا أَنْزَلُهُ وَإِلَّا بِقَدَدِ مَعَ لُومٍ ۞ وَأَرْسِكْنَا ٱلْإِيْلَحَ لَوَقِعَ فَأَنْزَلْنَامِنَ ٱلسَّمَّآءِ مَلَّهُ فَأَسْقَيْنَاكُوهُ وَمَآ أَسَٰمُ لَهُ يَحَنَّزِينِ ۚ ۞ وَإِنَّا لَنَحَنُ ثُمِّ مِوَغِيثُ وَخَنَّ ٱلْوَرْوُنَ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنَّا اللَّهُ مَنَّا اللَّهُ مَنَّا اللَّهُ مَنَّا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّامِ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ م ٩ وَإِنَّ رَبَّكَ هُوَيَحْشُرُهُمُّ إِنَّهُ حَكِيمٌ عَلِيدٌ ۞ وَلَقَدْخَلْفُنَا ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالِ مِنْ مَإِمَّسْنُونِ ۞ وَٱلْجُأَنَّ خَلَقْنَكُ رِّيُّ عِنْ قِبْلُ مِن نَارِ ٱلسَّمُومِ ۞ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْكَيْكُو إِنِّيْخَالِقُّ بَشَرَا مِن صَلْصَيْلِ مِنْ مَمَا مِتَسْنُونِ ۞ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ، وَفَقَمْتُ فِيهِ إِ مِن رُّوجِي فَقَعُواْ لَهُ سَجِدِينَ ۞ فَسَجَدَ ٱلْمُلَيِّ كُلُهُ كُلُهُمِّ اللهِ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الم 

الرياح، رياح الرحمة تلقح السحاب، كما يلقح الذكر الأنثى، فينشأ عن ذلك الماء بإذن الله، فيسقيه الله العباد ومواشيهم وأرضهم، ويبقى في الأرض مدخراً لحاجاتهم وضروراتهم ما هو مقتضى قدرته ورحمته، ﴿وما أنتم له بخازنين﴾ أي: لا قدرة لكم على خزنه وادخاره، ولكن الله يخزنه لكم، ويسلكه يناييع في الأرض، رحمة بكم وإحساناً إليكم.

﴿٢٦ \_ ٢٥﴾ ﴿وإنا لنحن نحيي ونميت ونحن الوارثون \* ولقد علمنا المستقدمين منكم ولقد علمنا المستأخرين \* وإن ربك هو يحشرهم إنّه حكيم عليم﴾ أي: هو وحده لا شريك له، الذي يحيى الخلق من العدم، بعد أن لم يكونوا شيئاً مذكوراً ويميتهم لآجالهم التي قدرها ﴿ونحن الوارثون كقوله: ﴿إنا نحن نرث الأرض ومن عليها وإلينا يرجعون، وليس ذلك بعزيز ولا ممتنع على الله، فإنه تعالى يعلم المنتقدمين من الخلق والمستأخرين منهم، ويعلم ما تنقص الأرض منهم، وما تفرق من أجزائهم، وهو الذي قدرته لا يعجزها معجز، فيعيد عباده خلقأ جديدا ويحشرهم

﴿إنه حكيم ﴾ يضع الأشياء

قَالَ يَتَإِبِلِيسُ مَالَكَ أَلَّا تَكُونَ مَعَ ٱلنَّكَجِيدِينَ ﴿ قَالَ لَهُ إِلَّهُ النَّهُ عِلَا لَمُ أَكُن لِأَسْجُدَلِلشَرِخَلَقَنَهُ مِن صَلْصَلِ مِنْ مَا مَسْنُونِ ﴿ قَالَ فَأَخْرُجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيدٌ ۞ وَإِنَّ عَلَيْكَ ٱللَّفَتَ مَا إِلَّىٰ يَوْمِ ٱلِّذِينِ ۞ قَالَ رَبِّ فَأَنظِ رَنِّ إِلَّىٰ يَوْمِ أَيْبَعَثُونَ ۞ قَالَ فَإِنَّكَ عِنَ ٱلْتُظَرِينَ۞ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْ لُومِ۞ قَالَ رَبِّ عِمَّا أَغَوْيْ يَنِي لَأَزِّيُ مَنَّ لَمُ مِّنِيٱلْأَرْضِ وَلَأَغُوبَنَّهُۥ أَمَّعَينَ ۞ إِلَّاعِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْكُثْلَصِينَ ۞ قَالَ هَلَنَا صِرَطَّ عَلَىٰٓ مُسْتَقِيدً ۞ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِ مُسْلَطَلُنَّ إِلَّامَنِ أَتَّعَكَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ۞ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَوْعِدُهُمْ أَجْمَعِينَ ۞ڶٓاسَبْعَةُ أَبُوْكِ لِكُلِّ إِكْ لِيَاكِ مِنْهُمْ جُنْزُةٌ مِّقَشُورُ۞ إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِي جَنَّتٍ وَعُيُونِ۞ أَدْخُلُوهَا بِسَالَدِءَ امِنِينَ ۞ وَرَزَعْنَا مَا فِي صُدُودِهِرِ مِنْ عِلْ إِخْوَةًا عَلَى مُرُرِثُ فَقَبْلِينَ الله يَمْشُهُمُ فِيهَا نَصَبُ وَمَاهُم مِنْهَا بِمُخْرَجِينَ ٥ \* يَهُوْءِ كِهِي أَنَّ أَنَا أَلْفَكُورُ ٱلرَّحِيمُ ۞ وَأَنَّ عَذَابِي هُوَالْعَذَابُ ٱلْأَلِيدُ۞ وَنَيْتَعُمُ عَنْضَيْفِ إِبْرَهِيمَ۞ 

مواضعها، وينزلها منازلها، ويجازي كل عامل بعمله، إن خيراً فخير، وإن شراً فشر .

﴿ ٢٦ \_ ٤٤ ﴾ ﴿ ولقد خلقنا الإنسان من صلصال من حماً مسنون \* والجأن خلقناه من قبل من نار السموم \* وإذا قال ربك للملائكة إني خالق بشراً من صلصال من حماً مسنون الله فإذا سويته ونفخت فيه من روحي فقعوا له ساحدين \* فسجد الملائكة كلهم أجمعون \* إلا إبليس أبي أن يكون مع الساجدين \* قال يا إبليس ما لك ألا تكون مع الساجدين \* قال لم أكن لأسجد لبشر خلقته من صلصال من حمأ مسنون \* قال فاخرج منها فإنك رجيم \* وإن عليك اللعنة إلى يوم الدين \* قال رب فانظرن إلى يوم يبعثون \* قال فإنك من المنظرين \* إلى يوم الوقت المعلوم \* قال رب بما أغويتني لأزينن لهم في الأرض ولأغوينهم أجمعين \* إلا عبادك منهم المخلصين \* قال هذا صراط على مستقيم # إن عبادي ليس لك عليهم سلطان إلا من اتبعك من الغاوين \* وإن جهنم لموعدهم أجمعين اللها سبعة آبواب لكل باب منهم جزء مقسوم، يذكر تعالى نعمته وإحسانه على أبينا آدم عليه السلام، وما جرى من عدوه

إبليس، وفي ضمن ذلك التحدير لنا من شره وفتنته، فقال تعالى: ﴿ولقد خلقنا الإنسان﴾ أي: آدم عليه السلام ﴿من صلصال من حماً مسنون﴾ أي: من طين قد يبس، بعدما خر، حتى صار له صلصلة وصوت، كصوت الفخار، والحماً المسنون: الطين المتغير لونه وريحه من طول مكثه.

﴿والحان وهو: أبو الحن أي: إبليس ﴿خلقناه من قبل ﴿ خلق آدم ﴿من نار السموم ﴾ أي: من النار الله خلق آدم قال للملائكة:

﴿إِنِي خالق بشراً من صلصال من حماً مسنون فإذا سويته جمسداً تاماً ونفحت فيه من روحي فقعوا له ساجدين فا فامتلوا أمر رجم.

﴿ فسجد الملائكة كلهم أجمون ﴿ تأكيد بعد تأكيد، ليدل على أنه لم يتخلف منهم أحد، وذلك تعظيماً لأمر الله، وإكراماً لآدم حيث علم ما لم يعلموا.

﴿ إلا إسليس أبى أن يكون مع الساجدين وهذه أول عداوته لآدم وذريته، قال الله: ﴿ يا إبليس مالك ألا تكون مع الساجدين؟ قال لم أكن لأسجد لبشر خلقته من صلصال من حما مسنون ﴿ فاستكبر على أمر الله، وأبدى السعداوة لآدم وذريته، وأعرب بعنصره، وقال: أنا خير من آدم.

وقال الله معاقباً له على كفره واستكباره وفاخرج منها فإنك رجيم أي: مطرود مبعد من كل خير، وإن عليك اللعنة أي: الذم والعيب، والبعد عن رحمة الله وإلى يوم الدين ففيها وما أشبهها، دليل على أنه سيستمر على كفره وبعده من الخير.

﴿قال رَبِ فَأَنْظُرِنِ﴾ أي: أمهلني ﴿إلى يوم يبعشون. قال فإنك من المنظرين إلى يوم الوقت المعلوم﴾ وليس إجابة الله لدعائه كرامة في حقه، وإنما

ذلك استحان وابتلاء من الله له وللعباد، ليتبين الصادق الذي يطيع مولاه دون عدوه عمن ليس كذلك، ولذلك حذرنا منه غاية التحذير، وشرح لنا ما يريده منا.

﴿قال رب بما أغويتني لأزينن لهم في الأرض﴾ أي: أزين لهم الدنيا، وأدعوهم إلى إيشارها على الأخرى، حتى يكونوا منقادين لكل معصية.

ولأغوينهم أجمين أي: أصدهم كلهم عن الصراط المستقيم، وإلا عبادك منهم المخلصين أي: الذين أخلصتهم واجتبيتهم، لإخلاصهم، وإيمانهم، وتوكلهم.

قال الله تعالى: ﴿هذا صراط عليَّ مستقيم﴾ أي: معتدل موصل إليَّ، وإلى دار كرامتي.

وإن عبادي ليس لك عليهم سلطان عميه عليه المسلطان عليه على الما تشاء من أنواع الضلالات، بسبب عبوديتهم لرجم وانقيادهم لأوامره، أعانهم الله وعصمهم من الشيطان.

﴿إِلا من البعك﴾ فرضي بولايتك وطاعتك، بدلاً من طاعة الرحمن، ﴿من الخاوين﴾ والخاوي: ضد الراشد، فهو الذي عرف الحق وتركه، والضال: الذي تركه من غير علم منه

﴿وإن جهنم لموعدهم أجمعين أي: إبليس وجنوده، ﴿لها سبعة أبواب ﴾ كل باب أسفل من الآخر، ﴿لكل باب منهم أي: من أتباع أبليس ﴿جزء مقسوم ﴾ بحسب أعمالهم، قال الله تعالى: ﴿فكبكبوا فيها هم والغاوون، وجنود إبليس أجمعون ﴾

ولما ذكر تعالى ما أعد لأعدائه أتباع إبليس من النكال والعذاب الشديد، ذكر منا أعد لأوليائه من النفضل العظيم، والنعيم المقيم فقال:

و التقين في جنات وعيون \* ادخلوها يسلام آمنين \* وغيون \* ادخلوها يسلام آمنين \* ونزعنا ما في صدورهم من غل إخوانا على سرر متقابلين \* لا يمسهم فيها نصب وما هم منها بمخرجين \* نبىء عبادى أن أنا الغفور الرحيم \* وأنً

عذاي هو العذاب الأليم » يقول تعالى: 

إن المتقين » الدين اتقواطاعة الشيطان، وما يدعوهم إليه من جميع الذنوب والعصيان «في جنات وعيون» قد احتوت على جميع الأشجار، وأينعت فيها جميع الثمار الذيذة في جميع الأوقات.

ويقال لهم حال دخولها: والرهبة والإقلاع عنها. ﴿ ١٥ ـ ٢٥ ﴾ ﴿ وَنَبّ ﴿ وَالنّوم وَالنّصِب ، وَاللّغوب ، وانقطاع شيء من النعيم ، الذي هم فيه أو قال إنّا منكم وجلون \* نقصانه ، ومن المرض ، والحزن ، والهم ، وسائر المكدرات ، ﴿ وَنزعنا ما على أن مسني الكبر ف في صدورهم من غل ﴾ فتبقى قلوبهم سالة من كل دغل (١) وحسد ، متصافية القانطين \* قال ومن يق متحابة ﴿ وَوَاناً على سرر متقابلين ﴾ . إلا المضالون ﴾ يقول

> دل ذلك على تزاورهم واجتماعهم وحسن أدبهم فيما بينهم، في كون كل منهم مقابلاً للآخر لا مستدبراً له، متكثين على تلك السرر المزينة بالفرش واللؤلؤ وأنواع الجواهر.

> ﴿لا يمسهم فيها نصب ﴾ لا ظاهر ولا باطن، وذلك لأن الله ينشئهم نشأة وحياة كاملة، لا تقبل شيئاً من الآفات، ﴿وما هم منها بمخرجين ﴾ على سائر الأوقات.

ولما ذكر ما يوجب الرغبة والرهبة من مفعولات الله من الجنة والنار، ذكر ما يوجب ذلك من أوصافه تعلى فقال: ﴿ وَلَنِي عَبِادِي ﴾ أي: أخبرهم خبراً جازماً مؤيداً بالأدلة، ﴿ أَنِي أَنَا الْغَفُورِ الرحيم ﴾ فإنهم إذا عرفوا كمال رحمته ومغفرته، سعوا في الأسباب (٢) الموصلة لهم إلى رحمته، وأقلعوا عن الذنوب وتابوا منها، لينالوا مغفرته.

ومع هذا فلا ينبغي أن يتمادى بهم السرجاء إلى حال الأمن والإدلال، فنبئهم ﴿أن عذاب هو العذب الأليم﴾ أي: لا عذاب في الحقيقة إلا عذاب الله، الذي لا يقادر قدره، ولا يبلغ كنهه، نعوذ به من عذابه، فإنهم إذا عرفوا أنه ﴿لا يعذب عذابه، وأبعدوا ولا يوثق وثاقه أحد ﴾ حذروا، وأبعدوا

عن كل سبب يوجب لهم العقاب، فالعبد ينبغي أن يكون قلبه دائماً بين الخوف والرجاء، والرغبة والرهبة، فإذا نظر إلى رحة ربه ومغفرته وجوده وإحسانه، أحدث له ذلك الرجاء والرغبة، وإذا نظر إلى ذنوبه وتقصيره في حقوق ربه، أحدث له الخوف والرهبة والإقلاع عنها.

﴿ ٥١ ـ ٦ ٥ ﴾ ﴿ ونبِّتُهم عن ضيف إبراهيم \* إذ دخلوا عليه فقالوا سلاما قال إنَّا منكم وجلون ۞ قالوا لا توجل إنّا نبشرك بغلام عليم \* قال أبشرتموني على أن مسنى الكبر فيم تبشرون \* قالوا بشرناك بالحق فلا تكن من القانطين ا قال ومن يقنط من رحمة ربه إلا الضالون، يقول تعالى لنبيه عمد ﷺ: ﴿ونبتهم عن ضيف إبراهيم ﴾ أي: عن تلك القصة العجيبة، فإن في قصك عليهم أنباء الرسل وما جري لهم، مما يوجب لهم العبرة والاقتداء بهم، خصوصاً إبراهيم الخليل، الذي أمرنا الله أن نتبع ملته، وضيفه هم الملائكة الكرام، أكرمه الله بأن جعلهم أضيافه.

﴿إِذْ دَخُلُوا عَلَيْهِ فَقَالُوا سَلَاماً﴾
أي: سلموا عليه، فرد عليهم ﴿قَالَ:
إِنَّا مَنْكُم وَجُلُونَ﴾ أي: خاتفون، لأنه لم دخلوا عليه وحسبهم ضيوفاً، ذهب مسرعاً إلى بيته، فأحضر لهم ضيافتهم، عجلاً حنيذاً فقدمه إليهم، فلما رأى أيديهم لا تصل إليه، خاف منهم أن يكونوا لصوصاً أو نحوهم.

ف ﴿ قالوا﴾ له: ﴿ لا توجل إنا نبشرك بغلام عليم ﴾ وهو: إسحاق عليه الصلاة والسلام، تضمنت هذه البشارة، بأنه ذكر لا أنثى، عليم، أي: كثير العلم، وفي الآية الأخرى ﴿ وبشرناه بإسحاق نبياً من الصالحين ﴾.

فقال لهم متعجباً من هذه البشارة: ﴿أَبْشُرِمُونِي ﴿ بِالولد ﴿ عِلَى أَنْ مسني الكبر ﴾ وصار نوع إياس منه ﴿ فبم تبشرون ﴾ أي: على أي: وجه تبشرون

إِذْ دَخَلُوا عَلَيْهِ فَقَالُوا سَلَمًا قَالَ إِنَّا مِنكُرٌّ وَجِلُونَ ۞ قَالُولُ لَا تَوْجَلُ إِنَّا نَبُشُرُكِ بِعُلَادِ عَلِيهِ ۞ قَالَ أَبْشَرْتُ مُونِ عَلَيْأَن مَّسَّنِيَ ٱلْكِيِّرُ فِي مَ تُبَيِّشُرُونَ ۞ قَالُواْ بَشِّرُنَكَ بِٱلْحَقِّ ر الله عَلَا تُكُنُّ مِنَ ٱلْقَلْدُطِينَ ۞ قَالَ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَّخْ عَدَرَيْدِةٍ ﴿ الله الصَّالُون ﴿ قَالَ فَمَاخَطُهُ كُوا أَيُّهَا اللَّهُ الدُّسَلُونَ ا @قَالُوٓأُ إِنَّآ أَرْسِلْنَ ٓ إِلَىٰ قَوْمِ مُجَّرِمِينَ ۞ إِلَّآ الْرَلُوطِ إِنَّا لَنَجُّوهُمْ مُ أَجْهَوِينَ ۞ إِلَّا أَمْرَأَتَهُ قَتَّرَبَاۤ إِنَّهَالَينَ ٱلْغَنْمِينَ ۞ فَلَقَاجَآءَ ءَالَ لُوطِ ٱلْدُرْسِلُونِ ۞ فَالَّا إِنَّكُرْ قَوْمٌ تُنْكَرُونَ ۞ قَالُواْ بَلْ حِثْنَاكَ بِمَاكَانُواْ فِيهِ يَنْتَرُونَ ۞ وَأَتَيَنْكَ يَأْكُونَ وَ إِنَّا لَصَلَاقُونَ ۞ فَأَشْرِيأُهْلِكَ بِقِطْعِ مِنَ ٱلْيُلِ وَٱنَّيْعُ أَدْبُلَوَهُرُ وَلَا يَلْنَفِتْ ينكُولَمَدُّ وَالمَّصُواْحَيْثُ تُؤْمِرُ وِنَ ۞ وَقَضَيْنَ ۖ إِلَيْهِ ذَلِكَ ٱلْأَمْرَأَنَّ دَايِرَ هَاوُكُوٓ مَقْطُوعٌ مُّصْبِينِينَ ۞ وَجَاءَ أَهُلُلُلُدِينَةِ إِلَّا يَسْتَبْيْرُونَ ۞ قَالَ إِنَّ هَنَوُلَآءَ ضَيْغِي فَلَانَفْضَحُونِ ۞ وَالْقُولُ اللهُ وَلا مُعَذِّرُونِ ۞ قَالُوا أَوْلَرُ نَنْهَكَ عَنِ ٱلْعَالِمِينَ ۞ PERSON NO BESSEL

وقد عدمت الأسباب؟

﴿قالوا بشرناك بالحق الذي لا شك فيه ، لأن الله على كل شيء قدير ، وأنتم بالخصوص \_يا أهل هذا البيت \_رحمة الله وبركاته عليكم ، فلا يستغرب فضل الله وإحسانه إليكم .

﴿ فَلَا تَكُنَّ مِنَ الْقَانِطِينَ ﴾ الذين يستبعدون وجود الخير، بل لا تزل راجياً لفضل الله وإحسانه، وبره وامتنانه، فأجابهم إبراهيم بقوله:

﴿ومن يتقنط من رحمة ربه إلا الضالون الذين لا علم لهم برجم، وكمال اقتداره وأما من أنعم الله عليه بالهداية والعلم العظيم، فلا سبيل إلى القنوط إليه، لأنه يعرف من كثرة الأسباب والوسائل والطرق لرحمة الله شيئاً كثيراً، ثم لما بشروه بهذه البشارة، عرف أنهم مرسلون لأمر مهم.

﴿٧٧ ـ ٧٧﴾ ﴿قال فما خطبكم أيها المرسلون \* قالوا إنّا أرسلنا إلى قوم مجرمين \* إلا آل لوط إنا لمنجوهم أجمعين \* إلا أمرأته قدرنا إنها لمن الفابريين \* فلما جاء آل لوط المسلون \* قال إنكم قوم منكرون \* قالوا بل جنناك بما كانوا فيه يمترون \* قالوا بل جنناك بما كانوا فيه يمترون \* فأسر وأتيناك بالحق وإنّا لصادقون \* فأسر بأهلك بقطع من الليل واتبع أدبارهم بأهلك بقطع من الليل واتبع أدبارهم

SSTEED 10 英語學問語 قَالَ هَنْوَلَاهِ يَنَالِنَ إِن كُنتُ مُفَعِلِينَ ۞ لَحَمُرُكَ إِنَّهُمْ لَي سَكْرَيْهِمُ يَعْمَهُونَ ۞ فَأَخَلَنْهُمُ ۚ الصَّيْحَةُ مُشْرِقِينَ ۞ فَعَكْنَا عَدَلِيكُا ُ سَافِلُهَا وَأَمْطُنَاعَلَيْهِمْ حِارَةً مِنْ سِجِيلٍ ۞ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَكَيْلَتِ إِلَّهُ مَّرْسِمِينَ ﴿ وَإِنَّهَ الْمِسْمِيلِ مُقِيدٍ ۞ إِنَّ إِن ذَاك الَّآيَةُ لِلْمُؤْمِنِينَ ۞ وَإِنْ كَانَ أَصْعَبُ ٱلْأَيْكُو لَظَالِمِينَ ۞ فَانَفَتَنَامِنَهُدُوبَانَهُمَا لِيَإِمَامِمُ عِينِ۞ وَلَقَدُكُذُبَ أَصْحَبُ ٱلْمِجْرِلْلْرْسَلِينَ ۞ وَءَالَهُ لَهُمَّ ءَالِينِنَا فَكَا فُوَاعَنْهَا مُعْرِمِينَ ۖ إِيُّهُ ۞ وَكَاثُواْ يُنْجِدُونَ مِنَ ٱلْجِبَالِ بُيُوتًا ءَامِنِينَ ۞ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّيْعَةُ مُصِّيحِينَ ۞ فَٱلْفَئَ عَنْهُمُ مَّاكَانُواْ يَكْسِبُونَ ۞ وَمَاخَلَقَنَا ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَابَيْنَهُمَا ٓ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَإِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَّآيِنَةٌ قَاصَفَحِ الصَّفْمَ ٱلْجَمِيلَ ۞ إِنَّ رَبَّكَ هُوَاكُمَلَّكُ ٱلْعَلِيمُ @وَلَقَدْءَاتَوْنَكَ سَبْعَاقِنَ لَلْشَانِ وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ ۞ لَاتَّمَدُّذَّ عَيْنَكَ إِلَىٰ مَامَتَّعْتَ إِيهِ ٓ أَزْوَاجًا مِنْهُمْ وَلَاتَّحْنَزْهُ عَلَيْهِمْ وَٱخْفِضْ جَنَاعَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ۞ وَقُلْ إِنِّ أَنَّا النَّافِيلُون كَمَّالَتِكَاعَ لَلْتَسَدِّدَ فَيَ

ولإيلتفت منكم أحد وامضوا حيث تؤمرون \* وقضينا إليه ذلك الأمر أنّ دابر هؤلاء مقطوع مصبحين \* وجاء أهل المدينة يستبشرون ۞ قال إنَّ هؤلاء ضيفي فلا تفضحون \* واتقوا الله ولا تخيزون ﴿ قيالمِوا أولم نينهمك عين العالمين \* قال هؤلاء بناي إن كنتم فاعلين \* لعمرك إنهم لفي سكرتهم يعمهون \* فأخذتهم الصيحة مشرقين \* فجعلنا عاليها سافلها وأمطرنا عليهم حجارة من سجيل \* إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيات للمتوسِّمين \* وَإِنَّهَا لبسبيل مقيم # إنّ في ذلك لأية للمؤمنين أي: ﴿قَالِ الخليل عليه السلام للملائكة: ﴿ فَمَا خَطِّبُكُم أَيُّهَا المرسلون﴾ أي: ما شأنكم، ولأي: شيء أرسلتم؟

وقالوا إنا أرسلنا إلى قوم بجرمين أي: كثر فسادهم، وعظم شرهم، لنعذبهم ونعاقبهم، ﴿إلا أَلُ لُوطُ أَي: إلا لوطًا، وأهله ﴿إلا أمرأته قلرنا أنها لمن الغابريين أي: الباقين بالعذاب، وأما لوط فسنخرجنه وأهله، وننجينهم منها، فجعل إبراهيم يجادل الرسل في إهلاكهم، ويراجتهم، فقيل له: ﴿يا إبراهيم أعرض عن هذا إنه قد جاء أمر ربك وإنهم آتهم عذاب غير مردود فذهبوا

﴿فلما جاء آل لوط المرسلون قال﴾

لهم لوط ﴿إِنكم قوم منكرون﴾ أي: لا أعرفكم ولا أدري من أنتم.

﴿قالوا بل جثناك بما كانوا فيه يمترون أي: جئناك بعذا بهم الذي كانوا يشكون فيه، ويكذبونك حين تعدهم به، ﴿وأتيناك بالحق الذي ليس بالهزل ﴿وإنا لصادقون أوما فلنا الدُورِيَّا المُعْدِينَ اللَّهِ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللْمُعِلَّاللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعِلِيَا الْمُعَالِمُ الْمُعَلِّمُ اللْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَا

﴿فأسر بأهلك بقطع من الليل﴾ أي: في أثنائه حين تنام العيون، ولا يدري أحد عن مسراك، ﴿ولا بلتفت منكم أحد﴾ أي: بل بادروا وأسرعوا، ﴿وامضوا حيث تؤمرون ﴾ كأن معهم دليلاً يدلهم إلى أين يتوجهون ﴿وقضينا إليه ذلك، أي: أخبرناه خبراً لا مثنوية نيه ﴿أَن دابر هؤلاء مقطوع مصبحين﴾ أي: سيصبحهم العذاب الذي يجتاحهم ويستأصلهم، ﴿وجاء أهل الدينة﴾ أي: المدينة التي فيها لوط ﴿يستبشرون﴾ أي: يبشر بعضهم بعضاً، بأضياف لوط وصباحة وجوههم واقتدارهم عليهم، وذلك لقصدهم فعل الفاحشة فيهم، فجاؤوا حتى وصلوا إلى بيت لوط، فجعلوا يعالجون لوطأ على أضيافه، ولوط يستعيذ منهم ويقول:

﴿إِن هؤلاء ضيفي فلا تفضحون واتقوا الله ولا تخزون أي: راقبوا الله أول ذلك، وإن كان ليس فيكم خوف من الله، فلا تفضحون في أضيافي، وتنتهكوا منهم الأمر الشنيع.

ف ﴿ قالوا ﴾ له جواباً عن قوله ولا غزون فقط: ﴿ أَوْ لَمْ نَسْهِ لَكُ عَنْ الْمَالَمِينَ ﴾ أن تضيفهم، فنحن قد أنذرناك، ومن أنذر فقد أعذر، فرقال ﴾ لهم لوط من شدة الأمر الذي أصابه: ﴿ هؤلاء بناي إن كنتم فاعلين ﴾ فلم يبالوا بقوله، ولهذا قال الله لرسوله محمد ﴿ وهذه الشي المحرة، هي سكرة عبة الفاحشة التي السكرة، هي سكرة عبة الفاحشة التي لا يبالون معها بعذل ولا لوم.

فلما بينت له الرسل حالهم، زال عن لوط ماكان يجدّه من الضيق

والكرب، فامتثل أمر ربه وسرى بأهله ليلاً فنجوا، وأما أهل القرية ﴿فَاخَدْتُهُمُ الصّبِحَةُ مُشْرُوقٌ أَي: وقت شروق الشمس، حين كانت العقوبة عليهم أشد، ﴿فَجَعَلْنَا عَلَيْهِا سَافِلُها﴾ أي: قلبنا عليهم مدينتهم، ﴿وأمطرنا عليهم حجارة من سجيل﴾ تتبع فيها من شذ من البلد منهم.

﴿إِن في ذلك لآية للمتوسمين﴾
أي: المتأملين المتفكرين، الذين لهم
فكر وروية وفراسة، يفهمون بها ما
أريد بذلك، من أن من تجرأ على
معاصي الله، خصوصاً هذه الفاحشة
العظيمة، وأن الله سيعاقبهم بأشنع
العقوبات، كما تجرؤوا على أشنع
السئات.

﴿وانها﴾ أي: مدينة قوم لوط ﴿لبسبيل مقيم﴾ للسالكين، يعرفه كل من تردد في تلك الديار ﴿إِنّ في ذلك لاية للمؤمنين﴾ وفي هذه القصة من العبر: عنايته تعالى بخليله إبراهيم، فإن لوطاً عليه السلام من أتباعه، وعن آمن به فكأنه تلميذ له، فحين أراد الله إملاك قوم لوط حين استحقوا ذلك، أمر رسله أن يمروا على إبراهيم عليه السلام كي يبشروه بالولد ويخبروه بما بعثوا له، حتى إنه جادلهم عليه السلام في إهلاكهم، حتى أقنعوه، فطابت

وكذلك لوط عليه السلام، لما كانوا أهل وطنه، فريما أخذته الرقة عليهم والرأفة بهم، قدَّر الله من الأسباب ما به يشتد غيظه وحنقه عليهم، حتى استبطأ إهلاكهم لما قيل له: ﴿إِن موعدهم الصبح أليس الصبح بقريب﴾ ومنها: أن الله تعالى إذا أراد أن يهلك قرية، [ازداد] شرهم وطغيانهم، فإذا التهيى، أوقع بهم من العقوبات ما يستحقوبه.

﴿٧٨ ـ ٧٩﴾ ﴿وإن كان أصحاب الأيكة لظالمين ﴿ فانتقمنا منهم وإنهما ليإمام مين ﴾ وهؤلاء هم قوم شعيب، نعتهم الله وأضافهم إلى الأيكة، وهو البستان كثير الأشجار، ليذكر نعمته عليهم، وأنهم ما قاموا بها، بل جاءهم

نبيهم شعيب، فدعاهم إلى التوحيد وترك ظلم الناس في المكايبل والموازين، وعالجهم على ذلك أشد المعالجة فاستمروا على ظلمهم في حق الخالق، وفي حق الخلق، ولهذا وصفهم هنا بالظلم، ﴿فانتقمنا منهم فأحذهم عذاب يوم الظلة، إنه كان عذاب يوم عظيم. ﴿وإنهما أي: ديار قوم لوط وأصحاب الأيكة يمر بهم المسافرون كل وقت، فَيبنُ من يمر بهم المسافرون كل وقت، فَيبنُ من بذلك أولو الألباب.

﴿۸٠ ـ ۸٤﴾ ﴿ولـقــد كــذب أصحاب الحجر المرسلين \* وأتيناهم آياتنا فكانوا عنها معرضين \* وكانوا ينحتون من الجبال بيوتاً آمنين \* فأخذتهم الصيحة مصبحين \* فما أغنى عنهم ما كانوا يكسبون، يخبر تعالى عن أهل الحجر، وهم قوم صالح الذين يسكنون الحجر العروف في أرض الحجاز، أنهم كذبوا الرسلين، أي: كذبوا صالحاً، ومن كذب رسولاً فقد كذب سائر الرسل، لاتفاق دعوتهم، وليس تكذيب بعضهم لشخصه، بل لما جاءيه من الحق الذي اشترك جميع الرسل بالإتيان به، ﴿وَٱتَيِنَاهُم آيَاتِنَا﴾ الدالة على صحة ما جاءهم به صالح من الحق، التي من جملتها تلك الناقة، التي هي من آيات الله العظيمة.

﴿فكانوا عنها معرضين ﴾ كبراً وتجبراً على الله ، ﴿وكانوا ﴾ من كثرة إنعام الله عليهم ﴿ينحتون من الجبال بيوتاً آمنين ﴾ من المخاوف ، مطمئنين في ديبارهم ، فلو شكروا النعمة وصدقوا نبيهم صالحاً عليه السلام ، لأذر الله عليهم الأرزاق ، ولأكرمهم بأنواع من الثواب العاجل والآجل ، ولكنهم لا كذبوا وعقروا الناقة ، وعتوا عن أمر ربهم ، وقالوا: ﴿يا صالح انتنا بما تعدنا إن كنت من الصادقين ﴾ .

﴿ فَأَخَذَتُهُمُ الصِيحَةُ مَصِبِحِينَ ﴾ فتقطعت قلوبهم في أجوافهم، وأصبحوا في دارهم جاثمين هَلْكَي،

مع ما يتبع ذلك من الخزي واللعنة الستمرة ﴿ فما أغنى عنهم ما كانوا يكسبون ﴾ لأن أمر الله إذا جاء، لا يرده كثرة جنود، ولا قوة أنصار، ولا غزارة أموال.

﴿٥٨ ـ ٨٦﴾ ﴿وما خـلـقـنـا السماوات والأرض وما بينهما إلآ بالحق وإن الساعة لآتية فاصفح الصفح الجميل \* إنَّ ربك هو الخلاق العليم ﴾ أي: ما خلقناهماً عبثاً وباطلاً كما يظن ذلك أعداء الله، بل ما خلقناهما ﴿إلا بالحق﴾ الذي منه، أن يكونا بما فيهما دالتين على كمال خالقهما، واقتداره، وسعة رحمته وحكمته، وعلمه المحيط، وأنه الذي لا تنبغي العبادة إلا له، وحده لا شريك له، ﴿وإن الساعة لآتية﴾ لا ريب فيها ﴿لخلق السماوات والأرض أكبر من خلق الناس) ﴿فاصفح الصفح الجميل﴾ وهو الصفح الذي لا أذية فيه، بل يقابلُ إساءة المسيء بالإحسان، وذنبه بالغفران، لتنال من ربك جزيل الأجر والثواب، فإن كل ما هو آت فهو قريب، وقد ظهر لي معنى أحسن مما ذكرت هناً.

وهو: أن المأمور به هو الصفح الحميل، أي: الحسن الذي قد سلم من الحقد والأذية القولية والفعلية، دون الصفح الذي ليس بجميل، وهو الصفح في غير محله، فلا يصفح حيث اقتضى المقام العقوبة، كعقوبة المعتدين الطالمين الذين لا ينفع فيهم إلا العقوبة، وهذا هو المعنى.

﴿إِن رَبِكُ هُو الخَلَاقَ ﴾ لكل مخلوق ﴿العليم ﴾ بكل شيء، فلا يعجزه أحد من جميع ما أحاط به علمه، وجرى عليه خلقه، وذلك سائر الموجودات.

﴿٨٧ – ٩٣﴾ ﴿ولقد آتيناك سبعاً من الثاني والقرآن العظيم \* لا تمدن عينيك إلى ما متعنا به أزواجاً منهم ولا تحزن عليهم واخفض جناحك للمؤمنين \* وقل إني أنا النذير المبين \* كما أنزلنا على المقتسمين \* الذين جعلوا القرآن عضين \* فوربك

الناس المناس ال

لنسألتهم أجعين \*عما كانوا يعملون > يقول تعالى مُمَنّاً على رسوله: ﴿ولقد اَتيناك سبعاً من المثاني وهن على الصحيح - السور السبع الطوال: "البقرة» و «آل عمران» و «الأعراف» و «الأنفال» مع «التوبة». أو أنها فاتحة و "القرآن العظيم» على ذلك، من باب علف العام على الخاص، لكثرة ما في عطف العام على الخاص، لكثرة ما في والأحكام الجليلة، وتثنيتها فيها.

وعلى القول بأن «الفاتحة» هي السبع المثاني، معناه: أنها سبع آيات، تثنى في كل ركعة، وإذا كان الله قد أعطاه القرآن العظيم مع السبع المثاني، كان قد أعطاه أفضل ما يتنافس فيه المتنافسون، وأعظم ما فرح به المؤمنون، وقل بفضل الله وبرحمته فيذلك فليفرحوا هو خير مما يجمعون ولذلك قال بعده:

ولا تمدن عينيك إلى ما متعنا به أزواجاً منهم أي: لا تعجب إعجاباً عملك على إشغال فكرك بشهوات الدنيا التي تمتع بها المترفون، واغتر بها الجاهلون، واستَغْن بما آتاك الله من المثاني والقرآن العظيم، وولا تحزن عليهم أزجَى، ولا نفع يُرتَقب.

فلك في المؤمنين عنهم أحسن

BELLESEN LEGISLE BEST وَتَحْمِلُ أَهُا لَكُمْ إِلَّا بَلَدِ لِّرْتَكُونُواْ بَلِفِيهِ إِلَّا إِشِقَ ٱلْأَنفُسُ إِنَّ رَبَّكُمُ لُرَّهُ وَثَّ رَجِيدٌ ۞ وَٱلْخَيْلَ وَٱلْإِعَالَ وَٱلْحَكِيمِ لِلزَّكَبُوهَا وَزِينَةٌ وَيَخْلُقُ مَا لَاتَعْلَمُونَ ۞ وَعَلَى اللَّهِ قَصْدُ ٱلْسَيِيلِ وَمِنْهَا حِكَابِرٌ وَلَوْشَآ } لَذَيْكُوهُ أُجْمَعِينَ ۞ هُوَالَّذِيَّ أَسْرَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءَ لَكُ مِينَهُ شَكَابٌ وَمِنْهُ شَجَارُ فِيهِ تَيْسِيمُونَ ۞ يُبْتُ لُكُمْ بِهِ ٱلْزَرْعُ وَٱلْزَيْتُونَ وَٱلْنَجْسِلَ وَٱلْأَغْنَبَ وَمِن كُلّ ٱلنَّمَرَتِ النَّهِ ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ٥ وَمَنَخَّـ رَلَكُمُ الَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَٱلشَّـمْسَ وَٱلْقَــَمَرٌّ | وَٱلنُّجُومُ مُسَخِّرَتُ إِنَّا إِلْمُرِوِّتًا إِنَّ فِي ذَٰلِكَ ٱلْآيَاتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ۞ وَمَا ذَرَأَ لَكُمْ فِي الْأَرْضِ عُنْسَافِنًا أَلْوَانُهُ ۚ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآئِكَةً لِقَوْمِ يَذَٰكَ كُرُونَ ۞ وَهُوَ ٱلَّذِي سَخَّرَالْبَحْرَلِتَأْحُكُواْمِنْهُ لَحْمَاطَرِيَّا وَلِّسْتَخْرِجُواْ مِنْهُ حِلْمِكَةً تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى ٱلْفُلْكَ مَوَاخِرَفِيهِ ولِتَبْتَغُواْمِن فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُ مُ تَشْكُرُونَ ١ TO THE TIME OF THE PARTY OF THE

البدل، وأفضل العوض، ﴿واخفض جناحك للمؤمنين﴾ أي: ألِنُ لهم جانبك، وحَسَّن لهم خلقك، محبة وإكراماً، وتودِّداً، ﴿وقل إني أنا النذير المبين﴾ أي: قم بما عليك من النذارة، وألاء الرسالة، والتبليغ للقريب والبعيد، والعدو، والصديق، فإنك إذا فعلت ذلك، فليس عليك من حسابهم من شيء، وما من حسابك عليهم من شيء.

وقوله: ﴿كما أنولنا على المقتسمين أي: كما أنولنا العقوبة على المقتسمين على بطلان ما جئت به، الساعين لصد الناس عن مبيل الله.

والذين جعلوا القرآن عضين أي: أصنافاً وأعضاء وأجزاء، يصرفونه بحسب ما يهؤونه، فمنهم من يقول: سحر، ومنهم من يقول: كهانة، ومنهم من يقول: مُقْتَرى، إلى غير ذلك من أقوال الكفرة المكذبين به، الذين جعلوا قدحهم فيه ليصدوا الناس عن المادي.

﴿فوربك لنسألنّهم أجمعين أي: جيع من قدح فيه وعابه، وحرَّفه وبدّله ﴿عما كانوا يعملون ﴿ وفي هذا أعظم ترهيب وزجر لهم عن الإقامة على ما كانوا عليه (١).

ثم أمر الله رسوله أن لا يبالي بهم

ولا بغيرهم، وأن يصدع بما أمر الله، ويعلن بذلك لكل أحد ولا يُعَوِّقَنَّهُ عن أمره عائق ولا تَصَدَّه أقوال المتهوكين، ﴿وَأَعُسركَ بِينَ ﴾ أي: لا تبال بهم، واترك مشاتمتهم ومسابتهم، مقبلاً على شأنك، ﴿إِنَا كَفِيناك المستهزئين ﴾ بك وبما جئت به، وهذا وعد من الله لرسوله، أن لا يضره المستهزؤون، وأن يكفيه الله لإ يضره المستهزؤون، وأن يكفيه الله إياهم بما شاء من أنواع العقوبة.

وقد فعل تعالى، فإنه ما تظاهر أحد بالاستهزاء برسول الله على ويما جاء به إلا أهلكه الله وقتله شرقتلة.

ثم ذكر وصفهم وأنهم كما يؤذونك يا رسول الله، فإنهم أيضاً يؤذون الله ويعلون معه ﴿إِلْهَا آخر﴾ وهو رجم وخالقهم ومدبرهم ﴿فسوف يعلمون﴾ غِبَّ أفعالهم إذا وردوا القيامة، ﴿ولقد نعلم أنك يضيق صدرك بما يقولون﴾ لك من التكذيب والاستهزاء.

فنحن قادرون على استئصالهم بالعذاب، والتعجيل لهم بما يستحقون، ولكن الله يمهلهم ولا يملهم.

فأنت يا عمد ﴿فسبع بحمد ربك وكن من الساجدين﴾ أي: أكثر من ذكر الله وتسبيحه وتحميده والصلاة، فإن ذلك يوسع الصدر ويشرحه، ويعينك على أمورك.

﴿٩٩﴾ ﴿واعبد ربك حتى يأتيك اليقين أي: الموت، أي: استمر في جميع الأوقات على التقرب إلى الله بأنواع العبادات، فامتثل على أمر ربه، فلم يزل دائباً في العبادة، حتى أتاه اليقين من ربه على السليماً كثيراً.

تم تفسير سورة الحجر

## تفسير سورة النحل وهي مكية

﴿١ - ٧﴾ ﴿بسم الله السرحمين الرحيم أتى أمر الله فلا تستعجلوه سبحانه وتعالى عمّا يشركون \* ينزّل

الملائكة بالروح من أمره على من يشاء من عباده أن أنذروا أنه لا إله إلا أنا فاتقون يقول تعالى \_ مقرباً لما وعد به عدمة ألوقوعه \_: ﴿أَتَى أَمَرِ اللهُ عَدَمَ أَلَى أَمَرِ اللهُ عَدَمَ أَلَى أَمَرِ اللهُ عَلَمَ اللهُ فَالِنَه آت، وما هو آت فإنه قريب، ﴿سبحانه وتعالى عما يشركون ﴾ من نسبة الشريك والولد والصاحبة، والكفاء، وغير ذلك مما نسبه إليه المشركون، مما لا يبليق بجلاله، أو ينافي كماله، ولما نزه نفسه عما وصفه به أعداؤه، ذكر الوحي عما وصفه به أعداؤه، ذكر الوحي في ذكر ما ينسب لله، من صفات الكمال فقال:

﴿ ينزل الملائكة بالروح من أمره ﴾ أي: بالوحي الذي به حياة الأرواح ﴿ على من يشاء من عباده ﴾ بمن يعلمه صالحاً، لتحمل رسالته.

وزبدة دعوة المرسلين كلهم ومدارها على قوله: ﴿أَنْ أَنْدُرُوا أَنْهُ لا إِلَهُ إِلا أَنَا فَاتَقُونَ ﴾ أي: على معرفة الله تعالى وتوحده في صفات العظمة، التي هي صفات الألوهية، وعبادته وحده لا شريك له، فهي التي أنزل الله بها كتبه، وأرسل رسله، وجعل الشرائع كلها تدعو إليها، وتحث وتجاهد من حاربها وقام بضدها، ثم ذكر الأدلة والبراهين على ذلك. فقال:

والأرض بالحق تعالى عما يشركون الأرض بالحق تعالى عما يشركون الخلق الإنسان من نطفة فإذا هو خصيم مين الوائنعام خلقها لكم فيها دفء ومنافع ومنها تأكلون الولكم فيها جمال حين تريحون وحين تسرحون الأبشق الأنفس إن ربكم لرؤوف رحيم الوائيل والجمير والخيل والبغال والحمير لتركبوها وزينة ويخلق ما لا تعلمون المناب ومنها جائر ولو وعلى الله قصد السبيل ومنها جائر ولو شما لهداكم أجمعين الله ذكر في تسمى سورة النعم، فإن الله ذكر في

أولها أصول النعم وقواعدها، وفي آخرها متمماتها ومكملاتها، فأخبر أنَّه خلق السماوات والأرض بالحق، ليستدل بها العباد على عظمة خالقهما، وما له من نعوت الكمال، ويعلموا أنه خلقهما مسكناً لعباده الذين يعبدونه، بما يأمرهم به من الشرائع التي أنزلها على ألسنة رسله، ولهذا نزه نفسه عن شرك المشركين به فقال: ﴿تعالى عما يشركون، أي: تنزه وتعاظم عن شركهم، فإنه الإله حقاً، الذي لا تنبغي العبادة، والحب والذل إلا له تعالى، ولما ذكر خلق السماوات [والأرض](١٦)، ذكر خلق ما فيهما ..

وبدأ بأشرف ذلك وهو الإنسان فقال: ﴿خلق الإنسان من نطفة ﴾ لم يزل يدبرها، ويرقيها وينميها، حتى صارت بشراً تاماً، كامل الأعضاء الظاهرة والباطنة، قد غمره بنعمه الغزيرة، حتى إذا استتم فخر بنفسه يحتمل أن المراد: فإذا هو خصيم لربه، یکفر به، ویجادل رسله، ویکذب بأياته. ونمسى خلقه الأول، وما أنعم الله عليه به، من النعم، فاستعان ماعلى معاصيه، ويحتمل أن المعنى: أن الله أنشأ الآدمي من نطفة، ثم لم يزل ينقله من طور إلى طور، حتى صار عاقلاً متكلماً، ذا ذهن ورأى: يخاصم ويجادل، فليشكر العبدربه الذي أوصله إلى هذه الحال، التي ليس في إمكانه القدرة على شيء منها.

﴿والأنمام خلقها لكم ﴾أي: لأجلكم، ولأجل منافعكم ومصالحكم، من جملة منافعها العظيمة أن لكم ﴿فِيها دفيء﴾مما تتخذون من أصوافها وأوبارها، وأشعارها، وجلودها، من الثياب، والفرش،

﴿وَ﴾لَكُم فيها ﴿مِنافِعِهُغِيرِ ذَلَكُ ﴿ومنها تأكلون﴾ ﴿ولكُم فيها جمال حين تريحون وحين تسرحون اي: في

وقت راحتها وسكونها، ووقت حركتها وسرحها، وذلك أن جمالها لا يعود إليها منه شيء، فإنكم أنتم الذين تتجملون بها، كما تتجملون بثيابكم وأولادكم وأموالكم، وتعجبون بذلك، ﴿وتحمل أثقالكم ﴾من الأحمال الثقيلة، بل وتحملكم أنتم ﴿إلى بلد لم تكونوا بالغيه إلا بشق الأنفس، ولكن الله ذللها لكم.

فمنها ما تركبونه، ومنها ما تحملون عليه ما تشاؤون من الأثقال إلى البلدان البعيدة والأقطار الشاسعة، ﴿إِنِّ ربِكُم لو ؤوف رحيم، إذ سخر لكم ما تضطرون إليه وتحتاجونه، فله الحمد، كما ينبغي لجلال وجهه، وعظيم سلطانه، وسعة جوده وبره.

﴿والخيل والبغال والحمير﴾ سخرناها لكم ﴿ أَتُرَكِبُوهَا وِزَيِنَةً ﴾ أي: تارة تستعملونها للضرورة في وأعجب بها ﴿فَإِذَا هُو خَصِيمُ مَبِينَ﴾ الركوب، وتارة لأجل الجمال والزينة، ولم يذكر الأكل، لأن البغال والحمر محرم أكلها، والخيل لا تستعمل ـ في الغالب \_للأكل، بل ينهي عن ذبحها لأجل الأكل، خوفاً من انقطاعها، وإلا فقد ثبت في الصحيحين، أن النبي ﷺ أذن في لحوم الخيل.

﴿ وَيَخْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ ثما يكون بعد نزول القرآن من الأشياء، التي يركبها الخلق في البر والبحر والجو، ويستعملونها في منافعهم ومصالحهم، فإنه لم يذكرها بأعيانها، لأن الله تعالى لا يذكر في كتابه إلا ما يعرفه العباد، أو يعرفون نظيره، وأما ما ليس له نظير، فإنه لوذكر لم يعرفوه، ولم يفهموا المراد منه، فيذكر أصلاً جامعاً يدخل فيه ما يعلمون وما لا يعلمون، كما ذكر نعيم الجنة، وسمى منه ما نعلم ونشاهد نظيره، كالنخل والأعـنـاب والـرمـان، وأجمـل مـا لا نعرف له نظيراً في قوله: ﴿فيهما من كل فاكهة زوجان﴾.

· DESTRUCTION OF THE PROPERTY وَأَلْقَ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَبِيو كَأَن تَبِيدَ بِكُمْ وَأَنْهَا رَاوَيْتُ بُلًا الله المَاكِنَةُ وَمَا لَدُونَ ٥ وَعَلَالَتُ وَ مَالِيَّةِ هُمُ يَهُمَّ لَدُونَ ۞ أَفَنَ يَغَالُقُ كَمَن لَّا يَغَلُّقُ أَفَلًا تَنَكَّرُونَ ۞ وَإِن تَعَدُولِ فِعَمَةُ اللَّهِ لَا تُتَصَبُوهَا ۖ إِنَّ اللَّهَ لَغَفُورٌ تَحِيمٌ ١ رُّ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُبِيرُونَ وَمَا تُعَلِيوُنِ ۞ وَٱلْذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لَا يَغَلُّقُونَ شَيْعًا وَهُرْ يُغَلِّقُونَ ﴾ أَمْوَاتُ غَيْرُأَخِيَآءٍ وَمَايَنْهُمُ رُونَ أَيَّانَ يُبَعِثُونَ ۞ إِلَهُمُوْ إِلَهٌ وَلِيدٌ فَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِدَةِ فَأُوبُهُمْ مُّنْسِكِرَةً وَهُومُنْسَتَكُمْرُونَ ۞ لَاجَرَدَ أَنَّ أَلَقَهَ يَعْلَمُ مَالْمُيرُونَ وَمَا يُعَلِنُونَ ۚ إِنَّهُ لَا يُمِنُّ لَلْتُمَا تَكُبِينَ ۞ وَإِذَا قِيلَ لَمُرُ المَاذَآ أَرَلَ رَبُّكُنْمُ فَالْوَا أَسْطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ۞ لِيَحْمِلُواْ يُّ الْوَزَارَهُمُ كَامِلَةً مِّوْمَ الْقِينَا مَذِّ وَمِنْ أَوْزَارِ الَّذِينَ يُضِلُّونَهُم بِغَيْرِعِلْهِ أَلَاسَآءَ مَايَزِرُونَ ۞ قَدَّمَكَرَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَأَقَ أَلَقَهُ بُلْكَ مَهُمِنَ الْقَوَاعِدِ فَخَرَعَ لَيْهِمُ السَّقْفُ مِن فَوْقِهِ مُواَنَّنَهُ مُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَايَشْعُرُونَ ۞ 

فكذلك هِنا، ذكر ما نعرفه من المراكب، كالخيل، والبغال، والحمير، والإبل، والسفن، وأجمل الباقي في قوله: ﴿وَيُخِلَقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾ولما ذكر تعالى الطريق الحسى، وأن الله قد جعل للعباد ما يقطعونه به من الإبل وغيرها، ذكر الطريق المعنوي الموصل إليه فقال:

﴿وعلى الله قصد السبيل﴾أي: الصراط المستقيم، الذي هو أقرب الطرق وأخصرها، موصل إلى الله.

وأما الطريق الجائر في عقائده وأعماله، وهو كل ما خالف الصراط المستقيم، فهو قاطع عن الله، موصل إلى دار الشقاء، فسلك المهتدون الصراط المستقيم بإذن ربهم، وضل الغاوون عنه، وسلكوا الطرق الجائرة، ﴿ ولو شاء لهداكم أجمعين ﴾ ولكنه هدى بعضاً كرماً وفضلاً ، ولم يهد آخرين، حكمة منه وعدلاً.

﴿ ١١ ــ ١١﴾ ﴿ هو الذي أنزل من السماء ماء لكم منه شراب ومنه شجر فيه تسيمون \* ينبت لكم به الزرع والزيتون والنخيل والأعناب ومن كل الشمرات إنّ في ذلك لآية لقوم يتفكرون﴾بذلك على كمال قدرة الله، ُ الذي أنزل هذا الماء من السحاب الرقيق اللطيف، ورحمته حيث جعل فيه ماء

第二個型逐 n 三级图图 配卷

غزيراً منه يشربون، وتشرب مواشيهم، ويسقون منه حروثهم، فتخرج لهم الثمرات الكثيرة والنعم الغزيرة.

TO DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

والشمس والقمر والنجوم مسخرات والشمس والقمر والنجوم مسخرات مامره إن في ذلك الآيات لقوم يعقلون أي: سخر لكم هذه الأشياء لمنافعكم وأنواع مصالحكم، بحيث لا تستغنون وتنامون وتستريحون، وبالنهار تنتشرون في معايشكم ومنافع دينكم ودنياكم، وبالشمس والقمر، من الضياء، والنور، والإشراق، وإصلاح الأشجار والشمار، والنبات، وتجفيف والشروريات، وإزالة البرودة الضارة للأرض وللأبدان، وغير ذلك من الضروريات والحاجيات، التابعة لوجود الشمس والقمر.

وفيهما وفي النجوم، من الزينة للسماء والهداية، في ظلمات البر والبحر، ومعرفة الأوقات، وحساب الأزمنة، ما تتنوع دلالاتها، وتتصرف آياتها، ولهذا جعها في قوله ﴿إِن في ذلك لآيات لقوم يعقلون﴾ أي: لن لهم عقول يستعملونها في التدبر والتفكر، فيما هي مهيأة له مستعدة، تعقل ما تراه وتسمعه، لا كنظر الغافلين الذين حظهم من النظر حظ البهائم التي لا عقل لها.

(۱۳) ﴿ وما ذراً لكم في الأرض ختلفاً الوانه إنّ في ذلك لآية لقوم يذكرون أي: فيما ذراً الله ونشر للعباد، من كل ما على وجه الأرض، من حيوان، وأشجار، ونبات، وغير ذلك، مما تختلف الوانه، وتختلف منافعه، آية على كمال قدرة الله، وحميم إحسانه، وسعة بره، وأنه الذي لا تنبغي العبادة إلا له وحده لا شريك له، ﴿ لقوم و يلك حرون ﴾ أي: يستحضرون في ذاكرتهم ما ينفعهم من العلم النافع، ويتأملون ما دعاهم الله إلى التأمل فيه، حتى يتذكروا بذلك ما هو دليل عليه.

﴿ ١٤﴾ ﴿ وهو الذي سخَّر البحر لتأكلوا منه لحمأ طريأ وتستخرجوا منه حلية تلبسونها وترى الفلك مواخر فيه ولتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون﴾أي: هو وحده لا شريك له ﴿الذي سخر البحر﴾ وهيأه لمنافعكم المتنوعة، ﴿لتأكلوا منه لحماً طرياً﴾ وهو السمك والحوت الذي يصطادونه منه، ﴿وتستخرجوامنه حلية تلبسونها، فتزيدكم جمالاً وحسناً إلى حسنكم، ﴿وترى الفلك﴾ أي: السفن والمراكب ﴿مواخر فيه﴾ أي: تمخر البحر العجاج الهائل بمقدمها، حتى تسلك فيه من قطر إلى أحر، تحمل المسافرين وأرزاقهم وأمتعتهم وتجاراتهم التي يطلبون بها الأرزاق وفضل الله

ولعلكم تشكرون الذي يسر لكم هذه الأشياء وهيأها، وتثنون على الله الذي مَن بها، فلله تعالى الحمد والشناء، حيث أعطى العباد من مصالحهم ومنافعهم فوق ما يطلبون، وأعلى مما يتمنون، وآتاهم من كل ما سألوه، لا نحصي ثناء عليه، بل هو كما أثنى على نفسه.

﴿ ١٥ - ١٦﴾ ﴿ وألقى في الأرض رواسي أن تميد بكم وأنهاراً وسبلاً لعلكم تهندون \* وعلامات وبالنجم هم يهندون أي: ﴿ والقي الله تعالى لأجل عباده ﴿ في الأرض رواسي ﴾ وهي: الجبال العظام لئلا تميد بهم

وتضطرب بالخلق، فيتمكنون من حرث الأرض والبناء والسير عليها، ومن رحمته تعالى أن جعل فيها أنهاراً، يسوقها من أرض بعيدة إلى أرض مضطرة إليها لسقيهم وسقى مواشيهم وحروثهم، أنهاراً على وجه الأرض، وأنهاراً في بطنها يستخرجونها بحفرها، حتى يصلوا إليها فيستخرجونها بما سخر الله لهم من الدوالي والآلات ونحوها، ومن رحمته أن جعل في الأرض سبلاً، أي: طرقاً توصل إلى الديار المتنائية، ﴿لعلكم تهتدون﴾ السبيل إليها، حتى إنك تجد أرضاً مشتبكة بالجبال مسلسلة فيها، وقد جعل الله فيما بينها منافذ ومسالك للسالكين .

﴿١٧ ـ ٢٣﴾ ﴿أَفْمِن يَخْلُق كَمِن لا بخلق أفلا تذكرون ﴿ وإن تعدوا نعمة الله لا تحصوها إنَّ الله لخفور رحيم \* والله يعلم ما تسرون وما تعلنون \* والذين يدعون من دون الله لا يخلقون شيئاً وهم يخلقون ﴿ أموات غير أحياء وما يشعرون أيان يبعثون \* إلهكم إله واحد فالذين لا يؤمنون بالأخرة قبلوبهم مستكرة وهم مستكبرون \* لا جرم أنّ الله يعلم ما يسرون وما يعلنون إنه لا يحب المستكبرين للا ذكر تعالى ما خلقه من المخلوقات العظيمة، وما أنعم به من النعم العميمة، ذكر أنه لا يشبهه أحد ولا كفءله ولا ندله، فقال: ﴿أَفْمِنْ يَخْلُقُ﴾ جميع المخلوقات، وهو الفعال لما يريد ﴿ كمن لا يخلق ﴾ شيئاً ، لا قليلاً ولا كثيراً، ﴿أَفلا تَذَكَّرُونَ﴾ فتعرفون أن المنفرد بالخلق أحق بالعبادة كلها، فكما أنه واحد في خلقه وتدبيره، فإنه واحد في إلهيته وتوحيده وعبادته .

وكما أنه ليس له مشارك إذ أنشأكم وأنشأ غيركم، فلا تجعلوا له أنداداً في عبادته، بل أخلصوا له الدين، ﴿وإن تعدوا نعمة الله عدداً عن الشكر ﴿لا تحصوها ﴿فضلاً عن كونكم تشكرونها، فإن نعمه الظاهرة والباطنة على العباد بعدد الأنفاس واللحظات،

من جميع أصناف النعم، مما يعرف العياد، ومما لا يعرفون، وما يدفع عنهم من النقم فأكثر من أن تحصى، فإن الله لعفور رحيم يرضى منكم باليسير من الشكر مع إنعامه الكثير.

وكما أن رحمته واسعة، وجوده عميم، ومغفرته شاملة للعباد، فعلمه محيط بهم، ﴿يعلم ما تسرون وما تعلنون بخلاف من عُبد من دونه، فإنهم ﴿لا يخلقون شيئاً ﴾ قليلاً وهم يُخلقون في إيجادهم إلى الله تعللى؟!!

ومع هذا، ليس فيهم من أوصاف الكمال شيء، لا علم، ولا غيره، ﴿أُمُواتُ غِيرِ أَحِياءَ﴾ فلا تسمع، ولا تبصر، ولا تعقل شيئاً، أفتتَّخذ هذه ألهة من دون رب العالمين، فتيًّا لعقول المشركين ما أضلها وأفسدها، حيث ضلت في أظهر الأشياء فساداً، وسووا بين الناقص من جميع الوجوه، فلا أوصاف كمال، ولا شيء من الأفعال، وبين الكامل من جميع الوجوه الذي له كل صفة كمال، وله من تلك الصفة أكملها وأعظمها، فله العلم المحيط بكل الأشياء، والقدرة العامة، والرحمة الواسعة التي ملأت جميع العوالم، والحمد والمجد والكبريآء والعظمة، التي لا يقدر أحد من الخلق أن يحيط ببعض أوصافه، ولهذا قال:

﴿ إِلَهُكُم إِلَهُ وَاحِدُ ﴾ وهو الله الأحد الفرد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد.

فأهل الإيمان والعقول، أجلته قلوبهم وعظمته، وأحبته حباً عظيماً، وصرفوا له كل ما استطاعوا من القربات البدنية والمالية، وأعمال القلوب وأعمال الجوارح، وأثنوا عليه بأسمائه الحسنى، وصفاته وأفعاله المقدسة، ﴿فالذين لا يؤمنون بالآخرة قلوبهم منكرة ﴾ لهذا الأمر العظيم الذي لا ينكره إلا أعظم الخلق جهلاً وحساداً، وهو توحيد الله ﴿وهم مستكبرون﴾ عن عبادته.

﴿لا جـرم﴾ أي: حـقـاً لا بـد

وأن الله يعلم ما يسرون وما يعلنون ومن الأعمال القبيحة وإنه لا يحب المستكرين بل يبغضهم أشد البغض وسيجازيهم من جنس عملهم وإن الذين يستكبرون عن عبادتي سيدخلون جهنم داخرين .

﴿٢٤ ـ ٢٩﴾ ﴿وإذا قيل لهم ماذا أنزل ربكم قالوا أساطير الأولين \* ليحملوا أوزارهم كاملة يوم القيامة ومن أوزار الذين يضلونهم بغير علم ألا ساء ما يزرون \* قد مكر الذين من قبلهم فأتى الله بنيانهم من القواعد فخر عليهم السقف من فوقهم وأتاهم العذاب من حيث لا يشعرون \* ثم يوم القيامة يخزيهم ويقول أين شركائي الذين كنتم تشاقون فيهم قال الذين أوتوا العلم إنَّ الحزي اليوم والسوء على الكافرين \* الذين تتوفاهم الملائكة ظالمي أنفسهم فألقوا السلم ما كنا نعمل من سوء بلي إنّ الله عليم بما كنتم تعملون الفادخلوا أبواب جهنم خالدين فيها فلبئس مثوى التكبرين، يقول تعالى مخبراً عن شدة تكذيب المشركين بآيات الله: ﴿ وَإِذَا قَيْلُ لَهُمْ ماذا أنزل ربكم﴾ أي: إذا سئلوا عن ٰ القرآن والوحى الذي هو أكبر نعمة أنعم الله بها على العباد، فماذا قولكم به؟ وهل تشكرون هذه النعمة وتعترفون بها، أم تكفرون وتعاندون؟

فيكون جوابهم أقبح جواب وأسمجه، فيقولون عنه: إنه ﴿أساطير الأولين﴾ أي: كذب اختلقه محمد على الله، وما هو إلا قصص الأولين التي يتناقلها الناس جيلاً بعد جيل، منها الصدق ومنها الكذب، فقالوا هذه المقالة، ودعوا أتباعهم إليها، وحلوا وزرهم ووزر من انقاد لهم إلى يوم القيامة.

وقوله: ﴿ومن أوزار الله ين أوزار الله ين أوزار يضلونهم بغير علم أي: من أوزار المقلدين الذين لا علم عندهم إلا ما دعوهم إليه، وأما الذين يعلمون، فَكُلِّ مستقِل بجرمه، لأنه عرف ما عرفوا ﴿ ألا ساء ما يزرون ﴾ أي: بئس ما حملوا من

اللهِ وَقَالَ ٱلَّذِيكَ أَشَرَكُوا لَوْشَاءَ اللَّهُ مَا عَيَدْ نَامِن دُونِهِ مِن شَيْءِ نَحْنُ وَلَا ءَابَآ أَوْمَا وَلا حَرَّمَنا مِن دُونِهِ مِن شَيَّءٍ كَذَٰ لِكَ الْمُعَلَ ٱلَّذِيرَ مِن قَبْلِهِ مِنْ فَعَلِيهِ مِنْ فَعَلَ عَلَى ٱلرُّسُلِ إِلَّا ٱلْبَالَعُ ٱلَّذِيثُ ا وَلَقَدْ بَعَثْنَافِ كُلِ أَمْتَةِ رَسُولًا أَنِ أَعَبُ دُواَاللَّهُ وَآجْتَنِبُواْ ٱلطَّاعُوتَ ۚ فَيْنَهُومَنَ هَدَى ٱللَّهُ وَمِنْهُ مَنَّ خَتَّتُ عَلَيْهِ ٱلضَّلَالَةُ فَسِيرُواْفِ ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُواْكَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلْمُتُكَيْرِينَ ۞ إِن تَحْرِضَ عَلَىٰ هُدَاهُمْ فَإِنَّالَلَّهُ لَايَهَٰدِى مَن يُضِيلُ وَمَالَمُومِن نَظِيرِينَ ۞ وَأَقَسَّمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْدَيْهِ وَلَا يَبْعَثُ ٱللَّهُ مَن يَوْثُ بَلَى وَعْدًا عَلَيْهِ حَقَّا وَلَكِينَ أَكْثُرُ النَّاسِ لَايِعْ المُونَ ﴿ لِلنَّبِينَ لَكُمُ الَّذِي يَخْتَلِفُونَ فِيهِ وَلِيَعَلَمُ اللَّذِي كَفَتْرُواْ أَنْهُمُ كَانُواْ كَنْدِيمِكَ ۞ إِنَّمَا قُولُنَا لِشَيْءٍ إِذَّا أَرْدَنَكُ أَنْ نَتَقُولَ لَهُ ﴾ كُنْ فَكُونُ ۞ وَٱلَّذِينَ هَاجِئُواْ فِي ٱللَّهِ مِنْ بَعْدِيَا ظَلِمُواْ النَّهُوَتَنَّهُمْ فِ ٱلدُّنْيَ احَسَنَةً وَلاَّحْدُ ٱلْآخِرَةِ أَكَانُوا A DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

الوزر المثقل لظهورهم، من وزرهم ووزر من أضلوه.

وقد مكر الذين من قبلهم السلهم، واحتانوا بأنواع الحيل على رد ما جاؤوهم به، وينوا من مكرهم، قصوراً هائلة، وفأتى الله بنيانهم من الشواعد أي: جاءها الأمر من أساسها وقاعدتها وفيخر عليهم السقف من فوقهم فصار ما بنوه عذابا عذبوا به، وواتاهم العذاب من حيث لا يشعرون وذلك أنهم ظنوا أن هذا البنيان سينفعهم ويقيهم العذاب، فصار عذابم فيما بنوه وأصلوه.

وهذا من أحسن الأمشال في إبطال الله مكر أعدائه. فإنهم فكروا وقدووا فيما جاءت به الرسل لما كذبوهم، وجعلوا لهم أصولاً وقواعد من الباطل يرجعون إليها، ويردون بها على إيقاع المكروه والضرر بالرسل ومن تبعهم، فصار مكرهم ويالاً عليهم، فصار تدبيرهم فيه تدميرهم، وذلك لأن مكرهم سيني، ﴿ولا يحيق المكرول السيني، إلا بأهله ﴾ هذا في الدنيا، ولعذاب الآخرة أخزى، ولهذا قال: ولعذاب الآخرة أخزى، ولهذا قال: يفضحهم على رؤوس الخلائق، ويبين لهم كذبهم وافتراءهم على الله.

﴿ويقول أين شركائي الذين كنتم تـشاقـون فيهـم﴾ أي: تحاربـون

وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبُوكَ إِلَّا رِعَالَا وُحَوَ الْبَعِمْ مَنْ عَلَوْ أَهْزَا الْذِكِ

إِن كُنْدُ لاَقَعْلَوْتِ ﴿ إِلَيْنِيَ وَالْمَرِ وَالْمَا اللَّهِ وَالْمَرِ وَالْمَرِ وَالْمَرِ وَالْمَرَ وَالْمَا الْمَرْدِ وَالْمَرِ وَالْمَرِ وَالْمَرِ وَالْمَرِ وَالْمَرِ وَالْمَا الْمَرْدُ وَالْمَرِ وَالْمَرِ وَالْمُورِ وَمِي اللّهِ وَالْمَا اللّهُ وَالْمَرِ وَالْمَرِ وَالْمَرِ وَالْمَرِ وَالْمَرِ وَالْمَلِينَ وَالْمَرِ وَالْمَرِ وَالْمَرِ وَالْمَرِ وَالْمَرِ وَالْمَلِينَ وَالْمَرِ وَالْمَرِ وَالْمَرْدُ وَالْمَرْدُ وَالْمَرْدُ وَالْمَرْدُ وَالْمَرْدُ وَالْمَرْدُ وَالْمَرْدُ وَالْمَرْدُ وَالْمَرْدُ وَالْمُرْدُ وَالْمُرْدُونِ وَمِي اللّهُ وَالْمُرْدُ وَالْمُولِ وَالْمُولِ اللّهُ وَالْمُرْدُ وَالْمُرْدُ وَالْمُرْدُولِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّ

STATES NEW PROPERTY NAMED IN STREET

معنواه و في المراق الله وحزبه لأجلهم، وتعمون أنهم شركاء لله، فإذا سألهم هذا السؤال، لم يكن لهم جواب إلا قوار بضلالهم، والاعتراف بعنادهم فيقولون (ضلوا عنا وشهدوا على أنفسهم أنهم كانوا كافرين (قال الله الدين أوتوا العلم) أي: العلماء الربانيون (إن الخزي اليوم) أي: يوم الكافرين)

وفي هذا فضيلة أهل العلم، وأنهم الناطقون بالحق في هذه الدنيا ويوم يقوم الأشهاد، وأن لقولهم اعتباراً عند الله وعند خلقه، ثم ذكر ما يفعل بهم عند الوفاة وفي القيامة فقال:

﴿الذين تتوفاهم الملائكة ظالمي أنفسهم﴾ أي: تتوفاهم في هذه الحال التي كثر فيها ظلمهم وغيهم، وقد علم ما يلقى الظلمة في ذلك المقام، من أنواع العذاب والخزي والإهانة.

وألكروا ما كانوا يعبدونهم من دون الله وأنكروا ما كانوا يعبدونهم من دون الله وقالوا: ﴿ما كنا نعمل من سوء ﴾ فيقال لهم: ﴿بلى ﴾ كنتم تعملون السوء، ف ﴿إِن الله عليم بما كنتم تعملون المغض مواقف القيامة، ينكرون ما كانوا عليه في الدنيا ظناً أنه ينفعهم، فإذا شهدت عليهم جوارحهم، وتبين ما كانوا عليه أقروا واعترفوا، ولهذا

لا يدخلون النارحتي يعترفوا بذنوهم.

﴿فادخلوا أبواب جهنم كل أهل عمل يدخلون من الباب اللاثق بحالهم، ﴿فلبس مثوى المتكبرين نار جهنم، فإنها مثوى الحسرة والندم، ومنزل الشقاء والألم، ومحل الهموم والغموم، وموضع السخط من الحي ولا يرفع عنهم يوماً من أليم عقابها، قد أعرض عنهم الرب الرحيم، وأذاقهم العذاب العظيم.

﴿٣٠ ـ ٣٧﴾ ﴿وقيل للذين اتَّقوا ماذا أنزل ربكم قالوا خيرا للذين أحسنوا في هذه الدنيا حسنة ولدار الآخرة خير ولنعم دار المتقين \* جنات عدن يدخلونها تجري من تحتها الأنهار لهم فيها ما يشاؤون كذلك يجزى الله المتقين \* الذين تتوفاهم الملائكة طيبين يقولون سلام عليكم ادخلوا الجنة بما كنتم تعملون﴾ لما ذكر الله قيل المكذبين بما أنزل الله، ذكر ما قاله المتقون، وأنهم اعترفوا وأقروا بأن ما أنزله الله نعمة عظيمة، وخير عظيم امتن الله به على العباد، فقبلوا تلك النعمة، وتلقوها بالقبول والانقياد، وشكروا الله عليها، فعلمؤها، وعملوا لها ﴿للَّذِينَ أُحسنُوا﴾ في عبادة الله تعالى، وأحسنوا إلى عباد الله، فلهم ﴿في هذه الدنيا حسنة﴾ رزق واسع، وعيشة هنية، وطمأنينة قلب، وأمن وسرور.

﴿ولدار الآخرة خير﴾ من هذه الدار، وما فيها من أنواع اللذات والمشتهيات، فإن هذه نعيمها قليل، محشو بالآفات منقطع، بخلاف نعيم الآخرة، ولهذا قال: ﴿ولنعم دار المتقين﴾

﴿جنات عدن يدخلونها تجري من عمله الأنهار لهم فيها ما يشاؤون ﴿ أي: مهما تمنته أنفسهم ، وتعلقت به إرادتهم ، حصل لهم على أكمل الوجوه وأتمها ، فلا يمكن أن يطلبوا نوعاً من أنواع النعيم الذي فيه لذة القلوب وسرور الأرواح ، إلا وهو حاضر

لديهم، ولهذا يعطي الله أهل الجنة كل ما تمنوه عليه، حتى إنه يُذَكِّرُهم أشياء من النعيم لم تخطر على قلوبهم.

فتبارك الذي لا نهاية لكرمه، ولا حد لجوده، الذي ليس كمثله شيء في صفات ذاته، وصفات أفعاله، وآثار تلك النعوت، وعظمة الملك والملكوت، وعلمة الملك المتقين لله وعدابه، بأداء ما أوجبه عليهم من الفروض والواجبات، المتعلقة بالقلب والبدن واللسان، من حقه وحق عباده، وترك ما نهاهم الله عنه.

والذين تتوفاهم الملائكة المستمرين على تقواهم وطيبين أي: طاهرين مطهرين من كل نقص ودنس يتطرق اليهم، ويخل في إيمانهم، فطابت قلوبهم بمعرفة الله ومجبته، وألسنتهم بذكره والثناء عليه، وجوارحهم بطاعته والإقبال عليه، ويقولون سلام عليكم أي: التحية الكاملة حاصلة لكم، والسلامة من كل أقة.

وقد سلمتم من كل ما تكرهون «ادخلوا الجنة بما كنتم تعملون» من الإيمان بالله والانقياد لأمره، فإن العمل هو السبب والمادة والأصل في دخول الجنة والنجاة من النار، وذلك العمل حصل لهم برحمة الله ومنته عليهم، لا بحولهم وقوتهم.

﴿ ٣٣ - ٣٤﴾ ﴿ هل ينظرون إلا أن تأتيهم الملائكة أو يأتي أمر ربك كذلك فعل الذين من قبلهم وما ظلمهم الله فأصابهم سيئات ما عملوا وحاق بهم ما كانوا به يستهزؤون ﴾ يقول تعالى: هل ينتظر هؤلاء الذين جاءتهم الآيات فلم يتذكروا، ﴿ إلا أن تأتيهم الملائكة ﴾ لقبض أرواحهم ﴿ أو يأتي أمر ربك ﴾ بالعذاب الذي سيحل بهم، فإنهم قد استحقوا لوقوعه فيهم، وكذلك فعل الذين من قبلهم ﴾ كذبوا وكفروا، شم لم يؤمنوا حتى نزل بهم العذاب.

﴿وما ظلمهم الله إذ عليهم، ﴿ولكن كانوا أنفسهم يظلمون المانوا أنفسهم يظلمون إنها

خلوقة لعبادة الله، ليكون مآلها إلى كرامة الله، فظلموها وتركوا ما خلقت له، وعرضوها للإهانة الدائمة والشقاء الملازم.

﴿فأصابهم سيئات ما عملوا﴾ أي: عقوبات أعمالهم وآثارها، ﴿وحاق بهم﴾ أي: نـزل ﴿ما كانـوابـه يستهزؤون الإنهم كانوا إذا أخبرتهم رسلهم بالغذاب استهزؤوا به، وسخروا بمن أخبر به، فحل بهم ذلك الأمر الذي سخروا منه .

﴿٣٥﴾ ﴿وقال الذين أشركوا لو شاء الله ما عبدنا من دونه من شيء نحن ولا آباؤنا ولا حرّمنا من دونه من شيء كذلك فعل الذين من قبلهم فهل على الرسل إلا البلاغ البين الى أى: احتج المشركون على شركهم بمشيئة الله، وأن الله لوسًاء ما أشركوا، ولا حرموا شيئاً من [الأنعام] التي أحلها كالبحيرة والوصيلة والحام، ونحوها، من دونه، وهذه حجة باطلة، فإنها لو كانت حقاً ما عاقب الله الذين من قبلهم حيث أشركوا به، فعاقبهم أشد العقاب. فلو كان يحب ذلك منهم لما عذبهم، وليس قصدهم بذلك إلا رد الحق الذي جاءت به الرسل، وإلا فعندهم علم أنه لا حجة لهم على الله.

فإن الله أمرهم ونهاهم، ومكنهم من(١١) القيام بما كلفهم، وجعل لهم قوة ومشيئة تصدر عنها أفعالهم. فاحتجاجهم بالقضاء والقدر من أبطل الباطل، هذا وكل أحد يعلم بالحس، قدرة الإنسان على كل فعل يريده، من غير أن ينازعه منازع، فجمعوا بين تكذيب الله وتكذيب رسله، وتكذيب الأمور العقلية والحسية، ﴿فهل على الرسل إلا البلاغ المبين ﴾ أي: البين الظاهر، الذي يصل إلى القلوب، ولا يبقى لأحد على الله حجة، فإذا بلغتهم الرسل أمر ربهم ونهيه، واحتجوا عليهم بالقدر، فليس للرسل

من الأمر شيء، وإنما حسابهم على الله عز وجل.

﴿٣٦ \_ ٣٧﴾ ﴿ولقد بعثنا في كل أمة رسولا أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت فمنهم من هدى الله ومنهم من حقت عليه الضلالة فسيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المكذبين \* إن تحرص على هداهم فإنّ الله لا يهدي من يضل وما لهم من ناصرين، يخبر تعالى أن حجته قامت على جميع الأمم، وأنه ما من أمة متقدمة أو متأخرة إلا وبعث الله فيها رسولاً، وكلهم متفقون على دعوة واحدة ودين واحد، وهو عبادة الله وحده لا شريك له ﴿أَن أعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت، فانقسمت الأمم بحسب استجابتها لدعوة الرسل وعدمها قسمین، ﴿فمنهم من هدی الله﴾ فاتبعوا المرسلين علماً وعِملاً، ﴿وَمُنْهُمُ من حُقت عليه الضلالة ﴾ فاتبع سبيل الغَيُّ.

﴿ فِسيروا في الأرض﴾ بأبدانك وقلوبكم ﴿فانظروا كيف كان عاقبةً المكذبين، فإنكم سترون من ذلك العجائب، فلا تجدون مكذباً إلا كان عاقبته الهلاك.

﴿إِن تحرص على هداهم، وتبذل جهدك في ذلك ﴿فإن الله لا يهدي من يضل الله ولو فعل كلَّ سبب لم يهده إلا الله ، ﴿ومالهم من ناصرين ﴾ ينصرونهم من عذاب الله ويقونهم

﴿٣٨ ـ ٤٠ ﴾ ﴿وأقسموا بالله جهد أيمانهم لا يبعث الله من يموت بلي وعدأ عليه حقأ ولكن أكثر الناس لا يعلمون \* ليبينَ لهمُ الذي يختلفون فيه وليعلم الذين كفروا أنهم كانوا كاذبين \* إنما قولنا لشيء إذا أردناه أن نقول له كن فيكون، تجبر تعالى عن المشركين المكذبين لرسوله، أنهم ﴿أُقْسَمُوا بِاللهِ جَهَّدُ أَيْمَانُهُ ﴾ أي:

لتَكْفُرُواْ عِمَا ءَالِيَّتِهُمُّ فَتُسَتَّعُواْ فَسَوْفَ تَعَالُونَ ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِمَا لَا يَعْلَمُونَ نَصِيبًا إِمَّا رَزَقْنَهُ مُّ تَاللَّهِ لَتُسْعَلُنَّ عَمَّا كُنتُمُّ فَنْتَرُونَ ﴿ وَيَجْعَلُونَ بِلَّوَ ٱلْمُنَّاتِ سُبْحَنَهُ وَلَكُمُ الْكَثْمَتُهُونَ ۞ وَإِذَا أَيْثِرَ أَعَدُهُمْ بِٱلْأَتَّى ظُلَّ وَجَهُهُ مُسْوَدًّا وَهُوَكَظِيمٌ ﴿ يَنَوَزَىٰ مِنَ ٱلْفَوْرِينِ سُوَّةِ مَا أَبُثِيرَ بِفِيَّ الْمُسِكُّهُ مَكَلِ هُونٍ أَمْر يَدُتُهُ فِي ٱلدُّلَا ۗ أَلَاسَآءَ مَا يَحُكُمُونَ ۞ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بَٱلْآخِرَةِ مَثَلُ ٱلسَّوْءِ ۗ وَلِقَوالْثَلُ ٱلْأَعْلَىٰ وَهُوۤٱلْعَرِيزُٱلْحَرَكِيهُ ۞ وَلَوْيُوَاخِذُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِظُلِّمِهِ مِمَّاثُرُكَ عَلَيْهَا مِن دَآبَتَةٍ وَلَكِن يُؤخِّن كُوْ إِلَّا أَجَل مُسَتَّى فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَشْكَ خِرُونَ سَاعَةً وَلَايَسْتَفْدِمُونَ ۞ وَيَجْعَلُونَ لِيَقِمَا يَكُوهُونَ وَتَصِفُ أَلْسِ لَنَهُ وَأَلْكَ لِبَ أَنَّ لَكُذُا لَكُسُنَى لَاجَرَعَأَنَّ لَمُمُ ٱلنَّارَ وَأَنَّهُم مُّفْرَهُونِ ۞ تَأْلَقُولُقَدُ أَرْسَلْنَآ إِلَىٰٓ أَمْرِ مِن قَبِيكَ فَرَيْنَ لَمُدُالْثَ يَطَلَقُ أَعْمَلُهُمْ فَهُو وَلِيْهُو وَٱلْسُومَ وَلَمُوْعَذَابُ أَلِيدُ ۞ وَمَا أَرَكْنَاعَلَيْكَ ٱلْكِنْبَ إِلَّالِيْبَيْنَ لَمَ اللَّهِ يَا خَتَلَفُوا فِيهِ وَهُدَى وَرَهُمَةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ۞ DESCRIPTION TO BE SEED TO

حلفوا أيماناً مؤكدة مغلظة على تكذيب الله، وأن الله لا يجعث الأموات، ولا يقدر على إحيائهم بعد أن كانوا تراباً، قال تعالى مكذباً لهم: ﴿بِلِّي﴾ سيبعثهم ويجمعهم، ليوم لا ريب فيه ﴿وعدا عليه حقا﴿ لا يخلفه ولا يغيره ﴿ولكن أكثر الناس لا يعلمون، ومن جهلهم العظيم إنكارهم للبعث والجزاء، ثم ذكر الحكمة في الجزاء والبعث، فقال: ﴿ليبِن لهم الذي يختلفون فيه﴾ من المسائل الكبار والصغار، فيبين حقائقها ويوضحها.

﴿وليعلم الذين كفروا أنهم كانوا كاذبين الحين يرون أعمالهم حسرات عليهم، وما نفعتهم آلهتهم التي يدعون مع الله من شيء لما جاء أمر ربك، وحين يرون ما يعبدون حطباً لجهنم، وتكور الشمس والقمر، وتتناثر النجوم، ويتضح لمن يعبدها أنها عبيد مسخرات، وأنهن مفتقرات إلى الله في جميع الحالات، وليس ذلك على الله بصعب ولا شديد، فإنه إذا أراد شيئاً قال له: كن فيكون، من غير منازعة ولا امتناع، بل يكون على طبق ما أراده

﴿ ٤١ ـ ٤٢ ﴾ ﴿ والنيس هاجروا

وَاللَّهُ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَّآءِ مَآءً فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَمُوْتِهَأَّ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَةً لِٰفَوْمِ يَسْمَعُونَ ۞ وَإِنَّ لَكُرُ فِي ٱلْأَفْلَمِ لَعِبْرَةً ۗ إِنَّ نَّنْقِيكُمْ تِمَّافِ بُطُونِهِ مِنْ يَيْنِ فَرْثِ وَدَمِ لِلَّنَّا خَالِصَاسَ آبِغَا لِلشَّلْرِيِينَ ۞ وَمِن تَمَرَّبَ ٱلنَّخِيلِ وَٱلْأَغْسَابِ تَشَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَّرَا وَرِزْقًا حَسَنًا ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلغَّيْلِ أَنِ ٱتَّغِذِى مِنَ ٱلْجِبَالِ بُوتًا وَمِنَ ٱلثَّبِرَوَهَا يَمْ مِثُونَ ۞ ثُرَّ كُلِي مِن كُلِّ الشَّمَرَتِ فَأَسْلُكِي سُبْلَ رَبِكِ ذُلُلاَ يَوْجُ مِنْ بَطُونِهَا شَرَابُ تَخَلِفُ أَلْوَانُهُ فِيهِ شِفَآهُ ّلِلنَّابِ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآنِكَ فَ لَفَوْمِ يَنَفَكَّرُونَ ۞ وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ ثُنَّمَ يَتُوفَ كُمْ ۗ وَمِنكُمْ مَن يُرَدُّ إِلَيَّ أَرْذَلِ الْعُمُرِلِكُنَّ لَايَعْلَمَرَبَعْ لَدَعِلْمِ شَيْئًا إِنَّ الْفَهَ عَلِيهٌ وَقِيرٌ ۞ وَٱللَّهُ فَضَلَ بَغْضَكُمْ عَلَىٰ بَغْضِ فِي ٱلرِّزْقِ فَمَا ٱلَّذِينَ فُضِّـ لُواُ بِرَآدِي رِرْفِقِهِ مِكَلَّى مَا مَلَكَ تَ أَيْمُنَهُ وَفَهُ فِيهِ سَوَلَا ٱلْهَيْعُمَةِ ٱللَّهِ يَحْمَدُونَ ۞ وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُم مِّنَّ أَنفُسِ كُمَّ أَزْوَلِهَا وَجَعَلَ لَكُم مِنْ أَزْوَا بِحُرْبَيِنَ وَحَفَدَةً وَرَزَقَكُم مِنْ ٱلطَّيِّبَنِّ أَفِي ٱلْبَطِلِ يُؤْمِنُونَ وَمِيْعَمَتِ ٱللَّهِ هُرُ يَكُفُنُرُونَ ۞ TOURSE IVE LEGICAL

STATISTE IN SECTION

في الله من بعد ما ظلموا لنبوئنهم في الدنيا حسنة ولأجر الآخرة أكبر لو كانوا يعلمون \* الذين صبروا وعلى ربهم يتوكلون، يخبر تعالى بفضل المؤمنين المتحنين ﴿الذين هاجروا في الله أي: في سبيله وابتغاء مرضاته ﴿من بعد ما ظلموا ﴾ بالأذية والمحنة من قومهم، الذين يفتنونهم ليردوهم إلى الكفر والشرك، فتركوا الأوطان والخلان، وانتقلوا عنها لأجل طاعة الرحمن، فذكر لهم ثوابين، ثوابا عاجلاً في الدنيا من الرزق الواسع والعيش الهنيء، الذي رأوه عياناً، بعدما هاجروا، وانتصروا على أعدائهم، وافتتحوا البلدان، وغنموا منها الغنائم العظيمة، فتمولوا، وآتاهم الله في الدنيا حسنة.

ولأجراك وعدهم الآخرة الله والكبرة وعدهم الله على لسان رسوله وأكبرة من أجر الدنيا، كما قال تعالى: (الذين امنوا وهاجروا وجاهدوا في سبيل الله بأموالهم وأنفسهم أعظم درجة عند الله وأولئك هم الفائزون \* يبشرهم رجم برحمة منه ورضوان وجنات لهم فيها نعيم مقيم \* خالدين فيها أبداً إن الله عنده أجر عظيم \* وقوله: ﴿ لو كانوا يعلمون \* أي: لو كان لهم علم ويقين يعلمون \* أي: لو كان لهم علم ويقين

بما عند الله من الأجر والثواب لمن آمن به وهاجر في سبيله، لم يتخلف عن ذلك أحد.

تم ذكر وصف أولياته فقال: (الذين صبروا) على أوامر الله وعن نواهيه، وعلى أقدار الله المؤلة، وعلى الأذية فيه والمحن (وعلى ربهم يتوكلون) أي: يعتمدون عليه في تنفيذ محابه، لا على أنفسهم. وبذلك تنجح أمورهم، وتستقيم أحوالهم، فإن الصبر والتوكل ملاك الأمور كلها، فما فات أحداً شيء من الخير إلا لعدم صبره، وبذل جهده فيما أريد منه، أو لعدم توكله واعتماده على الله.

﴿ ٤٣ ـ ٤٤ ﴾ ﴿ وما أرسلنا من قبلك إلا رجالا نوحي إليهم فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلَّمون \* بالبينات والزبر وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نزل إليهم ولعلهم يتفكرون، يقول تعالى لنبيه محمد ﷺ: ﴿وما أرسلنا من قبلك إلا رجالا الله أي: لست ببدع من الرسل، فلم نرسل قبلك ملائكة، بل رجالاً كاملين لا نساء، ﴿نُوحِي إليهم﴾ من الشرائع والأحكام ما هو من فضله وإحسانه على العبيد، من غير أن يأتوا بشيء من قِبَل أنفسهم، ﴿فاسألوا أهل الذكر﴾ أي: الكتب السابقة ﴿إِن كنتم لا تعلمون ابأ الأولين، وشككتم هل بعث الله رجالاً؟

فاسألوا أهل العلم بذلك، الذين نزلت عليهم الزبر والبينات، فعلموها وفهموها، فإنهم كلهم قد تقرر عندهم، أن الله ما بعث إلا رجالا يوحي إليهم من أهل القرى، وعموم هذه الآية فيها مدح أهل العلم، وأن أعلى أنواعه العلم بكتاب الله المنزل.

فإن الله أمر من لا يعلم بالرجوع إليهم في جميع الحوادث، وفي ضمنه تعديل لأهل العلم وتزكية لهم، حيث أمر بسؤالهم، وأن بذلك يخرج الجاهل

من التبعة، فدل على أن الله ائتمنهم على وحيه وتنزيله، وأنهم مأمورون بتزكية أنفسهم، والاتصاف بصفات الكمال.

وأفضل أهل الذكر أهل هذا القرآن العظيم، فإنهم أهل الذكر على الجقيقة، وأولى من غيرهم بهذا الاسم، ولهذا قال تعالى: ﴿وَانْوَلْنَا إِلَيْكَ الذَّكُرِ ﴾ أي: القرآن الذي فيه ذكر ما يحتاج إليه العباد من أمور دينهم ودنياهم، الظاهرة والباطنة، ﴿لتبين للناس ما نزل إليهم وهذا شامل لتبيين ألفاظه، وتبيين معانيه، ﴿ولعلهم يتفكرون ﴾ فيه، فيستخرجون من كنوزه وعلومه بحسب استعدادهم، وإقبالهم عليه.

﴿ ٤٥ ــ ٤٧ ﴾ ﴿ أَفَأَمِنَ الذِّينِ مَكُرُوا السيئات أن يخسف الله بهم الأرض أو يأتيهم العذاب من حيث لا يشعرون \* أو يأخذهم في تقلبهم فما هم بمعجزين \* أو يأخذهم على تخوف فإنّ ربكم لرؤوف رحيم﴾ هذا تخويف من الله تعالى لأهل الكفر والتكذيب وأنواع المعاصي، من أن ياخذهم بالعذاب على غِرَّة وهم لا يشعرون، إما أن يأخذهم العذاب من فوقهم، أو من أسفل منهم بالخسف وغيره، وإما في حال تَقَلُّبهم وشغلهم، وعدم خطور العذاب ببالهم، وإما في حال تخوُّفهم من العذاب، فليسوا بمعجزين لله، في حالة من هذه الأحوال، بل هم تحت قبضته ونوأصيهم بيده.

ولكنه رؤوف رحيم، لا يعاجل العاصين بالعقوبة، بل يمهلهم ويعافيهم ويعافيهم وهم يؤذونه ويؤذون أولياءه، ومع هذا يفتح لهم (١) أبواب التوبة، ويدعوهم إلى الإقلاع من السيئات التي تضرهم، ويعدهم بذلك أفضل الكرامات، ومغفرة ما صدر منهم من الذنوب، فَلَيْسْتَحِ للجرم من ربه أن تكون تعم الله عليه نازلة في جميع اللحظات (٢)، ومعاصيه نازلة في جميع اللحظات (٢)، ومعاصيه

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: عليهم.

صاعدة إلى ربه في كل الأوقات، وَلَيْعَلَمُ أَن الله يمهل ولا يهمل، وأنه إذا أخذ العاصي أخذه أخذ عزيز مقتدر، فَلْيَتُبْ إليه وَلْيَرْجِعْ في جميع أموره إليه، فإنه رؤوف رحيم.

فالبدار البدار إلى رحمته الواسعة وبره العميم، وسلوك الطرق الموصلة إلى فضل الرب الرحيم، ألا وهي تقواه والعمل بما يحبه ويرضاه.

﴿ ٤٨ \_ ٠ ٥ ﴾ ﴿أولم يسروا إلى مسا خلق الله من شيء يتفيؤ ظلاله عن اليمين والشمائل سبجدأ لله وهم داخرون \* وله يسجد ما في السماوات وما في الأرض من دابة والملائكة وهم لا يستكبرون \* يخافون ربهم من فوقهم ويفعلون ما يؤمرون، يقول تعالى: ﴿ أُولِم يروا ﴾ أي: الشاكون في توحيد ربهم وعظمته وكماله، ﴿إلى ما خلق الله من شيء ﴾ أي: إلى جميع مخلوقاته، وكيف تتفيأ أظلتها، ﴿عن اليمين، وعن ﴿الشمائل سجداً شه أي: كلها ساجدة لربها، خاضعة لعظمته وجلاله، ﴿وهم داخرون﴾ أي: ذليلون تحت التسخير والتدبير والقهر، ما منهم أحد إلا وناصيته بيد الله، وتدبيره عنده.

وفه يسجد ما في السماوات وما في الأرض من دابة من الحيوانات الناطقة والصامتة، والملائكة الكرام، حصهم بعد العموم لفضلهم وكثرة عبادتهم، ولهذا قال: عبد على كثرتهم، وعظمة أخلاقهم وقوتهم، كما قال تعالى: ولن يستنكف المسيح أن يكون عبداً لله ولا الملائكة المقرون المي

﴿ يَافُون ربهم من فوقهم لله المدحهم بكثرة الطاعة والخضوع شه مدحهم بالخوف من الله الذي هو فوقهم بالذات والقهر، وكمال الأوصاف، فهم أذلاء تحت قهره.

﴿ويفعلون ما يؤمرون ﴾ أي: مهما أمرهم الله تعالى امتثلوا لأمره، طوعاً واختياراً، وسجود المخلوقات لله تعالى قسمان: سجود اضطرار، ودلالة على

ما له من صفات الكمال، وهذا عام لكل مخلوق، من مؤمن وكافر، وبر وفاجر، وحيوان ناطق وغيره، وسجود اختيار يختص بأوليائه وعباده المؤمنين، من الملائكة وغيرهم [من المخلوقات].

(١٥ - ٥٥) ﴿ وقال الله لا تتخلوا الهين اثنين إنما هو إله واحد فإياي فارهبون \* وله ما في السموات والأرض وله الدين واصباً أفغير الله تتقون \* وما بكم من نعمة فمن الله ثم إذا مسكم الضر فإليه تجأرون \* ثم إذا كشف الضر عنكم إذا فريق منكم بربهم يشركون \* ليكفروا بما آتيناهم فتمتعوا فسوف تعلمون \* يأمر تعالى بعبادته وحده لا شريك له، ويستدل فقال: و ﴿ لا تتخذوا إلهين اثنين فقال: و ﴿ لا تتخذوا إلهين اثنين فقال: و ﴿ لا تتخذوا إلهين اثنين في إلهيته، وهو المواحد في الأوصاف العظيمة، متفرد بالأفعال الما

فكما أنه الواحد في ذاته، وأسمائه ونعوته وأفعاله، فَلْتُوْحُدوه في عبادته، ولهذا قال: ﴿فَإِياى فارهبون﴾ أي خافون، وامتثلوا أمري، واجتنبوا نهيي، من غير أن تشركوا بي شيئاً من المخلوقات، فإنها كلها لله تعالى مملوكة.

وله ما في السماوات والأرض وله الدين واصباكه أي: الدين، والعبادة، والذل في جميع الأوقات، لله وحده، على الخلق أن يخلصوه الله، وينصبغوا بعبوديته.

وأفغير الله تتقون من أهل الأرض أو أهل السماوات، فإنهم لا يملكون لكم ضراً ولا نفعاً، والله المنفرد بالعطاء والإحسان، وما يكم من نعمة فاهرة وباطنة ونمن الله لا أحد يشركه فيها، وثم إذا مسكم الفير من فقر ومرض وشدة وفإيه تجارون أي: تضجون بالدعاء والتضرع، لعلمكم أنه لا يدفع الضر والشدة إلا هو، فالذي انفرد بإعطائكم ما تكرهون، هو ما تحرون، هو

وَيَعْ بُدُوبَ كِن دُونِ اللَّهِ مَا لَايَدَيْكُ كُنُّرُ رِزْقًا مِنَ ٱلسَّكُوبَ وَٱلْأَرْضِ شَيْعًا وَلَايَسْ مَطِيعُونَ ۞ فَلَاتَضْمِ يُواْ لِنَّهِ ٱلْأَثْثَالُ إِنَّ أَلْقَهَ يَعْلَمُ وَأَسْتُمْ لِللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَثَلًّا عَبْدًا مَّنْلُوكًا لَايَقَدِرُ عَلَىٰ شَيْءِ وَمَن زَّنْفَكُهُ مِنَا رِزْقًا حَسَنًا فَهُوَيْمُنِفُ مِنْهُ سِنَوَاوَجَهُ رَأُهُلَ يَسْتَوُبِثُ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهُ مِنْ أَكَ تُرْهُرُ لَا يَعْ لَنُونَ ۞ وَضَرَّبَ أَمَّةُ مَثَكَا زَّجُلَيْنِ أَحَدُهُمَّا أَبْكُمُ لَايَقْدِرُعَلَىٰ شَيْءٍ وَهُوَكَ لَّعَالِمَوْلَكُ أَيْنَ عَايُوجَهِةُ لَا يَأْتِ بِحَدِيٌّ هِلْ يَسْتَوِى هُوَوَمَن يَأْمُنُ بِٱلْعَكَدْلِ وَهُوَعَلَىٰ صِرَاطِ مُسْتَقِيدٍ ۞ وَيَقْوعَنَاتُ التَكُونَةِ وَٱلْأَرْضُ وَمُكَا أَمْرُ ٱلسَّاعَةِ إِلَّا كُلَمْحِ ٱلْبَصَرِ أَوْهُواَ قُرْبُ إِنَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مَكِيرٌ ﴿ وَلَقَّهُ أَخْرَجَكُم مِنْ بُطُونِ أُمَّهَا يُصِحُّمُ لَاتَّعْلَمُونَ شَيَّنًا وَجَعَلَ لَكُو السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْدِدَةَ لَعَلَّكُو تَشَكُّونَ ﴾ ۞ أَلَرْيَرَوْأُ إِلَى ٱلطَّيْرِمُسَخِّرَتِ فِي جَوِّا لَسَمَّاءَ مَا يُمْسِكُهُنَّ DESCRIPTION TO SERVE الذي لا تنبغي العبادة إلا له وحده.

ولكن كثيراً من الناس، يظلمون أنفسهم، ويجحدون نعمة الله عليهم إذا نجاهم من الشدة فصاروا في حال الرخاء، أشركوا به بعض مخلوقاته الفقيرة، ولهذا قال:

﴿ليكفروا بسما آتيناهم أي: أعطيناهم، حيث نجيناهم من الشدة، وخلصناهم من المشقة، ﴿فتمتعوا﴾ في دنياكم قليلاً ﴿فسوف تعلمون﴾ عاقبة كفركم.

﴿٥٦ - ٢٠﴾ ﴿ويج عبليون لما لا يعلمون نصيبا ما رزقناهم تالله لتسألن عما كنتم تفترون ﴿ ويجعلون لله البنات سبحانه ولهم ما يشتهون \* وإذ بشر أحدهم بالأنثي ظل وجهه مسودأ وهو كظيم \* يتوارى من القوم من سوء ما بشربه أيمسكه على هون أم يسدسسه فسي الستسراب ألا سساء ما يحكمون \* للذين لا يؤمنون بالآخرة مثل السوء ولله المثل الأعلى وهو العزيز الحكيم المجبر تعالى عن جهل المشركين وظلمهم وافترائهم على الله الكذب، وأنهم يجعلون لأصنامهم التي لا تعلم ولا تنفع ولا تضر \_نصيباً مما رزقهم الله وأنعم به عليهم، فاستعانوا برزقه على الشرك به، وتقربوا به إلى أصنام منحوتة، كما قال تعالى: ﴿وجعلوا لله مما ذرأ من الحرث والأنعام نصيبا فقالوا هذا الله بزعمهم

وَاللّهُ مُعَالَ الْحَمْرِينَ وَكُرْ الْكَاوَجَعَلَ لَكُرُون جُلُودٍ

الْافَعْمِيمُوا مَنْ حَفْرَهُمَ الْمَنْ وَوَمُ اِفَاتِ حُمْرُ الْاَفْرِيمُونَ وَوَمُ اِفَاتِ حُمْرُ الْمَنْ وَمِنْ أَمْنِيمُ الْمَنْ وَوَمُ اِفَاتِ حُمْرُ اللّهِ وَمِنْ أَصْلَا اللّهُ اللّهُ وَجَعَلَ اللّهِ وَجَعَلَ اللّهِ وَجَعَلَ اللّهُ مَنْ اللّهُ وَجَعَلَ اللّهِ وَجَعَلَ اللّهُ مِنْ اللّهُ وَجَعَلَ اللّهُ وَجَعَلَ اللّهُ وَجَعَلَ اللّهُ مِنْ اللّهُ وَجَعَلَ اللّهُ مِنْ اللّهُ وَجَعَلَ اللّهُ مِنْ اللّهُ وَجَعَلَ اللّهُ مَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

وهذا لشركائنا، فما كان لشركائهم فلا يصل إلى الله الآية، ﴿لتسألُن عما كنتم تفترون ﴾ وتفال: ﴿لَهُ أَذُن لَكم أَم على الله تفترون \* وما ظن الذين يفترون على الله الكذب يوم القيامة ﴾ فيعاقبهم على ذلك أشد العقوبة

TO MEDICAL TO SERVICE OF

﴿ويجعلون لله البنات﴾ حيث قالوا عن الملائكة العباد القربين: إنهم بنات الله، ﴿ولهم ما يشتهون﴾ أي: لأنفسهم الذكور، حتى إنهم يكرهون البنات كراهة شديدة، فكان أحدهم من الغم الذي أصابه ﴿وهو كظيم الذي أصابه ﴿وهو كظيم بأنثى، وحتى إنه يفتضح عند أبناء جنسه، ويتوارى منهم من سوء ما بشر

ثم يعمل فكره ورأيه الفاسد فيما يصنع بتلك البنت التي بشر بها ﴿ أيمسكه على هون﴾ أي: يتركها من غير قتل على إهانة وذل ﴿ أم يدسه في التراب ﴾ أي: يدفنها وهي حية، وهو الوأد الذي ذم الله به المشركين، ﴿ ألا ساء ما يحكمون ﴾ إذ وصفوا الله بما لا يلق بجلاله، من نسبة الولد إليه.

ثم لم يكفهم هذا، حتى نسبوا له أزداً القسمين، وهو الإناث، اللاق يأنفون بأنفسهم عنها ويكرهونها، فكيف ينسبونها لله تعالى؟! فبئس الحكم حكمهم.

ولما كان هذا من أمثال السوء التي نسبها إليه أعداؤه المشركون، قال تعالى: ﴿لللين لا يؤمنون بالآخرة مثل السوء﴾ أي: المثل الناقص والعيب التام، ﴿وله المثل الأعلى﴾ وهو كل صفة كمال، وكل كمال في الوجود، فلله أحق به، من غير أن يستلزم ذلك نقصاً بوجه، وله المثل الأعلى في قلوب أوليائه، وهو التعظيم والإجلال والمعرفة.

﴿وهو العزيز﴾ الذي قهر جميع الأشياء، وانقادت له المخلوقات بأسرها، ﴿الحكيم﴾ الذي يضع الأشياء مواضعها، فلا يأمر ولا يفعل، إلا ما يحمد عليه ويُثنى على كماله فيه.

﴿ ١٦﴾ ﴿ ولو يؤاخذ الله الناس بظلمهم ما ترك عليها من دابة ولكن يؤخرهم إلى أجل مسمى فإذا جاء أجلهم لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون لا أخل تعالى ما افتراه الظالمون عليه، ذكر كمال حلمه وصبره فقال: ﴿ ولو يؤاخذ الله الناس بظلمهم ﴾ من غير زيادة ولا نقص، بظلمهم ﴾ من غير زيادة ولا نقص، الباشرين للمعصية وغيرهم، من أنواع المواب والحيوانات، فإن شؤم المعاصي يهلك به الحرث والنسل.

﴿ولكن يؤخرهم﴾ عن تعجيل العقوبة عليه إلى أجل مسمى، وهو يوم القيامة ﴿فإذا جاء أجلهم لا يستقدمون﴾ فليحدروا ما داموا في وقت الإمهال، قبل أن يجيء الوقت الذي لا إمهال فيه.

(17 - 37) ﴿ وي على ون لله ما يكرهون وتصف ألسنتهم الكذب أن لهم الحسنى لا جرم أن لهم النار وأنهم مفرطون \* تالله لقد أرسلنا إلى أعم من قبلك فزين لهم الشيطان أعمالهم فهو وليهم المذب أليم يحبر تعالى أن المشركين ﴿ يعملون لله ما يكرهون ﴾ من البنات، ومن الأوصاف من العبادات إلى بعض المخلوقات التي مي عبيد لله، فكما أنهم يكرهون، ولا

يرضون أن يكون عبيدهم \_وهم مخلوقون من جنسهم \_شركاء لهم فيما رزقهم الله، فكيف يجعلون له شركاء من عبيده؟!!

﴿و﴾ هم مع هذه الإساءة العظيمة أتصف ألسستهم الكذب أن لهم الحسنى أي: أن لهم الحالة الحسنة في الدنيا والآخرة، رد عليهم بقوله: ﴿لا جرم أن لهم النار وأنهم مفرطون﴾ مقدمون إليها، ماكثون فيها، غير خارجين منها أبداً.

بين تعالى لرسوله في أنه ليس هو أول رسول كُذُب فقال [تعالى]: ﴿تَاللهُ لِقَدُ أَرْسِلاً ﴾ رسلاً يدعونهم إلى التوحيد، ﴿وَزِين لهم الشيطان أعمالهم ﴾ فكذبوا الرسل، وزعموا أن ما هم عليه، هو الحق المنجي من كل مكروه، وأن ما دعت إليه الرسل فهو بخلاف ذلك، فلما زين لهم الشيطان أعمالهم، صار وليهم في الدنيا، فأطاعوه واتبعوه، وتولوه.

﴿أفتتخذونه وذريته أولياء من دوني وهم لكم عدو بئس للظالمن بدلاً ﴿ ولهم حيث تولوا عن ولاية الرحمن، ورضوا بولاية الشيطان، فاستحقوا لذلك عذاب الهوان.

(70% والله أنزل من السماء ماء فأحيا به الأرض بعد موتها إن في ذلك في ذلك لا يقلم لله في الله مواعظه وتذكيره، فيستدلون بذلك على أنه وحده المعبود، الذي لا تنبغي العبادة ولا له وحده، لأنه المنعم بإنزال المطر وإنبات جميع أصناف النبات، وعلى أنه على كل شيء قدير، وأن الذي أحيا الأرض بعد موتها قادر على إحياء الأموات، وأن الذي تشر هذا الإحسان لذو رحمة واسعة، وجود عظيم.

(17 - 77) (وإن لكم في الأنعام لعبرة نسقيكم مما في بطونه من بين فرث ودم لبنا حالصاً سائماً للشاربين \* ومن ثمرات النخيل والأعناب تتخلون منه سكراً ورزقاً حسناً إن في ذلك لآية لقوم يعقلون

أي: ﴿إِنْ لَكُم فِي الأَنْعَامِ﴾ التي سخرها الله لمنافعكم ﴿لعبرة﴾ تستدلون بها على كمال قدرة الله وسعة إحسانه، حيث أسقاكم من بطونها المشتملة على الفرث والدم، فأخرج من بين ذلك لبناً خالصاً من الكدر سائغاً للشاربين، للذته، ولأنه يسقي ويغذي، فهل هذه إلا قدرة إلهية لا أمور طبيعية.

فأي: شيء في الطبيعة يقلب العلف الذي تأكله البهيمة، والشراب الذي تشربه من الماء العذب والملح، لبناً خالصاً سائغاً للشاربين؟

وجعل تعالى لعباده من ثمرات النخيل والأعناب منافع للعباد ومصالح، من أنواع الرزق الحسن الذي يأكله العباد، طريّاً ونضيجاً، وحاضراً ومدخراً، وطعاماً، وشراباً يتخذ من عصيرها ونبيذها، ومن السكر الذي كان حلالاً قبل ذلك، ثم إن الله نسخ حِلَّ المسكرات، وأعاض عنها بالطيبات من الأنبذة، وأنواع الأشربة اللذيذة المباحة.

﴿إِنْ فِي ذَلِكَ لَآية لقوم يعقلون﴾ عن الله كمال اقتداره، حيث أخرجها من أشجار شبيهة بالحطب، فصارت ثمرة لذيذة وفاكهة طيبة، وعلى شمول رحمته، حيث عم (١) بها عباده ويسرها لهم، وأنه الإله المعبود وحده، حيث إنه المنفرد بذلك.

إنه النفرد بدلك.

( 17 - 17 ) ( وأوحى ربك إلى النحل أن اتخذي من الجبال بيوتاً ومن الشجر وتما يعرشون \* ثم كلي من كل الشمرات فاسلكي سبل ربك ذللا يخرج من بطونها شراب مختلف ألوانه فيه شفاء للناس إن في ذلك لآية لقوم يتفكرون في خلق هذه الهداية الصغيرة، التي هداها الله هذه الهداية الحجيبة، ويسبر لها المراعي، ثم الرجوع إلى بيوتها التي أصلحتها بتعليم الله لها وهدايته لها، ثم يخرج من بطونها هذا العسل اللذيذ، مختلف من بطونها هذا العسل اللذيذ، مختلف الألوان بحسب اختلاف أرضها

ومراعيها، فيه شفاء للناس من أمراض عديدة. فهذا دليل على كمال عناية الله تعالى، وتمام لطفه بعباده، وأنه الذي لا ينبغي أن يحب غيره ويدعى سواه.

﴿٧٠﴾ ﴿والله خلقكم ثم يتوفاكم ومنكم من يرد إلى أرذل العمر لكي لا يعلم بعد علم شيئا إن الله عليم قدير، يخبر تعالى أنه الذي خلق العباد ونقلهم في الخلقة، طوراً بعد طور، ثم بعد أن يستكملوا آجالهم، يتوفاهم، ومنهم من يعمره حتى ﴿يرد إلى أرذل العمر؟ أي: أخسه الذي يبلغ به الإنسان إلى ضعف القوى الظاهرة والباطنة، حتى العقل الذي هو جوهر الإنسان، يزيد ضعفه حتى إنه ينسى ما كان يعلمه، ويصير عقله كعقل الصبي، ولهذا قال: ﴿لَكِيلًا يَعَلُّمُ بِعَدُ علم شيئا، إن الله عليم قدير، أي: قد أحاط علمه وقدرته بجميع الأشياء، ومن ذلك ما ينقل به الأدمى من أطوار الخلقة، خلقاً بعد خلق، كما قال تعالى: ﴿الله الذي خلقكم من ضعف ثم جعل من بعد ضعف قوة ثم جعل من بعد قوة ضعفاً وشيبة يخلق ما يشاء وهو العليم القدير﴾.

﴿٧١﴾ ﴿والله فضل بعضكم على بعض في الرزق فما الذين فضلوا برادی رزقهم علی ما ملکت أیمانهم فهم فيه سواء أفبنعمة الله يجحدون؟ وهذا من أدلة توحيده، وقبح الشرك به، يقول تعالى: كما أنكم مشتركون بأنكم مخلوقون مرزوقون، إلا أنه تعالى ﴿ فَضَلَ بِعَضِكُم عَلَى بِعَضَ فِي الرِّزقَ ﴿ فجعل منكم أحراراً لهم مال وثروة، ومنكم أرقاء لهم، لا يملكون شيئاً من الدنيا، فكما أن سادتهم الذين فضلهم الله عليهم بالرزق ليسوا ﴿برادي رزقهم على ما ملكت أيمانهم فهم فيه سواء، ويرون هذا من الأمور المتنعة، فكذلك من أشركتم بها مع الله، فإنها عبيد ليس لها من الملك مثَّقال ذرة، فكيف تجعلونها شركاء لله تعالى؟!

هل هذا إلا من أعظم الظلم، والجحود لنعم الله؟!! ولهذا قال: ﴿أَفْبِنَعِمَةُ اللهُ يُحِدُونَ ﴿ فِلُو أَقْرُوا بالنعمة ونسبوها إلى من أولاها، لما أشركوا به أحداً.

﴿٧٢﴾ ﴿والله جعل لكم من أنفسكم أزواجاً وجعل لكم من أزواجاً وجعل لكم من أزواجكم بنين وحفدة ورزقكم من الطيبات أفبالباطل يؤمنون وبنعمة الله هم يكفرون ﴾ يخبر تعالى عن مِنته أزواجاً ليسكنوا إليها، وجعل لهم من أزواجاً ليسكنوا إليها، وجعل لهم من ويخدمونم، ويقضون حوائجهم، ويقضون حوائجهم، ويقضون حوائجهم، ورزقهم من الطيبات، من جميع المآكل والمشارب، والنعم ألظاهرة التي والمقدر العباد أن يحصوها.

﴿أَفْبِالْبِاطُلْ يَوْمَنُونُ وَبِنَعْمَةُ اللهُ هُمْ يَكُفُرُونَ ﴾ أي: أيؤمنون بالباطل الذي لم يكن شيئاً مذكوراً، ثم أوجده الله، وليس له من وجوده سوى العدم، فلا تخلق، ولا ترزق، ولا تدبر من الأمر شيئاً، وهذا عام لكل ما عبد من دون الله، فإنها باطلة، فكيف يتخذها المشركون من دون الله؟!!

﴿وبنعمة الله هم يكفرون﴾ يجحدونها على معاصي الله والكفر به، هل هذا إلا من أظلم الظلم، وأفجر الفجور، وأسفه السفه؟!!

(۷۳ ـ ۷۳) ﴿ ويعبدون من دون الله ما لا بملك لهم رزتا من السماوات والأرض شيستا ولا يستطيعون \* فلا تضربوا لله الأمثال إن الله يعلم وأنتم لا تعلمون \* ضرب الله مثلاً عبداً عملوكاً لا يقدر على شيء ومن رزقناه منا رزقاً حسناً فهو ينفق منه مسراً وجهراً هل يستوون الحمد لله بل أكثرهم لا يعلمون \* وضرب الله مثلاً رجلين أحدها أبكم لا يقدر على شيء وهو كل على مولاه أينما يوجهه وهو كل على مولاه أينما يوجهه

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: عمم.

لا يأت بخير هل يستوي هو ومن يأمر بالعدل وهو على صراط مستقيم﴾ يخبر تعالى عن جهل المشركين وظلمهم، أنهم يعبدون من دونه آلهة اتخذوها شركاء لله، والحال أنهم لا يملكون لهم رزقاً من السماوات والأرض، فلا ينزلون مطرأ ولا رزقاً، ولا ينبتون من نبات الأرض شيئاً، ولا يملكون مثقال ذرة في المسماوات والأرض، ولا يستطيعون لو أرادوا، فإن غير المالك للشيء ربما كان له قوة واقتدار على ما ينفع من يتصل به، وهؤلاء لا يملكون ولا يقدرون.

فهذه صفة الهتهم، كيف جعلوها مع الله، وشبهوها بمالك الأرض والسماوات، الذي له الملك كله، والحمد كله، والقوة كلها؟!!

ولهذا قال: ﴿فلاتضربوا لله الأمثال، المتضمنة للتسوية بينه وبين خلقه ﴿إِنَّ اللهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمُ لَا تَعْلَمُونَ﴾ فعلينا أن لا نقول عليه بلا علم، وأن نسمع ما ضربه العليم من الأمثال، فلهذا ضرب تعالى مثلين له ولمن يعبد من دونه، أحدهما عبد ملوك، أي: رقيق لا يملك نفسه، ولا يملك من المال والدنيا شيئاً، والثاني حُرِّ غَنِيٌّ قد رزقه الله منه رزقاً حسناً، من جميع أصناف المال وهمو كمريم محبب للإحسان، فهو ينفق منه سرأ وجهراً، هل يستوي هذا وذاك؟! لا يستويان مع أنهما مخلوقان، غير محال استواؤهما .

فإذا كانا لا يستويان، فكيف يستوي المخلوق العبد الذي ليس له ملك ولا قدرة، ولا استطاعة، بل هو فقير من جميع الوجوه، بالرب الخالق المالك لجميع الممالك، القادر على كل شيء؟!!.

ولهذا حمد نفسه، واحتص بالحمد بأنواعه، فقال: ﴿الحمد الله ﴾ فكأنه قيل: إذا كان الأمر كذلك فَلِمَ سوَّى الشركون آلهتهم بالله؟ قال: ﴿بِلِّ

العلم لم يتجرؤوا على الشرك العظيم. والمثل الثاني مثل ﴿رجلين أحدهما أبكم لل يسمع ولا ينطق و ﴿لا يقدر على شيءَ لا قليل ولا كثير ﴿وهو كل على مولاه﴾ أي: يخدمه مولاه، ولا يستطيع هو أن يخدم نفسه، فهو ناقص من كل وجه، فهل يستوي هذا ومن كان يأمر بالعدل وهو على صراط مستقيم، فأقواله عدل، وأفعاله مستقيمة، فكما أنهما لا يستويان، فلا يستوي من عُبدَ من دون الله وهو لا

يقدر على شيء من مصالحه، فلولا

قيام الله بها لم يستطع شيئاً منها،

لا يكون كفوأ وندأ لمن لا يقول إلا

الحق، ولا يفعل إلا ما يحمد عليه. ﴿٧٧﴾ ﴿ولله غيب السماوات والأرض وما أمر الساعة إلا كلمح البصر أو هو أقرب إن الله على كل شيء قدير، أي: هو تعالى المنفرد بغيب السماوات والأرض، فلا يعلم الخفايا والبواطن والأسرار إلا هو،

ومن ذلك علم الساعة ، فلا يدري أحد متى تأت إلا الله، فإذا جاءت وتجلت، لم تكن ﴿إلا كلمح البصر أو هو أَقْرِبِ ﴾ من ذلك، فيقوم الناس من قبورهم إلى يوم بعثهم ونشورهم، وتفوت الفرص لن يريد الإمهال، ﴿إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيَّءَ قَدْيُنَّ ﴾ في ال يستغرب على قدرته الشاملة إحياؤه

للموتي.

﴿٧٨﴾ ﴿والله أخرجكم من بطون أمهاتكم لا تعلمون شيئا وجعل لكم السمع والأبصار والأفئدة لعلكم تشكرون﴾ أي: هو المنفرد بهذه النعم حيث ﴿أخرجكم من بطون أمهاتكم لا تعلمون شيئاً ﴾ ولا تقدرون على شيء ثم إنه ﴿جعل لكم السمع والأبيصار والأفشدة الخيص هذه الأعضاء الثلاثة لشرفها وفضلها، ولأنها مفتاح لكل علم، فلا وصل للعبد علم إلا من أحد هذه الأبواب الثلاثة، وإلّا فسائر الأعضاء والقوي أكثرهم لا يعلمون ﴿ فلو علموا حقيقة الظاهرة والباطنة، هو الذي أعطاهم

إياها، وجعل ينميها فيهم شيئاً فشيئاً إلى أن يصل كل أحد إلى الحالة اللائقة به، وذلك لأجل أن يشكروا الله، باستعمال ما أعطاهم من هذه الجوارح في طاعة الله، فمن استعملها في غير ذلك كانت حجة عليه، وقابل النعمة بأقبح المقابلة.

√ ۲۹۶ ﴿ أَلَمُ يسروا إِلَى السطيسر مسخرات في جو السماء ما يمسكهن إلا الله إن فسى ذلك الآيات له وم يـؤمنون﴾ أي: لأنهم المنتفعون بآيات الله، المتفكرون فيما جعلت آية عليه، وأما غيرهم فإن نظرهم نظر لَهْو وغفلة، ووجه الآية فيها أن الله تعالى خلقها بخلقة تصلح للطيران، ثم سحر لها هذا الهواء اللطيف ثم أودع فيها من قوة الحركة وما قدرت به على ذلك، وذلك دليل على كمال حكمته وعلمه الواسع وعنايته الربانية بجميع مخلوقاته وكسال اقتداره، تسارك الله رب العالمين.

﴿٨٠ ــ ٨٣﴾ ﴿والله جعل لكم من بيوتكم سكنا وجعل لكم من جلود الأنعام بيوتا تستخفونها يوم ظعنكم ويوم إقامتكم ومن أصوافها وأوبارها وأشمارها أثاثاً ومتاعاً إلى حين \* والله جعل لكم مما خلق ظلالا وجعل لكم من الجبال أكناناً وجعل لكم سرابيل تقيكم الحر وسرابيل تقيكم بأسكم كذلك يتم نعمته عليكم لعلكم تسلمون \* فإن تولوا فإنما عليك البلاغ المين تربعرفون نعمة الله ثم ينكرونها وأكثرهم الكافرون﴾ يُذكّر تعالى عباده بعمه، ويستدعي منهم شكرها والاعتراف بها فقال: ﴿والله جعل لكم من بيوتكم سكناً ﴿ في الدور والقصور ونحوها، تُكِنُّكُمْ من الحر والبرد وتستركم، أنتم وأولادكم وأمتعتكم، وتتخذون فيها الغرف(١١ والبيوت التي هي لأنواع منافعكم ومصالحكم، وفيها حفظ لأموالكم وحرمكم، وغير ذلك من الفوائد المشاهدة، ﴿وجعل لكم من جُلُود

الأنعام) إما من الجلد نفسه، أو مما نبت عليه، من صوف وشعر ووبر.

﴿بيوتاً تستخفونها ﴾ أي: خفيفة المحمل، تكون لكم في السفر والمنازل التي لا قصد لكم في استيطانها، فتقيكم من الحر والبرد والمطر، وتقي متاعكم من المطر، ﴿وَ ﴾ جعل لكم ﴿من أصواف ها ﴾ أي: الأنعام ﴿وَ وَالْمِرِهِ الْمَائِلَ ﴾ وهذا شامل لكل ما يتخذ منها، من الآنية والأوعية والفرش والألبسة والأجلة،

﴿ومتاعاً إلى حين﴾ أي: تتمتعون بلدك في هذه الدنيا، وتنتفعون بها، فهذا المنياء وتنتفعون بها، فهذا مما سخر الله العباد لصنعته وعمله.

﴿والله جعل لكم مما خلق أي: من خلوقاته التي لا صنعة لكم فيها ﴿ طُلالا ﴾ وذلك ، كأظلة الأشجار والجبال ، والآكام ونحوها ، ﴿ وجعل لكم من الجبال أكناناً ﴾ أي: مغارات ، تكنكم من الحر والبرد والأمطار والأعداء .

﴿وجعل لكم سرابيل ﴾ أي: ألبسة وثياباً ﴿تقيكم الحر وثياباً ﴿تقيكم الحر ولم يذكر الله المبرد، لأنه قد تقدم أن هذه السورة أولها في أصول النعم، وآخرها في أصول النعم، فإنه من الضرورة، وقد ذكره في أولها في قوله ﴿لكم فيها دفء ومنافع ﴾.

وتقيكم بأسكم أي: وثياباً تقيكم وقت البأس والحرب، من السلاح، وذلك، كالدروع والزرد، ونحوها، كذلك يتم نعمته عليكم حيث أسبغ عليكم من نعمته عليكم من نعمة الله، ورأيتموها غامرة لكم من كل وجه وتسلمون لعظمته وتنقادون لأمره، وتصرفونها في طاعة موليها ومسديها، فكثرة النعم من الأسباب الجالبة من العباد مزيد الشكر، والثناء بها على الله تعلى، ولكن أبي الظالمون إلا تمردأ وعناداً.

ولهذا قال الله عنهم: ﴿ فَإِن تُولُوا﴾ عن الله وعن طاعته بعد ما ذُكُروا بنعمه وآياته، ﴿ فَإِنْما عليك البلاغ المبين﴾ أي: ليس عليك من هذايتهم وتوفيقهم شيء بل أنت مطالب بالوعظ والتذكير والإنذار والتحذير، فإذا أديت ما عليك، فحسابهم على الله، فإنهم يرون الإحسان، ويعرفون نعمة الله، ولكنهم ينكرونها ويجحدونها، ولكنهم الكافرون لا خير فيهم، وما ينفعهم توالي الآيات، لفساد مشاعرهم وسوء قصودهم، وسيرون متمرد على الله وعلى رسله.

﴿ ٨٤ \_ ٨٧﴾ ﴿ويوم نبعث من كل أمة شهيداً ثم لا يؤذن للذين كفروا ولا هم يستعتبون \* وإذا رأى الذين ظلموا العذاب فلا يخفف عنهم ولاهم ينظرون \* وإذا رأى الذين أشركواً شركاءهم قالوا ربنا هؤلاء شركاؤنا الذين كنا ندعو من دونك فألقوا إليهم القول إنكم لكاذبون \* وألقوا إلى الله يومئذ السلم وضل عنهم ما كانوا يفترون﴾ يخبر تعالى عن حال الذين كفروا في يوم القيامة، وأنه لا يقبل لهم عذر، ولا يرفع عنهم العقاب، وأن شركاءهم تتبرأ منهم، ويقرون على أنفسهم بالكفر والافتراء على الله، فقال: ﴿ ويوم نبعث من كل أمة شهيدا﴾ يشهد عليها بأعمالهم، وماذا أجابوا به الداعي إلى الهدي، وذلك الشهيد الذي يبعثه الله أزكى الشهداء وأعدلهم، وهم الرسل الذين إذا شهدوا تم عليهم الحكم.

ف ﴿لا يؤذن للذين كفروا﴾ في الاعتذار، لأن اعتذارهم بعد ما علم يقيناً بطلان ما هم عليه، اعتذار كاذب لا يفيدهم شيئا، وإن طلبوا أيضاً الرجوع إلى الدنيا، ليستدركوا لم يجابوا ولم يعتبوا، بل يبادرهم العذاب الشديد الذي لا يخفف عنهم من غير إنظار ولا إمهال من حين يرونه، لأنهم لا حساب عليهم لأنهم لا حسنات لهم، وإنما يعداً عمالهم وتحصى، ويوقفون عليها ويقررون بها ويفتضحون.

الَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَهِيل اللَّهِ رِدْنَاهُمْ عَذَا إِافَوْقَ ٱلْعَذَابِ بِمَاكَانُواْ يُفْسِدُونَ ﴿ وَيُوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلُأُمْتَةِ شَهَيدًا عَلَيْهِ مِنْ أَنْفُسِهِ رُّوَ وَجُنْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَىٰ هَنَّوُلِآهِ وَزُزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بَيْكَالِّكُلُ هَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْدَةً وَكُنْسَرَى الْمُسْلِمِينَ ﴿ \* إِنَّ ٱللَّهُ يَأْمُرُ بِٱلْعَكَدُلِ وَٱلْإِحْسَلِينِ وَإِيتَآبِي ذِىٱلْقُرُيِّ وَيَنْهَىٰ عَيْرَٱلْفُخْلَةِ وَلَلْنَكُ رِوَالْبُغَى يَعِظُكُمْ لَمَنَّاكُمْ تَنَكَّرُ تَنَكَّرُونَ ۞ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ إِذَا عَلَهَدتُّرُ وَلَا نَنقُضُواْ ٱلْأَيْمُنَ بَعَّدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدُّ جَعَلْتُدُواللهَ عَلَيْكُمُ كَيْسِيلًا إِنَّاللَهَ يَعْلَمُ مَا لَفَعَلُونَ ۞ وَلَا تَكُونُوا كَالِّي فَقَضَتْ غَزْلَهَا مِنْ بَعْدِ قُوْمَ أَنكَ لَنَا لَنَّغِذُونَ أَيْلَكُو دَخَكُ لِيَنكُ أَنْ تَكُونَ أَمَّتُهُ هِنَ أَرْفَامِنْ أَمَّةٍ إِنَّا يَبْلُوكُمُ ٱلَّهُ بِعِدًّا وَلَيُبِيِّنَ لَكُمْ مِوْمَ الْقِيكَمَةِ مَاكُنتُوفِيهِ تَخْلِفُونَ ٥ وَلَوْشَاءَ أَلَهُ لَجَعَلَكُمْ أَأَنَّهُ وَلِحِدَةً وَلَكِن يُضِلُّ مَن يَشَاأَهُ وَيَهْدِى مَن يَشَاءُ وَلَشَتَالُنَ عَمَا كُنتُهُ رَبَّهُ مَلُونَ ۞ 

﴿وإذا رأى الله بسن أشسركوا شركاءهم﴾ يوم القيامة وعلموا بطلانها، ولم يمكنهم الإنكار

﴿قالوا ربنا هؤلاء شركاؤنا الذين كنا ندعو من دونك ليس عندها نفع ولا شفع، فنوهوا بأنفسهم ببطلانها، وكفروا بها، وبدت البغضاء والعداوة بينهم وبينها، ﴿فألقوا إليهم القول》 أي ردت عليهم شركاؤهم قولهم، فقالت لهم: ﴿إِنكم لكاذبون》 حيث جعلتمونا شركاء لله، وعبدتمونا معه، فلم نامركم بذلك، ولا زعمنا أن فينا استحقاقاً للألوهية، فاللوم عليكم.

فحيئذ استسلموا لله، وخضعوا لحكمه، وعلموا أنهم مستحقون للعذاب.

وضل عنهم ما كانوا يفترون فدخلوا النار، وقد امتلات قلوبهم من مقت أنفسهم، ومن حمد ربهم، وأنه لم يعاقبهم إلا بما كسوا.

﴿٨٨﴾ ﴿الذين كفروا وصدوا عن سبيل الله زدناهم عذاباً فوق العذاب بما كانوا يفسدون ﴿ حيث كفروا بأنفسهم ، وكذبوا بآيات الله ، وحاربوا رسله ، وصدوا الناس عن سبيل الله ، وصاروا دعاة إلى الضلال ، فاستحقوا مضاعفة العذاب ، كما تضاعف جرمهم ، وكما أض الله .

﴿٨٩﴾ ﴿ويوم نبعث في كل أمة شهيداً عليهم من أنفسهم وجئنا بك

HART PARTY وَلَا لَتَنْخِذُ قُلْ أَيْمُانَكُمْ مَخَلًا بَيْنَكُمْ فَكُرِّلَ قَدْمُ لِمُعْدَ ثُوتِهَا وَتَذُوقُواْ ٱلسُّوَءَ مِمَا صَدَدَتُ مُعَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَكُمُ عَذَابٌ عَظِيرٌ ۞ وَلَانَشْتَرُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ ثَنَّا قَلِيلًا إِنَّا عِندَ ٱللَّهِ هُوَ خَيْرًا لِّكُرْ إِن كُنتُهُ تَعْ أَمُونَ ۞ مَاعِندَكُمُ يَّفَذُ وَمَاعِندَالَقُوبَاقِّ وَلَنَجْ نِيَنَّ اَلَّذِيبَ صَبَرُوٓاْ أَجْرَهُمْ بِأَحْكِنِ مَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞ مَنْ عَيْلَ صَلِيحًا مِن ذَكَرِ أَوْأَنْنَىٰ وَهُومُؤُمِنَّ فَلَكُمْ يَنَاهُ حَلَوْهَ طَيْبَةً وَلَيْحَ لَلَهُمْ وَلَيْحَمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَاكَ الْوَأْيَعْ مَلُوبَ ۞ فَإِذَا قَرْأَتَ ٱلْقُرَّانَ فَأَمْ عَيِدٌ بِأَلْفَهِ مِنَ ٱلشَّيْطَ إِنْ ٱلرَّجَدِ عِي إِنَّهُ لِيْنَ لَهُ إِ سُلَطَنَّهُ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّ لُونَ ۞إِنَّمَا سُلْطَلْنُهُ مِتَلَى ٱلَّذِينَ يَتُوَلَّوْنَكُ وَٱلَّذِينَ هُمْ بِيهِ ـ مُشْرِكُونَ ۞ وَإِذَابِدُّكْ ٓ اَبِيَّةُ مَّكَ اللَّهُ مَّكَ اللَّهُ مُسْكَانَ اللَّهِ اللَّهِ وَالْمَنَأَعْ لَمْ مِالْيُزِلُ قَالُواْ إِنَّكَا أَنتَ مُفْ يَزِّجِكُ أَكُ يُرْفُرُ لَا يَعْمُ لَمُونَ ﴾ ﴿ قُلْ زَلَّهُ رُوحُ ٱلْقَدُّسِ مِن زَّيْكَ بِالْمَقَّ لِمُثَيِّتَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَهُ مَدى وَلَيْسَرَى الْمُسْلِدِينَ ۞

شهيداً على هؤلاء ونزلنا عليك الكتاب تبياناً لكل شيء وهدى ورحمة وبشرى للمسلمين لا ذكر فيما تقدم أنه يبعث هفي كل أمة شهيداً ذكر ذلك أيضاً هنا، وخص منهم هذا الرسول الكريم فقال: ﴿وجئنا بك شهيداً على هؤلاء ﴾ أي: على أمتك، تشهد عليهم بالخير والشر، وهذا من كمال عدل الله تعالى، أن كل رسول يشهد على أمته، لأنه أعظم اطلاعاً من غيره على أعمال أمته، وأعدل وأشفق من أن يشهد عليهم إلا بما يستحقون.

TO SERVICE TYN LEGISLE

وهذا كقوله تعالى: ﴿وكذلك جعلناكم أمة وسطاً لتكونوا شهداء على الناس ويكون السرسول عليكم شهيداً﴾

وقال تعالى: ﴿فكيف إذا جئنا من كل أمة بشهيد وجئنا بك على هؤلاء شهيداً \* يومئنا بك على هؤلاء وعصوا الرسول لو تسوى جهم الأرض وقوله: ﴿ونزلنا عليك الكتاب تبياناً لكل شيء في أصول وكل ما يحتاج إليه العباد، فهو مبين فيه جلية، حتى إنه تعالى يثني فيه الأمور الكبار، التي يحتاج القلب لمرورها عليه كل وقت، وإعادتها في كل ساعة، ويعيدها ويبديها بألفاظ في كل ساعة، ويعيدها ويبديها بألفاظ ختلفة وأدلة ويعيدها ويبديها بألفاظ ختلفة وأدلة متنوعة، لتستقر في القلوب فتثمر من

الخير والبر بحسب ثبوتها في القلب، وحتى إنه تعالى يجمع في اللفظ القليل الواضح معاني كثيرة، يكون اللفظ لها كالقاعدة والأساس، واعتبر هذا بالآية التي بعد هذه الآية، وما فيها من أنواع الأوامر والنواهي التي لا تحصي، فلما كان هذا القرآن تبياناً لكل شيء، صار حجة الله على العباد كلهم. فانقطعت به حجة الظالمين، وانتفع به المسلمون، فصار هدي لهم يهتدون به إلى أمر دينهم ودنياهم، ورحمة ينالون به كل خير في الدنيا والآخرة. فالهدى ما نالوه به من علم نافع، وعمل صالح، والرحمة ما ترتب على ذلك من ثواب الدنيا والآخرة، كصلاح القلب وبره وطمأنينته، وتمام العقل الذي لا يتم إلا بتربيته على معانيه، التي هي أجل المعاني وأعلاها، والأعمال الكريمة والأخلاق الفاضلة، والرزق الواسع، والنصر على الأعداء بالقول والفعلَ، ونيل رضا الله تعالى، وكرامته العظيمة التي لا يعلم ما فيها من النعيم المقيم إلا الرب الرحيم:

والإحسان وإيتاء ذي القربى وينهى عن والإحسان وإيتاء ذي القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلكم يشمل العدل الذي أمر الله به، يشمل العدل في حقه، وفي حق عباده، فالعدل في ذلك، أداء الحقوق كاملة موفرة بأن يؤدي العبد ما وحق عباده، ويعامل الخلق بالعدل وحق عباده، ويعامل الخلق بالعدل ولاينه، سواء في ذلك ولاية الإمامة الخليفة ونواب القاضى.

والعدل هو ما فرضه الله عليهم في كتابه، وعلى لسان رسوله، وأمرهم بسلوكه، ومن العدل في المعاملات، أن تعاملهم في عقود البيع والشراء وسائر المعاوضات، بإيفاء جميع ما عليك، فلا تبخس لهم حقاً، ولا تغشهم، ولا تخدعهم وتظلمهم.

مستحب، وذلك كنفع الناس بالمال والبدن والعلم، وغير ذلك من أنواع النفع، حتى إنه يدخل فيه الإحسان إلى الحيوان البهيم المأكول وغيره.

وخص الله إيتاء ذي القربى \_ وإن كان داخلاً في العموم \_ لتأكد حقهم، وتعين صلتهم وبرهم، والحرص على ذاك.

ويدخل في ذلك جميع الأقارب، قريبهم وبعيدهم، لكن كل ما كان أقرب كان أحق بالبر.

وقوله: ﴿وينهى عن الفحشاء﴾ وهو كل ذنب عظيم استفحشته الشرائع والفطر، كالشرك بالله، والقتل بغير حق، والزنا، والسرقة، والعجب، والكبر، واحتقار الخلق، وغير ذلك من الفواحش.

ويدخل في المنكر كل ذنب ومعصية متعلق بحق الله تعالى.

وبالبغي كل عدوان على الخلق، في الدماء والأموال والأعراض.

فصارت هذه الآية جامعة لجميع المأمورات والمنهيات، لم يبق شيء إلا دخل فيها، فهذه قاعدة ترجع إليها سائر الجزئيات، فكل مسألة مشتملة على عنال أو إحسان أو إيناء ذي القربي، فهي عاأمر الله به.

وكل مسألة مشتملة على فحشاء أو منكر أو بغي، فهي مما نهى الله عنه. وبها يعلم حسن ما أمر الله به، وقبح ما نهى عنه، وبها يعتبر ما عند الناس من الأقوال، وترد إليها سائر الأحوال، فتبارك من جعل في كلامه، الهدى، والشفاء، والنور، والفرقان بين جميع الأشياء.

ولهذا قال: ﴿يعظكم ﴾ به أي: بما بينه لكم في كتابه ، بأمركم بما فيه غاية صلاحكم ، ونهيكم عما فيه مضرتكم . ﴿لملكم تذكرون ﴾ ما يعظكم به ، فتفهمونه وتعقلونه ، فإنكم إذا تذكرتموه وعقلتموه ، عملتم بمقتضاه ، فسعدتم سعادة لا شقاوة معها .

فلما أمر بما هو وأجب في أصل الشرع، أمر بوفاء ما أوجبه العبد على نفسه فقال:

﴿ ٩٢ ـ ٩٢﴾ ﴿ وأوفوا بعهد الله إذا عاهدتم ولا تنقضوا الأيمان بعد توكيدها وقد جعلتم الله عليكم كفيلا إن الله يعلم ما تفعلون \* ولا تكونوا كالتي نقضت غزلها من بعد قوة أنكاثا تتخذون أيمانكم دخلاً بينكم أن تكون أمة هي أربى من أمة إنما يبلوكم الله به وليبينن لكم يوم القيامة ما كنتم فيه تختلفون \*

وهذا يشمل جميع ما عاهد العبد عليه ربه، من العبادات والنذور والأيمان التي عقدها، إذا كان الوفاء بها برأ، ويشمل أيضاً ما تعاقد عليه هو وغيره، كالعهودبين التعاقدين، وكالوعد الذي يعده العبد لغيرة، ويؤكده على نفسه، فعليه في جميع ذلك الوفاء وتتميمها مع القدرة، ولهذا نهى الله عن نقضها فقال: ﴿ولا تنقضوا الأيمان بعد توكيدها كالمعقدها على اسم الله تعالى: ﴿وقد جعلتم الله عليكم، أيها المتعاقدان ﴿كفيلا﴾ فلا يحل لكم أن لا تحكموا ما جعلتم الله عليكم كفيلاً، فيكون ذلك ترك تعظيم لِله واستهانة به، وقد رضي الأخر منك باليمين، والتوكيد الذي جعلت الله فيه كفيلاً. فكما التمنك وأحسن ظنه فيك، فلتف له بما قلت

﴿إِنْ الله يعلم ما تفعلون﴾ يجازي كل عامل بعمله، على حسب نيته ومقصده.

﴿ولا تكونوا﴾ في نقضكم للعهود بأسوأ الأمثال وأقبحها وأدلها على سفه متعاطيها، وذلك ﴿كالتي﴾ تغزل غزلاً قوياً، فإذا استحكم وتم ما أريد منه نقضته فجعلته ﴿أَيْكَاتًا﴾ فتعبت على الغزل، ثم على النقض، ولم تستفد سوى الخيبة والعناء، وسفاهة العقل، ونقص الرأي، فكذلك من نقض ما عاهد عليه، فهو ظالم جاهل سفيه، ناقص الدين والمروءة.

وقوله: ﴿تتخلون أيمانكم دخلاً بينكم أن تكون أمة هي أربي من أمة﴾

أي: لا تنبغي هذه الحالة منكم، تعقدون الأيمان المؤكدة، وتنتظرون فيها الفرص، فإذا كان العاقد لها ضعيفاً غير قادر على الآخر، أتمها، لا لتعظيم العقد واليمين، بل لعجزه. وإن كان قوياً، يرى مصلحته الدنيوية في نقضها، نقضها غير مبال بعهد الله ويمينه.

كل ذلك دوراناً مع أهوية النفوس، وتقديماً لها على مراد الله منكم، وعلى المروءة الإنسانية، والأخلاق المرضية، لأجل أن تكون أمة أكثر عدداً وقوة من الأخرى.

وهذا ابتلاء من الله وامتحان يبتليكم الله به حيث قيض من أسباب المحن الذي يمتحن به الصادق الوفي من الفاجر الشقى.

﴿وليبيننَّ لكم يوم القيامة ما كنتم فيه تختلفون﴾ فيجازي كلا بما عمل، ويخزي الغادر.

﴿٩٣﴾ ﴿ولو شاء الله لجملكم أمة واحدة ولكن يضل من يشاء ويهدي من يشاء ولتسألن عما كنتم تعلمون﴾ أي إلى شاء الله لجمع الناس على الهدى وجعلهم ﴿أمة واحدة﴾ ولكنه تعلل المنفرد بالهداية والإضلال، وهدايته وإضلاله من أفعاله التابعة لعلمه وحكمته، يعطي الهداية من يستحقها فضلاً، ويمنعها من لا يستحقها عدلاً. وشر، فيجازيكم عليها أتم الجزاء وأعدله.

﴿ ٩٤﴾ ﴿ ولا تتخذوا أيمانكم دخلاً بينكم فتزل قدم بعد ثبوتها وتذوقوا السوء بما صددتم عن سبيل الله ولكم عذاب عظيم ﴾ أي: ﴿ ولا تتخذوا أيمانكم ﴾ وعهودكم ومواثيقكم تبعا لأهوائكم، متى شئتم وفيتم بها، ومتى شئتم نقضتموها، فإنكم إذا فعلتم ذلك، تزل أقدامكم بعد ثبوتها على الصراط المستقيم . ﴿ وتذوقوا السوء ﴾ أي: العذاب الذي يسوء كم ويجزنكم ﴿ بما صددتم عن سبيل الله ﴾ حيث ضللتم وأضللتم غيركم ﴿ ولكم عذاب عظيم ﴾ مضاعف .

**医** 11 (4.00) وَلَقَادُ مَعْ لَمُ أَنَّهُ وَيَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَالِمُهُ بِسَرَّالِكِ الْمُ الَّذِي يُلْحِدُ وَنَ إِلَيْهِ أَعْجَدِيٌّ وَهَلَذَا لِسَانُ عَرَيْنٌ النَّبِيثُ ۞ إِنَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِعَايِنَتِ اللَّهِ لَايَهْدِيهِ مُآلَقَهُ وَلَهُ مُعَذَابُ أَلِيدُ ۞ إِنَّمَا يَفْتَرِي ٱلْكَذِبَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِعَالِتِ اللَّهِ وَأُولَكِيكَ هُ مُأَلِّكَ لِذِبُونَ ۞ مَن كَغَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدٍ إِيمَلِيهِ إِلَّامِّنْ أَحْدِهِ وَقَلْتُهُ مُظْلَمَيِنُّ إِلَّامِكَنِ وَلَكِينَمِّن شَرَحَ بِٱلْكُفْرِصَدْرًا فَعَلَيْهِمْ عَضَبُ مِنْ ٱللَّهِ وَلَمُ مُوعَذَابُ عَظِيرٌ ۞ ذَٰلِكَ بِأَنْهُمُ أَسَتَحَبُّوا ٱلْحَيَاةَ ٱلدُّنْيَاعَلَى ٱلْآخِرَةِ وَأَنَّ ٱللَّهَ لَايَهْدِي ٱلْفَوْمِ ٱلْكَفِرِينَ ۞ أُوَلَيْهِكَ ٱلَّذِينَ مَلَّبَعَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَسَمْعِهِمْ وَأَبْسَارِهِمَّ وَأُوْلَلْهِكَ هُوُ الْغَلْفِلُونَ ۞ لَاحْرَرُ أَنَّهُمَّ فِي ٱلْآخِرَةِهُ مُوَّالْخَلِيسُرُونَ ۞ ثُمَّ إِنَّ رَيَّاكَ لِلَّذِينَ هَاجَ رُواْ مِنْ بَعْدِمَا فَيْنُواْثُمَّ جَلَهَ دُواْ و وصريروا إن رَبِّك مِنْ بَعْدِهَا لَعَفُورٌ رَجِيهُ ٥ AND AND WELL OF THE PARTY OF TH

﴿ ٩٥ – ٩٧﴾ ﴿ ولا تشتروا بعهد الله ثمناً قليلاً إنما عند الله هو خير لكم عند الله باق ولنجزين الذين صبروا أجرهم بأحسن ما كانوا يعملون \* من عمل صالحاً من ذكر أو أنشى وهو مؤمن فلنحيينه حياة طيبة ولنجزينهم أجرهم بأحسن ما كانوا يعملون ﴾ يكذر تعالى عباده من نقض العهود والأيممان، لأجل مستاع الدنيا وحطامها، فقال:

ولا تشتروا بعهد الله ثمناً قليلاً تنالونه بالنقض وعدم الوفاء فإنما عند الله من الثواب العاجل والأجل لمن آثر رضاه، وأوفى بما عاهد عليه الله فهو خير لكم من حطام الدنيا الزائلة فإن كنتم تعلمون في الدنيا الزائلة في الرضاء الذنيا الزائلة في الدنيا الزائلة في الدنيا الزائلة في الزائلة في الدنيا الزائلة في الزائلة في الدنيا الزائلة في الدنيا الزائلة في الدنيا الزائلة في الزائلة في الدنيا الزائلة الذائلة في الدنيا الزائلة في الزائلة الذائلة في الدنيا الزائلة في الدنيا الذائلة في الدنيا الزائلة في الدنيا الزائلة في الدنيا الذائلة في الدنيا الذائل

فاتروا ما يبقى على ما يمنى، فإن الذي عندكم ولو كثر جداً، لا بد أن فينفك، ووما عند الله باق ببقائه، لا يفنى ولا يزول، فليس بعاقل من آثر الفاني الخسيس على الباقي النفيس، وهذا كقوله تعالى: ﴿بل تؤثرون الحياة الدنيا \* والآخرة خير وأبقى ﴿ وما عند الله خير للأبرار ﴿ وَفِي هذا الحث والترغيب على الزهد في الدنيا. خصوصاً الزهد المتعين، وهو الزهد فيما يكون ضرراً على العبد، ويوجب له الاشتغال عما أوجب الله عليه، وتقديمه على أوجب الله عليه، وتقديمه على أوجب الله عليه،

n Stille in \* يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْيِنِ تُحَكِيلُ عَن نَفْسِهَا وَتُوَقِّ كُلُّ نَفْسِ مَاعَمِلَتْ وَهُمْ لَايُظْلَمُونَ ۞ وَخَرَبُ اللَّهُ مَثَلًا قَرْبَةً كَانَتْ المِنكَةُ مُطْمَيِنَةً يَأْتِهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِنْكُلِّ مَكَانِ فَكُفَرَتْ بِأَنْعُمِ أَلَيْهِ فَأَذَا قَهَا أَلْفَهُ لِيكَاسَ ٱلْحُوعِ وَٱلْخُوْفِ بِمَاكَانُواْيَصْنَحُونَ ۞ وَلَقَدْجَآءَهُمُ رَسُولٌ مِنْهُمُ وَنَكُدُّ بُوهُ فَأَحَا هُمُ الْعَالَاتِ وَهُوطَالِمُونَ 🕲 فَكُنُواْمِمَا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ عَلَاكَ طَيِّبًا وَٱشْكُرُواْ يَعْمَتَ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ لَقَبْدُونَ ۞ إِغَّا حَرَّمَ عَلِيْكُمُ ٱلْمُسْتَةَ وَالْدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِيْزِيرِ وَمَّا أَهِلَ لِحَيْرِ اللَّهِ بِعِيْفَهَنِ أَضْطُرَ غَيْرَبَاغِ وَلَاعَادِ فَإِنَ أَلِنَّهُ عَفُورٌ رُجِّيتُ ﴿ ٥ وَلَاتَغُولُوا لِمَا نَصِفُ أَلْبَ نَتُكُمُّ ٱلۡكَ نِبَ هَٰذَا حَلَالٌ وَهَٰذَا حَرَامٌ لِّنَفْ مَّرُواْ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبِّ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَفْمُّرُونَ عَلَى ٱلْمَوْالْكَيْبَ لَايِقُولِحُونَ ﴿ مَتَنَاعُ قِلِيلٌ وَلِحُنْهُ عَذَابٌ أَلِيدٌ ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَادُولُ حَرَمْنَا مَا قَصَصَنَا عَلَيْكَ مِن قَبْلُ ۗ وَمَاظَامُنْكُهُمْ وَلَلْكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ ويَظْلِمُون ٥ MODERAL TA- MARKETON

حق الله، فإن هذا الزهد وإجب.

ومن الدواعي للزهد أن يقابل العبد لذات الدنيا وشهواتها بخيرات الآخرة، فإنه يجد من الفرق والتفاوت ما يدعوه إلى إيثار أعلى الأمرين [وليس الزهد المدوح هو الانقطاع للعبادات القاصرة كالبصلاة والصيام والذكر، ونحوها، بل لا يكون العبد راهداً زهدا صحيحا حتى يقوم بما يقدر عليه من الأوامِر الشرعية الظاهرة والباطنة، ومن الدعوة إلى الله وإلى دينه بالقول والفعل، فالزهد الحقيقي هو الزهد فيما لا ينفع في الدين والدنيا، والرغبة والسعي في كل ما ينفع](١).

﴿ولنجزين الذين صبروا﴾ على طاعة الله، وعن معصيته، وفطموا نفوسهم عن الشهوات الدنيوية الضرة بدينهم ﴿أجرهم بأحسن ما كانوا يعملون، الحسنة بعشر أمثالها، إلى سبع مئة ضعف، إلى أضعاف كثيرة، فإن الله لا يضيع أجر من أحسن عملاً، ولهذا ذكر جزاء العاملين في الدنيا والآخرة، فقال:

﴿ مِن عِملِ صِالحاً مِن ذكر أو أنثى وهو مؤمن، فإن الإيمان شرط في صحة الأعمال الصالحة وقبولها، بل لا تبسمي أعمالاً صالحة، إلا بالإيمان، والإيمان مقتض لها، فإنه

التصديق الجازم المثمر لأعمال الجوارح من الواجبات والمستحبات، فمن جمع بين الإيمان والعمل الصالح ﴿فلنحيينه حياة طيبة ﴿ وذلك بطمأنينة قلبه ، وسكون نفسه، وعدم التفاته لما يشوش عليه قلبه، ويرزقه الله رزقاً حلالا طيباً، من حيث لا يحتسب. ﴿ولنجزينهم﴾ في الآخرة ﴿أجرهم بأحسن ما كانوا يعملون، من أصناف اللذات، مما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر. فيؤتيه الله في الدنيا حسنة، وفي الأخرة حسنة .

﴿٩٨ - ١٠٠ ﴾ ﴿فإذا قرأت القرآن فاستعذ بالله من الشيطان الرجيم \* إنه ليس له سلطان على الذين آمنوا وعلى ربهم يتوكلون \* إنما سلطانه على الذين يتولونه والذين هم به مشركون، أي: فإذا أردت القراءة لكتاب الله، الذي هو أشرف الكتب وأجلها، وفيه صلاح القلوب، والعلوم الكثيرة، فإن الشيطان أحرص ما يكون على العبد عند شروعه في الأمور الفاضلة، فيسعى في صرفه عن مقاصدها ومعانيها .

فالطريق إلى السلامة من شره عيب وخيانة وأفة. الالتجاء إلى الله، والاستعادة به من شره، فيقول القارىء: «أعوذ بالله من الشيطان الرجيم» متدبراً لمعناها، معتمداً بقلبه على الله في صرفه عنه، مجتهدأ فيي دفع وساوسه وأفكاره الرديئة، مجتهداً على السبب الأقوى في دفعه، وهو التَّحلِّي بحلية الإيمان والتوكل.

> فإن الشيطان ﴿ليس له سلطان﴾ أي: تسلط ﴿على اللَّهِن آمنوا وعلى ربهم الله وحده لا شريك له ﴿ يتوكُّلُون ﴾ فيدفع الله عن المؤمنين المتوكلين عليه شر الشيطان، ولا يبقى له عليهم سبيل.

و ﴿إنما سلطانه ﴾ أي: تسلطه والمناسبة العقلية. ﴿على الذين يتولونه﴾ أي: يجعلونه

ولاية الله، ودخولهم في طاعة الشيطان وانضمامهم لحزبه، فهم الذين جعلوا له ولاية على أنفسهم، فأزَّهم إلى المعاصي أزّاً، وقادهم إلى النار قَوْداً.

﴿١٠١ \_ ١٠١﴾ ﴿ وإذا بدلنا آية مكان آية والله أعلم بما ينزل قالوا إنما أنت مفتر بل أكثرهم لا يعلمون \* قل نزله روح القدس من ربك بالحق ليثبت الذين آمنوا وهدي وبشري للمسلمين، يذكر تعالى أن الكذبين جذا القرآن، يتتبعون ما يرونه حجة لهم، وهو أن الله تعالى هو الحاكم الحكيم، الذي يشرع الأحكام، ويبدل حكماً مكان آخر، لحكمته ورحمته، فإذا رأوه كذلك، قدحوا في الرسول وبما جاء به، و ﴿قالوا إنما أنت مفتر ﴾ قال الله تعالى: ﴿بل أكثرهم لا يعلمون ﴾ فهم جهال لا علم لهم برجم ولا بشرعه، ومن المعلوم أن قدح الجاهل بلا علم لا عبرة به، فإن القدح في الشيء فرع عن العلم به، وما يشتمل عليه مما يوجب المدح أو القدح.

ولهذا ذكر تعالى حكمته في ذلك فقال: ﴿قل نزله روح القدس﴾ وهو جبريل الرسول المقدس المنزه عن كل

﴿ بِالْحَقِّ فِي: نَزُولِهُ بِالْحَقِّ، وهو مشتمل على الحق في أخباره، وأوامره ونواهيه، فلا سبيل لأحد أن يقدح فيه قدحاً صحيحاً، لأنه إذا علم أنه الحق، علم أن ما عارضه وناقضه باطل.

﴿ لِيثبِتِ الدِّينِ آمنوا ﴾ عند نزول آیاته وتواردها علیهم، وقتاً بعد وقت، فلا يزال الحق يصل إلى قلوبهم شيئاً فشيئاً، حتى يكون إيمانهم أثبت من الجبال الرواسي، وأيضاً فإنهم يعلمون أنه الحق، وإذا شرع حكماً [من الأحكام] ثم نسخه، علموا أنه أبدله بما هو مثله، أو خير منه لهم، وأن نسخه هو المناسب للحكمة الربانية،

﴿وهدى وبشرى للمسلمين ﴾ أي: لهم ولياً، وذلك بتخليهم عن يهديهم إلى حقائق الأشياء، ويبين لهم

الحق من الباطل، والهدى من الصلال، ويبشرهم أن لهم أجراً حسناً، ماكثين فيه أبداً. وأيضاً فإنه كلما نزل شيئاً فشيئاً، كان أعظم هداية وبشارة لهم عما لو أتاهم جملة واحدة، وتفرق الفكر فيه، بل ينزل الله حكما وعرفوا المراد منه، وترووا منه، أنزل نظيره وهكذا. ولذلك بلغ الصحابة رضي الله عنهم به مبلغاً عظيماً، وتغيرت أخلاقهم وطبائعهم، وانتقلوا إلى أخلاق وعوائد وأعمال، فاقوا بها الأولين والآخرين.

وكان أعلى وأولى لمن بعدهم، أن يتربوا بعلومه، ويتخلقوا بأخلاقه، ويستضيؤوا بنوره في ظلمات الغي والجهالات، ويجعلوه إمامهم في جميع الحالات، فبذلك تستقيم أمورهم الدينية والدنيوية

﴿١٠٣ \_ ١٠٣﴾ ﴿ولقد نعلم أنهم يقولون إنما يعلمه بشر لسان الذي يلحدون إليه أعجمي وهذا لسان عربي مبين \* إن الذين لا يؤمنون بآيات الله لا يهديهم الله ولهم عذاب أليم \* إنما يفتري الكذب الذين لا يؤمنون بآيات الله وأولئك هم الكاذبون، يخبر تعالى عن قيل الشركين المكذبين لرسوله ﴿أَنَّهُم يقولُونَ إِنَّمَا يَعْلَمُهُ ۗ هَذَا الْكُتَابُ الذي جاء به ﴿بشر﴾ وذلك البشر، الذي يشيرون إليه أعجمي اللسان ﴿وهذا﴾ القرآن ﴿لسان عربي مبين﴾ هل هذا القول ممكن؟ أو له حظ من الاحتمال؟ ولكن الكاذب يكذب ولا يفكر فيما يؤول إليه كذبه، فيكون في قوله من التناقض والفساد ما يوجب رده بمجرد تصوره.

﴿إِن اللَّين لا يؤمنون بآيات الله ﴾ الدالة دلالة صريحة على الحق المبن، في سروونها ولا يقب المونها. ﴿لا يهديهم الله حيث جاءهم الهدى، فردوه، فعوقبوا بحرمانه، وخذلان الله لهم، ﴿ولهم في الآخرة ﴿عذاب أليم ﴾.

﴿إِنَّمَا يَفْتُرِي الْكَذْبِ ﴾ أي: إنما يصدر افتراء الكذب من ﴿الذَّين

لا يؤمنون بآيات الله كالمعاندين لرسوله من بعد ما جاءتهم البينات. ﴿ وَأُولَئُكُ هِمَ الْكَاذَبُونَ ﴾ أي: الكذب من عيرهم، وأما محمد على المؤمن من غيرهم، وأما محمد على الله ما المات عليه الله يكذب على الله، ويتقول عليه ما لم يقل، فأعداؤه رموه بالكذب الذي هو وصفهم، فأظهر الله خزيهم وبين فضائحهم، فله تعالى الحمد.

﴿١٠٦ ــ ١٠٩﴾ ﴿من كفر بالله من بعد إيمانه إلا من أكره وقلبه مطمئن بالإيمان ولكن من شرح بالكفر صدرافعليهم غضب من الله ولهم عذاب عظيم \* ذلك بأنهم استحبوا الحياة الدنيا على الآخرة وأن الله لا يهدى القوم الكافرين \* أولئك الذين طبع الله على قلوبهم وسمعهم وأبصارهم وأولئك هم الغافلون 🕷 لا جسرم أنهسم فسي الآخسرة هسم **الخاسرون﴾** يخبر تعالى عن شناعة حال ﴿من كفر بالله من بعد إيمانه ﴾ فعمى بعد ما أبصر، ورجع إلى الضلال بعد ما اهتدى، وشرح صدره بالكفر، راضياً به مطمئناً، أن لهم الغضب الشديد من الرب الرحيم، الذي إذا غضب لم يقم لغضبه شيء، وغضب عليهم كـل شـيء ، ﴿ولـهـم عـذاب عظيم﴾ أي: في غاية الشدة، مع أنه دائم أبداً .

و ﴿ ذلك بأنهم استعبوا الحياة الدنيا على الآخرة ﴿ حيث ارتدوا على أدبارهم، طمعاً في شيء من حطام الدنيا، ورغبة فيه، وزهداً في خير الآخرة، فلما اختباروا الكفر على الإيمان، منعهم الله الهداية، فلم على قلوبهم فلا يدخلها خير، وعلى سمعهم وعلى أبصارهم فلا ينفذ منها ما النفلة، وأحاط بهم الخذلان، وحرموا ينفعهم، ويصل إلى قلوبهم. فشملتهم رحمة الله التي وسعت كل شيء، وذلك أنها أتتهم فردوها، وعرضت عليهم فلم يقبلوها.

﴿لا جرم أنهم في الآخرة هم

الخاسرون الذين خسروا أنفسهم وأموالهم وأهليهم يوم القيامة، وفاتهم النعيم المقيم، وحصلوا على العذاب الأليم.

وهذا بخلاف من أكره على الكفر وأجبر عليه، وقلبه مطمئن بالإيمان، راغب فيه، فإنه لا حرج عليه ولا إثم، ويجوز له النطق بكلمة الكفر عند الإكراه عليها

ودل ذلك، على أن كلام المكرة على السلاق، أو العشاق، أو البيع، أو السلاق، أو البيع، أو الشراء، أو السلام، أنه لا عبرة به، ولا يترتب عليه حكم شرعي، لأنه إذا لم يعاقب على كلمة الكفر إذا أكره عليه، فغيرها من باب أولى وأحرى.

للذين هاجروا من بعد ما فتنوا ثم جاهدوا وصبروا إن ربك من بعدها لغفور رحيم \* يوم تأتي كل نفس عمادل عن نفسها وتوفى كل نفس ما عملت وهم لا يظلمون ﴾ أي: ثم بلطفه وإحسانه لغفور رحيم لمن هاجر في سبيله، وخلى ديارة وأمواله، طلبا لمرضاة الله، وفتن على دينه ليرجع إلى الكفر، فتبت على الإيمان، وتخلص ما ليدخلهم في دين الله، بلسانه ويده، وصبر على هذه العبادات الشاقة، على أكثر الناس.

فهذه أكبر الأسباب التي تنال بها أعظم العطايا، وأفضل المواهب، وهي مغفرة الله للذنوب صغارها وكبارها، المتضمن ذلك زوال كل أمر مكروه، ورحمته العظيمة التي بها صلحت أحوالهم واستقامت أمور دينهم ودنياهم، فلهم الرحمة من الله في يوم القيامة حين ﴿تأتي كل نفس تجادل عن نفسها ﴾ كل يقول نفسي نفسي لا يهمه سوى نفسه، ففي ذلك اليوم يفتقر العبد إلى حصول مثقال ذرة من الحير.

﴿وتوفى كل نفس ما عملت ﴿ من خير وشر ﴿ وهم لا يظلمون ﴾ فلا يزاد في سيئاتهم ، ولا ينقص من حسناتهم . ﴿ فاليوم لا تظلم نفس شيئاً ولا تجزون

إلا ما كنتم تعملون،

﴿١١٢ ــ ١١٣﴾ ﴿وضرب الله مثلاً قرية كانت آمنة مطمئنة يأتيها رزقها رغْداً من كل مكان فكفرت بأنعم الله فأذاقها الله لباس الجوع والخوف بما كانوا يصنعون \* ولقد جاءهم رسول منهم فكذبوه فأحذهم العذاب وهم ظالمون﴾ وهذه القرية هي مكة المشرفة، التي كانت آمنة مطمئنة ، لا يهاج فيها أحد، وتحترمها الجاهلية الجهلاء، حتى إن أحدهم يجد قاتل أبيه وأخيه، فلا يهيجه مع شدة الحمية فيهم والنعرة العربية، فحصل لها من الأمن التام ما لم يحصل لسواها، وكذلك الرزق الواسع.

كانت بلدة ليس فيها زرع ولا شجر، ولكن يسر الله لها الرزق يأتيها من كل مكان، فجاءهم رسول منهم يعرفون أمانته وصدقه، يدعوهم إلى أكمل الأمور، وينهاهم عن الأمور السيئة، فكذبوه وكفروا بنعمة الله عليهم، فأذاقهم الله ضد ما كانوا فيه، وألبسهم لباس الجوع الذي هو ضد الرغد، والخوف الذي هو ضد الأمن، وذلك بسبب صنيعهم وكفرهم وعدم شكرهم ﴿وما ظلمهم الله ولكن كانوا أنفسهم يظلمون،

﴿ ١١٤ ـ ١١٨﴾ ﴿ فَ كِلَّمُ الْمِيا رزقكم الله حلالا طيبا واشكروا نعمة الله إن كنتم إياه تعبدون # إنما حرم عليكم الميتة والده ولحم الخنزير وما أهل لغير الله به فمن اضطر غير باغ ولا عاد فإن الله غفور رحيم ﴿ وَلَا تَقُولُوا ا لما تصف ألسنتكم الكذب هذا حلال وهذا حرام لتفتروا على الله الكذب إن المنفيسن يسفسترون عملى الله المحكذب لا يفلحون ﴿ متاع قليل ولهم عذاب أليم \* وعملي المذيسن همادوا حرمسها ما قصصنا عليك من قبل وما ظلمناهم ولكن كانوا أنفسهم يظلمون﴾ يأمر تعالى عباده بأكل ما رزقهم الله من الحيوانات والحبوب والثمار، وغيرها. ﴿حلالاً طيباً﴾ أي: حالة كونها متصفة

بمذين الوصفين، بحيث لا تكون ما حرم الله، أو أثراً عن غصب وتحوه. فتمتعوا بما خلق الله لكم من غير إسسراف ولا تَسعَلْهُ ﴿ واشكروا نعمة الهُ ﴾بالاعتراف بها بالقلب، والتناءعل الله بها، وصرفها في طاعة الله ﴿إِن كنتم إياه تعبدون ﴾ أي: إن كنتم مخلصين له العبادة، فلا تشكروا إلا إياه، ولا تنسوا

﴿ إنما حرَّم عليكم ﴾ الأشياء المضرة تنزيه الكم، وذلك ك ﴿المِنة ﴾ ويدخل في ذلك كل ما كان موته على غير ذكاة مشروعة، ويستثنى من ذلك، ميتة الجراد والسمك .

**﴿والدم﴾** السفوح، وأما ما يبقى في العروق واللحم فلا يضر. ﴿ولحم الخنزير﴾ لقذارته وخبثه، وذلك شامل للحمة وشحمه وجميع أجزائه. ﴿وما أهل لغير الله به كالذي بذبح للأصنام والقبور ونحوها، لأنه مقصود به الشرك.

﴿ فسمن اضطر ﴾ إلى شيء من المحرمات \_بأن حملته الضرورة، وخاف إن لم ياكل أن يهلك \_ فلا جناح عليه إذا لم يكن باغياً أو عادياً، أي: إذا لم يرد أكل الحرم، وهو غير مضطر، ولا متعد الحلال إلى الحرام، أو متجاوز لما زاد على قيدر الضرورة، فهذا الذي حرمه الله من المباحات.

﴿١١٦﴾ ﴿ولا تقولوا لما تصف ألسنتكم الكذب هذا حلال وهذا حرام﴾ أي: لا تحرموا وتحللوا من تلقاء أنفسكم، كذبأ وافتراء على الله ونَقُوُّ لا عليه .

﴿لَتَفْتُرُوا عَلَى اللَّهِ الْكَذَّبِ، إِنَّ الذِّينَ يفترون على الله الكذب لا يفلحون، لا في الدنيا، ولا في الأخرة، ولا بد ان يظهر الله خريهم وإن تمتعوا في الدنيا، فإنه ﴿متاع قليل﴾ ومصيرهم إلى النار ﴿ولهم عذَّابِ ٱليم﴾.

الخبيثات، تفضلاً منه، وصيانة عن كل مستقذر.

وأما الذين هادوا فحرم الله عليهم طيبات أحلت لهم بسبب ظلمهم عقوبة لهم، كما قصه في سورة الانعام في قُولِه: ﴿وَعِلَى الذِّينَ هَادُوا حَرَّمُنا كُلِّ ذي ظفر ومن البقر والغنم حرمنا عليهم شحومهما إلا ما حملت ظهورهما أو الحوايا أو ما اختلط بعظم، ذلك جزيناهم ببغيهم وإنا لصادقون﴾ .

﴿١١٩﴾ ﴿ تُسم إن ربك لـلـليـن عملوا السوء بجهالة ثم تابوا من بعد ذلك وأصلحوا إن ربك من بعدها لغفور رحيم، وهذا حضٌ منه لعباده على التوبة، ودعوة لهم إلى الإنابة، فأخبر أن من عمل سوءاً بجهالة، بعاقبة ما تجني عليه، ولو كان متعمداً للذنب، فإنه لا بدأن ينقص ما في قلبه من العلم وقت مقارفة الذنب. فإذا تاب وأصلح، بأن ترك الذنب وندم عليه (١) وأصلح أعماله، فإن الله يغفر له ويرحمه، ويتقبل توبته ويعيده إلى حالته الأولى، أو أعلى منها.

﴿١٢٠ \_ ١٢٣﴾ ﴿إِن إبراهيم كان أمة قانتاً لله حنيفاً ولم يك من المشركين \* شاكراً لأنعمه اجتباه وهداه إلى صراط مستقيم \* وآتيناه في الدنيا حسنة وإنه في الآخرة لن الصالحين \* ثم أوحيا إليك أن اتبع ملة إبراهيم حنيفاً وما كان من المشركين، يخبر تعالى عما فضل به خليله إبراهيم عليه الصلاة والسلام، وخصه به من الفضائل العالية والمناقب الكاملة فقال:

﴿إِنَّ إِبراهيم كان أمة ﴾ أي: إماماً جامعا لحصال الخير، هادياً مهتدياً. ﴿قانتاً شُه أي: مديماً لطاعة ربه، مخلصاً له الدين. ﴿حنيفاً﴾: مقبلاً على الله بالمحبة، والإنابة، والعبودية، معترضاً عندن سواه . ﴿ ولم يك من الشركين، في قوله وعمله، وحميع أحواله، لأنه إمام الموحدين الجنفاء.

﴿ شَاكُواً لِأَنْعُمِهُ ﴾ أي . آناه الله في فالله تعالى ما حرم علينا إلا الدنيا حسنة، وأنعم عليه بنعم ظاهرة

وباطنة، فقام بشكرها، فكان نتيجة هذه الخصال الفاضلة أن ﴿اجتباه﴾ ربه، واختصه بخلته وجعله من صفوة خلقه، وخيار عباده المقربين.

﴿وهداه إلى صراط مستقيم﴾ في علمه وعمله، فعلم بالحق وآثره على غيره.

﴿وَآتيناه في الدنيا حسنة ﴾ رزقاً واسعاً، وزوجة حسناً، وذرية صالحين، وأخلاقاً مرضية ﴿وَإِنّه في الآخرة لمن المصالحين ﴾ الذين لهم المنازل العالية، والقرب العظيم من الله تعالى.

ومن أعظم فضائله أن الله أوحى لسيد الخلق وأكملهم، أن يتبع ملّة إبراهيم، ويقتدي به هو وأمته.

﴿ ١٧٤﴾ ﴿إنما جعل السبت على الذين اختلفوا فيه وإن ربك ليحكم بينهم يوم القيامة فيما كانوا فيه يختلفون .

يقول تعالى: ﴿إنما جعل السبت﴾ أي: فرضاً ﴿على الذين اختلفوا فيه ﴾ حين ضلوا عن يوم الجمعة، وهم اليهود، فصار اختلافهم سبباً لأن يجب عليهم في السبت احترامه وتعظيمه، وإلا فالفضيلة الحقيقية ليوم الجمعة، الذي هدى الله هذه الأمة إليه.

﴿ وإن ربك ليحكم بينهم يوم القيامة فيما كانوا فيه يختلفون ﴿ فيبين لهم المحق من المبطل ، والمستحق للثواب عن استحق العقاب (١١).

﴿ ١٢٥﴾ ﴿ ادع إلى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتي هي أحسن إن ربك هو أعلم بمن ضل عن سبيله وهو أعلم بالمهتدين ﴾ أي: ليكن دعاؤك للخلق مسلمهم وكافرهم، إلى سبيل ربك المستقيم، المشتمل على العلم النافع، والعمل الصالح ﴿ بالحكمة ﴾ أي: كل أحد على الصالح ﴿ بالحكمة ﴾ أي: كل أحد على

حسب حاله وفهمه وقبوله وانقياده. ومن الحكمة الدعوة بالعلم لا بالجهل، والبداءة بالأهم فالأهم، وبالأقرب إلى الأذهان والفهم، وبما يكون قبوله أتم، وبالرفق واللين، فإن انقاد بالحكمة، وإلا فينتقل معه بالدعوة بالموعظة الحسنة، وهو الأمر والنهي المقرون بالترغيب والترهيب.

إما بما تشتمل عليه الأوامر من المصالح وتعدادها، والنواهي من المضار وتعدادها، وإما بذكر إكرام من قام بدين الله، وإهانة من لم يقم به.

وإما بذكر ما أعد الله للطائعين من الشواب العاجل والآجل، وما أعد للعاصين من العقاب العاجل والآجل، فإن كان [المدعو] يرى أن ما هو عليه حق. أو كان داعية إلى الباطل، فيجادل بالتي هي أحسن، وهي الطرق التي تكون أدعى لاستجابته عقلاً ونقلاً.

ومن ذلك الاحتجاج عليه بالأدلة التي كان يعتقدها، فإنه أقرب إلى حصول المقصود، وأن لا تؤدي المجادلة إلى خصام أو مشاتمة تذهب بمقصودها، ولا تحصل الفائدة منها، بل يكون القصد منها هداية الخلق إلى المغالبة ونجوها.

وقوله: ﴿إِنْ رَبِكُ هُو أَعَلَم بِمَنْ ضل عن سبيله﴾ علم السبب الذي أداه إلى الضلال، وعلم أعماله المترتبة على ضلالته، وسيجازيه عليها

﴿وهو أعلم بالمهتدين﴾ علم أنهم يصلحون للهداية؛ فهداهم، ثم مَنّ عليهم فاجتباهم.

﴿ ١٢١ ـ ١٢١﴾ ﴿ وإن عاقبتم فعاقبوا بمثل ما عوقبتم به ولثن صبرتم لهو خير للصابرين \* واصبر وما صبرك إلا بالله ولا تحزن عليهم ولا تك في ضيق تما يمكرون \* إن الله مع تعلى الذين اتقوا والذين هم محسنون ﴾ يقول تعالى حميداً للعدل، ونادباً للفضل والإحسان ﴿ وإن عاقبتم ﴾ من أساء اليكم بالقول والفعل ﴿ فعاقبوا بمثل ما عوقبتم به ﴾ من غير زيادة منكم، على

له مُنْ إِنْ دَعِكَ الْدَرِي عَلَمُ السُّوّةِ بِهِمَا يُوْ تَنَافِوا مِن المَّدِي عَلَيْ الْمُنْ الْوَلِي عُن المَّدِي عَلَى الْمُنْ وَيَكُولُ وَلَيْ عَلَى الْمُنْ وَلَا يَكُولُ اللَّهِ عَلَيْ الْمُنْ وَيَكُولُ اللَّهِ عِلَى الْمُنْ وَيَكُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ الْمُنْ اللَّمْ يَكُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

ما أجراه مِعكم.

ولئن صبرتم و عن المعاقبة، وعفوتم عن جرمهم، ولهو خير للمصابرين من الاستيفاء، وما عند الله خير لكم، وأحسن عاقبة، كما قال تعالى: وفمن عفا وأصلح فأجره على الله ثم أمر رسوله بالصبر على دعوة الخلق إلى الله، والاستعانة بالله على ذلك، وعدم الاتكال على النفس، فقال:

DIESE MESERGE

واصبر وما صبرك إلا بالله هو الذي يعينك عليه ويثبتك. ﴿ولا تحزن عليه ويثبتك. ﴿ولا تحزن عليهم الله عليهم وأن الحزن لا يجدي عليك شيئاً. ﴿ولا تلك في ضيق أي: شدة وحرج، ﴿عمل يمكرون المنتفين مكرهم عائد إليهم، وأنت من المتقين المحسنين.

والله مع المتقين المحسنين، بعونه، وتوفيقه وتسديده، وهم الذين اتقوا الكفر والمعاصي، وأحسنوا في عبادة الله، بأن عبدوا الله كأنهم يرونه، فإن لم يكونوا يرونه فإنه يراهم، والإحسان إلى الخلق ببذل النفع لهم من كل وجه.

نسأل الله أن يجعلنا من المتقين المحسنين.

تم تفسير سورة النحل والحمد لله



## تفسير سورة بني إسرائيل وهى مكية

﴿١﴾ ﴿بسم الله الرحمن الرحيم سبحان الذي أسرى بعبده ليلاً من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى الذي باركنا حوله لنريه من آياتنا إنه هو السميع البصير البصير بنزه تعالى نفسه المقدسة ويعظمها، لأن له الأفعال العظيمة والمنن الجسيمة، التي من جملتها أن﴿أسرى بعبده﴾ ورسوله محمد ﷺ ، ﴿من المسجد الحرام ﴾ الذي هو أجل الماجد على الإطلاق﴿إِلَى المسجد الأقصى الذي هو من المساجد الفاضلة، وهو محل الأنبياء.

وثباتاً وفرقاناً، وهذا من اعتنائه تعالى به ولطفه، حيث يسره لليسري في جميع أموره، وخوَّله نعماً فاق جا الأولين تتضاعف فيه العبادة كتضاعفها في أول مرة وليتبرواما علوا تنبيرا \*

نفس المسجد، وأن الإسراء بروحه وجسده معا، وإلا لم يكن في ذلك أية كبرى، ومنقبة عظيمة.

وقد تكاثرت الأحاديث الثابتة عن النبي ﷺ في الإسراء، وذِكر تفاصيل ما رأى، وأنه أسري به إلى بيت القدس، ثم عرج به من هناك، إلى السماوات، حتى وصل إلى ما فوق السماوات العلي، ورأى الجنة والنار، والأنبياء على مراتبهم، وفرض الله عليه الصلوات خمسين، ثم ما زال يراجع ربه بإشارة موسى الكليم، حتى صارت خمساً بالفعل، وخمسين بالأجر والشواب، وحاز من الماخر تلك الليلة، هو وأمته، مالا يعلم مقداره إلا الله عز وجل.

وذكره هننا وفى مقام الإنزال للقرآن، ومقام التحدي بصفة العبودية، لأنه نال هذه المقامات الكبار، بتكميله لعبودية ربه،

وقوله: ﴿الذي باركنا حوله ﴾ أي: بكثرة الأشجار والأنهار، والخصب

المساجنة، مسوى المسجد الجرام،

ومن بركته، تفضيله على غيره من

ومسجد المدينة، وأنه يطلب شد الرحل إليه للعبادة والصلاة فيه، وأن الله اختصه محلاً لكثير من أنبيائه وأصفيائه. ۲ - ۸ ﴿ و آتینا موسی الکتاب وجعلناه هدى لبني إسرائيل ألا تتخذوا فأسري به في ليلة واحدة إلى مسافة من دوني وكيلاً ﴿ ذرية من حملنا مع بعيدة جداً؛ ورجع في ليلته، وأراه الله نوح إنه كان عبداً شكوراً \* وقضينا إلَّى من آياته، ما ازداد به هدى وبصيرة بني إسرائيل في الكتاب لتفسدن في الأرض مرتين ولتعلن علواً كبيراً \* فإذا جاء وعد أولاهما بعثنا عليكم عبادأ لنا أولي بأس شديد فجاسوا خلال والآخرين، وظاهر الآية أن الإسراء الديار وكان وعداً مفعولاً \* ثم رددنا كان في أول البليل، وأنه من نفس لكم الكرة عليهم وأمددناكم بأموال المسجد الحرام، لكن تبت في وبنين وجعلناكم أكثر نفيراً \* إن الصحيح، أنه أسريَ به من بيت أم أحسنتم أحسنتم لأنفسكم وإن أسأتم هانيء، فعلى هذا، تكون الفضيلة في فلها فإذا جاء وعد الآخرة ليسوؤوا المسجد الحرام لسائر الحرم، فكله وجوهكم وليدخلوا السجد كما دخلوه

عسى ربكم أن يرحكم وإن عدتم عدنا وجعلنا جهنم للكافرين حصيرانك كثيرا ما يقرن الباري بين نبوة محمد علي ، ونبوة موسى ﷺ ، وبين كتابيهما وشريعتيهما، لأن كتابيهما أفضل الكتب، وشريعتيهما أكمل الشرائع، ونبوتيهما أعلى النبوات، وأتباعهما أكثر المؤمنين، ولهذا قال هنا: ﴿وَآتِينَا موسى الكتاب﴾ الذي هو التوراة ﴿وجعلناه هدى لبني إسرائيل﴾ يهتدون به في ظلمات الجهل إلى العلم بالحق.

﴿ أَلا تَتَخَذُوا مِنْ دُونِ وَكَيْلاً ﴾ أي: وقلنا لهم ذلك، وأنزلنا إليهم الكتاب لذلك، ليعبدوا الله وحده، وينيبوا إليه، ويتَّخذوه وحده وكيلاً ومدبراً لهم، في أمر دينهم ودنياهم، ولا يتعلقوا بغيره من المخلوقين الذين لا يملكون شيئاً، ولا ينفعونهم بشيء

﴿ ذُرِيةً مِن حملنا مِع نُوحٍ ﴾ أي. يا ذرية من مننا عليهم، وحملناهم مع نوح، ﴿إِنه كان عبداً شكوراً ﴿ ففيه التنويه بالثناء على نوح عليه السلام، بقيامه بشكر الله، واتصافه بذلك، والحث لذريته أن يقتدوا به في شكره ويتابعوه عليه، وأن يتذكروا نعمة الله عليهم، إذ (١٠ أبقاهم واستخلفهم في الأرض، وأغرق غيرهم.

﴿وقضينا إلى بني إسرائيل ﴾ أي تقدمنا وعهدنا إليهم، وأخبرناهم في كتابهم، أنهم لا بدأن يقع منهم إفساد في الأرض مرتين بعمل المعاصي، والبطر لنعم الله، والعلو في الأرضّ والتكبر فيها، وأنه إذا وقع واحدة منهما، سلط الله عليهم الأعداء، وانتقم منهم، وهذا تحذير لهم وإنذار، لعلهم يرجعون فيتذكرون.

﴿ فَإِذَا جِاءً وَعَدُ أُولًا هُمَا ﴾ أي: أولي المرتين اللتين يفسدون فيهما. أي: إذا وقع منهم ذلك الفساد ﴿ بِعثنا عليكم ﴾ بعثاً قدرياً، وسلطنا عليكم تسليطا كونياً جزائياً ﴿عباداً لنا أولى بأس شديد﴾ أي: دوي شجاعة وعدد وعدة

فنصرهم الله عليكم، فقتلوكم وسبوا أولادكم، ونهبوا أموالكم، وجاسوا خلال دياركم فهتكوا الدور، ودخلوا المسجد الحرام وأفسدوه. ﴿وكان وعداً مفعولاً لا بدمن وقوعه، لوجود

واختلف المفسرون في تعيين هؤلاء المسلطين، إلا أنهم اتفقوا على انهم قوم كفار .

إما من أهل العراق، أو الجزيرة، أو غيرها، سلطهم الله على بني إسرائيل لما كثرت فيهم المعاصي، وتركوا كثيراً من شريعتهم، وطغوا في الأرض.

﴿ ثم رددتا لكم الكرَّة عليهم ﴾ أي: على هؤلاء الذين سلطوا عليكم، فأجليتموهم من دياركم. ﴿وأمددناكم بأموال وبنين ﴾ أي: أكثرنا أرزاقكم، وكشرناكم، وقويناكم عليهم، ﴿وجعلناكم أكثر نفيراً ﴿ منهم، وذلك بسبب إحسانكم وخضوعكم لله.

﴿إِن أحسنتم أحسنتم لأنفسكم ﴾ لأن النفع عائد إليكم، حتى في الدنيا كما شاهدتم من انتصاركم على أعدائكم. ﴿وإن أسأتم فلها﴾ أي: فلأنفسكم يعود الضرر، كما أراكم الله من تسليط الأعداء.

﴿فَإِذَا جَاءً وَعَدَ الْآخِرَةُ ﴾ أي المرة الآخرة(١) التي تفسدون فيها في الأرض، سلطناً أيضاً عليكم الأعداء.

﴿ليسوؤوا وجوهكم بانتصارهم عليكم وسبيكم وليدخلوا السجد الحرام كما دخلوه أول مرة، والمراد بالسجد، مسجد بيت المقدس.

﴿ وليتبروا ﴾ أي: يخربوا ويدمروا ﴿ما علوا﴾ عليه ﴿تتبيرا﴾ فيخربوا بيوتكم ومساجدكم وحروثكم.

﴿عسى ربكم أن يرحمكم ﴿ فيديل لكم الكرة عليهم، فرحمهم وجعل لهم

وتوعدهم على المعاصى فقال: ﴿ وَإِن عِدْتُم ﴾ إلى الإفساد في الأرض ﴿ عِدْنا ﴾ إلى عقوبتكم، فعادوا لذلك، فسلط الله عليهم رسوله محمداً عليه،

فانتقم الله به منهم، فهذا جزاء الدنيا، وما عند الله من النكال أعظم وأشنع، ولهذا قال: ﴿وجعلنا جهنم للكافرين حصيرا، يصلونها ويلازمونها، لا يحرجون منها أبدأ. وفي هذه الآيات التحذير لهذه الأمة من العمل بالمعاصي لئلا يصيبهم ما أصاب بني إسرائيل، فسنة الله واحدة لا تبدل ولا تغير.

- ومن نظر إلى تسليط الكفرة على السلمين والظلمة، عرف أن ذلك من أجل دنوبهم، عقوبة لهم، وأنهم إذا أقاموا كتاب الله وسنة رسوله، مكن لهم في الأرض، ونصرهم على

﴿٩ \_ ١٠ ﴾ ﴿إن هذا القرآن يهدى للتي هي أقوم ويبشر المؤمنين الذين يعملون الصالحات أن لهم أجراً كبيراً \* وأن الذين لا يؤمنون بالآخرة أعتدنا لهم عذابا أليماً المجنر تعالى عن شرف القرآن وجلالته، وأنه ﴿يهدى للتي هي أقوم﴾ أي: أعدل وأعلى، من العَقائدُ والأعمال والأخلاق، فمن اهتدى بما يدعو إليه القرآن، كان أكمل الناس وأقومهم وأهداهم في جميع أموره.

﴿ ويبشر المؤمنين الذين يعملون **الصالحات**€ من الواجبات والسنن، ﴿أَن لَهِم أَجِراً كَبِيراً ﴾ أعده الله لهم في دار كرامته، لا يعلم وصفه إلا

﴿ وأن الذين لا يؤمنون بالآخرة أعتدنا لهم عذاباً أليماً ﴾ فالقرآن مشتمل على البشارة والنذارة، وذكر الأسباب التي تنال بها البشارة، وهو الإيمان، والعمل الصالح، والتي تستحق بها النذارة وهو ضد ذلك.

﴿١١﴾ ﴿ويدع الإنسان بالشر دعاءه بالخير وكان الإنسان عجولاً﴾ وهذا من جهل الإنسان وعجلته، حيث يدعو على نفسه وأولاده وماله بالشر عند الغضب، ويبادر بدلك الدعاء، كما يبادر بالدعاء في الخير، شيء ،

عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يَرْحَكُمْ وَإِنْ عُدَتُّمْ عُدُالُ وَعُدُالُو كَعُلْنَا جَهَكُرُّ لِلْكَا مُنْ حَصِيرًا ۞ إِنَّ هَا ذَا ٱلْقُرَّةِ ٱنْ يَهْدِى لِلَّتِي هِيَ أَقَوَّمُ وَيُبِيَّرِ ٱلْفُرِينِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّلِحَتِ أَنَّ لَمُعَلِّحَكِ أَنَّ لَمُعَلِّحًا اللُّهُ الْكِيرُا ۞ وَأَنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا يَخِدُونَ أَعْتَدُمًا لَمُعْرَعَدُابًا أَلِيمًا ۞ وَيَدْعُ ٱلْإِنسَانُ بِٱلشِّرَدُعَآءَهُ بِٱلْخَيْرِ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ عَبُولًا ۞ وَحَعَلْنَا ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ ءَايَتَيْنِ فَتَحَوْنَآ ءَايَدَآ أَيْلِ وَجَعَلْنَآءَايَةَ ٱلنَّهَارِمُ صِرَةَ لِتَبْتَغُواْ فَصِّلَامِّن زَيْكُرُ وَلِتَعَلَّوُا عَدَدَ ٱلسِّنِينَ وَٱلْحِسَابُ وَكُلُّ شَيٍّ وِفَصَّلْنَهُ تَفْصِيلًا ۞ وَكُلَّ إِنسَانِ ٱلْزَمْنَاهُ طَلَّيْرَةُ، فِي عُنُقِوِّدٌ وَتَخْرِجُ لَّهُ يَوْمَ ٱلْفِيلَعَةِ كِنَنَا يَأْمَنَهُ مَنشُورًا ۞ أَقُرا كِنَبَكَ فَنَى يِنفْسِكَ أَلَيْمُ عَلَيْكَ حَيِيبًا ٥ مِّنِ آهَتَدَىٰ فَإِنَّا لِيَهْ تَدِى لِتَقْيِدِهِ وَمَن صَلَّ ۚ فَإِنَّا يَشِيلُ عَلَيْهَا ۚ وَلِاتَّزِرُ وَازِرَةً ۗ وِزْرَأَخْرَى ۚ وَمَاكُنَّا مُعَدِّينَ حَقَّ بَهْتَ رَسُولًا۞ وَإِذَا أَرْدُنّا أَن نُهْلِكَ قَفَيَّةً أَسْهَا مُتَرْفِيهَا فَنَسَقُوافِهَا غَنَّ عَلَيْهَا ٱلْقُولُ فَدُمَّ نَهُمَّ اللَّهِ وَكُو أَهَلَكُمَّا مِنَ ٱلْذُهُونِ مِنْ بَعَدِ نُوجَ وَكَانَ بِرَكِ بِنُنْوَبِ عِبَادِهِ خَيِرًا مِسِيرًا ۞

ولكن الله \_ بلطفه (٢) \_ يستجيب له في الخير، ولا يستجيب له بالشر. ﴿ولويعجل الله للناس الشر استعجالهم بالخير لقضى إليهم اجلهم﴾.

PART IN SOCIETY

﴿١٢﴾ ﴿وجعلنا الليل والنهار آيتين فمحونا آية الليل وجعلنا آية النهار مبصرة لتبتفوا فضلا من ربكم ولتعلموا عدد السنين والحساب وكل شيء فصلناه تقصيلاً يقول تعالى: ﴿وجعلنا الليل والنهار آيتين ﴾ أي . دالتين على كمال قدرة الله وسعة رحمته، وأنه الذي لا تنبغي العبادة إلا له. ﴿ فَمحونا آية الليل ﴾ أي: جعلناه مظلماً، للسكون فيه والراحة، ﴿وجعلنا آية النهار مبصرة ﴿ أي: مضيئة، ﴿لتبتغوا فضلاً من ربكم ﴿ في معايشكم وصنائعكم وتجاراتكم وأسفاركم.

﴿ **ولتعل**موا﴾ بتوالي الليل والنهار واختلاف القمر وعدد السنين والحساب المقتبنون عليها ما تشاؤون من مضالحكم .

﴿ وكل شيء فصلناه تفصيلاً ﴾ أي: بينا الآيات وصرفناه، لتتميز الأشياء، ويستبين الحق من الباطل، كما قال تعالى: ﴿ما فرطنا في الكتاب من

<sup>(</sup>١) في ب: الأخرى.

مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْمَاحِلَةَ عَجَلْنَالَهُ وَفِهَامَانَتُ أَيُلِنَ زُيدُ ثُمَّر جَعَلْنَالُهُ عِنْهُ مُزِيِّصِلَنْهَا مَذْعُومًا مَدَّعُوزًا ۞ وَمَنْ أَرَادُ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَمَاسَعَهَا وَهُوَمُوْمِنُ فَأُوْلَئِكَ كَانَ سَعْيَهُ مِ مَّنْكُولًا ۞ كُلَّانْمِذُ مَّتَوَلَّا ۗ وَهَا وُلَّا مِنْ عَطَّلَهِ رَبِّكَ وَمَاكَانَ عَطَآاُ وَيَكَ مَعْظُورًا ۞ ٱنْظُرْكَ عِنْفَ فَشَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضُ وَلَلْآخِرَةُ أَكْبُرُ دُرَكَتِ وَأَكْبُرُ تَفْصِيلًا ۞ لَا يَعْمَلُ مَعَ لَسِّهِ إِلَهَا عَاخَرَفَقَتْ عُدَمَنْمُومًا غَنْدُولًا ۞ \* وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّانَعَبُدُواْ إِلَّا إِيَّاهُ وَيَٱلْوَالِدَيْنِ إِحْكَنَّا إِمَّا يَبَّلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرَ أَحَدُهُمَّا أَوْكِلَاهُمَافَلَا تَقُل لَمُنا أَنِّي وَلَا نُنْهَزُهُمَا وَقُل لَمُّنَا قُولًا كَرِيمًا ۞ وَلُخْفِضْ هُمُنَاجَنَاحَ الذَّلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِّ ٱرْحَمْهُمَالُما رَبِّيَانِي صَغِيرًا ۞ تَثِّكُو أَعَالُهُ بِمَافِي نُفُوسِ كُرُ إِن تَكُونُواْ صَلِيحِينَ فَإِنَّهُ مُكَانَ لِلْأَقْلِينَ عَفُورًا ۞ وَمَاتِ ذَا ٱلْقُرْيَى حَقَّهُ وَلَلْسَكِينَ وَأَنَّ ٱلسَّكِيلِ وَلَا ثُبُذِّ رَبِّنِيرًا ۞ إِنَّ ٱلْبَيْدِينَ إِنَّمُ كَانُواْ إِخْوَانَ ٱلشَّيَاطِينَ وَكَانَ ٱلشَّيْطَانُ لِرَبْدِكَ فُورًا ۞ TO THE WAS DON'T THE

(12 - 13) (وكل إنسان ألزمناه طائره في عنقه ونخرج له يوم القيامة كتاباً يلقاه منشوراً \* اقرأ كتابك كفى بنفسك اليوم عليك حسيباً وهذا إخبار عن كمال عدله، أن كل إنسان يلزمه طائره في عنقه، أي: ما عمل من خير وشر، يجعله الله ملازماً له، لا يتعداه إلى غيره، فلا يحاسب بعمل غيره، ولا يحاسب غيره، وعمله.

﴿ونخرج له يوم القيامة كتاباً يلقاه منشوراً ﴾ فيه ما عمله من الخير والشر حاضراً، صغيره وكبيره، ويقال له: ﴿أقرأ كتابك كفي بنفسك اليوم عليك حسياً ﴾

وهذا من أعظم العدل والإنصاف، أن يقال للعبد: حاسب نفسك، ليعترف بما عليه من الحق الموجب للعقاب.

(10% (من اهتدى فإنما يهتدى لنفسه ومن ضل فإنما يضل عليها ولا تزر وازرة وزر أخرى وما كنا معذبين حتى نبعث رسولا أي: هداية كل أحد وضلاله لنفسه، لا يحمل أحد ذنب أحد، ولا يدفع عنه مثقال ذرة من الشر، والله تعالى أعدل العادلين، لا يعذب أحداً حتى تقوم عليه الحجة بالرسالة، ثم يعاند الحجة.

وأما من انقاد للحجة، أو لم تبلغه حجة الله تعالى، فإن الله تعالى لا يعذبه.

واستدل بهذه الآية على أن أهل الفترات، وأطفال المشركين، لا يعذبهم الله حتى يبعث إليهم رسولاً، لأنه منزه عن الظلم.

(۱۷ – ۱۷) ﴿ وَإِذَا أَرِدْنَا أَنْ سَلَكَ قَرِيةَ أَمِرِنَا مَترفِيهَا فَفَسقُوا فَيِهَا فَحَى عليها القول فلامرناها تدميراً ﴿ وكم أهلكنا من القرون من بعد نوح وكفي بربك بذنوب عباده خبيراً بصيراً ﴾ يغبر تعالى أنه إذا أراد أن يهلك قرية من القرى الظالمة، ويستأصلها بالعذاب، أمر مترفيها أمراً قدرياً، ففسقوا فيها، واشتد طغيانهم، ﴿ وفحق عليها القول﴾ أي: كلمة العذاب التي لا مرد لها ﴿ وفدم ناها تدميراً ﴾

بالعذاب، من بعد قوم نوح، كعاد، بالعذاب، من بعد قوم نوح، كعاد، وشمود، وقوم لوط، وغيرهم ممن عاقبهم الله لما كثر بغيهم، واشتد كفرهم، أنزل [الله] بهم عقابه العظيم،

﴿وكفى بربك بننوب عباده خبيرا بصيراً فلا يخافوا منه ظلماً، وأنه يعاقبهم على ما عملوه.

﴿۱۸ ـ ۲۱ ﴾ ﴿مسن كسان يسريساد العاجلة عجلنا له فيها ما نشاء لمن نريد ثم جعلنا له جهنم يصلاها مذموما مدحوراً \* ومن أراد الآخرة وسعى لها سميها وهو مؤمن فأولئك كان سعيهم مشكوراً \* كلانمد هؤلاء وهؤلاء من عبطياء ربسك ومباكبان عبطياء ربسك محظورا \* انظر كيف فضلنا بعضهم على بعض وللآخرة أكبر درجات وأكبر تفضيلاً بخبر تعالى أن ﴿من كان يريد الدنيا ﴿العاجلة ﴾ المنقضية الزائلة، فعمل لها وسعى، ونسى المبتدأ والمنتهى، أن الله يُعجل له من حطامها ومتاعها ما يشاؤه ويريده، مما كتب [الله] له في اللوح المحفوظ، ولكنه متاع غير نافع ولا دائم له .

ولكنه متاع عير نافع ولا دائم له. ثم يجعل له في الآخرة ﴿جهنم يصلاها﴾ أي: يباشر عـذابها، ﴿مدْموماً مدحوراً﴾ أي: في حالة الخزي والفضيحة والذم من الله ومن خلقه، والبعد عن رحمة الله، فيجمع له بين العذاب والفضيحة.

ومن أراد الآخرة فرضيها وآثرها على الدنيا ووسعى لها سعيها الذي دعت إليه الكتب السماوية، والآثار النبوية، فعمل بذلك على قدر إمكانه وهو مؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر.

﴿ فأولئك كان سعيهم مشكوراً ﴾ أي: مقبولاً مُنَمَّى، مدخراً لهم أجرهم وثوابهم عند رجم.

ومع هذا، فلا يفوتهم نصيبهم من الدنيا، فكلا يمده الله منها، لأنه عطاؤه وإحسانه. ﴿وما كان عطاء ربك محظوراً﴾ أي: ممنوعاً من أحد، بل جميع الخلق راتعون بفضله وإحسانه.

وانظر كيف فضلنا بعضهم على بعض في الدنيا، بسعة الأرزاق وقلتها، واليسر والعسر، والعلم والجهل، والعقل والسفه، وغير ذلك من الأمور التي فضل الله العباد بعضهم على بعض ما.

﴿وللآخرة أكبر درجات وأكبر تفضيلا﴾ فلا نسبة لنعيم الدنيا ولذاتها إلى الآخرة بوجه من الوجوه.

فكم بين من هو في الغرف العاليات، والملذات المتنوعات، والملذات المتنوعات، والسوور والحيرات والأفراح، عن هو يتقلب في الجعيم، ويعذب بالعذاب الأليم، وقد حل عليه سخط الرب الرجيم، وكل من الذارين بين أهلها من التفاوت مالا يمكن أحداً عده.

و ٢٢﴾ ولا تجعل مع الله إلها آخر فتقعد مذموما خدولاً أي: لا تعتقد أن أحداً من المخلوقين يستحق شيئاً من العبادة، ولا تشرك بالله أحداً منهم، فإن ذلك داع للذم والحدلان، فالله وملائكته ورسله، قد نهوا عن الشرك، من الأسماء المذمومة، والأوصاف المقبوحة، ما كان به متعاطيه، أشنع الخلق وصفاً، وأقبحهم نعتاً.

وله من الخذلان في أمر دينه ودنياه، بحسب ما تركه من التعلق بربه، فمن تعلق بغيره فهو خذول، قد وكل إلى من تعلق به، ولا أحد من الخلق ينقع

أحداً إلا بإذن الله، وكما أن من جعل مع الله إلها آخر له الذم والخذلان، فمن وحده، وأخلص دينه لله، وتعلق به دون غيره، فإنه محمود معان في جميع أحواله.

(۲۳ - ۲۶) ﴿ وقضى ربك ألا تعبدوا إلا إياه وبالوالدين إحساناً إما يبلغن عندك الكبر أحدهما أو كلاهما قولا تقل لهما أف ولا تنهرهما وقل لهما قولاً كريماً \* واخفض لهما جناح اللذل من الرحمة وقل رب ارجمهما كما ربياني صغيراً ﴾ لما نهى تعالى عن الشرك به، أمر بالتوحيد، فقال: ﴿ وقضى ربك ﴾ قضاء دينياً، وأمر أمراً شرعياً والسماوات الأحياء والأموات.

﴿ إلا إيماه ﴾ لأنه الواحد الأحد، الفرد الصمد، الذي له كل صفة كمال، وله من تلك الصفة أعظمها، على وجه لا يشبهه أحد من خلقه، وهو المنعم بالنعم الظاهرة والباطنة، الدافع لجميع النقم، الخالق، الرازق، المدبر لجميع الأمور، فهو المتفرد بذلك كلّه، وغيره ليس له من ذلك شيء.

ثم ذكر بعد حقه القيام بحق الوالدين، فقال: ﴿وَبِعَالُوالدين الوالدين إحسانا ﴾ أي: أحسنوا إليهما بجميع وجوه الإحسان، القولي والفعلي، لأنهما سبب وجود العبد، والهما من المحبة للولد والإحسان إليه، والقرب، ما يقتضي تأكد الحق ووجوب البر.

﴿إِما يبلغن عندك الكبر أحدهما أو كلاهما ﴾ أي: إذا وصلا إلى هذا السن، الذي تضعف فيه قواهما، ويحتاجان من اللطف والإحسان ما هو معروف. ﴿فلا تقل لهما أف ﴾ وهذا أدنى مراتب الأذى، نبه به على ما سواه، والمعنى لا تؤذهما أذنى أذية.

ولا تنهرهما الى: تزجرهما، وتتكلم لهما كلاماً خشناً، ووقل لهما قولاً كريماً بلفظ يجبانه، وتأدب وتلطف بكلام لين حسن يلذ على قلوبهما، وتطمئن به نفوسهما، وذلك يختلف باختلاف الأحوال والعوائد والأزمان.

﴿واحفض لهما جناح الذل من الرحمة اي: تواضع لهما، ذلاً لهما ورحمة، واحتساباً للأجر، لا لأجل الخوف منهما، أو الرجاء لما لهما، ونحو ذلك من المقاصد التي لا يؤجر

﴿ وقل رب ارحمهما ﴾ أي: ادع لهما بالرحمة أحياء وأمواتاً، جزاء على تربيتهما إباك صغيراً.

عليها العبد.

وفهم من هذا، أنه كلما ازدادت التربية ازداد الحق، وكذلك من تولى تربية الإنسان في دينه ودنياه، تربية صالحة غير الأبوين، فإن له على من رباه حق التربية

(70) (ربكم أعلم بما في نفوسكم إن تكونوا صالحين فإنه كان للأوابين ففوراً أي: ربكم تعالى مطلع على ما أكنته سرائركم من خير وشر، وهو لا ينظر إلى أعمالكم وأبدالكم، وإنما ينظر إلى فلوبكم وما فيها من الخير والشر.

﴿إِن تكونوا صالحين بأن تكون إراداتكم ومقاصدكم دائرة على مرضاة الله، ورغبتكم فيما يقربكم إليه، وليس في قلوبكم إرادات مستقرة لغير الله.

وفيات كان للأوابين أي:
الرجاعين إليه في جميع الأوقات
وغفوراً فمن اطلع الله على قلبه،
وعلم أنه ليس فيه إلا الإنابة إليه وعبته
منه في بعض الأوقات ما هو مقتضى
الطبائع البشرية، فإن الله يعفو عنه،
ويغفر له الأمور العارضة غير المستقرة.
والمسكين وابن السبيل ولا تبذر
تبذيراً \* إن المبذرين كانوا إخوان
الشياطين وكان الشيطان لربه كفوراً \*
وإما تعرضن عنهم ابتغاء رحمة من ربك

الشياطين وكان الشيطان لربه كفوراً \* وإما تعرضن عنهم ابتغاء رحة من ربك ترجوها فقل لهم قولاً ميسوراً \* ولا تجعل يدك مغلولة إلى عنقك ولا تبسطها كل البسط فتقعد ملوماً عسوراً \* إن ربك يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر إنه كان بعباده خبيراً بصيراً \* يقول تعالى: ﴿ وَالَّا لَا السَّرِيعَ حَسْهُ عَمْنَ السَّرِيعَ عَلَى السَّرِيعَ حَسْهُ \* من السر

والإكرام، الواجب والسنون، وذلك الحق، يتفاوت بتفاوت الأحوال، والأقبارب، والحاجة وعدمها، والأزمنة.

﴿والمسكين﴾ آته حقه من الزكاة ومن غيرها، لتزول مسكنته، ﴿وابن السبيل﴾ وهو الغريب المنقطع به عن بلده، فيعطى الجميع من المال، على وجه لا يضر المعطى، ولا يكون زائداً على المقدار اللائق، فإن ذلك تبذير، وقد بهى الله عنه وأخبر:

وإن المسفريسن كانوا إخوان الشياطين المنطيطان لا يدعو إلا إلى كل خصلة ذميمة، فيدعو الإنسان إلى البخل والإمساك، فإذا عصاه، دعاه إلى الإسراف والتبذير. والله تعلى، إنما يأمر بأعدل الأمور وأقسطها ويمدح عليه، كما في قوله عن عباد الرحمن الأبرار ﴿والذين إذا أنفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا وكان بين ذلك قواماً ﴿

وقال هنا: ﴿ولا تجعل يدك مغلولة إلى عنقك كناية عن شدة الإمساك والبحل. ﴿ولا تبسطها كل البسط» فتنفق فيما لا ينبغي، أو زيادة على ما سغر.

﴿ فتقعد ﴾ إن فعلت ذلك ﴿ ملوماً ﴾ أي: تلام على ما فعلت ﴿ مسوراً ﴾ أي: حاسر اليد فارغها، فلا بقي ما في يدك من المال ولا خلفه مدح وثناء.

وهذا الأمر بإيتاء ذي القربى، مع القدرة والغنى، فأما مع العدم، أو تعسر النفقة الحاضرة، فأمر تعالى أن يُردُوا رداً جميلاً فقال: ﴿وإما تعرضن عنهم ابتغاء رحمة من ربك ترجوها أي: تعرض عن إعطائهم إلى وقتِ آخر، ترجو فيه من الله تسير الأمر.

وفقل لهم قولاً ميسوراً أي: لطيفاً برفق، ووعد بالجميل، عند سنوح الفرصة واعتذار بعدم الإمكان في الوقت الحاضر، لينقلبوا عنك مطمئنة خواطرهم، كما قال تعالى: وقول معروف ومغفرة خير من صدقة يتبعها أذى .

وهذا أيضاً من لطف الله تعالى

بالعباد، أمرهم بانتظار الرحمة والرزق منه، لأن انتظار ذلك عبادة، وكذلك وَعُدُهُمْ بالصدقة والمعروف عند التسر، عبادة حاضرة، لأن ألهم بفعل الحسنة حسنة، ولهذا ينبغي للإنسان أن يفعل ما يقدر عليه من الخير، وينوي فعل ما لم يقدر عليه، ليثاب على ذلك، ولعل الله ييسره له [بسبب رجائه](1)

تم أخبر تعالى أنه يبسط الرزق لمن يشاء من عباده، ويقدره ويضيقه على من يشاء حكمة منه، ﴿إنه كان بعباده خبيراً بصيراً﴾ فيجزيهم على ما يعلمه صالحاً لهم، ويدبرهم، بلطفه وكرمه.

(٣١% ﴿ ولا تقتلوا أولادكم خشية إملاق نحن نرزقهم وإياكم إن قتلهم كان خطئاً كبيراً وهذا من رحمته بعباده، حيث كان أرحم بهم من والديم، فنهى الوالدين أن يقتلوا أولادهم خوفاً من الفقر والإملاق، وتكفل برزق الجميع.

وأخبر أن قتلهم كان خطأ كبيراً، أي: من أعظم كبائر الذنوب، لزوال الرحة من القلب، والعقوق العظيم والتجرُّؤ على قتل الأطفال، الذين لم يجر منهم ذنب ولا معصية.

﴿٣٢﴾ ﴿ولا تقربوا الزنى إنه كان فاحشة وساء سبيلا﴾ والنهي عن قربانه أبلغ من النهي عن مجرد فعله، لأن ذلك يشمل النهي عن جميع مقدماته ودواعيه، فإن: "من حام حول الحمى يوشك أن يقع فيه"، خصوصاً هذا الأمر، الذي في كثير من النفوس أقوى داع إليه.

ووصف الله الزنى وقبحه بأنه ﴿كَانَ فَاحِسُهُ ﴾ أي: إثماً يستفحش في الشرع والعقل والفطر، لتضمنه التجري على الحرمة في حق الله، وحق المرأة، وحق أهلها، أو زوجها، وإفساد الفراش، واختلاط الأنساب وغير ذلك من المفاسد.

وقوله: ﴿وساء سبيلا﴾ أي: بشس السبيل، سبيل من تجرأ على هذا الذنب العظيم.

و٣٣٥ ولا تقتلوا النفس التي حرم الله إلاً بالحق ومن قتل مطلوماً فقد جعلنا لوليه سلطاناً فلا يسرف في القتل إنه كان منصوراً وهذا شامل لكل نفس وحرم الله قتلها من صغير وكبير، وذكر وأنثى، وحر وعبد، ومسلم وكافر له عهد.

﴿ إِلاَّ بِالحق ﴾ كالنفس بالنفس، والزاني المحصن، والتارك لدينه المفارق للجماعة، والباغي في حال بغيه إذا لم يندفع إلا بالقتل.

ومن قتل مظلوماً أي: بغير حق وفقد جعلنا لوليه وهو أقرب عصباته وورثته إليه (سلطاناً أي: حجة ظاهرة على القصاص من القاتل، وجعلنا له أيضاً تسلطاً قدرياً على ذلك، وذلك حين تجتمع الشروط الموجبة للقصاص، كالعمد العدوان، والمكافأة.

﴿فلا يسرف﴾ الولي ﴿في القتل إنه كان منصوراً﴾ والإسراف مجاوزة الحد، إما أن يمثل بالقاتل، أو يقتله بغير ما قتل به، أو يقتل غير القاتل.

وفي هذه الآية دليل إلى أن الحق في القتل للوّلي، فلا يقتص إلا بإذنه، وإن عفا سقط القصاص.

وأنَّ وَلَّ المقسَّول، يعينه الله على

القاتل ومن أعانه حتى يتمكن من قتله ولا تقربوا مال اليتيم إلا بالتي هي أحسن حتى يبلغ أشده وأوفوا بالتي هي أحسن حتى يبلغ أشده وأوفوا من لطفه ورحمته تعالى باليتيم، الذي فقد والده وهو صغير، غير عارف بمصلحة نفسه، ولا قائم بها، أن أمر أولياء بحفظه وحفظ ماله وإصلاحه، وأن لا يقربوه ﴿إلا بالتي هي أحسن من التجارة فيه، وعدم تعريضه للأخطار، والحرص على تنميته، وذلك متد إلى أن ﴿يبلغ ﴾ اليتيم ﴿أشده متد إلى أن ﴿يبلغ ﴾ اليتيم ﴿أشده أَيْنَ بلوغه، وعقله، ورشده، فإذا بلغ أشده، زالت عنه الولاية، وصار ولي أشده، ودفع إليه ماله.

كما قال تعالى: ﴿ فَإِنْ آنستم مِنهم

رشداً فادفعوا إليهم أموالهم ﴿ وَأُوفُوا بِالْعِهد ﴾ الذي عاهدتم الله عليه ، والذي عاهدتم الله عليه ، كان مسؤولا ﴾ أي : مسؤولين عن الوفاء به وعدمه ، فإن وفيتم ، فلكم الشواب الجزيبل ، وإن لم تنفوا (٢٠) ، فعليكم الإثم العظيم .

ورنوا بالقسطاس المستقيم ذلك خير وزنوا بالقسطاس المستقيم ذلك خير وأحسن تأويلا وهذا أمر بالعدل وإيفاء المحاييل والموازين بالقسط، من غير بخس ولا نقص، ويؤخذ من عموم المعنى، النهي عن كل غش في أمن أو مثمن أو معقود عليه، والأمر بالنصح والصدق في المعاملة.

﴿ ذَلْكَ حَيرٍ ﴿ مَن عَدْمَهُ ﴿ وَأَحْسَنُ لَا يُصِلُهُ أَي الْحَسِنُ عَاقِبَةً ، به يسلم العبد من التبعات ، وبه تنزل البركة .

و٣٦﴾ ﴿ولا تقف ما ليس لك به علم إن السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنه مسؤولاً أي: ولا تتبع ما ليس لك به علم، بل تثبت في كل ما تقوله وتفعله، فلا تظن ذلك يدهب لا لك ولا عليك، ﴿إن السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنه مسؤولاً فحقيق بالعبد الذي يعرف أنه مسؤول عما قاله وفعله، وعما استعمل به جوارحه التي خلقها الله لعبادته، أن يُعِدُّ للسؤال جواباً، وذلك لا يكون إلا باستعمالها بعبودية الله، وإخلاص الدين له، وكفها عما يكرهه الله تعالى.

﴿٣٧ ـ ٣٩﴾ ﴿ولا تمسش فسي الأرض مرحاً إنك لن تخرق الأرض مرحاً إنك لن تخرق الأرض ولن تبلغ الجبال طولاً \* كل ذلك كان أوحى إليك ربك مكروهاً \* ذلك بما أوحى إليك ربك من الحكمة ولا تجعل مع الله إلها آخر فتلقى في جهنم ملوماً مدحوراً ﴾ يقول تعالى: ﴿ولا تمش في الأرض مرحاً ﴾ أي كبراً وتبها وبطراً متكبراً على الحق، ومتعاظماً على الخلق.

﴿إِنكُ﴾ في فعلك ذلك ﴿لن تخرق

٤٥٨

الأرض ولن تبلغ الجبال طولاً في تكبرك بل تكون حقيراً عند الله ومحتقراً عندالخلق، مبغوضاً ممقوتاً، قد اكتسبت أشر الأخلاق، واكتسيت أرذلها، من غير إدراك لبعض ما تروم. ﴿ كُلِّ ذَلِكُ ﴾ المذكور الذي نهى الله

عنه فيمة تقدم من قوله: ﴿لا تجعل مع الله إلها آخر، والنهى عن عقوق الوَّالدين، وما عطف على ذلك، ﴿كَانَ سيئه عند ربك مكر وهاً ﴾ أي: كل ذلك يسوء العاملين ويضرهم، والله تعالى يكرهه ويأباه.

هذه الأحكام الجليلة، ﴿ مَا أُوحِي إليك ربك من الحكمة ﴾ فإن الحكمة، الأمر بمحاسن الأعمال، ومكارم الأخلاق، والنهي عن أزاذل الأخلاق، وأسوأ

وهذه الأعمال المذكورة في هذه الآيات، من الحكمة العالية، التي أوحاها رب العالمين لسيد المرسلين في أشرف الكتب، ليأمر بها أفضل الأمم، فهي من الحكمة التي من أوتيها فقد أوتي خيراً كثيراً.

ثم ختمها بالنهى عن عبادة غير الله، كما افتتحها بذلك فقال: ﴿ولا تجعل مع الله إلها آخرِ فتلقى في جهنم، أي: خالداً مخلداً، فإنه من يشرك بالله، فقد حرم الله عليه الجنة ومأواه النار .

﴿ملوماً مدحوراً اللهِ أي: قد لحقتك والناس أجمعين.

﴿٤٠﴾ ﴿أَفَأَصِفَاكُم رَبِكُم بِالْبِنِينَ واتخذ من الملائكة إناثأ إنكم لتقولون قولاً عظيماً ﴾ وهذا إنكار شديد على من زعم أن الله اتخذ من خلقه بنات فقال: ﴿ أَفَأَصِفَاكُم رَبِكُم بِالبَيْنِ ﴾ أي: اختار لكم الصفوة والقسم (١) الكامل، واتخذ لنفسه من الملائكة إناثاً، حيث زعموا أن الملائكة بنات الله.

﴿إِنكُم لِتقولُون قولاً عظيماً ﴿ فَيه أعظم الجرأة على الله، حيث نسبتم له

الولد المتضمن لحاجته، واستغناء بعض المخلوقات عنه، وحكموا له بأردأ القسمين، وهنّ الإناث، وهو الذي خلقكم، واصطفاكم بالذكور، فتعالى الله عما يقول الظالمون علوأ

﴿ ٤١ ـ ٤٤ ﴾ ﴿ ولقد صرفنا في هذا القرآن ليذكروا وما يزيدهم إلا نفوراً \* قل لوكان معه آلهة كما يقولون إذاً لابتغوا إلى ذي العرش سبيلاً \* سبحانه وتعالى عما يقولون علواً كبيراً \* تسبح له السماوات السبع ﴿ ذَلِكَ ﴾ الذي بيناه ووضحناه من والأرض ومن فيهن وإن من شيء إلَّا يسبح بحمده ولكن لا تفقهون تسبيحهم إنه كان حليماً غفوراً ﴾ يخبر تعالى أنه صرَّف لعباده في هذا القرآن، أي: نوَّع الأحكام ووضحها، وأكثر من الأدلة والبراهين على ما دعا إليه، ووعظ وذكّر، لأجل أن يتذكّروا ما يتفعهم فيسلكوه، وما يضرهم

ولكن أبي أكثر الناس إلا نفوراً عن آيات الله، لبغضهم للحق، ومحبتهم ما كانوا عليه من الباطل، حتى تعصبوا لباطلهم، ولم يعيروا آيات الله لهم سمعاً، ولا ألقوا لها بالا.

ومن أعظم ما صرف فيه الآيات والأدلة، التوحيد الذي هو أصل الأصول، فأمر به، ونهى عن ضده، وأقام عليه من الحجج العقلية والنقلية شيئاً كثيراً، بحيث من أصغى إلى اللائمة واللعنة والذم من الله وملائكته بعضها، لا تدع في قلبه شكاً

ومن الأدلة على ذلك هذا الدليل العقلي الذي ذكره هنا، فقال: ﴿قُلْ ﴾ للمشركين الذين يجعلون مع الله إلها أخر: ﴿ لُو كَانَ مِعِهُ آلِهِ قُمَا يَقُولُونَ ﴾ أي: على موجب زعمهم وافترائهم، ﴿إِذَا لَابِتَغُوا إِلَى ذِي الْعِرِشُ سِبِيلًا﴾ أي: لاتخذوا سبيلاً إلى الله بعبادته والإنبابية إليه، والشقرب وابشغاء الوسيلة، فكيف يجعل العبد الفقير الذي يرى شدة افتقاره لعبودية ربه،

THE PARTY OF THE P وَإِمَّا لَعْضِنَ عَنْهُ وَأَبْيِغَاءً رَحْمَةِ مِن زَّيِكَ تَرِجُوهَا فَقُل لَمْ مَوْلًا مَّيْسُورًا ۞ وَلَا تَغَعَلْ يَدُكَ مَعْلُولَةً إِلَى عُنْقِكَ وَلَا بَسْطُهَا كُمَّ ٱلْبَسْطِ فَتَقَعْدَ مَلُومًا تَحْسُورًا ۞ إِنَّ رَبَّكَ يَبْسُطُ ٱلرِّيْفَ لِنَ يَشَأَءُ وَيَقْدِرُ إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ خِيرًا بَصِيرًا ۞ وَلَا تَقْتُ لُواْ أَوۡلِكَدُوۡخَشۡيَةَ إِمَلَٰقَ عَنُ زُرُفُهُمۡ وَايَاكُمۡ إِنَّ قَالَهُمَ كَانَ خِتْكَاكَيِيزًا ۞ وَلَانْقُرَيُواْ ٱلزِنْنَ إِنَّهُ كُانَ فَلْحِسُـةً وَسَاَّةً سَيِيلًا ۞ وَلَاتَقْنُلُواْ ٱلنَّفْسُ ٱلَّتِي حَرَّمُ ٱللَّهُ إِلَّا يَأْتَحَيُّ وَمَّن ا قَيْلَ مَظْلُومًا فَقَدَّ جَعَلْ َ الوَلِيِّيهِ مِسْلَطَلْنَا فَلَا يُسْرَوِ فَ ا ٱلْقَتْلَ إِنَّهُ كَانَ مَنصُورًا ۞ وَلَا نَقْرَعُواْ مَالَ ٱلْيَتِيمِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّىٰ يَبِلُغُ أَشُكُهُ وَوَقُواْ بِالْعَهِدِ إِنَّ ٱلْعَهَ حَكَانَ مَسْعُولًا ﴿ وَأَوْفُواْ ٱلْكُلِّلِ إِذَا كِلْمُ وَرِيْفُا بِالْقِسَطَايِرِ لَلْسُنَّقِ إِ ذَلِكَ خَيْرُوا حَسَنُ تَأْوِيلًا ۞ وَلَا نَقَفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّ إلى السَّمْعَ وَٱلْبَصَرُ وَٱلْفُؤَادَ كُلَّ أَوْلَيْكَ كَانَ عَنْهُ مَسْفُولًا ا ﴿ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَسًا إِنَّكَ لَن تَغْرِقَ ٱلْأَرْضَ وَلَن تَسَلَّعَ إِنَّهُمْ آلِجِبَالَ طُولًا ۞ كُلَّ ذَٰلِكَ كَانَ سَيَعْتُهُ عِندَرَيْكِ مَكْرُوهَا ۞ DUBERT TANK DE BEER

إلها مع الله؟! هل هذا إلا من أظلم الظلم وأسفه السفه؟!! . . . .

فعلى هذا المعنى، تكون هذه الآية كقوله تعالى: ﴿أُولِئِكِ الذِينِ يدعونِ يبتغون إلى ربهم الوسيلة أيهم أقرب﴾. وكقوله تعالى: ﴿ويوم يحشرهم وما يعبدون من دون الله فيقول أأنتم أضللتم عبادي هؤلاء أم هم ضلوا السبيل \* قالوا سبحانك ما كان ينبغي

لنا أن نتخذ من دونك من أولياء﴾ .

ويحتمل أن المعنى في قوله: ﴿قُلْ لُو كان معه آلهة كما يقولون إذا لابتغوا إلى ذي العرش سبيلاً اي: لطلبوا السبيل، وسعوا في مغالبة الله تعالى، فإما أن يعلو عليه فيكون من علا وقهر هو الرب الإله، فأما وقد علموا أنهم يقرون أن آلهتهم التي يعبدون(٢) من دون الله مقهورة مغلوبة، ليس لها من الأمر شيء، فلم اتخذوها وهي بهذه الحال؟ فيكون هذا كقوله تعالى: ﴿مَا اتخذ الله من ولد وما كان معه من إله إذاً لذهب كل إله بما خلق ولعلا بعضهم على بعض﴾ ..

﴿ سبحانه وتعالى اي: تقدس وتنزه وعلت أوصافه ﴿عما يقولون﴾ من الشرك به، واتخاذ الأنداد معه ﴿عِلُواً كَبِيراً﴾ فَعُلا قدره وعظم، وجلت كبرياؤه، التي لا تقادر أن

الله عَا آوَى إِلَانَ رَكُ مَن آلِمَ المَّنْ وَلَا يَعَلَ عَالَمِ اللهِ اللهُ عَالَمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ المَّا اللهُ ا

(١٨١) (١٨١) المراقبة المراقبة

لقد تضاءلت لعظمته المخلوقات العظيمة، وصغرت لدى كبريائه السماوات السبع ومن فيهن، والأرضون السبع ومن فيهن ﴿والأرض جميعاً قبضته يوم القيامة والسماوات مطويات بيمينه﴾

وافتقر إليه العالم العلوي والسفلي، فقراً ذاتياً، لا ينفك عن أحد منهم في وقت من الأوقات.

هذا الفقر بجميع وجوهه، فقر من جهة الخلق والرزق والتدبير، وفقر من جهة الاضطرار، إلى أن يكون معبودهم وحبوبهم، الذي إليه يتقربون، وإليه في كل حال يفزعون، ولهذا قال:

والأرض ومن فيهن وإن من شيء من مروان السبع حيوان ناطق وغير ناطق، ومن أشجار ونبات وجامد وحي وميت وإلا يسبح بحمده بالسان الحال، ولسان المقال. ولا تفقهون تسبيحهم أي: تسبيح باقي المخلوقات التي على غير لغتكم بل يحيط بها علام الغيوب.

إنه كان حليماً غفوراً حيث لم يعاجل بالعقوبة من قال فيه قولاً تكاد السماوات والأرض تتفطر منه وتخر له الجبال ولكنه أمهلهم، وأنعم عليهم،

وعافاهم، ورزقهم، ودعاهم إلى بابه ليتوبوا من هذا الذنب العظيم، ليعطيهم الثواب الجزيل، ويغفر لهم ذنبهم، فلولا حلمه ومغفرته، لسقطت السماوات على الأرض، ولما ترك على ظهرها من دابة.

\* 20 - 20 \* ﴿ وَإِذَا قَرَأْتُ الْقَرَآنُ الْقَرَآنُ الْفَرَانُ جَعِلْنَا بِينِكُ وَبِينِ الْفَينِ لَا يَوْمِنُونَ الْلَاحِرَةَ حَجِابًا عَلَى الْفَيْهِ وَفِي آذَانِهِم وَقَرَآ \* وَجعلنَا عَلَى قلوبهم أَكنة أَن يفقهوه وفي آذَانِهم وقرآ ولوا ولا أذكرت ربك في القرآن وحده ولوا على أدبارهم نفوراً \* نحن أعلم بما يستمعون به إذ يستمعون إليك وإذ هم رجلاً مسخوراً \* أنظر كيف ضربوا رجلاً مسخوراً \* أنظر كيف ضربوا لك الأمثال فضلوا فلا يستطيعون المكالمكذبين بالحق الذين ردوه وأعرضوا عنه، أنه يحول بينهم وبين الإيمان،

﴿ وَإِذَا قَرَأَتُ الْقَرَآنَ ﴾ الذي فيه الوعظ والتذكير، والهدى والإيمان، والخير والعلم الكثير.

﴿ جعلنا بينك وبين الديس لا يؤمنون بالآخرة حجاباً مستوراً ﴾ يسترهم عن فهمه حقيقة، وعن التحقق بحقائقه والانقياد لما يدعو إليه من الحد.

وجعلنا على قلوبهم أكنة أي:
أغطية وأغشية، لا يفقهون معها
القرآن، بل يسمعونه سماعاً تقوم به
عليهم الحجة، ﴿وقي آذانهم وقرا﴾
أي: صمما عن سماعه، ﴿وإذا ذكرت
ربك في القرآن﴾ داعياً لتوحيده، ناهياً
عن الشرك به. ﴿ولوا على أدبارهم
عن الشرك به. ﴿ولوا على أدبارهم
فوراً من شدة بغضهم له، وعبتهم
﴿وإذا ذكر الله وحده اشمأزت قلوب
الذين من دونه إذا هم يستشرون ﴾
الذين من دونه إذا هم يستشرون ﴾

ونحن أعلم بما يستمعون به اي: إنما منعناهم من الانتفاع عند سماع القرآن، لأننا نعلم أن مقاصدهم سيئة،

يريدون أن يعشروا على أقبل شيء ليقدحوا به، وليس استماعهم لأجل الاسترشاد وقبول الحق، وإنما هم معتمدون على عدم اتباعه، ومن كان ولهذا قال: ﴿إِذْ يستمعون إليك وإِذْ يستمعون أَيْ تتبعون الظالمون في مناجاتهم الظالمة فيما بينهم، وقد بنوها على أنه مسحور، فهم جازمون أنهم غير معتبرين لما قال، وأنه يهذي، لا غيرى ما يقول.

قال تعالى: ﴿انظر﴾ متعجباً ﴿كيف ضربوا لك الأمثال﴾ التي هي أضل الأمثال، وأبعدها عن الصواب ﴿فضلوا﴾ في ذلك، أو فصارت سبباً لضلالهم، لأنهم بنوا عليها أمرهم، والمبنى على فاسد أفسد منه.

﴿ فلا يستطيعون سبيلاً ١٠ ﴾ أي: لا يهتدون أي اهتداء، فنصيبهم الضلال المحض، والظلم الصرف.

﴿ وَقِيالُمُ وَقِيالُمُوا أَإِذَا كُمِينًا عظاما ورفاتا أإنا لمبعوثون خلقا جديداً \* قبل كونوا حيجارة أو حديداً \* أو خلقاً ما يكبر في صدوركم فسيقولون من يعيدنا قل الذي فطركم أول مرة فسينغضون إليك رؤوسهم ويقولون متى هو قل عسى أن يكون قريبا \* يوم يدعوكم فتستحيبون بحمده وتظنون إن لبثتم إلاً قليلاً يخبر تعالى عن قول النكرين للبعث، وتكذيبهم به، وإستبعادهم بقولهم: ﴿ أَإِذَا كُنَا عَظَامًا وَرَفَاتًا ﴾ أي: أحساداً بالية، ﴿ أَإِنَّا لَمِعُونُونَ خِلْقًا جِدِيدًا ﴾ أي: لا يحكون ذلك، وهو عمال بزعمهم، فجهلوا أشد الجهل، حيث كَذْبُواْ رَسُلُ اللهُ، وجَحَدُواْ آيَاتُ اللهُ، وقاسوا قدرة خالق السماوات والأرض بقدرتهم الضعيفة العاجرة، فلما رأوا أن هذا ممتنع عليهم لا يقدرون عليه، جعلوا قدرة الله كذلك.

فسبحان من جعل خلقاً من خلقه،

يزعمون أنهم أولو العقول والألباب، مثالاً في جهل أظهر الأشياء وأجلاها، وأوضحها براهين وأعلاها، ليرى عباده أنه ما تَمَّ إلا توفيقه وإعانته، أو الهلاك والضلال.

﴿رِبنا لا تزع قلوبنا بعد إذ هديتنا وهب لنا من لذنك رحمة إنك أنت الوهاب﴾.

ولهذا أمر رسوله هاأن يقول لهؤلاء المنكرين للبعث استبعاداً:

﴿قل كونوا حجارة أو حديداً ﴿ أو حليداً ﴿ أو حلقاً عما يكبر ﴾ أي: يعظم ﴿ في صدوركم ﴾ لتسلموا بذلك على زعمكم، من أن تنالكم قدرة الله، أو معجزي الله، في أي: حالة تكونون، وعلى أي: وصف تتحولون، وليس لكم في أنفسكم تدبير في خالة الحياة وبعد المهات.

فدعوا التدبير والتصريف لمن هو على كمل شيء قدير، وبكل شيء عليهم عيط. ﴿ فسيقولون ﴾ حين تقيم عليهم الحجة في البعث: ﴿ من يعيدنا قل الذي فطركم أول مرة ﴾ فكما فطركم ، خلقاً جديداً ﴿ كما بدأنا أول خلق نعده ﴾ .

﴿فسينغضون إليك رؤوسهم﴾ أي: يهزونها، إنكاراً وتعجباً عاقلت، ﴿ويقولون متى هو﴾ أي: متى وقت البعث الذي تزعمه على قولك؟ لا إقراراً منهم وتعجيز. ﴿قُلْ عَسَى أَنْ مِنْهُم ، وتعجيز. ﴿قُلْ عَسَى أَنْ يَكُونُ قَرِيباً﴾ فليس في تعيين وقته فائدة، وإنما الفائدة والمدار على تقريره والإقرار به وإثباته، وإلا فكل ما هو آت فإنه قريب.

﴿يوم يدعوكم ﴾ للبعث والنشور، وينفخ في الصور، ﴿فتستجيبون بحمده أي: تنقادون الأمره، والا تستعصون عليه. وقوله: ﴿بحمده أي: هو المحمود تعالى على ما يفعله ويجزي به العباد، إذا جعهم ليوم التناد.

﴿وتظنون إن لبئتم إلا قليلاً من

سرعة وقوعه، وأن الذي مر عليكم من النعيم كأنه ما كان.

فهذا الذي يقول عنه المنكرون: همتى هو؟؟ يندمون غاية الندم عند وروده، ويقال لهم: ﴿هذا الذي كنتم به تكذبون﴾.

«٣٥ - ٥٥» ﴿وقل لعبادي يقولوا التي هي أحسن إنّ الشيطان ينزغ بينهم إنّ الشيطان ينزغ بينهم ربكم أعلم بكم إن يشأ يرحمكم أو إن يشأ يرحمكم أو إن يشأ يعذبكم وما أرسلناك عليهم وكيلاً \* وربك أعلم بمن في السماوات والأرض ولقد فضلنا بعض النبيين على بعض وآتينا داود زبوراً﴾ وهذا من لطفه بعباده، حيث أمرهم بأحسن الأخلاق والأعمال والأقوال، الموجبة للسعادة في الدنيا والآخرة، فقال:

وقل لعبادي يقولوا التي هي أحسن وهذا المربكل كلام يقرب إلى الله، من قراءة، وذكر، وعلم، وأمر بمعروف، ونهي عن منكر، وكلام حسن لطيف مع الخلق على اختلاف مراتبهم ومنازلهم، وأنه إذا دا الأمر بين أمرين حسنين، فإنه يؤمر بإيتار أحسنهما إن لم يمكن الخضع بنهما.

والقول الحسن داع لكل خلق جيل، وعمل صالح، فإن من ملك لسانه، ملك جميع أمره

وقوله: ﴿إِنَّ الشيطانُ يَنْزِعُ بِينَهُمُ أي: يسعى بين العباد بما يفسد عليهم دينهم ودنياهم.

فدواء هذا، أن لا يطيعوه في الأقوال غير الحسنة التي يدعوهم إليها، وأن يلينوا فيما بينهم، لينقمع الشيطان الذي ينزغ بينهم، فإنه عدوهم الخيمي لهم أن يحاربوه، فإنه يدعوهم فيكونوا من أصحاب السعر،

وأما إخوانهم، فإنهم وإن نزغ الشيطان فيما بينهم، وسعى في العداوة، فإن الحزم كل الحزم، السعي في ضد عدوهم، وأن يقمعوا أنفسهم الأمارة بالسوء، التي يدخل الشيطان

من قِبَلِها، فبذلك يطيعون ربهم، ويستقيم أمرهم، ويهدون لرشدهم

﴿ رَبُّكُمُ أَعِلْمُ بِكُمْ ﴾ من أنفسكم، فلذلك لا يريد لكم إلا ما هو الخير، ولا يأمركم إلا بما فيه مصلحة لكم، وقد تريدون شيئاً الخير في عكسه.

﴿إِن يِشِاً يِرِحْ كِمْ أَو إِن يِشَا يعذبكم ، فيوفق من شاء لأسباب الرحمة، ويخذل من شاء، فيضل عنها، فيستحق العذاب.

وما أرسلناك عليهم وكيلاً تبر أمرهم، وتقوم بمجازاتهم، وإنما الله هو الوكيل، وأنت مبلغ هاد إلى صراط مستقيم.

وربك أعلم بمن في السماوات والأرض من جميع أصناف الخلائق، فيعطي كلاً منهم ما يستحقه تقتضيه في جميع الخصال، الحسية والمعنوية، كما فضل بعض النبين المشتركين بوحيه المراجعة إلى ما مَنَّ به عليهم، من الأوصاف المدوحة، والأخلاق الرضية، والأعمال الصالحة، وكثرة المشتملة على الأحكام الشرعية والغقائد المرضية، كما أنزل على داود زبوراً، وهو الكتاب المعروف.

فإذا كان تعالى قد فضل بعضهم على بعض، وآتى بعضهم كتباً، قلم ينكر المكذبون لمحمد على ما أنزله الله عليه وما فضله به من النبوة والكتاب.

(٥٠ – ٥٠) ﴿قبل ادعوا الله بن دونه فلا يملكون كشف الضر عنكم ولا تحويلا ﴿ أُولئك الذين يدعون يبتغون إلى ربهم الوسيلة أيهم أقرب ويرجون رحمته ويخافون عذابه إن عذاب ربك كان تحذوراً ﴿ يقول تعالى: ﴿ قُل ﴾ للمشركين بالله الذين اتخذوا من دونه أنداداً يعبدونهم كما يعبدون الله، ويدعونهم كما يدعونه، ملزماً لهم بتصحيح ما زعموه واعتقدوه إن كانوا صادقين:

وادعوا الذين رعمتم الهة من دون الله فانظروا هل ينفعونكم، أو

يدفعون عشكم الضر، فإنهم لا هيملكون كشف الضرعنكم من مرض، أو فقر، أو شدة، ونحو ذلك، فلا يدفعونه بالكلية، ﴿ولا ﴾ يملكون أيضاً تحويله من شخص إلى آخر، ومن شدة إلى ما دونها

فإذا كانوا بهذه الصفة فلأي: شيء تدعونهم من دون الله؟ فإنهم لا كمال لهم، ولا فعال نافعة، فاتخاذهم نقص في الدين والعقل، وسفه في الرأي

ومن العجب، أن السفه عند الاعتياد والممارسة، وتلقيه عن الآباء الضالين بالقبول، يراه صاحبه هو الرأي: السديد، والعقل المفيد.

ويرى إخلاص الدين لله الواحد الأحد، الكامل المنعم بجميع النعم الظاهرة والباطنة، هو السفه، والأمر المتعجب منه، كما قال المشركون: ﴿ أَجِعِلُ الآلِهِةُ إِلَهُ اللهِ وَاحِداً إِنْ هَذَا لِشَيءَ عَجَابٍ﴾.

ثم أخبر أيضاً، أن الذين يعبدونهم من دون الله، في شغل شاغل عنهم، باهتمامهم بالافتقار إلى الله، وابتغاء الوسيلة إليه، فقال:

﴿أُولْنُكُ اللّٰذِينَ يَدْعُونَ﴾ من الأنبياء والصالحين والملاتكة ﴿يبتغون إلى ربهم الوسيلة أيهم أقرب﴾ أي: يتنافسون في القرب من ربهم، ويبذلون ما يقدرون عليه من الأعمال الصالحة المقربة إلى الله تعالى وإلى رحمته، ويخافون عذابه، فيجتنبون كل ما يوصل إلى الغذاب.

﴿إِن عداب ربك كان محدوراً أي : هو الذي ينبغي شدة الحدر منه والتوقي من أساله.

وهذه الأصور الشلائة، الخوف والرجاء والمحبة، التي وصف الله بها هؤلاء المقربين عنده، هي الأصل والمادة في كل خير.

فمن تمت له، تمت له أموره، وإذا خلا القلب منها، ترحلت عنه الخيرات، وأحاطت به الشرور.

وعلامة المحبة ما ذكره الله، أن يجتهد العبد في كل عمل يقربه إلى الله وينافس في قربه بإخلاص الأعمال

كلها لله، والنصح فيها، وإيقاعها على أكمل الوجوه المقدور عليها، فمن زعم أنه يحب الله بغير ذلك، فهو كاذب.

و ١٩٥٥ و و ان من قرية إلا نبحن مهلكوها قبل يوم القيامة أو معلبوها عذاباً شديداً كان ذلك في الكتاب مسطوراً و أي: ما من قرية من القرى المكذبة للرسل، إلا لا بد أن يصيبهم هلاك قبل يوم القيامة، أو عذاب شديد، كتاب كتبه الله، وقضاء أبرمة، لا بدمن وقوعه، فليبادر المكذبون بالإنابة إلى الله وتصديق رسله، قبل أن تتم عليهم كلمة العذاب، ويحق عليهم القول.

﴿ ٩٥ - ١٠ ﴾ ﴿ وما منعنا أن نرسل بالآيات إلا أن كذب بها الأولون وآتينا ثمود الناقة مبصرة فظلموا بها وما نرسل بالآيات إلا تخويفاً \* وإذ قلنا لك إن ربك أحاط بالناس وما جعلنا الرؤيا التي أريناك إلا فتنة للناس والشجرة الملعونة في القرآن ونخوفهم فما يزيدهم إلا طغياناً كبيراً ﴾ يذكر تعالى رحته بعدم إنزاله الآيات التي يقترح بها المكذبون، وأنه ما منعه أن يرسلها إلا خوف من تكذيبهم لها، فإذا كذبوا بها، عاجلهم العقاب، وحل بهم من غير تأخير، كما فعل بالأولين الذين كذبوا بها،

ومن أعظم الآيات، الآية الني الرسلها الله إلى ثمود، وهي الناقة العظيمة الباهرة، التي كانت تصدر عنها جميع القبيلة بأجمعها، ومع ذلك كذبوابها، فأصابهم ما قص الله علينا في كتابه، وهؤلاء كذلك، لو جاءتهم من الإيمان خفاء ما جاء به الرسول واشتباهه، هل هو حق أو باطل؟ فإنه صحة ما جاء به، الموجب لهداية من طلب الهداية، فغيرها مثلها، فلا بدأن يسلكوا بها ما سلكوا بغيرها، فترك يسلكوا بها ما سلكوا بغيرها، فترك يسلكوا بها ما سلكوا بغيرها، فقرك يسلكوا بها ما سلكوا بغيرها، فقو أنفع.

وقوله: ﴿وَما نرسل بالآيات إلا تحويفاً﴾ أي: لم يكن القصد بها أن تكون داعية وموجبة للإيمان، الذي

لا يحصل إلا بها، بل القصود منها التخويف والترهيب، ليرتدعوا عن ما هم عليه.

﴿ وَإِذْ قَلَمْنَا لَكَ إِنْ رَبِكُ أَحِاطُ بِالنَّاسِ ﴾ علماً وقدرة، فليس لهم ملجاً يلجؤون إليه، ولا ملاذ يلوذون به عنه، وهذا كاف لمن له عقل في الانكفاف عما يكرهه الله الذي أحاط بالناس.

﴿وَما جعلنا الرؤيا التي أريناك إلا فتنه ﴾ أكثر المفسرين على أنها في ليلة الإسراء.

﴿ وَالشَّجِرَةُ اللَّعُونَةُ ﴾ التي ذكرت ﴿ فِي القرآن ﴾ وهي شجرة الرقوم، التي تنبت في أصل الجحيم

والمعنى، إذا كان هذان الأمران، قد صارا فتنة للناس حتى استلج الكفار بكفرهم، وازداد شرهم، وبعض من كان إيمانه ضعيفاً، رجع عنه بسب أن ما أخبرهم به من الأمور التي كانت ليلة الإسراء، ومن الإسراء من المسجد المقصى، كان خارقاً للعادة.

والإخبار بوجود شجرة تنبت في أصل الجحيم أيضاً، من الخوارق، فهذا الذي أوجب لهم التكذيب، فكيف لو شاهدوا الآيات العظيمة والخوارق الجسيمة؟!!

أيس ذلك أولى أن يزدد بسببه شرهم؟! فلذلك رحهم الله وصرفها عنهم، ومن هنا تعلم أن عدم التصريح في الكتاب والسنة، بذكر الأمور العظيمة التي حدثت في الأزمنة التأخرة، أولى وأحسن، لأن الأمور التي لم يشاهد الناس لها نظيراً، ربما لا تقبلها عقولهم لو أخبروا بها قبل وقوعها، فيكون ذلك ريباً في قلوب بعض المؤمنين، ومانعا يمنع من لم يدخل الإسلام، ومنفراً عنه. بل ذكر الله ألفاظاً عامة، تتناول جميع ما يكون.

﴿ونخوفهم بالآيات ﴿فما يزيدهم التخويف ﴿إلا طغياناً كبيراً وهذا أبلغ ما يكون في التملي بالشر ومجبته، وبغض الخير وعدم

الانقياد له.

﴿ ٦١ \_ ٦٠ ﴾ ﴿ وإذ قلنا للملائكة اسجدوا لآدم فسجدوا إلا إبليس قال أأسجد لمن خلقت طيناً \* قال أرأيتك هذا الذي كرمت على لئن أخّرتن إلى يوم القيامة لأحتنِكنَّ ذريته إلاَّ قليلاً \* قال اذهب فمن تبعك منهم فإنّ جهنم جزاؤكم جزاء موفوراً \* واستفزر من استطعت منهم بصوتك وأجلب عليهم بخيلك ورجلك وشاركهم في الأموال والأولاد وعدهم وما يعدهم الشيطان إلا غروراً \* إنَّ عبادي ليس لك عليهم سلطان وكفي بربك وكيلاً ينبه تبارك وتعالى عباده على شدة عداوة الشيطان، وحرصه على إضلالهم، وأنه لما خلق الله آدم، استكبر عن السجود له، و﴿قال﴾ متكبراً: ﴿أأسجد لمن خلقت طيناً ﴾ أي: من طين، وبزعمه أنه خير منه، لأنه خلق من نار. وقد تقدم فساد هذا القياس الباطل من عدة أوجه.

فلما تبين لإبليس تفضيل الله لآدم ﴿قَالُ خَاطِباً للله : ﴿أَرَائِتُكَ هَذَا اللّهِ كرمت على لئن أخرتن إلى يوم القيامة لأحتنكن ذريته ﴾ أي: لأستأصلنهم بالإصلال، ولأغوينهم ﴿إلا قليلا﴾ عرف الخيث، أنه لا بد أن يكون منهم من يعاديه ويعصيه.

فقال الله له: ﴿إِذَهَبِ فَمِن تَبِعِكُ مِنْهُم ﴾ واختارك على ربه ووليه الحق، ﴿فَإِنْ جَهِنَم جِزَاءُ مُوفُوراً ﴾ أي: مدخراً لكم، موفراً جزاء على أعمالكم.

ثم أمره الله أن يفعل كل ما يقدر عليه من إضلالهم، فقال: ﴿واستفزز من استطعت منهم بصوتك﴾ ويدخل في هذا كل داع إلى المعصية.

وأجلب عليهم بخيلك ورجلك ويدخل فيه كل راكب وماش في معصية الله، فهو من خيل الشيطان ورجله.

والمقصود أن الله ابتلى العباد بهذا العيدو المبين، الداعي ليهم إلى معصية الله، بأقواله وأفعاله.

وشاركهم في الأموال والأولاد وذلك شامل لكل معصية تعلقت بأموالهم وأولادهم، من منع الزكاة والكفارات والحقوق الواجبة، وعدم تأديب الأولاد وتربيتهم على الخير وترك الشر، وأخذ الأموال بغير حقها، أو وضعها بغير حقها، أو التعمال الكاسب الردية.

بل ذكر كثير من المسرين، أنه يدخل في مشاركة الشيطان في الأموال والأولاد، ترك التسمية عند الطعام والشراب والجماع، وأنه إذا لم يسم الله في ذلك، شارك فيه الشيطان، كما ورد فيه الحديث.

﴿وعدهم﴾ الوعود (١) المزخرفة التي لا حقيقة لها، ولهذا قال: ﴿وما يعدهم الشيطان إلا غروراً﴾ أي: باطلاً مضمحلاً، كأن يزين لهم المعاصي والعقائد الفاسدة، ويعدهم عليها الأجر، لأنهم يظنون أنهم على الحق، وقال تعالى: ﴿الشيطان يعدكم الفقر ويأمركم بالفحشاء والله يعدكم مغفرة منه وفضلاً﴾.

ولما أخبر عما يريد الشيطان أن يفعل بالعباد، وذكر ما يعتصم به من فتنته، وهو عبودية الله، والقيام بالإيمان والتوكل، فقال:

(إن عبادي ليس لك عليهم سلطان) أي: تسلط وإغواء، بل الله يدفع عنهم بقيامهم بعبوديته - كل شر، ويحفظهم من الشيطان الرجيم، ويقوم بكفايتهم. (وكفي بربك وكيلا) لمن توكل عليه، وأدى ما أمر

﴿ ٢٦ - ٦٩ ﴾ ﴿ ربكم الذي يرجي لكم الفلك في البحر لتبتعوا من فضله إنه كان بكم رحيماً \* وإذا مسكم الفر في البحر ضل من تدعون إلا إياه فلما نجاكم إلى البر أعرضتم وكان الإنسان كفوراً \* أفأمنتم أن يجسف

قَارُهُوُ الْحِارَةُ أُوْسِينًا فِي أَوْسَلُنَا كَاكُمْ فِي صُدُورِكُمْ الْسَدُورِكُمْ الْسَدُورِكُمْ الْسَنَّةُ لَوْنَ مَنْ عَلَيْهُ وَالْمَا مَرَةً وَسَكُمْ وَصُدُورِكُمْ الْسَلَمُ لَوَالْمَ مَنَ وَالْمَا مَنْ وَالْمَا مَنْ وَالْمَا مَنْ وَالْمَا مُورِكُمْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مَنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

DESCRIPTION NOT SERVED TO

道 場別後E IV

بكم جانب البر أو يرسل عليكم حاصباً ثم لا تجدوا لكم وكيلا \* أم أمنتم أن يعيدكم فيه تارة أخرى فيرسل عليكم قاصفاً من الريح فيغرقكم بما كفرتم ثم تعالى نعمته على العباد، بما سخر لهم من الفلك، والسفن والمراكب، وألهمهم كيفية صنعتها، وسخر لها البحر الملتطم، يحملها على ظهره، لينتفع العباد بها في الركوب والحمل للأمتعة والتجارة. وهذا من رحيماً رؤوفاً، بعباده، فإنه لم يزل بهم رحيماً رؤوفاً، يؤتيهم من كل ما تعلقت به إرادتهم ومنافعهم.

ومن رحمته الدالة على أنه وحده العبود دون ما سواه، أنهم إذا مسهم الضر في البحر فخافوا من الهلاك لتراكم الأمواج، ضل عنهم ما كانوا من الأحياء والأموات، فكأنهم لم يكونوا يدعونهم في وقت من الأوقات لعلمهم أنهم ضعفاء عاجزون عن كشف الضر، وصرخوا بدعوة فاطر الأرض والسماوات الذي تستغيث به وأخلصوا له الدعاء والتضرع في هذه

فلماكشف الله عنهم الضر،

وَمَا مَنْ مَنْ اَنْ رَبِيلَ اِلْآَيْنِ اِلْآَ اَن كَذَبِ اِلَاَ اَنْ وَالْمَنْ اَلَّوْلُونَ الْمَالِيَّ الْآَلَ الْمَنْ الْمَنْ الْمَلْكُولُونَ الْمَنْ اللَّهُ وَالْمَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ ا

A SERVICE OF THE SERV

ونجاهم إلى البر، نسوا ما كانوا يدعون إليه من قبل وأشركوا به، من لا ينفع ولا يضر، ولا يحطي ولا يمنع، وأعرضوا عن الإخلاص لرجم ومليكهم، وهذا من جهل الإنسان وكفره، فإن الإنسان كفور للنعم، إلا من هدى الله، فمن عليه بالعقل السليم، واهتدى إلى الصراط المستقيم، فإنه يعلم، أن الذي يكشف الشدائد، وينجي من الأهوال، هو الذي يستحق أن يفرد وتخلص له سائر الأعمال، في الشدة والرخاء، واليسر والعسر.

وأما من خذل، ووكل إلى عقله الضعيف، فإنه لم يلحظ وقت الشدة إلا مصلحته الحاضرة، وإنجاءه في تلك الحال.

فلما حصلت له النجاة، وزالت عنه الشقة، ظن بجهله أنه قد أعجز الله، ولم يخطر بقلبه شيء من العواقب الدنيوية، فضلاً عن أمور الآخرة.

ولهذا ذكرهم الله ذلك بقوله: ﴿أَفَامَنتُم أَن يُحْسَفُ بِكُم جانب البر أو يرسل عليكم حاصباً أي: فهو على كل شيء قدير، إن شاء أنزل عليكم عذاباً، من أسفل منكم بالخسف، أو من فوقكم بالحاصب، وهو العذاب الذي يحصبهم، فيصبحوا هالكين، فلا تظنوا أن الهلاك لا يكون إلا في

وإن ظننتم ذلك، فأنتم آمنون (١) من ﴿أَن يعيدكم ﴿ فَي البحر ﴿ قَارة أَخْرى في سلم عليم قاصفاً من الربح ﴾ أي ريحاً شديدة جداً تقصف ما أتت عليه .

﴿فيغرقكم بما كفرتم ثم لا تجدوا لكم علينا به تبيعاً ﴾ أي: تبعة ومطالبة، فإن الله لم يظلمكم مثقال ذرة.

﴿٧٠﴾ ﴿ولقد كرمنا بني آدم وحملناهم في البر والبحر ورزقناهم من الطيبات وفضلناهم على كثير ممن خلقنا تفضيلاً وهذا من كرمه عليهم وإحسانه، الذي لا يقادر قدره، حيث كرم بني آدم بجميع وجوه الإكرام، فكرمهم بالعلم والعقل، وإرسال الرسل، وإنزال الكتب، وجعل منهم الأولياء والأصفياء، وأنعم عليهم بالنعم الظاهرة والباطنة.

وحملناهم في البرى على الركاب، من الإبل، والبخال، والحمير، والمرية. ﴿وَى فِي ﴿البحر》 في السفن والمراكب ﴿ورزقناهم من المكيل والمشارب، والمناكح. فما من طيب تتعلق به حواتجهم، إلا وقد أكرمهم الله به، ويسره لهم غاية النسير.

﴿وفضلناهم على كثير ممن خلقنا تفضيلاً بما خصهم به من المناقب، وفضلهم به من الفضائل، التي ليست لغيرهم من أنواع المخلوقات.

أفلا يقومون بشكر من أولى النعم ودفع النقم، ولا تحجيهم النعم عن المنعم فيشتغلوا بها عن عبادة ربهم، بل ربما استعانوا بها على معاصيه.

﴿٧١ ـ ٧٧﴾ ﴿يبوم نبدعوا كل أناس بإمامهم فمن أوتي كتابه بيمينه فأولئك يقرأون كتابهم ولا يظلمون

فتيلاً \* ومن كان في هذه أعمى فهو في الآخرة أعمى وأضل سبيلاً يجبر تعالى عن حال الخلق يوم القيامة، وأنه يدعو كل أناس، معهم إمامهم وهاديهم إلى الرشد، وهم الرسل ونوابهم، فتعرض كل أمة، ويحضرها رسولهم الذي دعاهم، وتعرض أعمالهم على الكتاب الذي يدعو إليه الرسول، هل هي موافقة له أم لا؟

وفمن أوتي كتابه بيمينه ككونه . اتبع إمامه، الهادي إلى صراط مستقيم، واهتدى بكتابه، فكثرت حسناته، وقلت سيئاته وفأولئك يقرأون كتابهم قراءة سرور وبهجة، على ما يرون فيها نما يفرحهم ويسرهم .

﴿ولا يظلمون فتيلاً﴾ بما عملوه من الحسنات.

ومن كان في هذه الدنيا وأعمى عن الحق فلم يقبله، ولم ينقد له، بل اتبع الضلال. وفهو في الآخرة أعمى عن سلوك طريق الجنة كما لم يسلكه في الدنيا، وأضل سبيلا فإن الجزاء من جنس العمل، وكما تذين تدان.

وفي هذه الآية دليل على أن كل أمة تدعى إلى دينها وكتابها، وهل عملت به أم لا؟

وأنهم لا يؤخذون بشرع نبي لم يؤمروا باتباعه، وأن الله لا يعذب أحداً إلا بعد قيام الحجة عليه وخالفته لها.

وأن أهل الخير، يعطون كتبهم بأيمانهم، ويحصل لهم من الفرح والسرور شيء عظيم، وأن أهل الشر بعكس ذلك، وأنهم لا يقدرون على قراءة كتبهم، من شدة غمهم وحزنهم وثبورهم.

﴿٣٧ ــ ٧٧﴾ ﴿وإن كـــــــادوا ليفتنونك عن الذي أوحينا إليك لتفتري علينا غيره وإذاً لاتخذوك خليلاً \* ولولا أن ثبتناك لقد كدت تركن إليهم شيئاً قليلاً \* إذاً لأذقناك ضعف الحياة وضعف الممات ثم لا تجدلك علينا نصيراً \* وإن كادوا ليستفزونك من الأرض ليخرجوك منها وإذأ لا يلبثون خلافك إلاً قليلاً \* سنّة من قد أرسلنا قبلك من رسلنا ولا تجد لسنتنا تجويلاً﴾ يذكر تعالى منته على رسوله محمد علي وحفظه له من أعدائه الحريصين على فتنته بكل طريق، فقال: ﴿ وإن كادوا ليفتنونك عن الذي أوحينا إليك لتفتري علينا الله أي: قد كادوا لك أمراً لم يدركوه، وتحيلوا لك، على أن تفتري على الله غير الذي أنزلنا إليك، فتجيء بما يوافق أهواءهم، وتدع ما أنزل الله

﴿ وإذا ﴾ لو فعلت ما يهوون ﴿ لاتخذوك خليلا ﴾ أي: حبيباً صفياً ، أعز عليهم من أحباهم ، لما جبلك الله عليه من مكارم الأخلاق ، ومحاسن الأداب ، المحببة للقريب والبعيد ، والصديق والعدو .

ولكن لتعلم أنهم لم يعادوك وينابذوك العداوة، إلا للحق الذي جئت به، لا لذاتك، كما قال الله تعالى: ﴿قد نعلم إنه ليحزنك الذي يقولون فإنهم لا يكذبونك ولكن الظالمين بآيات الله يجحدون ﴿

﴿ وَ هُ مَعَ هَذَا فَ ﴿ لُولًا أَن تُبْتَنَاكُ ﴾ على الحق، وامتننا عليك بعدم الإجابة لداعيهم، ﴿ لقد كدت تركن إليهم شيئاً قليلاً ﴾ من كثرة المعالجة، وعبتك لهدايتهم.

﴿إِذَا ﴾ لو ركنت إليهم بما يهوون ﴿لأَذْقَنْ اللهُ ضعف الحياة وضعف المات ﴾ أي: لأصبناك بعذاب مضاعف، في الدنيا والآخرة، وذلك لكمال نعمة الله عليك، وكمال

معرفتك.

﴿ثُم لا تجدلك علينا نصيراً﴾ ينقذك مما يحل بك من العذاب، ولكن الله تعالى عصمك من أسباب الشر، ومن البشر، فثبتك وهداك الصراط المستقيم، ولم تركن إليهم بوجه من الوجوه، فله عليك أتم نعمة وأبلغ منحة.

﴿وإن كادوا ليستفزونك من الأرض ليخرجوك منها﴾ أي: من بغضهم لمقامك بين أظهرهم، قد كادوا أن يخرجوك من الأرض، ويجلوك منها.

ولو فعلوا ذلك، لم يلبثوا بعدك فيها إلا قليلاً، حتى تحل بهم العقوبة، كما هي سنة الله التي لا تحول ولا تبدل في جميع الأمم، كل أمة كذبت رسولها وأخرجته، عاجلها الله بالعقوبة.

ولما مكر به الذين كفروا وأخرجوه، لم يلبثوا إلا قليلاً، حتى أوقع الله بهم بـ «بدر» وقتل صناديدهم، وفض بيضتهم، فله الحمد.

وفي هذه الآيات، دليل على شدة افتقار العبد إلى تثبيت الله إياه، وأنه ينبغي له أن لا يزال متملقاً لربه، أن يثبته على الإيمان، ساعياً في كل سبب موصل إلى ذلك، لأن النبي الله وهو أكمل الحلق، قال الله له:

﴿ ولولا أن ثبتناك لقد كدت تركن إليهم شيئاً قليلا ﴿ فكيف بغيره؟!! وفيها تذكير الله لرسوله مِنْته عليه، وعصمته من الشر، فدل ذلك على أن الله يجب من عباده أن يتفطنوا لإنعامه عليهم \_عند وجود أسباب الشر \_بالعصمة منه، والثبات على الاسمان.

وفيها: أنه بحسب علو مرتبة العبد، وتواتر النعم عليه من الله يعظم إثمه، ويتضاعف جرمه، إذا فعل ما يلام عليه، لأن الله ذكر رسوله لو فعل ـ وحاشاه من ذلك \_ بقوله:

وَإِذَا مُنَكُّدُ ٱلفَّهُمُ فِٱلْبَحْرِيضِلَ مَن مَّنْعُونَ إِلَّا إِيَّاهُ فَلَا أَخَلَكُمُ إِلَى ٱلْيَرِ أَغْتُهُمُ مُّ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ كَعُورًا ۞ أَعَلَمَتُ مَانَ يَغْيِفَ بِكُرْجَايِبَ ٱلْبِرَأَقْ تُرْمِيلَ عَلَيْكُ مُرَحَاصِبًا ثُمَّرَ لَاتِجَدُواْلَكُرُورَكِيلًا ۞ أَمْرَ أَمِنتُمْ أَنْ يُعِيدَكُمْ فِيوِتَالَةً أُخْزَىٰ فَيُرْسِلَ عَلَيْكُمْ قَاصِفًا مِنَ ٱلرِّيحِ فَيُغْرِقَكُمْ مَا كَفَرْتُةُ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ لَكُمْ عَلَيْنَ الِمِينِيعَا ۞ \* وَلَقَدْ كَنَّمْنَا بَنِي ءَادَمَ وَحَمَّلْنَكُهُمْ فِي ٱلْمَرُواَ لَبَحْرِورَ زَفَّتُهُومِّنَ ٱلطَّيِبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمُ عَلَىٰ حَيْثِيغِ ثَنَّخَلَقْنَا تَفْضِيلًا ۞ يَوْمَ نَدْعُواْكُلُّ أَنَاسِ بِإِمَلِيهِمْ فَنَ أُوتِيَ كِنْلَهُ بِيَيْنِهِ فَأَوْلَيْكَ يَقُرُءُونَ كِتَبْهُمُ وَلَا يُظُلِّمُونَ فَيْلًا ۞ وَصَ كَانَ فِي هَا ذِيهَ أَعْمَا فَهُو فِي ٱلْآخِزَةِ أَعْمَا وَأَصَلُّ سَبِيلًا ۞ وَإِنَّ كَادُواْ لَيَقْنِهُ وَلَكَ عَنِ ٱلَّذِيَّ أَوْ كَيْنَاۚ إِلَيْكَ لِنَقْدِّوكَ عَلَيْتَ اغْيُّرَهُ وَإِذَا لَآتَعَ نُدُولُهُ خَلِيلًا ۞ وَلَوْلًا أَنْ ثَبَّنَاكَ لَقَدْ كِلدَّ تَرْكَنُ إِلَيْهِ رَمَيْنًا قَلِيلًا ۞ إِذَا لَّأَذَقُكَ ضِعْفَ المُعَيَّوْةِ وَضِعْفَ لَلْمَانِ ثُوَّلَا يَجَدُلُكَ عَلَيْتَ انْصِيرًا ۞ AND THE WAR WAR AND THE PARTY OF THE PARTY O

﴿إِذَا لَأَذَقِنَاكَ ضَعَفَ الْحَيَاةُ وَضَعَفَ المَمات ثم لا تجد لك علينا نصيراً﴾.

وفيها: أن الله إذا أراد إهلاك أمة، تضاعف جرمها، وعظم وكبر، فيحق عليها القول من الله، فيوقع بها العقاب، كما هي سنته في الأمم إذا أخرجوا رسولهم.

﴿٧٧ ـ ٨١﴾ ﴿أقم الصلاة لدلوك الشمس إلى خسق الليل وقرآن الفجر إن قرآن الفجر إن قرآن الفجر إن فتهجد به نافلة لك عسى أن يبعثك ربك مقاماً محموداً \* وقل ربّ أدخلني مدخل صدق وأخرجني مخرج صدق واجعل لي من لدنك سلطاناً نصيراً \* كان زهوقاً ﴾ يأمر تعالى نبيه محمداً كان زهوقاً ﴾ يأمر تعالى نبيه محمداً كان زهوقاً ﴾ يأمر تعالى نبيه محمداً وقاتها، ﴿لمدلوك الشمس أي: وقاتها، ﴿لمدلوك الشمس أي: فيدخل في ذلك صلاة الظهر وصلاة العصر.

﴿ إلى غسق الليل ﴾ أي: ظلمته، فدخل في ذلك صلاة المغرب وصلاة العشاء. ﴿ وقرآن الفجر ﴾ أي: صلاة الفجر، وسميت قرآناً، لمشروعية إطالة القراءة فيها أطول من غيرها، ولفضل القراءة حيث يشهدها الله، وملائكة

وَإِن كَادُواْ لِيَسَّ تَفِزُّونَكَ مِنَ ٱلْأَرْضِ لِيُخْرِجُوكَ مِنْهُ وَاذَا لَا يَلْبَتُونَ خِلَفَكَ إِلَّا قِلْكِ اللَّهِ سُنَةَ مَن قَدْ أَرْسَلْنَا قَتُلَكَ مِن زُسُلِنَا أَوَلَا تَعِدُ لِلسُ نَيْنَا غَوْيلًا ۞ أَقِرَالُهَ كَاذَا لِلْكُولِكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ الْيَيلِ وَقُرْءَاتِ الْفَجَيِّرانَ قُرْءَ اسَ الْفَجْرِكَ انْ مَشْهُودًا ۞ وَمِنَ الَّيْلِ فَلَهَ جَدَّ بِهِ نَافِلَةً لِّكَ عَكَنَّ أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكِ مَقَامًا خَمْ عُودًا ﴿ وَقُل زَبِّ أَدْخِلْنِي مُدْخَلُ صِدْقٍ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقِ وَلَجْعَل لَيِينَ لَذُنكَ سُلَطُننَانَصِيرًا ۞ وَقُلْحَـَاءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَطِلُ إِنَّ ٱلْبَطِلَ كَانَ زَهُوقًا ۞ وَنُتَزَلُ مِنَ ٱلْقُرُءَانِ مَاهُوَشِفَاءُ وَرَدْمَةُ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ الطَّالِمِينَ إِلَّاخَ الرَّ وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى ٱلْإِنسَانِ أَعْرَضَ وَنَعَا بِعَلِيْدٍ وَوَاذَامَسَهُ ٱلنَّمَرُكَانَ يَعُوسًا ١٥ قُلْكُلُّ يَعِبُ مَلُ عَلَى شَا كِلْنِهِ وَقُكُرُ أَعْلَمُ مِينَ هُوَ أَهُدَىٰ سَكِيلًا ۞ وَيَنْعَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوبِ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِدَيْ وَمَا أَوِيَتُرِمِنَ ٱلْحِلْدِ الْأَفِلْيلَا۞ وَلَين شِعْنَا لَنَدْهَانَ بِالَّذِي أَوْحَنَّ إِلِيَّكَ ثُرَّ لَاجِّدُلُكَ بِدِعَلَيْنَا وَكِيلًا ۞ ADDING IN EARLEST

الليل وملائكة النهار .

ففي هذه الآية، ذكسر الأوقات الخمسة، للصلوات المكتوبات، وأن الصلوات الموقعة فيها فرائض، لتخصيصها بالأمر.

وفيها: أن الوقت شرط لصحة الصلاة، وأنه سبب لوجوبها، لأن الله أمر بإقامتها لهذه الأوقات.

وأن الظهر والعصر يجمعان، والمغرب والعشاء كذلك، للعذر، لأن الله جع وقتهما جمعاً.

وفيه: فضيلة صلاة الفجر، وفضيلة إطالة القراءة فيها، وأن القراءة فيها ركن، لأن العبادة إذا سميت ببعض أجزائها، دل على فرضية ذلك.

وقوله: ﴿وَمَنَ اللَّيْلُ فَتَهَجَدُ بِهِ ﴾
أي: صل به في سائر أوقاته. ﴿فَاقَلَمُ لَكُ ۚ أَي: لتكون صلاة الليل زيادة لك في علو القدر، ورفع الدرجات، بخلاف غيرك، فإنها تكون كفارة لسناته.

ويحتمل أن يكون المعنى: أن الصلوات الخمس فرض عليك وعلى المؤمنين، بخلاف صلاة الليل، فإنها فرض عليك بالخصوص، لكرامتك على الله، أن جعل وظيفتك أكثر من

غيرك، وليكثر ثوابك، وتنال بذلك المقام المحمود، وهو المقام الذي يحمده فيه الأولون والآخرون، مقام الشفاعة العظمى، حين يستشفع الخلائق بآدم، ثم بنوح، ثم إبراهيم، ثم موسى، ثم حيى يستشفعوا بسيد ولد آدم، ليريحهم الله من هم الموقف وكربه، فيشفع، ويقيمه مقاماً يغبطه به الأولون والآخرون، وتكون له المنة على جميم الخلق.

وقوله: ﴿وقل رَبِ أَدْخَلْنِي مَدْخُلُ صَدَقَ وَأَخْرِجِنِي خَرْجِ صَدَقَ﴾ أي: اجعل مداخلي وتخارجي كلها في طاعتك وعلى مرضاتك، وذلك لتضمنها الإخلاص وموافقة الأمر.

﴿ وَاجِعُل لِي مَنْ لَدُنكِ سَلَطاناً نصيراً ﴾ أي: حجة ظاهرة، وبرهاناً قاطعاً على جيع ما أتيه وأذره.

وهذا أعلى حالة ينزلها الله العبد، أن تكون أحواله كلها خيراً، ومقربة له إلى ربه، وأن يكون له على كل حالة من أحواله دليلاً ظاهراً، وذلك متضمن للعلم النافع، والعمل الصالح، للعلم بالمسائل والدلائل

وقوله: ﴿وقل جاء الحق وزهق الباطل﴾ والحق هو ما أوحاه الله إلى رسوله محمد ﷺ، فأمره الله أن يقول ويعلن، قد جاء الحق الذي لا يقوم له شيء، وزهق الباطل أي: اضمحل

﴿إِنَّ الباطل كان زهوقاً أي: هذا وصف الباطل، ولكنه قد يكون له صولة وروجان إذا لم يقابله الحق، فعند مجيء الحق يضمحل الباطل، فلا يبقى له حراك.

ولهذا لا يروج الباطل إلا في الأزمان والأمكنة الخالية من العلم بآيات الله وبيناته.

﴿٨٢﴾ وقوله: ﴿وننزل من القرآن ما هو شفاء ورحة للمؤمنين ولا يزيد الظالمين إلا خساراً فالقرآن مشتمل على الشفاء والرحمة، وليس ذلك لكل

أحد، وإنما ذلك للمؤمنين به، المسدقين بآياته، العالمين به، وأما الظالمون بعدم التصديق به أو عدم العمل به، فلا تزيدهم آياته إلا خساراً، إذ به تقوم عليهم الججة، فالشفاء الذي تضمنه القرآن عام لشفاء القلوب، من الشبه، والجهالة، والآراء الفاصدة، والانحراف السيئيء، والقصود السيئة (۱).

فإنه مشتمل على العلم اليقيني، الذي تزول به كل شبهة وجهالة، والوعظ والتذكير، الذي يزول به كل شهوة تخالف أمر الله، ولشفاء الأبدان من آلامها وأسقامها.

وأما الرحمة، فإن ما فيه من الأسباب والوسائل التي يحث عليها، متى فعلها العبد فاز بالرحمة والسعادة الأبدية، والثواب العاجل والآجل.

﴿ ٣٨﴾ ﴿ وإذا أنعمنا على الإنسان أعرض وتأى بجانبه وإذا مسه الشركان يؤوسا ﴾ هذه طبيعة الإنسان من حيث هو ، إلا من هذاه الله ، فإن الإنسان عند إنعام الله عليه \_ يفرح بالنعم ويبطر بها ، ويعرض وينأى بجانبه عن ربه ، فلا يشكره ولا يذكره .

﴿ وَإِذَا مِنْهُ الشَّرِ ﴾ كَالْمَرْضُ وَنَحُوهُ ﴿ كَالْمُرْضُ وَنَحُوهُ ﴿ كَالْمُرْضُ وَنَحُوهُ ﴿ كَالْمُرْضُ وَلَمْ عَنْ رَبِّهُ رَجَّاءُهُ وَظُنْ أَنْ مَا هُو فَيْهُ دَائْمُ أَنْ مَا هُو فَيْهُ دَائْمُ أَنْدَاءً

وأما من هداه الله، فإنه عند النعم يخضع لربه، ويشكر نعمته، وعند الضراء يتضرع، ويرجو من الله عافيته، وإزالة ما وقع فيه، وبذلك يخف عليه البلاء.

﴿ ٨٤﴾ ﴿ قُلْ كُلِّ يعمل على شاكلته فربكم أعلم بمن هو أهدى سبيلاً ﴾ أي: ﴿ قُلْ كُلُ ﴾ من الناس ﴿ يعمل على شاكلته ﴾ أي: على ما يليق به من الأحوال، إن كان من الصفوة الأبرار، لم يشاكلهم إلا عملهم لرب العالمين. ومن كان من غيرهم من المخلولين، لم يناسبهم إلا العمل للمخلولين، ولم

يوافقهم إلا ما وافق أغراضهم.

﴿فريكم أعلم بمن هو أهدى سبيلا﴾ فيعلم من يصلح للهداية، فيهديه، ومن لا يصلح لها فيخذله ولا يهديه.

﴿ ﴿ ﴿ ﴿ وَهِ سَأَلُونَكُ عَنِ الرَّوحِ قَلَ الرَّوحِ مِن العلمِ الرَّوحِ مِن أَوتِيتُم مِن العلمِ إِلاَ قَلَيلا ﴾ وهذا متضمن لردع من يسأل المسائل، التي لا يقصد بها إلا التعنت والتعجيز، ويدع السؤال عن المهم، فيسألون عن الروح التي هي من الأمور الخفية، التي لا يتقن وصفها وكيفيتها كل أحد، وهم قاصرون في العلم الذي يحتاج إليه العباد.

ولهذا أمر الله رسوله أن يجيب سؤالهم بقوله: ﴿قُلُ الروح من أمر ربي ﴾ أي: من جملة مخلوقاته، التي أمرها أن تكون فكانت، فليس في السؤال عنها كبير فائدة، مع عدم علمكم بغيرها.

وفي هذه الآية دليل على أن المسؤول إذا سئل عن أمر، الأولى بالسائل غيره أن يعرض عن جوابه، ويدله على ما يختاج إليه، ويرشده إلى ما ينفعه.

﴿ ٨٦ ـ ٨٧﴾ ﴿ ولئن شئنا لندهبن بالذي أوحينا إليك ثم لا تجدلك به علينا وكيلاً ﴿ إلا رحمة من ربك إن فضله كان عليك كبيراً ﴿ يَخبر تعالى أن القرآن والوحي الذي أوحاه إلى رسوله، رحمة منه عليه وعلى عباده، وهو أكبر النعم على الإطلاق على رسوله، فإن فضل الله عليه كبير، لا يقادر قدره.

فالذي تفضل به عليك، قادر على أن يذهب به، شم لا تجد راداً يرده، ولا وكيلاً يتوجه عند الله فيه.

فَلْتَغْتِيطُ به، وتقرَّ به عينك، ولا يجزنك تكذيب المكذبين، واستهزاء الصالين، فإنهم عرضت عليهم أجلً الله المناهم، فردوها لهوانهم على الله وخذلانه لهم.

﴿٨٨﴾ ﴿قل لئن اجتمعت الإنس والجن على أن يأتوا بمثل هذا القرآن لا يأتون بمثله ولو كان بعضهم لبعض ظهيراً ﴾ وهذا دليل قاطع، وبرهان ساطع، على صحة ما جاء به الرسول وصدقه، حيث تحدى الله الإنس والجن أن يأتوا بمثله، وأخبر أنهم لا يأتون بمثله، ولو تعاونوا كلهم على ذلك لم يقدروا عليه.

ووقع كما أخبر الله، فإن دواعي أعدائه الكذبين به، متوفرة على رد ما جاء به بأي: وجه كان، وهم أهل اللسان والفصاحة، فلو كان عندهم أدنى تأهل وتكن من ذلك لفعلوه.

فعلم بذلك، أنهم أذعنوا غاية الإذعان، طوعاً وكرها، وعجزوا عن معارضته.

وكيف يقدر المخلوق من تراب، الناقص من جميع الوجوه، الذي ليس له علم ولا قدرة ولا إرادة ولا مشيئة ولا كمال إلا من ربه، أن يسعسارض كسلام رب الأرض والسماوات، المطلع على سائر والحمد المطلق، والمحد المطلق، والمجد العظيم، الذي لو أن البحر يمده من بعده سبعة أبحر مداداً، والأشجار كلها أقلام، لنفد المداد، وفنيت الأقلام، ولم تنفد كلمات الله.

فكما أنه ليس أحد من المخلوقين ماثلاً لله في أوصافه فكلامه من أوصافه، التي لا يماثله فيها أحد، فليس كمثله شيء، في ذاته، وأسمائه، وصفاته، وأفعاله تبارك وتعالى.

فتباً لن اشتبه عليه كلام الخالق بكلام المخلوق، وزعم أن محمداً على الله واختلقه من نفسه.

STATE W اللَّارَحْمَةُ مِن زَبِكً إِنَ فَضْلَةُ كَانَ عَلَيْكَ كَبِيرًا ۞ إِنَّ أَوْلَ لَهِنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنْسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٓ أَن يَأْتُواْ بِثِلْ هَٰذَا ٱلْقُرِّيَانِ الاَيَأْتُوكَ بِمِثْلِمِهِ وَلَوْكَانَ بَعْضُهُمْ لِيَعْضِ ظَهِيرًا ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفَا لِلنَّاسِ فِ هَلَا ٱلْقُرْءَ إِن مِن كُلِّ مَثْلِ قَأْلِوَا لِمَا ٱلْقُرْءَ إِن مِن كُلِّ مَثْلُ فَأَلِوَا مَنْ ٱلنَّاسِ إِلَّاكُ عُولًا ۞ وَقَالُواْ لَن فَّوْمِنَ لَكَ حَتَّى تَفْجُرُ لَنَامِنَ ٱلْأَرْضِ يَشُوعًا ۞ أَوْتَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ مِّن يَخْيلِ وَعِبَ فَنُتَجِرَالْأَنْهُ لَرَخِلَلُهَ الفَّهِيرًا ۞ أَوَتُتَقِطَ السَّفَاءَ كَمَّا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفًا أَوْتَأْتِيَ بِٱللَّهِ وَٱلْلَيْكِكَ قِبْيلًا ۞ أَوْيَكُونَ لَكَ بَيْتُ مِن زُخُرُفٍ أَوْتَ رَقَا فِ أَلِسَا مَآءِ وَلَن نَوْمِ لُوَيِكَ حَتَّىٰ تُعَزِّلَ عَلَيْنَاكِ لِمَا أَقَرَّوُهُ وَأُولُ سُمْانَ رَيِّ هَلْكُنتُ إِلَّابَشَرَارَّ سُولًا ۞ وَمَامَنَعَ ٱلنَّاسَ أَن وُوْمُوا إِذْ جَآءَهُمُ ٱلْهُدَىٰ إِلَّا أَنْ قَالُواْ أَبْعَثَ ٱللَّهُ بَشَرًا اللهِ وَسُولًا ﴿ قُلْلُوكًا كَ فِي ٱلْأَرْضِ مَلَكِ كُذٌّ يَتَشُونَ مُطْلَبَيْ يَنَّ لَّنَزَلَنَا عَلَيْهِ مِينَ ٱلْسَكَّاءِ مَلَكَازَسُولًا ۞ قُلْكَوْ إِلَيْهِ الله عَهِيدُ اللَّهِي وَيَتَنَكُمُ إِنَّهُ كَانَ بِعِسَادِهِ خَيرُ الصِيرَا ۞ DESCRIPTION TO SERVED TO S

﴿٨٩ ـ ٩٦ ﴾ ﴿ولقد صرفنا للناس في هذا القرآن من كل مثل فأبي أكثر الناس إلا كفوراً \* وقالوا لن تؤمن لك حتّى تفجر لنا من الأرض ينبوعاً \* أو تكون لك جنة من نخيل وعنب فتفجر الأنهار خلالها تفجيراً \* أو تسقط السماء كما زعمت علينا كسفا أو تأتي بالله والملائكة قبيلاً \* أو يكون لك بيت من زخرف أو ترقى في السماء ولن نؤمن لرقيك حتى تنزل علينا كتاباً نقرؤه قل سبحان ربي هل كنت إلا بشراً رسولا \* وما منع الناس أن يؤمنوا إذ جاءهم الهدى إلا أن قالوا أبعث الله بشراً رسولاً \* قل لو كان في الأرض ملائكة يمشون مطمئنين لنزلنا عليهم من السماء ملكاً رسولاً \* قل كفي بالله شهيداً بيني وبينكم إنه كان بعباده خبيراً بصيراً ﴾ يقول تعالى: ﴿ولقد صرفنا للناس في هذا القرآن من كل مثل ﴾ أي: نوعنا فيه المواعظ والأمثال، وثنينا فيه المعاني التي يضطر إليها العبادي لأجل أن يتذكّروا ويتقوا، فلم يتذكر إلا القليل منهم، الذين سبقت لهم من الله سابقة السعادة، وأعانهم الله بتوفيقه، وأما أكثر الناس فأبوا إلا كفوراً لهذه النعمة التي هي أكبر من

وَمَن يَهْدِ اللَّهُ فَهُوَ ٱللَّهُ مَدِّ وَمِن يُغِيلُ فَكَن تَحِيدَ لَكُمْ أَوْلَى آيَا مِن دُونِيِّ وَنَحْشُرُهُمْ يَوْمَ ٱلْقِينَا مُدَعَلَى وُجُوهِ بِعِدْعُمْيَا وَثُكُماً وَصُمَّا مَّأُونَهُمْ جَهَانُرِّ كُلِّمَا خَبَّ زِدْنَهُمْ مَسَعِيرًا ۞ ذَاكَ جَزَّا وَهُم مِأَنَّهُ مُركَفَ رُوا بِعَا يَنتِنَا وَقَالُواْ أَءِذَا كُنَّا عِظْلُمًا وَرُفَنَنَا أَءِنَّا لَمُعْوَثُونَ خَلْقًاجِدِيدًا۞ \* أَوَلَوْرَوَا أَنَّ ٱللَّهَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمُولِتِ وَٱلْأَرْضَ فَادِرُّعَلَيْ أَن يَخَلُقَ مِثْلَهُمْ وَجَعَلَ لَمُنْهُ أَجَلًا لَّارَبِّ فِيهِ فَأَنِّي ٱلظَّالِمُونَ إِلَّا كُفُورًا ۞ قُل أَوْأَنتُمْ تَمْلِكُونَ خَزَّ إِنَ رَحْمَةِ رَقِيَ إِذَا لَأَمْسَكَ تُمُّو خَشْيَةَ ٱلْإِنفَ اقَّ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ قَنُورًا ۞ وَلَقَدْ عَالَيْنَا مُوسَىٰ يَسْمَءَ لَيْتِ بَيْنَاتِ فَسُمُلْ بَيْ إِسْرَاءِ مِلْ إِذْ جَآءَ هُرُ فَقَالَ لَّهُ فِرْعَوْثَ إِنِّ لَأَطُّنَكَ يَنْمُوسَيْ مَسْجُورًا ۞ قَالَ لَقَـَدُ عَلِينَ مَا أَرْلَ هَنُولاً إِلَّارِبُ ٱلمُسَنَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ بَصَايِرُ وَانِّ لَأَطْنُكَ يَكِفِرْعُونُ مُشْبُورًا ۞ فَأَرَادَ أَن يَسْتَفِزُهُ مِنْ ﴿ ٱلْأَرْضِ فَأَغَرَّتُنَاهُ وَمَن مُّعَهُ جَيعًا ﴿ وَقُلْنَامِنْ بَعْدِهِ لِيَنَ إِسْرَةِ عِلَ أَسْكُنُواْ ٱلْأَرْضَ فَإِذَا جَلَّةَ وَعُدُ ٱلْآخِرَةِ جِنَّا كُرِ لَقِيفًا ۞ ARREAD IN SERVICE

جميع النعم، وجعلوا يتعنتون عليه [باقتراح](١) آيات غير آياته، يخترعونها من تلقاء أنفسهم الظالمة الجاهلة.

فيقولون لرسول الله الله الذي أتى بهذا القرآن المستمل على كل برهان وآية : ﴿ لن نؤمن لك حتى تفجر لنا من الأرض ينبوعاً ﴾ أي: أنهاراً جارية . ﴿ وَعَنْبُ ﴾ فتستغنى بها عن المشي في وعنب ﴾ فتستغنى بها عن المشي في

الأسواق والذهاب والمجيء. ﴿أو تسقط السماء كما زعمت علينا كسفا﴾ أي: قطعاً من العذاب، ﴿أو تأتي بالله والملائكة قبيلا﴾ أي: جيعاً، أو مقابلة ومعاينة، يشهدون لك ما حئت به.

﴿أُو يكون لك بيت من زخرف ﴾ أي: مزخرف بالذهب وغيره ﴿أُو ترقى في السماء ﴾ رقياً حسياً، ﴿و ﴾ مع هذا ف ﴿لن نؤمن لرقيك حتى تنزل علينا كتاباً نقرؤه ﴾

ولما كانت هذه تعتنات وتعجيزات، وكلام أسفه الناس وأظلمهم، المتضمنة لرد الحق وسوء الأدب مع الله، وأن الرسول الله هو الذي يأتي بالآيات، أمره الله أن ينزهه فقال: ﴿قُلْ سِبحان رَبِي﴾ عما تقولون علواً كبيراً، وسبحانه أن تكون أحكامه وآياته تابعة لأهوائهم الفاسدة، وآرائهم الضالة.

﴿هل كنت إلا بشراً رسولاً﴾ ليس بيدي شيء من الأمر .

وهذا السبب الذي منع أكثر الناس من الإيمان، حيث كانت الرسل التي ترسل إليهم من جنسهم بشراً.

وهذا من رحمته بهم، أن أرسل إليهم بشراً منهم، فإنهم لا يطيقون التلقي من الملائكة.

فلو كان في الأرض ملائكة يمشون مطمئنين يثبتون على رؤية الملائكة والتلقي عنهم، (لنزلنا عليهم من السماء ملكاً رسولاً ليمكنهم التلقى عنه.

﴿قُلْ كَفَى بِالله شهيداً بِينِي وبِينكم إنه كان بعباده خبيراً بصيراً ﴾ فمن شهادت لرسوله ما أيده به من المعجزات، وما أنوله عليه من الآيات، ونصره على من عاداه وناوأه.

فلو تقوَّل عليه بعض الأقاويل، لأخذ منه باليمين، ثم لقطع منه الوتين، فإنه خبير بصير، لا تخفى عليه من أحوال العباد خافية.

﴿ ٩٧ ـ ١٠٠ ﴾ ﴿ ومن يهد الله فهو المهتد ومن يضلل فلن تجد لهم أولياء من دونه ونحشرهم يوم القيامة على وجوههم عميأ وبكمأ وصمأ مأواهم جهنم كلما خبت زدناهم سعيراً \* ذلك جزاؤهم بأنهم كفروا بآياتنا وقالوا أإذا كنا عظاما ورُفاتاً أإنّا لمبموثون خلقاً جديداً \* أولم يروا أن الله الذي خلق السماوات والأرض قادر على أن بخلق مثلهم وجعل لهم أجلا لا ريب فيه فأبى الظالمون إلا كفوراً \* قل لو أنتم تملكون خزائن رحمة ربي إذأ لأمسكتم خشية الإنفاق وكان الإنسان قنوراً﴾ يخبر تعالى أنه المنفرد بالهداية والإضلال، فمن يهده، فييسره لليسري ويجنبه العسري، فهو الهندي على الحقيقة، ومن يضلله، فيخذله، ويكله إلى نفسه، فلا هادي له من عذاب الله، حين يحشرهم الله على وجوههم خزياً وإهانة، عمياً وبكماً،

لا يبصرون ولا ينطقون.

﴿مأواهم الله أي: مقرهم ودارهم ﴿جهنم الله مُ وغم وغم وعداب.

﴿كلماخبت أي: تهيأت للانطفاء ﴿ زدناهم سعيراً ﴾ أي: سعرناها بهم لا يُفتَّر عنهم العذاب، ولا يقضى عليهم فيموتوا، ولا يخفف عنهم من عذابها، ولم يظلمهم الله تعالى، بل جازاهم بما كفروا بآياته وأنكروا البعث الذي أخبرت به الرسل ونطقت به الكتب وعجزوا ربهم وأنكروا تمام قدرته.

﴿وقالوا أإذا كنا عظاماً ورُفاتاً أإنا لبعوثون خلقاً جديداً أي: لا يكون هذا لأنه في غاية البعد عند عقولهم الفاسدة

﴿أولم يسروا أن الله اللذي خلق السماوات والأرض﴾ وهي أكبر من خلق الناس. ﴿قادر على أن يخلق مثلهم﴾ بلى، إنه على ذلك قدير.

و الكنه قد وجمل الذلك و أجلاً لا أجلاً لا أولاً فلو أجلاً لا ربب فيه ولا شك، وإلا فلو شاء لجاءهم به بغتة، ومع إقامته الحجج والأدلة على البعث .....

﴿ فَأَبِي الطَّالُونَ إِلَّا كَفُوراً ﴾ ظلماً منهم وافتراء.

﴿قل لو أنتم تملكون حزائن رحة ربي التي لا تنفد ولا تبيد. ﴿إِذَا لَأُمسكتم حَشْية الإِنفَاق ﴾ أي: خشية أن ينفد ما تنفقون منه، مع أنه من المحال أن تنفد خزائن الله، ولكن الإنسان مطبوع على الشح والبخل.

﴿ ١٠١ - ١٠١﴾ ﴿ ولقد آنسياً موسى تسع آيات بينات فاسأل بني إسرائيل إذا جاءهم فقال له فرعون إن لأظنك يا موسى مسحوراً \* قال لقد علمت ما أنزل هـ ولاء إلا رب السماوات والأرض بصائر وإن لأظنك يا فرعون مثبوراً \* فأراد أن يستفرّهم يا فرعون مثبوراً \* فأراد أن يستفرّهم يا فرعون مثبوراً \* فأراد أن يستفرّهم

من الأرض فأغرقناه ومن معه جميعاً «
وقلتا من بعده لبني إسرائيل اسكنوا
الأرض فإذا جاء وعد الآخرة جئنا بكم
لفيفاً » أي: لست أيها الرسول المؤيد
بالآيات، أول رسول كذبه الناس،
فلقد أرسلنا قبلك موسى بن عمران
الكليم، إلى فرعون وقومه، وآتيناه
حرسع آيات بينات » كل واحدة منها
تكفي لمن قصده اتباع الحق، كالحية،
والعصا، والطوفان، والجراد،
والقمل، والضفادع، والذم، والرجز،

فإن شككت في شيء من ذلك ﴿ فاسأل بني إسرائيل إذ جاءهم فقال له فرعون ﴾ مع هذه الآيات ﴿ إِنّي الأظنك يا موسى مسحوراً ﴾ .

ف ﴿قال﴾ له موسى ﴿لقد علمت﴾ يا فرعون ﴿ما أنزل هؤلاء﴾ الآيات ﴿إلا رب السموات والأرض بصائر﴾ منه لعباده، فليس قولك هذا بالحقيقة، وإنما قلت ذلك ترويجاً على قومك، واستخفافاً لهم.

﴿ وَإِنِي الْأَطْنَكَ يِا فَرَعُونَ مُثْبُوراً ﴾ أي: محقوتاً، ملقى في العذاب، لك الويل والذم واللعنة

﴿فاراد﴾ فرعون ﴿أن يستفرهم من الأرض﴾ أن: يجليهم ويخرجهم منها. ﴿فاغرقناه ومن معه جميعاً ﴾ وأورثنا بني إسرائيل أرضهم وديارهم.

ولهذا قال: ﴿وقلنا من بعده لبني إسرائيل اسكنوا الأرض فإذا جاء وعد الآخرة جننا بكم لفيفاً﴾ أي: جميعاً، ليجازي كل عامل بعمله.

﴿ ١٠٥﴾ ﴿ وبالحق أنزلناه بالحق نزل وما أرسلناك إلا مبشراً ونذيراً ﴾ أي: وبالحق أنزلنا هذا القرآن الكريم، لأمر العباد ونهيهم، وثوابهم وعقابهم، ﴿ وبالحق نزل ﴾ أي: بالصدق والعدل والحفظ من كل شيطان رجيم ﴿ وما أرسلناك إلاً مبشراً ﴾ من أطاع الله

بالثواب العاجل والآجل ﴿ونذيراً﴾ لمن عصى الله بالعقاب العاجل والآجل، ويلزم من ذلك بيان ما بشر به وأنذر.

التقرأه على الناس على مكث ونزلناه لتقرأه على الناس على مكث ونزلناه تنزيلاً \* قل آمنوا به أو لا تؤمنوا إن الذين أوتوا العلم من قبله إذا يتلى عليهم غيرون للأدقان سجداً \* لفعولاً \* ويخرون للأدقان يبكون ويزيدهم خشوعاً \* أي: وأنزلنا هذا القرآن مفرقاً، فارقاً بين الهدى والضلال، والحق والباطل. (لتقرأه على الناس على مكث أي: على مهل، ليتدبروه ويتفكروا قي معانيه، ويستخرجوا علومه.

﴿ ونزلناه تنزيلاً ﴾ أي: شيئاً فشيئاً، مفرقاً في ثلاث وعشرين سنة.

ولا يأتونك بمثل إلا جنناك بالحق وأحسن تفسيراً فإذ تبين أنه الحق، الذي لا شك فيه ولا ريب، بوجه من الوجوه ف:

ويقولون سبحان ربنا > عما لا يبلق بجلاله ، مما نسبه إليه المشركون . وإن كان وعد ربنا > بالبعث والجزاء بالأعمال ولفعولا > لا خلف فيه ولا شك .

﴿وِيخُـرُونَ لِـلاَدْقُــانَ﴾ أي: عــلى وجوههم ﴿يبكون ويزيدهم﴾ القرآن ﴿خشوعاً﴾

وهؤلاء كالذين مَنْ الله عليهم من مؤمني أهل الكتاب كعبد الله بن سلام وغيره، ممن آمن (۱۲ في وقت النبي عليه وبعد ذلك.

اً وَبَالْحَقَ أَرَالُنَهُ وَيَالْحَقَ زَلُ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّامْيَشُمَا وَكَذِرًا۞ وَقُرْءَ انَا فَوَقِنَاهُ لِنَقَرَأَهُ عَلَى النَّاسِ عَلَىٰ مُكُثِ وَرَّزُلْنَهُ مَّرْمِيلًا ۞ ا قُلْ اَلِيهُ أَنِيهِ وَأَوْلَا نُؤْمِنُواْ إِنَّ الَّذِينَ أُونُواْ ٱلْعِلْمِينِ قَبْلِهِ وَإِذَا لِتُنْكِي عَلَيْهِمْ يَخِوُنَ الْأَذْفَآنِ تُجَدَّا ۞ وَيَقُولُونَ شُيْحَنَّ رَبَّنَآ إِن كَانَ وَعَدُرَيِّنَا لَمَفْعُولًا ۞ وَيَغِزُّونَ الْأَذْ قَالِتَ يَبُّكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ۞ ﴿ قُلِ ٱدْعُوا ٱلْفَدَأُو ٱدْعُوا ٱلزَّهَٰنَّ أَيّا مَا مَنْعُوا فَلَهُ الْمُسْمَّاءُ أَعْسُنَ وَلَا تَجَمَّى بِصَلَائِكَ وَلَا تَخَافِتْ مِهَا وَأَتَخَ يَلَكَ اً ذَلِكَ سَيِّيدُلاهِ وَقُلِ ٱتَحَمَّدُيْقِوَ ٱلَّذِى لَزَيَنَّ خِذْ وَلَدَا وَلَزَيَّكُ لَهُ شَرِيكُ فِي ٱلْمُلْكِ وَلَمْ يَكُونَا لُهُ وَلِنَّ عِنَ ٱلذُّلِّ وَكَمَرُهُ تَكْمَرًا ١ المراجعة في المراجعة ٱلْحَمَّدُ يَلِواللَّهِ عَالَمَ عَلَى عَبْدِوالْكِرَابُ وَلَرْ يَعْمَلُهُ وَعِيمًا ٥ ﴿ قِيتَمَا لِنَدُودَ بَأْسَاشَ دِيدَا مِن لَّذُنَّهُ وَيُسَيِّبُ رَالْمُ فِي مِنْ ٱلَّذِينَ الله عَلَى الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُ مُرَّاحِ مُلَّاكُ مَا أَحِمَّا حَسَنًا ۞ مَّلِكِينَ الله في وأبَا ٥ وَيُدِرَا أَنِينَ وَالْوَالْغَدَ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهِ وَلَهُ مَا ١ DESCRIPTION OF THE SERVICE

﴿ ﴿ ١١٠ ــ ١١١﴾ ﴿ قَلَ ادْعُوا الله أَو ادعوا الرَّحن أيّاً ما تدعوا فله الأسماء الحسني ولاتجهر بصلاتك ولاتخافت ما وابتغ بين ذلك سبيلاً وقل الحمد الله الذي لم يتخذ ولدا ولم يكن له شريك الملك ولم يكن له ولى من الذل وكبره تكبيراً ﴾ يقول تعالى لعباده: ﴿ ادعموا الله أو ادعموا السرحمين ﴾ أي: أيهما شئتم. ﴿ إِنَّا مَا تَدِعُوا فِلْهُ الْأَسْمَاءُ الحسني أي: ليس له اسم غير حسن، حتى ينهى عن دعائه به، بل أي: اسم دعوتموه به، حصل به القصود، والذي ينبغي أن يدعى في كل مطلوب، بما يناسب ذلك الاسم. ﴿ولا تجهر بصلاتك ﴾ أي: قراءتك ﴿ولا تخافت بها ﴿ فإن في كل من الأمرين محذوراً. أما الجهر، فإن المشركين المكذبين به إذا سمعوه سبُّوه،

وأما المخافسة، فإنه لا يحصل المقصود لمن أراد استماعه مع الإخفاء. 
وابسغ بين ذلك أي: بين الجهر والإخفات (سبيلا) أي: توسط فيما.

وسبُّوا من جاء به.

﴿وقل الحمد لله الذي الكمال والشناء والحمد والمجدمن جميع الوجود، المنزه عن كل آفة ونقص.

المُوْمِهِ مَنْ وَلَوْ لِاَبْدَا بِهِ مُرْدَنَ كَلِمَةً عَنْ مُعْ مِنْ الْمُوْمِةُ لِلْاَ الْمُحْدِدُا ۞ فَلَمَلْقَادِمُعُ فَسَكَ الْمُوْمِةُ لِلْاَ الْمُحْدِدُا ۞ فَلَمَلْقَادِمُعُ فَسَكَ ۞ وَكَا الْمُحْدِدُونُ الْمُحْدُدُونُ الْمُحْدُدُونُ وَلَا لَكُولُونِ مَا مَلْكُمْ الْمُعْدُدُونُ الْمُحْدُدُونُ اللّهُ الْمُحْدِدُونُ اللّهُ اللّهُ

الذي لم يتخذ ولداً ولم يكن له شريك في الملك كله شريك كله الله كله المالواحد القهار، فالعالم العلوي والسفلي، كلهم مملوكون ش، ليس لأحد من الملك شيء

﴿ ولم يكن له ولي من الذل ﴾ أي: لا يتولى أحداً من خلقه ليتعزز به ويعاونه، فإنه الغني الحميد، الذي لا يحتاج إلى أحد من المخلوقات، في الأرض ولا في السماوات، ولكنه يتخذ أولياء إحساناً منه إليهم ورحمة بهم

﴿الله ولي الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات إلى النور﴾

وكبره تكبيراً أي: عظمه وأجله بالإخبار بأوصافه العظيمة، وبالثناء عليه، بأسمائه الحسنى، وبتمجيده بأفعاله المقدسة، وبتعظيمه وإجلاله بعبادته وحده لا شريك له، وإخلاص الدين كله له

تم تفسير سورة الإسراء وله الحمد والمنة والثناء الحسن على يد جامعه عبد الرحمن ابن ناصر بن عبد الله بن سعدي غفر الله له ولوالديه ولجميع المسلمين وصلى الله على محمد وسلم تسليماً وذلك في ٧ جمادى الأولى ١٣٤٤.

المجلد الخامس من تيسير الكريم الرحص من تفسير كلام المشان لجامعه الفقير إلى الله عبد الرحمن بن ناصر المعدي<sup>()</sup>

## تفسير سورة الكهف وهي مكيسة

(1-1) ﴿ بسم الله الرحن الرحيم الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجاً \* قيماً لينذر بأساً شديداً من لدنه ويبشر المؤمنين الذين يعملون الصالحات أنّ لهم أجراً حسناً \* ماكثين فيه أبداً \* وينذر

الذين قالوا اتخذ الله ولداً \* ما لهم به من علم ولا لآبائهم كبرت كلمة تخرج من أفواههم إن يقولون إلاّ كذباً \* فلعلك باخع نفسك على آثارهم إن لم يؤمنوا مذا الحديث أسفاً الحمد لله هو الثناء عليه بصفاته، التي هي كلها صفات كمال، وبنعمه الظاهرة والباطنة، الدينية والدنيوية، وأجل نعمه على الإطلاق، إنزاله الكتاب العظيم على عبده ورسوله، محمد عليه فحمد نفسه، وفي ضمنه إرشاد العباد ليحمدوه على إرسال الرسول إليهم، وإنزال الكتاب عليهم، ثم وصف هذا الكتاب بوصفين مشتملين، على أنه الكامل من جميع الوجوه، وهما نفي العوج عنه، وإثبات أنه قيمً مستقيم، فنفي العوج يقتضي أنه ليس في أخبارة كذب، ولا في أوامره وتواهيه ظلم ولا عبث، وإثبات الاستقامة يقتضي أنه لا يخبر ولا يأمر إلا بأجل الإخبارات، وهي الأخبار،

التي تملأ القلوب معرفة وإيماناً وعقلاً،

كالإخبار بأسماء الله وصفاته وأفعاله،

ومنها الغيوب المتقدمة والتأخرة، وأن

أوامره ونواهيه تزكي النفوس،

(1) كان الشيخ \_ رحمه الله \_ قد طلب في ٣١ / ٢/ ١٣٧٤ من الشيخ محمد نصيف \_ رحمه الله \_ أن يختار من يتولى طباعة خمسة الآف نسخة من المجلد الخامس من التفسير، وذكر محب الدين الخطيب والشيخ حامد الفقي \_ رحمه الله \_ فبعث الشيخ محمد نصيف \_ رحمه الله \_ بالكتاب إلى الأستاذ: محب الدين الخطيب لطباعته، وطبع بالفعل عام ١٣٧٥ه، وقد جعل الشيخ \_ رحمه الله \_ لهذا البجزء مقدمة، واتبعه بخاتمة فيها أصول وكليات من أصول وكليات التفسير، وهذه هي مقدمة الشيخ لهذا البجزء، وأما الخاتمة فقد جعلتها في آخر التفسير، قال \_ رحمه الله \_:

(بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله، وأصلي وأسلم على محمد وآله وصحبه. أما بعد فلما كان علم التفسير للقرآن أشرف العلوم على الإطلاق وأهمها وأحقها بتحقيق معانيه وفهم مبانيه، لكونه تنزيلاً من حكيم حميد أنزله هدى ورحمة للعباد وتبياناً لكل شيء وتفصيلاً لكل ما يحتاجونه في دينهم ودنياهم وأخراهم، وكان من خاصة علم القرآن أن فهم بعضه وطائفة منه يعين على فهم جميعه، لأن القرآن من أوله إلى آخره يدور على تقرير الأصول النافعة والجقائق والشرائع الكبار والأحكام الحسنة والعقائد الصحيحة، ويوجه العباد إلى كل خير ويحدرهم من كل شر، ويعيد تقرير هذه الأمور ويبديها بأساليب متنوعة وتصاريف مناسبة في غاية اليسر والسهولة والإحكام والحسن الذي لا مزيد عليه. وقد تكرر على السؤال من كثير من الأصحاب في نشر تفسيرنا هذا جميعه وألحوا لما يرونه من الفائدة الكبيرة، فاعتذرت بأن ذلك يصعب جداً لأنه مسوط، وأيضاً في هذه الأوقات قلت رغبات الناس في الكتب المطولة، من الفائدة الكبيرة، والمنظم بغض ما طلبوا وهو الاقتصار على جزء واحد من أجزاء هذا التفسير، ووقع الاختيار على الجزء الأوسط من سورة الكهف إلى آخر النمل، فما لا يحصل جميعه لا يترك جميعه. وأرجو الله وأسأله أن يجعل ذلك خالصاً لوجهه، نافماً لنا ولإخواننا، وأن يمدنا بعونه وعنايته وتوقيقه إنه جواد كريم رءوف رحيم. وأتبعته بكليات وأصول من كليات التفسير لاستدراك ما لعله يقوت القارىء في غير هذا الجوء، فإن الأصول والكليات تبنى عليها الفروع والجزئيات، ويحصل بها من ألنفع والفائدة على اختصارها ما لا يحصل في الكلام الطويل، وهو حسبنا ونعم الوكيل.

وتطهرها وتنميها وتكملها، لاشتمالها على كمال العدل والقسط، والإخلاص، والعبودية للهرب العالمين وحده لا شريك له. وحقبق بكتاب موصوف بما ذكر، أن يحمد الله نفسه على إنزاله، وأن يتمدح إلى عباده

وقوله: ﴿لِينذر بِأَسَا شَدِيداً مِن لدنه ﴾ أي: لينذر جذا القرآن الكريم، عقابه الذي عنده، أي: قدره وقضاه، على من خالف أمره، وهذا يشمل عقاب الدنيا وعقاب الآخرة، وهذا أيضاً من نعمه؛ أن خوف عباده، وأنذرهم ما يضرهم ويهلكهم.

كما قال تعالى ـ لما ذكر في هذا القرآن وصف النار \_قال: ﴿ ذلك يخوف الله به عباده يا عباد فاتقون، فمن رحمته بعباده، أن قيض العقوبات الغليظة على من خالف أمره، وبينها لهم، وبين لهم الأسباب الموصلة

﴿ويبشر المؤمنين الذين يعملون الصالحات أن لهم أجراً حسناً ﴾ أي: وأنزل الله على عبده الكتاب، ليبشر المؤمنين به، وبرسله، وكتبه، الذين كمل إيمانهم، فأوجب لهم عمل الصالحات، وهي الأعمال الصالحة، من واجب ومستحب، التي جعت الإخلاص والمتابعة، ﴿أَنْ لَهُمُ أَجِراً حسناً﴾ وهو الثواب الذي رتّبه الله على الإيمان والعمل الصالح، وأعظمه وأجله، الفوز برضا الله ودخول الجنة، التي فيها ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر. وفي وصفه بالحسن، دلالة على أنه لا مكدر فيه ولا منغص بوجه من الوجوه، إذ لو وجد فيه شيء من ذلك، لم يكن حسنه تاماً، ومع ذلك فهذا الأجر الحسن ﴿ماكثين فيه أبداً﴾ لا يزول عنهم، ولا يزولون عنه، بل نعيمهم في كل وقت متزايد، وفي ذكر التبشير ما يقتضي ذكر الأعمال الموجبة

للمبشر به، وهو أن هذا القرآن قد اشتمل على كل عمل صالح، موصل لما تستبشريه النفوس، وتفرح به الأرواح.

﴿ وينذر الذين قالوا اتخذ الله ولداً ﴾ من اليهود والنصاري والمشركين، الذين قالوا هذه المقالة الشتيعة، فإنهم لم يقولوها عن علم و[لا] يقين ، لا علم منهم، ولا علم من أبائهم الذين قلدوهم واتبعوهم، بل إن يتبعون إلا الطن وما تهوي الأنفس، ﴿كبرت كلمة تخرج مِن أفواههم اي: عظمت شناعتها واشتدت عقوبتها، وأي: شناعة أعظم من وصفه بالاتخاذ للولد(١) الذي يقتضى نقصه، ومشاركة غيره له في خصائص الربوبية والإلهية، والكذب عليه؟!! ﴿فمن أظلم ممن افتري على الله كذبا، ولهذا قال هنا: ﴿إِن يقولُونَ إِلَّا كَذَبًّا ﴾ أي: كذباً محضاً ما فيه من الصدق شيء، وتأمل كيف أبطل هذا القول بالتدريج، والانتقال من شيء إلى أبطل منه، فأخبر أولاً: أنه ﴿مالهم به من علم ولا لآبائهم ﴾ والقول على الله بلا علم، لا شك في منعه وبطلانه، ثم أخبر ثانياً، أنه قول قبيح شنيع فقال: ﴿كبرت كلمة تخرج من أفواههم أنم ذكر ثالثاً مرتبته من القبح، وهو الكذب المنافي للصدق

ولما كان النبي على حريصاً على هداية الخلق، سأعياً في ذلك أعظم السعى، فكان ﷺ يفرح ويسر بهداية المهتدين، ويحزن ويأسف على المكذبين الضالين، شفقة منه عليهم، ورحمة بهم، أرشده الله أن لا يشغل نفسه بالأسف على مؤلاء، اللذين لا يؤمنون جذا القرآن، كما قال في الآية الأخرى: ﴿لعلك باخع نفسك أن لا يكونوا مؤمنين ﴿ وقال: ﴿فلا تذهب نفسك عليهم حسرات، وهنا قال ﴿فلعلك باخع نفسك﴾ أي: مهلكها غماً وأسفاً عليهم، وذلك أن أجرك قد وجب على الله، وهؤلاء لو

إِ وَإِذِا عَنَّزُلْتُمُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهَ فَأُورًا إِلَى ٱلْكَفِّف يَشُرلَكُ دُرَبُكُم مِن رَحْمَدِه وَيُهَيِيّ أَكُم مِنْ أَمْرِكُم مِرْفَقَانِ \* وَتَرَى الشَّنْسَ إِذَا طَلَعَت تُزَّوَزُعَن كَيْفِهِمْ ذَاتَ ٱلْمِينِ وَإِذَا غَرَبَتِ تَقُرِضُهُمْ ذَاتَ ٱلشِّمَالِ وَهُمْ فِي يَجْوَةٍ مِنْهُ ذَلِكَ مِنْ عَلِيْتِ ٱللَّهِ مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَٱلْمُهُ سَدٍّ وَمَنْ يُصْلِلُ فَلَن يَجِدَلَهُ وَلِيَّا أَمُّ مِثِيدًا ۞ وَتَحْسَبُهُمْ أَيْقَاظًا وَهُرُرُقُودٌ وَثُقَيْلِهُمْ ذَاتَ ٱلْمِينِ وَذَاتَ ٱلشِّمَالِّ وَحِكَ لَهُم رَبْسِطُ ذِرَاعَيْهِ بِٱلْوَصِيدُ لِوَاطَلَعَتَ عَلَيْهِ مْ لُوَلِيْتَ مِنْهُمْ فِرَارًا وَلَمُلِنَّتَ مِنْهُمْ رُغِبًا ﴿ وَكَذَاكِ بَعَثَنَاهُمْ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُعْدِّلًا لَهُ اللَّهُ اللّ | يَوْمًا أَوْبَعْضَ يُوْمِرْقَالُواْ رَيُّكُمْ أَعَلَمْ بِمَا لِنَّهُ مُرَّقَالُهُ عَلَيْهِ الْمُ أَجَدَكُم بِوَرِقِكُمْ هَاذِهِ ۚ إِلَّى ٱلْمُدِينَ ۗ فَلَيْنَظُرَ أَيُّهُاۗ أزَّكَىٰ طَعَامًا فَلْكَأْرِينَ مِيزِقِ فِينَهُ وَلْيَسَاطَفَ ا وَلَا يُشْعِرَكَ بِكُمْ أَحَدًا ۞ إِنَّهُمْ إِن يَظْهُرُوا عَلَيْكُمْ و المَّا يَرْجُمُوكُمْ أَوْيُعِيدُ وَكُرُّتِ فِي مِلْتِهِمْ وَلَنْ تَقْلِمُواْ إِذَا أَنْكَا ۞ DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF

علم الله فيهم خيراً لهداهم، ولكنه علم أنهم لا يصلحون إلا للنار، فلذلك خذلهم فلم يهتدوا، فإشغالك نفسك غماً وأسفاً عليهم، ليس فيه فائدة لك. وفي هذه الآية ونحوها عبرة، فإن المأمور بدعاء الخلق إلى الله، عليه التبليغ والسعى بكل سبب يوصل إلى المداية، وسند طرق النصلال والغواية بغاية ما يمكنه، مع التوكل على الله في ذلك، فإن اهتدوا فَبهَا رنِعْمَتْ، وإلا فلا يحزن ولا يأسف، فإن ذلك مُضعِف للنفس، هادم للقوى، ليس له فيه فائدة، بل يمضى على فعله الذي كُلْفَ به وتوجه إليه، وما عدا ذلك، فهو خارج عن قدرته، وإذا كان النبي على يقول الله له: ﴿إنك لا تهدي من أحببت، وموسى عليه السلام يقول: ﴿رَبِّ إِنَّ لا أملك إلا نفسي وأخي، الآية، فمن عداهم، من باب أولى وأحرى، قال تعالى: ﴿فَذَكِّر إِنَّمَا أَنْتُ مَذَكِّر \* لَسَتُ عَلَيْهُم بمسيطر ﴾.

﴿٧-٧﴾ ﴿إناجعلناما على الأرض زينة لها لنبلوهم أيهم أحسن عملاً \* وإنا لجاعلون ما عليها صعيداً جرزاً ﴾ يخبر تعالى: أنه جعل جميع ما على وجه الأرض، من مآكل لذيذة، ومشارب، ومساكن (٢) طيبة،

كذا في ب، وفي أ: الولد.

وكَ نَالِكَ أَعَثَرْنَا عَلَيْهِ مَ لِيَعْ لَكُوا أَنْ وَعُدَاللَّهِ حَتَّى وَأَنَّ ٱلتَاعَةَ لَارْبَ فِيهَا إِذْ يَتَنَكَ عُونَ يَتَنَهُمْ أَمْرَهُمْ فَقَالُوا ٱبْنُواعَلَيْهِ مِنْنِكَنَّا زَيْهُمْ أَعْلَمُ بِعِثْمَالَ ٱلَّذِيكَ عَلَيُواعَلَيْ أَمْرِهِرُ لَنَتَا خِذَكَ عَلَيْهِم مَّسْجِدًا ۞ سَيَقُولُونَ ثُلَاثَةٌ زَابِعُهُ وَكَلْبُهُمْ وَيَقُولُونَ خَسَةٌ سَادِسُهُ وَكَلْبُهُرَ رَجْنًا بِالْعَيْبُ وَيَقُولُونَ سَبْعَةً وَتَامِنُهُمْ كَأَبُهُمْ رَّيَّ أَعَلَا يِعِدِّتِهِ مَا يَعْلَمُهُمُ إِلَّا فَلِيلٌ فَلَاتُكَارِ فِيهِمْ إِلَّا مِنَّةً طَلِهِرًا وَلَاتَمْ تَقْتِ فِيهِ مِينَهُمْ أَحَدًا ۞ وَلَاتَقُولُنَّ لِشَافَةٍ إِنِّى فَاعِلُّ ذَالِكَ غَدًا ۞ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ وَأَذَكُر زَبُّكَ إِذَا لَمِيمِتَ وَقُلْ عَنَيَّ أَن يَهْدِينِ رَبِّي لِأَقْرَبَ مِنْ هَكَذَارَ شَدًّا ۞ وَلِيتُواْ فِي كَهْفِهِمْ ثَلَكَ مِأْتَهِ سِينِينَ وَأَزْدَادُواْ يَسْعَا ٥ قُلِ اللَّهُ أَعْلَمُ مِمَّا لِينَّوَّا لَهُ غَيْثُ السَّمَ لَوْتِ وَٱلْأَصْ أَشِيرُ بِدِيوَ أَسْمِعُ مَا لَهُ رَمِّن دُونِيدِ مِن وَلِي وَلَا يُشْرِكُ في حُكِيهِ وَآخَدًا ۞ وَأَنْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِن كِمَابِ رَيِكَ لَامْبَدِلَ إِكَالِمَا مِنْهُ وَيِهِ مُلْتَحَدًا ١

TO SECULOR OF THE SECULOR وأشجار، وأنهار، وزروع، وثمار، ومناظر سيجة، ورياض أنيقة، وأصوات شجية، وصور مليحة، وذهب وفضة، وخيل وإبل ونحوها، الجميع جعله الله زينة لهذه الدار، فتنة واختباراً. ﴿لنبلوهم أيهم أحسن عملاً﴾ أي: أخلصه وأصوبه، ومع ذلك سيجعل الله جميع هذه المذكورات، فانية مضمحلة، وزائلة منقضية، وستعود الأرض صعيداً جرزاً قد ذهبت لذاتها، وانقطعت أنهارها، واندرست آثارها، وزال نعيمها، هذه حقيقة الدنيا، قد جلاها الله لنا كأنها رأيُ عين، وحذرنا من الاغترار بها، ورغبنا في دار يدوم نعيمهًا، ويسعد مقيمها، كل ذلك رحمة بنا، فاغترً بزخرف الدنيا وزينتها، من نظر إلى ظاهر الدنيا، دون باطنها، فصحبوا الدنيا صحبة البهائم، وتمتعوا بها تَمَتُّع السوائم، لا ينظرون في حق ربهم، ولا يهتمون لعرفته، بل همهم تناول الشهوات، من أيُّ وجه حصلت، وعلى أيّ حالة اتفقت، فهؤلاء إذا حضر أحدهم الموت، قبلق لخراب ذاته، وفوات لذاته، لا لما قدمت يداه من التفريط والسيئات.

وأما من نظر إلى باطن الدنيا، وعلم المقصود منها ومنه، فإنه تناول منها، ما يستعين به على ما خلق له، وانتهز الفرصة في عمره الشريف، فجعل

الدنيا منزل عبور، لا محل حبور، وشقة سفر، لا منزل إقامة، فبذل جهده في معرفة ربه، وتنفيذ أوامره، وإحسان العمل، فهذا بأحسن المنازل عند الله، وهو حقيق منه بكل كرامة ونعيم، وسرور وتكريم، فنظر إلى باطن الدنيا، حين نظر المغتر إلى ظاهرها، وعمل لآخرته، حين عمل البطال لدنياه، فشتان ما بين الفريقين، وما أبعد الفرق بين الطائفتين!!

﴿٩ \_ ١٢ ﴾ ﴿أم حــــــت أن أصحاب الكهف والرقيم كانوا من آياتنا عجباً ﴿ إِذْ أُوى الفتية إلى الكهف فقالوا ربنا آتنا من لدنك رحمة وهتيء لنا مِن أمرنا رشداً \* فضربنا على أذانهم في الكهف سنين عددا \* ثم بعثناهم لنعلم أي الحربين أحصى لما لبثوا أمداً ﴾ وهذا الاستفهام بمعنى النفي والنهي. أي. لا تظن أن قصة أصحاب الكهف، وما جرى لهم، غريبة على آيات الله، وبديعة في حكمته، وأبه لا نظير لها، ولا مجانس لها، بل لله تعالى من الآيات العجيبة الغريبة ما هو كثير، من جنس آياته في أصحاب الكهف وأعظم منها، فلم يزل الله يُري عباده من الآيات في الأفاق وفي أنفسهم، ما يتبين به الحق من الباطل، والهدي من الصلال، وليس المراد بهذا النفى عن أن تكون قصة أصحاب الكهف من العجائب، بل هي من آيات الله العجيبة، وإنما المراد، أن حنسها كثير جداً، فالوقوف معها وحدها، في مقام العجب والاستغراب، نقص في العلم والعقل، بل وظيفة المؤمن التفكر بجميع آيات الله، التي دعا الله العباد إلى التفكر فيها، فإنها مفتاح الإيمان، وطريق العلم والإيقان. وأضافهم إلى الكهف، الذي هو الغار في الجبل، والرقيم، أي: الكتاب الذي قد رقمت فيه أسماؤهم وقصتهم، لملازمتهم له دمراً طويلاً، ثم ذكر قصتهم مجملة، وفصلها بعد ذلك فقال: ﴿إِذْ أُوي الفتية ﴾ أي: الشباب، ﴿إِلَى الكهف﴾ يريدون بذلك التحصن والتحرز من

فتنة قومهم لهم، ﴿فقالوا ربنا أتنا من لدنك رحمة ﴾ أي: تثبتنا بها وتحفظنا من الشر، وتوفقنا للخير ﴿وهييء لنا من أمرنا رشداً ﴾ أي: يسر لنا كل سبب موصل إلى الرشد، وأصلح لنا أمر ديننا ودنيانا، فجمعوا بين السعى والفرار من الفتنة، إلى محل يمكن الاستخفاء فيه، وبين تضرعهم وسؤالهم لله تيسير أمورهم، وعدم اتكالهم على أنفسهم وعلى الخلق، فلذلك استجاب الله دعاءهم، وقيض لهم ما لم يكن في حسابم، قال: ﴿فضربنا على آذانهم في الكهف﴾ أي: أنمناهم ﴿سنين عدداً﴾ وهي ثلاث مئة سنة وتسع سنين، وفي النوم المذكور حفظ لقلومهم من الاضطراب والخوف، وحفظ لهم من قومهم، وليكون آية بينة، ﴿ثُم بعثناهم) أي: من نومهم ﴿لنعلم أي: الحربين أحصى لما لبثوا أمداً ﴾ أي: لنعلم أيهم أحصى لقدار مدتهم، كما قال تعالى: ﴿وكذلك بعثناهم ليتساءلوا بينهم، الآية، وفي العلم بمقدار لبثهم، ضبط للحساب، ومعرفة لكمنال قدرة الله تعالى وحكمته ورحمته، فلو استمروا على نومهم، لم يحصل الاطلاع على شيء من ذلك من قصتهم.

﴿ ١٣﴾ \_ ١٤﴾ ﴿نحن نقص عليك نبأهم بالحق إنهم فتية أمنوا بربهم وزدناهم هدى \* وربطنا على قلوبهم إذ قاموا فقالوا ربنا رب السماوات والأرض لن ندعو من دونه إلها لقد قلنا إذا شططا، هذا شروع في تفصيل قصتهم، وأن الله يقصها على نبيه بالحق والصدق، الذي ما فيه شك ولا شبهة بوجه من الوجوه، ﴿إنهم فتية آمنوا برجم) وهذا من جوع القلة، يدل ذلك على أنهم دون العشرة، ﴿ آمنوا﴾ بالله وحده لا شريك له من دون قومهم، فشكر الله لهم إيمانهم، فزادهم هذى، أي : بسبب أصل اهتدائهم إلى الإيمان، زادهم الله من الهدى، الذي هو العلم النافع، والعمل الصالح، كما قال تعالى: ﴿ويزيد الله الذين اهتدوا هدي﴾ .

﴿وربطناعلى قلوبهم ﴾ أي: صبَّرناهم وثبَّتناهم، وجعلنا قلوبهم مطمئنة في تلك الحالة المزعجة، وهذا من تطفه تعالى بهم وبره، أن وفقهم للإيمان والهدي، والصبر والثبات، والطمأنينة .

﴿إِذْ قَامُوا فَقَالُوا رَبِنَا رَبِّ السموات والأرض﴾ أي: الذي خلقنا ورزقنا، ودبرنا وربانا، هو خالق السموات والأرض، المنفرد بخلق هذه المخلوقات العظيمة، لا تلك الأوثان والأصنام، التي لا تخلق ولا ترزق، ولا تملك نفعاً ولا ضراً، ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً، فاستدلوا بتوحيد الربوبية على توحيد الإلهية، ولهذا قالوا: ﴿لن ندعو من دونه إلها﴾ أي: من سائر المخلوقات ﴿لقد قلنا إِذَا﴾ أي: إن دعونا معه آلهة، بعد ما علمنا أنه الرب الإله، الذي لا تجوز ولا تنبغي العبادة إلا له ﴿ شططاً ﴾ أي: ميلاً عظيماً عن الحق، وطريقاً بعيدة عن الصواب، فجمعوا بين الإقرار بتوحيد الربوبية، وتوحيد الإلهية، والتزام ذلك، وبيان أنه الحق وما سواه باطل، وهذا دليل على كمال معرفتهم بربهم، وزيادة الهدى من الله

﴿١٥﴾ ﴿هؤلاء قومنا اتخذوا من دونه ألهة لولا يأتون عليهم بسلطان بين فمن أظلم ممن افترى على الله كذباً ﴾ لما ذكروا ما منَّ الله به عليهم من الإيمان والهدى، التفتوا(١) إلى ما كان عليه قومهم، من اتخاذ الآلهة من دون الله، فمقتوهم، وبينوا أنهم ليسوا على يقين من أمرهم، بل هم في غاية الجهل والضلال فقالوا: ﴿لُولًا يِأْتُونُ عَلَيْهُمْ بسلطان بين﴾ أي: بحجة وبرهان، عنلى منا هيم عيليه من السياطيل، ولا يستطيعون سبيلا إلى ذلك، وإنما ذلك افتراء منهم على الله وكذب عليه، وهذا أعظم الظلم، ولهذا قال: ﴿فمن أظلم ممن افترى على الله كذباً ﴾

﴿١٦﴾ ﴿وإذ اعتزلتموهم وما

يعبدون إلا الله فأووا إلى الكهف ينشر لكم ربكم من رحمته ويهيىء لكم من أمركم مرفقاً ﴾ أي: قال بعضهم لبعض، إذ حصل لكم اعتزال قومكم في أجسامكم وأديانكم، فلم يبق إلا النجاء من شرهم، والتسبب بالأسباب المفضية لذلك، لأنهم لا سبيل لهم إلى قتالهم، ولا بقائهم (٢) بين أظهرهم، وهم على غير دينهم، ﴿فأووا إلى الكهف﴾ أي: انضموا إليه واختفوا فيه ﴿ينشر لكم ربكم من رحمته ويهييء لكم من أمركم مرفقاً﴾ وفيما تقدم، أخبر أنهم دعوه بقولهم: ﴿رَبُّنَا أَتُّنَا مِنْ لدنك رحمة وهييء لنا من أمرنا رشداً، فجمعوا بين التبري من حولهم وقوتهم، والالتجاء إلى الله في صلاح أمرهم، ودعائه بذلك، وبين الثقة بالله أنه سيفعل ذلك، لا جرم أن الله نشر لهم من رحمته، وهيأ لهم من أمرهم مرفقاً، فحفظ أديانهم وأبدانهم، وجعلهم من آياته على خلقه، ونشر لهم من الثناء الحسن، ما هو من رحمته بهم، ويسر لهم كل سبب، حتى المحل الذي ناموا فيه، كان على غاية ما يمكن من الصيانة، ولهذا قال:

﴿١٧ \_ ١٨﴾ ﴿وترى الشمس إذا طلعت تزاور عن كهفهم ذات اليمين وإذا غربت تقرضهم ذات الشمال وهم فى فجوة منه ذلك من آيات الله من يهد الله فهو المهتد ومن يضلل فلن تجد له ولياً مرشداً \* وتحسبهم أيقاظاً وهم رقود ونقلبهم ذات اليمين وذات الشمال وكلبهم باسط ذراعيه بالوصيد لو اطلعت عليهم لوليت منهم فرارا ولملئت منهم رعبا ﴿ أِي: حفظهم الله من الشمس فيسر لهم غاراً إذا طلعت الشمس تميل عنه يمينا، وعند غروبها تميل عنه شمالا، فلا ينالهم حرها فتفسد أبدانهم بها، ﴿وهم في فجوة منه ﴾ أي: من الكهف أي: مكان متسع، وذلك ليطرقهم الهواء والنسيم، ويزول عنهم الوخم والتأدي بالكان الضيق، خصوصاً مع طول

المكث، وذلك من آيات الله الدالة على قدرته ورحمته بهم، وإجابة دعائهم وهدايتهم حتى في هذه الأمور، ولهذا قال: ﴿من يهد الله فهو المهتد﴾ أي: لا سبيل إلى نيل الهداية إلا من الله، فهو الهادي المرشد لصالح الدارين، ﴿ومن يضلل فلن تجد له وليا مرشدا، أي: لا تجد من يتولاه ويدبره، على ما فيه صلاحه، ولا يرشده إلى الخير والفلاح، لأن الله قيد حكم عليه بالضلال، ولا راد لحكمه

﴿وتحسبهم أيقاطاً وهم رقود﴾ أي: تحسبهم أيها الناظر إليهم [كأنهم](") أيقاظ، والحال أنهم نيام، قال المفسرون: وذلك لأن أعينهم منفتحة. لئلا تفسد، فالناظر إليهم يحسبهم أيقاظاً، وهم رقود، ﴿ونقلبهم ذات اليمين وذات الشمال ، وهذا أيضاً من حفظه لأبدانهم، لأن الأرض من طبيعتها أكل الأجسام المتصلة بها، فكان من قدر الله، أن قُلْبَهم على جنوبهم يميناً وشمالاً، بقدر ما لا تفسد الأرض أجسامهم، والله تعالى قادر على حفظهم من الأرض، من غير تقليب، ولكنه تعالى حكيم، أراد أن تجري سنته في الكون، ويربط الأسباب بمسبباتها.

﴿وكلبهم باسط ذراعيه بالوصيد أي: الكلب الذي كان مع أصحاب الكهف، أصابه ما أصابهم من النوم وقت حراسته، فكان باسطاً دراعيه بالوصيد، أي: الباب، أو فنائه، هذا حفظهم من الأرض. وأما حفظهم من الأدميين، فأخبر أنه جاهم بالرغب، الذي نشره الله عليهم، فلو اطلع عليهم أحد، لامتلأ قلبه رعباً، وولى منهم فرارا، وهذا الذي أوجب أن يبقوا كل هذه المدة الطويلة، وهم لم يعثر عليهم أحد، مع قربهم من المدينة جداً، والدليل على قربهم، أنهم لما استيقظوا، أرسلوا أحدهم يشتري لهم طعاماً من المدينة، ويقوا في انتظاره، فدل ذلك على شدة قربهم منها.

(٣) في النسختين: كأنه.

<sup>(</sup>٢) في النسختين: ولا بقاؤهم.

في ب: والتقوى وهو تصحيف.

﴿ ١٩ - ٢٠ ﴿ وكذلك بعثناهم ليتساءلوا بينهم قال قائل منهم كم لبثتم قالوا لبثنا يوماً أو بعض يوم قالوا ربكم هذه إلى المدينة فلينظر أيها أزكى طعاماً فليأتكم برزق منه وليتلطف ولا يشعرن بكم أحداً ﴿ إِنّهم إِن يظهروا عليكم يرجموكم أو يعيدوكم في ملتهم ولن تفليح تفليحوا إذا أبداً ﴾ يقول تعالى: ﴿ وكذلك بعثناهم ﴾ أي: من نومهم الطويل ﴿ ليتساءلوا بينهم ﴾ أي: المتباحثوا للوقوف على الحقيقة من مدة لبثهم.

﴿قَالَ قَائِلُ مِنْهُمْ كُمْ لَبِئْتُمْ قَالُوا لَبِثْنَا يوماً أو بعض يوم﴾ وهذا مبني على ظن القائل، وكأنهم وقع عندهم أشتباه في طول مدتهم، فلهذا ﴿قَالُوا رَبُّكُم أَعَلُّم بما لبئتم). فردوا العلم إلى المحيط علمه بكل شيء، جملة وتفصيلاً، ولعل الله تعالى \_بعد ذلك \_أطلعهم على مدة لبثهم، لأنه بعثهم ليتساءلوا بينهم، وأخبر أنهم تساءلوا، وتكلموا بمبلغ ما عندهم، وصار آخر أمرهم الاشتباه، فلا بدأن يكون قد أخبرهم يقيناً، علمنا ذلك من حكمته في بعثهم، وأنه لا يفعل ذلك عبثاً.. ومن رحمته بمن طلب علم الحقيقة في الأمور المطلوب علمها، وسعى لذلك ما أمكنه، فإن الله يوضح له ذلك، وبما دكر فيما بعده من قوله: ﴿وكذلك أعثرنا عليهم ليعلموا أن وعد الله حق وأن الساعة لا ربب فيها الله فلولا أنه حصل العلم بحالهم، لم يكونوا دليلاً على ما ذكر، ثم إنهم لما تساءلوا بينهم، وجزى متهم ما أخبر الله به، أرسلوا أحدهم بورقهم، أي: بالدراهم، التي كانت معهم، ليشتري لهم طعاما يأكلونه، من المدينة التي خرجوا منها، وأمروه أن يتخير من الطعام أزكاه، أي: أطيبه وألذه، وأن يتلطف في دَهَابِهِ وشَرَائِهِ وإيابِهِ، وأَن يُخْتَفِي في ذلك، ويخفي حال إخوانه، ولا يستعرن بهم أحداً. وذكروا المحذور من اطلاع غيرهم عليهم، وظهورهم عليهم، أنهم بين أمرين، إما

الرجم بالحجارة، فيقتلونهم أشنع قتلة، لحنقهم عليهم وعلى دينهم، وإما أن يفتنوهم عن دينهم، ويردوهم في ملتهم، وفي هذه الحال، لا يفلحون أبداً، بل يخسرون في دينهم ودنياهم وأخراهم، وقد دلت هاتان الايتان على عدة فوائد:

منها: الحث على العلم، وعلى الباحثة فيه، لكون الله بعثهم لأجل ذلك.

ومنها: الأدب فيمن اشتبه عليه العلم، أن يرده إلى عالمه، وأن يقف عند حده.

ومنها: صحة الوكالة في البيع والشراء، وصحة الشركة في ذلك.

ومنها: جواز أكل الطيبات، والمطاعم اللذيذة، إذا لم تخرج إلى حد الإسراف المنهي عنه لقوله: ﴿فلينظر أيها أزكى طعاماً فليأتكم برزق منه﴾. وخصوصاً إذا كان الإنسان لا يلائمه إلا ذلك ولعل هذا عمدة كثير من المسرين، القائلين بأن هؤلاء أولاد ملوك، لكونهم أمروه بأزكى الأطعمة، التي جرت عادة الأغنياء الكبار بناولها.

ومنها: الحث على التحرز، والاستخفاء، والبعد عن مواقع الفتن في الدين، واستعمال الكتمان في ذلك على الإنسان وعلى إخوانه في الدين.

ومنها: شدة رغبة هؤلاء الفتية في الدين؛ وفرارهم من كل فتنة، في دينهم، وتركهم أوطانهم في الله.

ومنها: ذكر ما اشتمل عليه الشر من المضار والمفاسد، الداعية لبغضه، وتركه، وأن هذه الطريقة، هي طريقة المؤمنين المتقدمين والمتأخرين، لقولهم: ﴿ وَلَنْ تَفْلُحُوا إِذَا أَبْداً﴾

﴿٧١﴾ ﴿وكذلك أعشرنا عليهم ليملموا أن وعد الله حق وأن الساعة لا ريب فيها إذ يتنازعون بينهم أمرهم فقالوا ابنوا عليهم بنياناً ربهم أعلم بهم قال الذين غلبوا على أمرهم لنتخذن عليهم مسجداً في يجبر الله تعالى، أنه

أطلع الناس على حال أهل الكهف، وذلك \_والله أعلم \_بعدما استيقظوا، وبعثوا أحدهم يشتري لهم طعاماً، وأمروه بالاستحفاء والإخفاء، فأراد الله أمراً فيه صلاح للناس، وزيادة أجر لهم، وهو أن الناس رأوا منهم آية من آيات الله، المشاهدة بالعيان، على أن وعد الله حق لا شك فيه ولا مرية ولا بُعْدَ، بعدما كانوا يتنازعون بينهم أمرهم، فمن مثبت للوعد والجزاء، ومن ناف لذلك، فجعل قصتهم زيادة بصيرة ويقين للمؤمنين، وحجة على الجاحدين، وصارلهم أجر هذه القضية، وشهر الله أمرهم، ورفع قدرهم حتى عظمهم الذين اطلعوا عليهم.

و ﴿قالوا ابنوا عليهم بنياناً ﴾ الله أعلم بحالهم ومالهم، وقال من غلب على أمرهم، وهم الذين لهم الأمر

ولنتخذن عليهم مسجداً أي: نعبد الله تعالى فيه، ونتذكر به أحوالهم، وما جرى لهم، وهذه الحالة عظورة، نهى عنها النبي و و منها فاعليها، ولا يدل ذكرها هنا على عدم ذمها، فإن السياق في شأن تعظيم أهل الكهف والثناء عليهم، وأن هؤلاء وصلت بهم الحال إلى أن قالوا: ابنوا عليهم مسجداً، بعد خوف أهل الكهف الشديد من قومهم، وحذرهم من الاطلاع عليهم، فوصلت الحال إلى ما ترى.

وفي هذه القصة ، دليل على أن من فرَّ بدينه من الفتن سلمه الله منها . وأن من حرص على العافية عافاه الله ومن أوى إلى الله ، آواه الله ، وجعله هداية لغيره ، ومن تحمل الذل في سبيله وابتغاء مرضاته ، كان آخر أمره وعاقبته العز العظيم من حيث لا يحتسب ﴿وما عند الله خير للأبرار﴾ .

﴿٢٢﴾ ﴿سيقولون ثلاثة رابعهم كلبهم ويقولون خسة سادسهم كلبهم رجما بالغيب ويقولون سبعة وثامنهم كلبهم قل ربي أعلم بعدتهم ما يعلمهم إلا قليل فلا تمار فيهم إلا مراء ظاهراً

ولا تستفت فيهم منهم أحداً في يخبر تعالى عن اختلاف أهل الكتاب في عدة أصحاب الكهف، اختلافاً صادراً عن رجهم بالغيب، وتَقوَّلهم بما لا يعلمون، وأنهم فيهم على ثلاثة أقوال:

منهم: من يقول: ثلاثة، رابعهم كلبهم، ومنهم من يقول: خسة، سادسهم كلبهم. وهذان القولان، ذكر الله بعدهما، أن هذا رجم منهم بالغيب، فدل على بطلانهما.

ومنهم من يقول: سبعة، وثامنهم كلبهم، وهنا وسبعة، وثامنهم كلبهم، وهنا والله أعلم الصواب، لأن الله أبطل الأولين ولم يبطله، فدل على صحته، وهذا من الاختلاف الذي لا فائدة تحته، ولا يحصل بمعرفة عددهم مصلحة للناس، دينية ولا دنيوية، ولهذا قال تعالى:

وهم الذين أصابوا الصواب وهم الذين أصابوا الصواب وهم الذين أصابوا الصواب علموا إصابتهم. وفلا تمارك أي: تجادل وتحاج وفيهم إلا مراء ظاهراً أي: مبنياً على العلم واليقين، ويكون أيضاً فيه فائدة، وأما الماراة المبنية على المهل والرجم بالغيب، أو التي معانداً، أو تكن المسألة لا أهمية فيها، ولا تحصل فائدة دينية بمعرفتها، كعدد أصحاب الكهف ونحو ذلك، فإن في كثرة المناقشات فيها، والبحوث المسلسلة، تضييعاً للزمان، وتأثيراً في مودة القلوب بغير فائدة.

ولا تستفت فيهم أي: في شأن أهل الكهف (منهم أي: من أهل الكتاب (أحداً) وذلك لأن مبنى كلامهم فيهم على الرجم بالغيب والظن، الذي لا يغني من الحق شيئاً، ففيها دليل على المنع من استفتاء من لا يصلح للفتوى، إما لقصوره في الأمر المستفتى فيه، أو لكونه لا يبالي

بما تكلم به، وليس عنده ورع يحجزه، وإذا نهي عن استفتاء هذا الجنس، فنهيه هـو عـن الـفـتـوى، مـن بـاب أولى وأحرى.

وفي الآية أيضاً، دليل على أن الشخص، قد يكون منهياً عن استفتائه في شيء دون آخر. فيستفتى فيما هو أهل له، بخلاف غيره، لأن الله لم ينه عن استفتائهم في قصة أصحاب الكهف، وما أشبهها.

﴿٢٧ ــ ٢٤﴾ ﴿ولا تقولنَّ لشيءٍ إِنِي فَاعَلِ ذَلَكَ عَداً ۞ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللَّهُ واذكر ربك إذا نسيت وقل عسى أن يهدين ربي لأقرب من هذا رشداً ﴿ هذا النهى كغيره، وإن كان لسبب خاص وموجها للرسول ﷺ ، فإن الخطاب عام للمكلفين، فنهى الله أن يقول العبد في الأمور المستقبلة: "إني فاعل ذلك» من دون أن يقرنه بمشيئة الله، وذلك لما فيه من المحذور، وهو: الكلام على الغيب المستقبل، الذي لا يدري هل يفعله أم لا؟ وهل يكون أم لا؟ وفيه رد الفعل إلى مشيئة العبد استقلالا، وذلك محذور محظور، لأن المشيئة كلها لله ﴿وما تشاؤون إلا أن يشاء الله رب العالمين ﴿ وِلمَا فِي ذَكر مشيئة الله، من تيسير الأمر وتسهيله، وحصول البركة فيه، والاستعانة من العبد لربه، ولما كان العبد بشرأ، لا بد أن يسهو(١) فيترك ذكر الشيئة، أمره الله أن يستثنى بعد ذلك، إذا ذكر، ليحصل الطلوب، ويندفع المحذور، ويؤخذ من عموم قوله: ﴿واذكسر ربيك إذا نسسيب ﴿ الأمِس بذكر الله عند النسيان، فإنه يزيله، ويُذُكِّر العبدما سهاعته، وكذلك يؤمر الساهي الناسي لذكر الله، أن يذكر ربه، ولا يكونن من الغافلين، ولما كان العبد مفتقرا إلى الله في توفيقه للإصابة، وعبدم الخطأ في أقواله وأفعاله، أمره الله أن يقول: ﴿عسى أن بهدين ربي الأقرب من هذا رشدا ﴾

وَأَصَدِ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبِّيهُم بِٱلْغَدُوْةِ وَٱلْعَبِّنِي يُرِيدُونَ وَجْهَهُۥ وَلَاتَفَدُ عَيْنَ الْكَعَنْهُ وَيُهِدُ زِينَ لَهُ أَكْيَوَاةٍ ٱلدُّنَيَّأُ وَلَا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا وَٱلْبَعَ هَوَلَهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرَطُا ١٥ وَقُل أَكْتَقُ مِن زَيكُرُ فَنَ شَأَءَ قُلْيُؤْمِن : وَمَن شَكَّةَ فَلْيَكُ فَرُّ إِنَّا أَعْتَدُنَا لِلظَّالِمِينَ نَارًا أَحَاطَىهِمْ اسْرَادِقُهَا وَإِن يَسْتَغِيثُوا يُعَاقُواْ عِنَاءٍ كَالْهُلِيَشُوى ٱلْوَجُوَّةً بِنْنَ ٱلثِّرَابُ وَسَلَآءَتْ مُرْتِفَقًا ۞ إِنَّ ٱلَّذِيرَ : الْمَوَّا وَعَيِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ إِنَّا لَانْصِيعُ أَجْرَمَنَ أَحْسَنَ عَمَّلًا ۞ أَوْلَيَكَ لَمُدُ جَنَّتُ عَذْنِ تَجْرِي مِن تَحْيَعِهُ ٱلْأَنْهَارُيُحَاَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبِ وَيَلْبَسُونَ ثِيَابًا خُصْرًا عِن سُندُسِ وَإِسْتَبْرَقِ مُتَكِينَ فِهَاعَلَ الْأَرْآبِكِي نِعَمَ الْفُولَ وَحَسُنَتُ مُرْتَفَقًا ۞ وَأَضْرِبْ لَمُمْ مَنْلَانَتِهُا يَنِ جَعَلْنَا لِأَحَدِهِمَا جَنَّيْنِ مِنْ أَعْتَلِي وَحَفَفَ عَمَا يَخُلِ فَجَعَلْنَا يَنَهُمَا زُرْعًا ۞ كِلْنَا أَجُنَّتَيْنِ وَانْتُ أَكُلَهَا وَلَرْ تَظْلِر مِنْهُ شَيْئًا وَجُرَّنَا خِلَالَهُمَا نَهَرًا ۞ زَّكَانَ لَهُ مُّرُفَقًالَ الصَيْحِيهِ وَهُوَيُكَاوِرُهُ إِنَّا أَكْثُرُ مِنكَ مَالًا وَأَعَرُّ فَقَدَرًا ۞ A RELEGIED VIT SERVED IN

فأمره أن يدعو الله ويرجوه، ويثق به أن يهديه لأقرب الطرق الموصلة إلى الرشد. وحَرِيَّ بعبد تكون هذه حاله، ثم يبذل جهده، ويستفرغ وسعه في طلب الهدى والرشد، أن يوفق لذلك، وأن تأتيه المعونة من ربه، وأن يسدده في جميع أموره.

﴿ ٢٥ ـ ٢٦﴾ ﴿ ولبثوا ني كهفهم ثلاث مئة سئين وازدادوا تسعا 🌞 قل الله أعِلم بمالبثواله غيب السماوات والأرض أبصربه وأسمعما لهم من دونه من ولي ولا يشرك في حكمه أحداثه لما نهاه الله عن استفتاء أهل الكتاب، في شأن أهل الكهف، لعدم علمهم بذلك، وكان الله عالم الغيب والشهادة، العالم بكل شيء، أخبره بمدة لبثهم، وأن علم ذلك عنده وحده، فإنه من غيب السماوات والأرض، وغَيبها مختص به، فما أخبر به عنها على ألسنة رسله، فهو الحق اليقين، الذي لا يشك فيه، وما لا يطلع رسله عليه، فإن أحداً من الخلق لا يعلمه.

وقوله: ﴿أبصر به وأسمع ﴾ تعجب من كمال سمعه ويصره، وإحاطتهما بالسموعات والمصرات، بعدما أخبر بإحاطة علمه بالمعلومات. ثم أخبر عن

وَدَخَلَ جَنَّتَهُۥ وَهُوَظَالِ اللَّيْفَيدِي قَالَ مَاۤ أَظُنُّ أَن بَيدَ هَاٰذِيرٍ أَبَكَا ۞ وَمَآ أَطْنُ ٱلنَّاعَةَ قَآيِمَةً وَلَهِن زُّدِدتُ إِلَى رَبِي لَأَجِدَنَّ خَيْرَافِتُهَا مُنْقَلَبًا ۞ قَالَ لَدُصَاحِبُهُ وَهُوَيْعَاوِرُوهُ أَكْفَرْتَ بِٱلَّذِي خَلَقَكَ مِن تُرَابِ ثُمَّ مِن نُطُفَةٍ ثُمَّ سَوَّنكَ رَجُلًا ۞ لَّكِنَا هُوَاللَّهُ رُبِّي رَلَّا أَشْرِكُ بِيَنَ أَحَدًا ۞ وَلُوْلَآ إِذْ رَخَلْتَ جَنَّكَ قُلْتَ مَاشَآءَ أَلَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِأَلَّهِ إِن تَرَنِ أَنَا أَقُلَّ مِنكَ مَالًا وَوَلَدًا ۞ فَعَسَىٰ رَبِيَ أَن يُؤْتِينِ خَيْرَامِن جَنَيْكَ وَيُرْمِيلَ عَلَيْهَا حُسْبَانًا مِنَ ٱلسَّهُمَّآءِ فَتَصْبِحَ صَعِيدًا زَلَقًا ۞ أَوْيُصِّيحَ مَّا قُوْهَا غَوْرًا فَلَن نَشْ تَطِيعَ لَهُ طَلَبًا ۞ وَأُحِيطُ بِثَمَرِهِ وَأَصْبَحُ يُقَلِّبُ كُفَّيَّهِ عَلَىٰمَاۤ أَنفَقَ فِيهَا رَهِى خَامِيَةُ عَلَى عُرُوشِهَا وَيَقُولُ يَلَيْتُنِي لَرَأْشُرِكَ بِرَيْنَ أَحَدًا ۞ وَلَرْتَكُنَ لَدُ فِنَةٌ يُصَرُونَهُ مِن دُونِ اللَّهِ وَمَا كَانَ مُنْصِرًا ۞ هُنَا لِكَ ٱلْوَلْنِيَةُ لِنَّوَالَّكِيِّ هُوَجَازُ ثُوْاَبًا وَخَيْرُعُقَبًا ۞ وَأَضْرِبَ لَمْرُمَّتُلَٱلْكِيَوْةِ ٱلدُّنْيَاكُمَاءِ أَنْزِلْنَهُ مِنَ السَّمَاءَ فَأَخْلَطَ بِعِينَاتُ ٱلْأَرْضِ فَأَصْبَحَ هَيشيمًا لَذَّرُوهُ ٱلْإِيَانَةَ وَكَارَ ٱللَّهُ عَلَىكُ لِي شَيْءِ وَمُقَلَدِرًا ۞

انفراده بالولاية العامة والخاصة، فهو الولي الذي يتولى تدبير جميع الكون، الولي لعباده المؤمنين، يخرجهم من الظلمات إلى النور وييسرهم لليسرى، ويجنبهم العسرى، ولهذا قال: ﴿ما لهم من دونه من ولي﴾. أي: هو الذي تولى أصحاب الكهف، بلطفه وكرمه، ولم يكلهم إلى أحد من الخلق.

ولا يشرك في حكمه أحداً وهذا يشمل الحكم الكوني القدري، وهذا يشمل الحكم الكوني القدري، والحكم الشرعي الديني، فإنه الحاكم في خلقه، قضاء وقدراً، وخلقاً وتدبيراً، والحاكم فيهم بأمره ونهيه، وتوابه وعقابه. ولما أخبر أنه تعالى له غيب السماوات والأرض، فليس غيب السماوات، وكان هذا القرآن، قد اشتمل على كثير من الغيوب، أمر تعالى بالإقبال عليه فقال:

واتل ما أوحي إليك من كتاب ربك لا مبدل لكلماته ولن تجد من دونه ملتحداً التلاوة: هي الاتباع، أي: اتبع ما أوحى الله إليك بمعرفة معانيه وفهمها، وتصديق أخباره، وامتثال أوامره ونواهيه، فإنه الكتاب الجليل، الذي لا مبدل لكلماته، أي: لا تغير ولا تبدل لصدقها وعدلها، وبلوغها من الحسن فوق كل غاية ﴿وقت كلمة ربك صدقا وعدلاً فلمامها، استحال عليها

التغير والتبديل، فلو كانت ناقصة، لعرض لها ذلك أو شيء منه، وفي هذا تعظيم للقرآن، في ضمنه الترغيب على الإقبال عليه.

ولن تجد من دونه ملتحداً أي : لن تجد من دون ربك ملجأ تلجأ إليه ، ولا معاذاً تعوذ به ، فإذا تعين أنه وحده اللجأ في كل الأمور ، تعين أن يكون هو المألوه المعبود المرغوب إليه ، في السراء والضراء ، المفتقر إليه في جميع الأحوال ، المسؤول في جميع المطالب .

واصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم بالغداة والعشي يريدون وجهه ولا تعد عيناك عنهم تريد زينة الحياة الدنيا ولا تعلى من أغفلنا قلبه عن ذكرنا واتبع هواه وكان أمره فرطأ يأمر تعلى نبيه عمداً وعلى أوغيره أسوته في الأوامر والنواهي \_ أن يصبر نفسه مع المؤمنين العباد المنيبين ﴿الذين يدعون ربهم بالغداة والعشي أي: أول النهار وأخره يريدون بدلك وجه الله فوصفهم بالعبادة والإخلاص فيها، ففيها الأمر بصحبة الأخيار، ومجاهدة فيها الأمر بصحبة الأخيار، ومجاهدة وإن في صحبتهم من الفوائد ما لا يحصى من الفوائد المناس على صحبتهم من الفوائد ما لا يحصى من الفوائد ما لا يحصى من الفوائد ما لا يحصى من الفوائد المناس على صحبتهم من الفوائد ما لا يحصى من الفوائد المناس على صحبتهم من الفوائد ما لا يحصى من الفوائد المناس على صحبتهم من الفوائد ما لا يحصى من الفوائد المناس على صحبتهم من الفوائد ما لا يحصى من الفوائد المناس على صحبتهم من الفوائد ما لا يحصى من الفوائد المناس على صحبتهم من الفوائد ما لا يحصى من الفوائد المناس على صحبتهم من الفوائد ما لا يكل المناس على صحبتهم من الفوائد ما لا يحصى من الفوائد ما لا يكل المناس المناس

﴿ولا تعدعيناك عنهم أي: لا تجاوزهم بصرك، وترفع عنهم نظرك.

وتريد زينة الحياة الدنيا فإن هذا ضار غير نافع، قاطع عن المصالح الدينية، فإن ذلك يوجب تعلق القلب بالدنيا، فتصير الأفكار والهواجس فيها، وتزول من القلب الرغبة في الآخرة، فإن زينة الدنيا تروق للناظر، وتسجر العقل، فيغفل القلب عن ذكر الله، ويُ قبِ ل على اللذات والشهوات، فيضيع وقته، وينفرط أمره، فيخسر الحسارة الأبدية، والندامة السرمدية، ولهذا قال: ﴿ولا تطع من أغفلنا قلبه عن ذكرتا وكره.

﴿ واتبع هواه ﴾ أي: صار تبعاً

﴿ وكان أمره ﴾ أي: مصالح دينه ودنياه ﴿فُرطاً﴾ أي: ضائعة معطلة. فهذا قد نهى الله عن طاعته، لأن طاعته تدعو إلى الاقتداء به، ولأنه لا يدعو إلا لما هو متصف به، ودلت الأية على أن الذي ينبغى أن يطاع، ويكون إماماً للناس، من امتلاً قلبه بمحبة الله، وفاض ذلك على لسانه، فلهج بذكر الله، واتبع مراضى ربه، فقدمها على هواه، فحفظ بذلك ما حفظ من وقته، وصلحت أحواله، واستقامت أفعاله، ودعا الناس إلى ما منَّ الله به عليه، فحقيق بذلك، أن يتبع ويجعل إماماً، والصبر المذكور في هذَّه الآية، هو الصبر على طاعة الله، الذي هو أعلى أنواع الصبر، وبتمامه تتم باقى الأقسام. وفي الآية، استحباب الذكر والدعاء والعبادة طرَفي النهار، لأن الله مدحهم بفعله، وكل فعل مدح الله فاعله، دل ذلك على أن الله يحبه، وإذا كـان يحبه فإنـه يأمر به، ويرغب فيه.

﴿٢٩ ــ ٢٩﴾ ﴿وقل الحق من ربكم فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر إنا أعتدنا للظالمين نارا أحاط بهم سرادقها وإن يستفيثوا يفاثوا بماء كالمهل يشوى التوجيوه ينشس النشيراب وسياءت مرتفقاً \* إنّ الذين آمنوا وعملوا الصالحات إنا لا نضيع أجر من أحسن عملاً \* أولئك لهم جنات عدن تجري من تحتهم الأنهار يحلون فيها من أساور من ذهب ويلبسون ثيابا خضرا من سندس واستبرق متكئين فيهاعلى الأرائك نعم الثواب وحسنت مرتفقاً ﴾ أي: قل للناس يا محمد: هذا الحق من ربكم، أي: قد تبين الهدي من الضلال، والرشد من الغيّ، وصفات أهل السعادة، وصفات أهل الشقاوة، وذلك بما بينه الله على لسان رسوله، فإذا بان واتضح، ولم يبق فيه شبهة

﴿ فَمِن شَاء فَلَيُؤْمِن ، ومِن شَاء فليكفر، أي: لم يبق إلا سلوك أحد الطريقين، بحسب توفيق العبد، وعدم توفيقه، وقد أعطاه الله مشيئة بها يقدر على الإيمان والكفر، والخير والشر، فمن آمن فقد وفق للصواب، ومن كفر فقد قامت عليه الحجة، وليس بمكره على الإيمان، كما قال تعالى ﴿لا إكراه في الدين قد تبيُّ الرشد من الغي﴾ وليس في قوله: ﴿فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر، الإذن في كلا الأمرين، وإنما ذلك تهديد ووعيد لمن اختار الكفر بعد البيان التام، كما ليس فيها ترك قتال الكافرين. ثم ذكر تعالى مآل الفريقين فقال: ﴿إِنَّا أَعَمَّدُنَّا للظالمين، بالكفر والفسوق والعصيان ﴿ناراً أحاط بهم سرادقها﴾ أي: سورها الحيط بها، فليس لهم منفذ ولا طريق ولا مخلص منها، تصلاهم النار الحامية.

﴿ وإن يستغيثوا ﴾ أي: يطلبوا الشراب، ليطفى عما نزل بهم من العطش الشديد.

﴿يغاثوا بماء كالمهل﴾ أي: كالرصاص المذاب، أو كعكر الزيت، من شدة حرارته.

﴿يشوي الوجوه﴾ أي: فكيف بالأمعاء والبطون، كما قال تعالى ﴿يصهر به ما في بطوئهم والجلود ﴿ ولهم مقامع من حديد﴾.

﴿بِسُ الشراب﴾ الذي يراد ليطفى العطش، ويدفع بعض العذاب، فيكون زيادة في عنداجم، وشدة عقابهم.

﴿وساءت﴾ النار ﴿مرتفقا﴾ وهذا ذم لحالة النار، أنها ساءت المحل، الذي يرتفق به، فإنها ليس فيها ارتفاق، وإنما فيها العذاب العظيم الشاق، الذي لا يُفتَّر عنهم ساعة، وهم فيه مبلسون، قد أيسوا من كل خير، ونسيهم الرحيم في العذاب كما نسوه

ثم ذكر الفريق الثاني فقال: ﴿إِنَّ اللّٰذِينَ آمنوا وعملوا الصالحات ﴾ أي: جموا بين الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره

وشره، وعمل الصالحات من الواجبات والمستحبات ﴿إِنَّا لَا نَضِيعِ أَجْرِمِنُ أَحْسَنُ عَملًا ﴾ وإحسان العمل: أن يريد العبد العمل لوجه الله، متبعاً في ذلك شرع الله. فهذا العمل لا يضيعه الله، ولا شيئاً منه، بل يحفظه للعاملين، ويوفيهم من الأجر، بحسب عملهم وفضله وإحسانه، وذكر أجرهم بقوله:

﴿ أُولِنُكُ لَهُم جَنَاتُ عَدِنْ تَجِرِي مِنْ تحتهم الأنهار يحلون فيها من أساور من ذهب ويلبسون ثيابا خضراً من سندس وإستبرق متكئين فيها على الأرائك، . أى: أولئك الموصوفون بالإيمان والعمل الصالح، لهم الجنات العاليات التي قد كثرت أشجارها، فأجَنَّت من فيها، وكثرت أنهارها، فصارت تجري من تحت تلك الأشجار الأنيقة، والمنازل الرفيعة، وحليتهم فيها الذهب، ولباسهم فيها الحرير الأخضر من السندس، وهو الخليظ من الديباج، والإستبرق، وهو ما رق منه. متكتين فيها على الأرائك، وهي السرر المزينة، المجملة بالثياب الفاخرة، فإنها لا تسمى أريكة حتى تكون كذلك، وفي اتكاثهم على الأرائك، ما يدل على كممال السراحية، وزوال المنصب والتعب، وكون الخدم يسعون عليهم بما يشتهون، وتمام ذلك الخلود الدائم والإقامة الأبدية، فهذه الدار الجليلة ﴿نعم الثوابِ﴾ للعاملين ﴿وحسنت مرتفقاً، يرتفقون بها، ويتمتعون بما فيها، مما تشتهيه الأنفس وتلذ الأعين، من الحبرة والسرور، والفرح الدائم، واللذات المتواثرة، والنعم المتوافرة، وأي: مرتفق أحسن من دار، أدني أهلها يسير في ملكه ونعيمه وقصوره وبساتينه ألْفَي سنة، ولا يرى فوق ما هو فيه من النعيم، قد أعطى جميع أمانيه ومطالبه، وزيدمن الطالب، ما قصرت عنه الأماني، ومع ذلك، فنعيمهم على الدوام متزايد في أوصافه وحسنه، فنسأل الله الكريم، أن لا يحرمنا خير ما عنده من الإحسان،

بشُرٌّ ما عندنا من التقصير والعصيان.

ودلت الآية الكريمة وما أشبهها، على أن الحلية عامة للذكور والإناث، كما ورد في الأحاديث الصحيحة لأنه أطلقها في قوله ﴿يحلون﴾ وكذلك الحرير ونحوه.

﴿٣٤ ـ ٣٤﴾ ﴿واضرب لهم مثلا رجلين جعلنا لأحدهما جنتين من أعناب وحففناهما بنخل وجعلنا بينهما زرعاً \* كلتا الجنتين آتت أكلها ولم تظلم منه شيئاً وفجرنا خلالهما نهراً \* وكان له ثمر ، يقول تعالى لنبيه ريج : اضرب للناس مثل هذين الرجلين، الشاكر لنعمة الله، والكافر لها، وما صدر من كل منهما، من الأقوال والأفعال، وما حصل بسبب ذلك من العقاب العاجل والآجل، والثواب، ليعتبروا بحالهما، ويتعظوا بما حصل عليهما، وليس معرفة أعيان الرجلين، وفي أي: زمان أو مكان هما فيه فائدة أو نتيجة، فالنتيجة تحصل من قصتهما فقط، والتعرض لما سوى ذلك من التكلف. فأحد هذين الرجلين الكافر لنعمة الله الجليلة، جعل الله له جنتين، أي: بستانين جسنين، من أعناب.

﴿وحففناهما بنخل﴾ أي: في هاتين الجنتين من كل الثمرات، وخصوصاً أشرف الأشجار، العنب والنخل، فالعنب في وسطها، والنخل قد حف بذلك، ودار به، فحصل فيه من حسن النظر وسائه، وبروز الشجر والنخل للشمس والرياح، التي تكمل بها الثمار، وتنضج وتتجوهر، ومع ذلك جعل بين تلك الأشجار زرعاً، فلم يبق عليهما إلا أن يقال: كيف ثمار هاتين الجنتين؟ وهل لهما ماء يكفيهما؟ فأخبر تعالى أن كلا من الجنتين آتت أكلها، أي: ثمرها وزرعها ضعفين، أي: متضاعفاً ﴿و﴾ أنها ﴿لَمْ تَظَلُّم منه شيئاً﴾ أي: لم تنقص من أكلها أدنى شيء، ومع ذلك، فالأنهار في جوانبهما سارحة، كثيرة غريرة.

﴿وكان له﴾ أي: لذلك الرجل ﴿ثمر﴾ أي: عظيم كما يفيده التنكير، أي: قد استكملت جنتاه ثمارهما،

وارْجَحَنَّتُ أشجارهما، ولم تعرض لهما آفة أو نقص، فهذا غاية منتهى زيئة المدنيا في الحرث، ولهذا اغتر هذا الرجل بهما، وتبجح وافتخر، ونسي آخرته.

و ٣٤ ـ ٣٦» ﴿ فقال لصاحبه وهو يحاوره أنا أكثر منك مالاً وأعرّ نفراً \* ودخل جنته وهو ظالم لنفسه قال ما أظن أن تبيد هذه أبداً \* وما أظن الساحة منها منقلباً ﴾ أي: فقال صاحب الجنتين لصاحبه المؤمن، وهما يتحاوران، أي: يتراجعان بينهما في بعض الماجريات المعتادة، مفتخراً عليه:

﴿ أَنَا أَكِثْرُ مِنْكُ مِالاً وأَعِزُ نَفْراً ﴾ فخر بكثرة ماله، وعزة أنصاره من عبيد، وخدم، وأقارب، وهذا جهل منه، وإلا فأي: افتخار بأمر خارجي ليس فيه فضيلة نفسية، ولا صفة معنوية، وإنما هو بمنزلة فحر الصبي بالامان، التي لا حقائق تحتها، ثم لم يكفه هذا الافتخار على صاحبه، حتى حكم بجهله وظلمه، وظن لا دخل جنته، في ﴿قال ما أظن أن تبيد ﴾ أي: تنقطع وتضمحل ﴿هذه أبدأَ﴾ فاطمأن إلى ملذه الدنيا، ورضى بها، وأنكر البعث، فقال: ﴿وما أظن الساعة قائمة ولئن رددت إلى ربي ﴿ على ضرب المثل ـ ﴿الْجِدِن حَيراً منها منقلباً ﴾ أي : ليعطيني خيراً من هاتين الجنتين، وهذا لا يُحلُّو من أمرين: إما أن يكون عالماً بحقيقة الحال، فيكون كلامه هذا على وجه التهكم والاستهزاء فيكون زيادة كَفُر إِلَى كَفُرُهُ، وإما أَنْ يَكُونُ هَذَا ظُنِهُ في الحقيقة، فيكون من أجهل الناس، وأبخسهم حظاً من العقل؛ فأي: تلازم بين عطاء الدنيا وعطاء الأخرة، حتى يظن بجهله أن من أعْطِيَ في الدنيا أعطى في الآخرة، بل الغالب أن الله تعمالي يُسزُّوي المدنسيا عمن أوليائمه وأصفياته، ويوسعها على أعدائه، الذين ليس لهم في الآخرة نصيب، والظأهر أنه يعلم حقيقة الحال، ولكنه

قال هذا الكلام على وجه التهكم والاستهزاء، بدليل قوله: ﴿ودخل جنته وهو ظالم لنفسه في فاثبات أن وصفه الظلم، في حال دخوله، الذي جرى منه، من القول ما جرى، يدل على تمرده وعناده.

﴿٣٧ ـ ٣٩﴾ ﴿قال له صاحبه وهو يحاوره أكفرت بالذي خلقك من تراب ثم من نطفة ثم سواك رجلا \* لكتا هـو الله ربي ولا أشـرك بـريّ أحـداً \* ولولا إذ دخلت جنتك قلت ما شاء الله لا قوة إلا بالله الله أي: قال له صاحبه المؤمن، ناصحاً له، ومذكراً له حاله الأولى، التي أوجده الله فيها في الدنيا ﴿ من تراب ثم من نطفة ثم سواك رجلاً فهو الذي أنعم عليك بنعمة الإيجاد والإمداد، وواصل عليك النعم، ونقلك من طور إلى طور، حتى سواك رجلاً، كامل الأعضاء والجوارح المحسوسة والمعقولة، وبذلك يشر لك الأسياب، وهيأ لك ما هيأ من نعم الدنيا، فلم تحصل لك الدنيا بحولك وقوتك، بل يفضل الله تعالى عليك، فكيف يليق بك أن تكفر بالله الذي خلقك من تراب، ثم من نطفة ثم سواك رجلاً، وتجحد<sup>(۱)</sup> نعمته، وتزعم أنه لا يبعثك، وإن بعثك أنه يعطيك خيراً من جنتك؟! هذا مما لا ينبغي ولا يليق. ولِهذا لما رأى صاحبه المؤمن حاله واستمراره على كفره وطغيانه، قال مخبراً عن نفسه، على وجه الشكر لربه، والإعلان بدينه، عند ورود المجادلات والشبه. ﴿لكنا هو الله ربي ولا أشرك بربي أحداً ﴾ فأقرّ بربوبيته لربه، وانفراده فيها، والتزم(٢) طاعته وعبادته، وأنه لا يشرك به أحداً من المخلوقين، ثم أخبره أن نعمة الله عليه بالإيمان والإسلام، ولو مع قلة ماله وولده، أنها هي النعمة الحقيقية، وأن ما عداها مُعَرَّضٌ للزوال والعقوبة عليه والنكال، فقال:

﴿٣٩ ـ ٤٤﴾ ﴿إِنْ تَرِنْ أَنَا أَقُلَ مِنْكُ مَالاً وَوَلَداً \* فَعَسَى رِبِّ أَنْ يَوْتَيَنْ خَيِراً

من جنتك ويرسل عليها حسباناً من السماء فتصبح صعيداً زلقاً \* أو يصبح ماؤها غوراً فلن تستطيع له طلباً \* وأحيط بثمره فأصبح بقلب كفيه على ما أنفق فيها وهي خاوية على عروشها ويقول يا ليتني لم أشرك بربي أحداً \* ولم تكن له فئة ينصرونه من دون الله وما كان منتصراً \* هنالك الولاية لله الحق هو حير ثواباً وخير عقباً

أي: قال للكافر صاحبُه المؤمن: أنت ـ وإن فخرت على بكثرة مالك وولدك، ورأيتني أقل منك مالا وولداً ـ فإن ما عند الله، خير وأبقى، وما يرجى من خيره وإحسانه، أفضل من جميع الدنيا، التي يتنافس فيها المتنافسون.

﴿فعسى ربي أن يؤتين خيراً من جنتك ويرسل عليها، أي: على جنتك التي طغيت بها وغرتك ﴿حسبانا من السماء﴾ أي: عذاباً ، بمطر عظيم أو عيره، ﴿فتصبح﴾ بسبب ذلك ﴿صِعيداً زلقاً ﴾ أي: قد اقتلعت أشجارها، وتلفت ثمارها، وغرق زرعها، وزال نفعها، ﴿أُو يَصْبِح ماؤها﴾ الذي مادتها منه ﴿غوراً﴾ أي . غائراً في الأرض ﴿فلن تستطيع له طلباً ﴾ أي: غائراً لا يستطاع الوصول إليه بالمعاول ولا بغيرها، وإنما دعا على جنته المؤمنُ غضباً لربه، لكونها غرته وأطعته، واطمأن إليها، لعله ينيب، ويراجع رشده، ويبصر في أمره.

فاستجاب الله دعاءه ﴿وأحيط بشمره ﴾ أي: أصابه عذاب أحاط به، واستهلكه، فلم يبق منه شيء، والإحاطة بالثمر يستلزم تلف جميع أشجاره، وثمارها، وزرعه، فندم كل الندامة، واشتد لذلك أسفه، ﴿فأصبح يقلب كفيه على ما أنفق فيها ﴾ أي: على كثرة نفقاته الدنيوية عليها، حيث اضمحلت وتلاشت، فلم يبق لها عوض، وندم أيضاً على شركه،

<sup>(</sup>٢) في ب: والتزام.

<sup>(</sup>١) في ب: وتجهل.

أشرك بربي أحداً ﴾.

قال الله تعالى: ﴿ وَلَمْ تَكُنُّ لَهُ فَنُهُ ينصرونه من دون الله وما كان منتصراً ﴾ أي: لما نزل العذاب بجنته، ذهب عنه ما كان يفتخر به من قوله لصاحبه: ﴿أَنَّا أَكْثُر مِنْكُ مِالاً وأَعَزُ نَفْراً ﴾ فلم يدفعوا عنه من هذا العذاب شيئاً، أشد ما كان إليهم حاجة، وما كان بنفسه منتصراً، وكيف ينتصر، أي: يكون له أنصار على قضاء الله وقدره الذي إذا أمضاه وقدره، لو اجتمع أهل السماء والأرض على إرالية شيء منه، لم يقدروا؟!!

ولا يستبعد من رحمة الله ولطفه، أن صاحب هذه الجنة، التي أحيط بها، تحسنت حاله، ورزقه الله الإنابة إليه، وراجع رشده، وذهب تمرده وطغيانه، بدليل أنه أظهر الندم على شركه بربه، وأن الله أذهب عنه ما يطغيه، وعاقبه فى الدنيا، وإذا أراد الله بعبد خيراً عجل له العقوبة في الدنيا. وفضل الله لا تحيط به الأوهام والعقول، ولا ينكره إلا ظالم جهول.

﴿هنالك الولاية لله الحق هو خير عاقبة ومآلاً. ثواباً وخير عقباً ﴾أي: في تلك الحال التي أجري الله فيها العقوبة على من طغى، وآثر الحياة الدنيا، والكرامة لمر آمن، وعمل صالحاً، وشكر الله، ودعا غيره لذلك، تبين وتوضح أن الولاية لله الحق، فمن كان مؤمناً به تقيأ، كاناله ولياً، فأكرمه بأنواع الكرامات، ودفع عنه المسرور والمثلات، ومن لم يؤمن بربه ويتولاه، خسر دينه ودنياه، فثوابه الدنيوي والأخروي، خير(١١) ثواب يرجى ويؤمل، ففي هذه القصة العظيمة، اعتبار بحال الذي أنعم الله عليه نعما دنيوية، فألهته عن آخرته وأطعته، وعصى الله فيها، أن مالها الانقطاع والاضمحلال، وأنه وإن تمتع بها قليلاً، فإنه يحرمها طويلاً، وأن العبد

وشره، ولهذا قال: ﴿ويقول يا ليتني لم ينبغي له \_ إذا أعجبه شيء من ماله أو ولده ــ أن يضيف النعمة إلى موليها ومسديها، وأن يقول: «ما شاء الله، لا قوة إلا بالله " ليكون شاكراً لله منسبباً لبقاء نعمته عليه، لقوله:

﴿ولولا إذ دخلت جنتك قلت ما شاء الله لا قوة إلا بالله € وفيها: الإرشاد إلى التسلى عن لذات الدنيا وشهواتها، بماعند الله من الخير لقوله:

﴿إِن تُرِن أَنَّا أَقُل مَنْكُ مَالاً وَوَلَداً \* فعسى ربي أن يؤتين خيراً من جنتك ﴾ وفيها أن المال والولد لا ينفعان، إن لم يعينا على طاعة الله كما قال تعالى: ﴿وما أموالكم ولا أولادكم بالتي تقربكم عندنا زلفي إلا من آمن وعمل صالحاً﴾ وفيه الدعاء بتلف مال من كان ماله سبب طغيانه وكفره وخسرانه، خصوصاً إن فضّل نفسه بسببه على المؤمنين، وفخر عليهم، وفيها أن ولاية الله وعدمها إنما تتضح نتيجتها إذا انجلي الغبار وَحق الجزاء، ووجد العاملون أجرهم ف ﴿ هنالك الولاية لله الحق هو خير ثواباً وخير عقباً ﴿أَي :

﴿ وَ ٤ - ٤٦ ﴾ ﴿ وَاصْرِبِ لَهُمْ مِثْلُ الحياة الدنيا كماء أنزلناه من السماء فاختلط به نبات الأرض فأصبح هشيماً تذروه الرياح وكان الله على كُل شيء مقتدراً \* المآل والبنون زينة الحياة الدنيا والباقيات الصالحات خير عند ربك ثواباً وخير أملاً يقول تعالى لنبيه ﷺ أصلاً، ولن قام بورائته بعده تبعاً: اضرب للناس مثل الحياة الدنيا ليتصوروها حق التصور، ويعرفوا ظاهرها وباطنها، فيقيسوا بينها وبين الدار الباقية، ويؤثروا أيهما أولى بالإيثار، وأن مثل هذه الحياة الدنيا، كمثل المطر، ينزل على الأرض، فيختلط نباتها، تنبت من كل زوج بهيج، فبينا زهرتها وزخرفها تسر الناظرين، وتفرح التفرجين، وتأخذ

اللَّالُ وَالْبَسْنُونَ رِيَّةُ الْمُيَّوَةِ الدُّنْيَأَ وَالْبَقِينَ الصَّالِحَتُ خَيْرُعِندَرَيْكَ قَوْلَهَا وَخَيْرُأُمَلا ۞ وَيَوْعَ لَمُسَيِّرُ أَكْبِيالُ وَتَرَى الْأَرْضَ مَارِزَةً وَكَتَمَرُّنَهُمُ فَلَمَّ نَغَادِرْمِنْهُمُ أَحَدًا ﴿ وَعُهُواْ يُّ عَلَىٰ رَيِّكَ صَفًّا لَّقَدْ حِتْمُمُونَا كَمَا خَلَقْتَكُو أَوَّلَ مَرَّةٌ مِنْ زَعَمْ يُرُ أَلْنَ يَخْعَلَ لَكُمْ مَنْوَعِدًا ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِتَابُ فَتَرَى ٱلْخَبْرِمِينَ مُشْفِقِينَ عَمَّافِهِ وَيَقُولُونَ يَفَيِّلْتَنَامَالِ هَلَذَا ٱلْكِتَب لَايْغَادِرُصَغِيرَةً وَلَاكَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَلِهَا وَوَجَدُواْمَاعِيلُواْ حَاضِرًا وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكِ أَحَدًا ۞ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَيْكَةِ أَسَّجُتُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُوٓ إِلَّا إِبْلِيسَكَانَ مِنَ أَلِّي فَفَسَوَعَنَّ أَمْرِرَيْهِ ۗ أَفْلَتَغِذُونَهُۥ وَذُرِّيَّتُهُۥ أَوْلِيَّآءَ مِن دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَدُونًا بْسُ لِلظَّالِمِينَ بَدَلُانَ \* مَّا أَشْهَدَتُهُمْ خَلْقَ ٱلسَّكَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَاحَلْقَ أَنْفُسِهِ رّوَمَاكُمُتُ مُتَّخِذَ ٱلْمُضِرِلِينَ عَضُدًا ٥ وَيَوْمَ يَقُولُ بَأَدُواْ شُرَكَآءِى ٱلَّذِينَ زَعَمَتُ مُوَا مُرَكَآءِى ٱلَّذِينَ زَعَمَتُ مُوَا مُورَ فَلْمُرْيَسْتَجِيبُواْ لَمْمُ وَيَحَعَلْنَا يَنْتُهُم مَّوْيِقًا ۞ وَرَءَا ٱللَّجُ رِمُونَ النَّارِفَظَنُّواْ أَنَّهُم مُّواقِعُوهَا وَلْرَيْجِهُ وَاعْنَهَا مَصْرِفَا ۞ NETTERN SERVE

بعيون الغافلين، إذ أصبحت هشيماً تذروه الرياح، فذهب ذلك النبات الناضر، والزهر الزاهر، والنظر البهي، فأصبحت الأرض غبراء ترابأ، قد انحرف عنها النظر، وصدف عنها البصر، وأوحشت القلب، كذلك هذه الدنيا، بينما صاحبها قد أعجب بشبابه، وفاق فيها على أقرانه وأترابه، وحصل درهمها ودينارها، واقتطف من لذته أزهارها، وخاض في الشهوات في جميع أوقاته، وظن أنه لا يزال فيها سائر أيامه، إذ أضابه الموت أو التلف لماله، فذهب عنه سروره، ورالت لذته، وحبوره، واستوحش قلبه من الآلام وفارق شبابه وقوته ومالة، وانفرد بصالح أو سيىء أعماله، هنالك يعض الظالم على يديه، حين يعلم حقيقة ما هو عليه، ويتمنى العود إلى الدنيا، لا ليستكمل الشهوات، بل ليستدرك ما فرط منه من الغفلات، بالتوبة والأعمال الصالحات، فالعاقل الحازم الموفق، يعرض على نفسه هذه الحالة؛ ويقول لنفسه: قدّري أنك قد مِتُ، ولا بدأن تموتى، فأي: الحالتين تختارين؟ الاغترار برحرف هذه الدار، والتمتع بها كتمتع الأنعام السارحة، أم العمل لدار أكلها دائم وظلها، وفيها ما

في الجملة إشكال دفع إلى جعلها في بعض الطبعات (شر ثواب) وهي في النسختين (خير ثواب) وظاهر أن المقصود بذلك من كان مؤمناً تقياً، فهو الذي ثوابه خير ثواب.

CO COURT RESERVED IN SECURIOR وَلَقَدْ صَرَّفَ فِي هَاذَا ٱلْقُرْءَ إِن لِلسَّاسِ مِن كُلِّ مَثَلُّ وَكَاك ٱلْإِنسَانَ أَكُثَرُ ثَنَى وِجَدَلًا ۞ وَمَامَنَعَ ٱلنَّاسَ أَن يُؤْمِنُواْ إِذَجَآءَهُمُ لَمُكَدَىٰ وَيَسَتَغَفِرُ وَأِرْبَهُمْ إِلَّا أَن تَأْنِيهُمْ مُنَّةً ٱلْأَوْلِينَ أَوْيَأْنِيهُمُ ٱلْعِدَابُ قُلُا ﴿ وَمَارْسِ لَلْقُرْسِلِنَ إِلَّا مُبَيِّشِرِينَ وَمُنذِيدِتُ وَيُجَادِلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِٱلْفِيلِ لِيُدْحِشُواْ بِهِ ٱلْحَقُّ وَٱتَّحَالُواْ ءَايَتِي وَمَاۤ أَنْذِرُواْ هُـرُوّا ۞ وَمَنْ أَظَلَمُ مِنْ ذُحِكَرَ مِثَايِنْتِ رَبِّهِ فَأَعْرَضَ عَنْهَا وَلَيْسَى مَاقَدَّمَتْ يَدَاهُ إِنَّاجَعَلْنَاعَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةٌ أَنْ يَفْعَهُوهُ وَفِي ٓ اَذَانِهِمُ وَقُلَّ وَإِن لَذَعُهُمْ إِلَى ٱلْمُعْدَىٰ فَكَن يَهْمَنُونَا أَنَّا أَبِدًا ۞ وَرَثُلِكَ ٱلْمَعَفُورُ ذُو الرَّحْدَمَةُ لَوْيُوَاخِدُهُم بِمَا حُسَبُوا لَعَجَلَ هَمُ ٱلْعَنَابُ بَلَ لَهُمْ مَوْعِدُ أَن يَجِدُوا مِن دُونِهِ ، مَوْمِلًا ﴿ وَمَلَكَ ٱلْفَرَكَى أَهْلَكَ كُلُمْ لِٱلْخَلَامُوا وَجَعَلْنَا لِلْهُلِكِ هِم مَّوْعِدًا ۞ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِفَلَالُهُ لَا أَيْتُ حَتَّى ٱلْلُعَ مَعْمَعُ ٱلْبَحْرَيْنِ أَوْأَمْضِي حُقْبًا ۞ فَلَمَّا بَلَغَكَا مَجْمَعَ يَنْنِهِ مَا نَسِياً حُوتَهُمَا فَأَتَّفَذَ سَيِيلَهُ فِي ٱلْبَرْ سَرَيًا ۞

TO DE TONO DE LA COMPONIO DEL COMPONIO DE LA COMPONIO DEL COMPONIO DE LA COMPONIO DEL COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DEL COMPONIO DE LA COMPONIO DEL COMPONIO DEL COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DEL COMPONIO DE LA COMPONIO DE LA COMPONIO DEL COMPONIO DE LA COMPO تشتهيه الأنفس وتلذ الأعين؟ فبهذا يعرف توفيق العبد من خذلانه، وربحه من خسرانه، ولهذا أخبر تعالى أن المال والبنين، زينة الحياة الدنيا، أي: ليس وراء ذلك شيء، وأن الذي يسقى للإنسان وينفعه ويسره، الباقيات الصالحات، وهذا يشمل جميع الطاعات الواجبة، والمستحبة من حقوق الله، وحقوق عباده، من صلاة، وزكاة، وصدقة، وحج، وعمرة، وتسبيح، وتحميد، وتهليل، وتكبير، وقراءة، وطلب علم نافع، وأمر بمعروف، ونهي عن منكر، وصلة رحم، وبر والدين، وقيام بحق الزوجات، والماليك، والبهائم، وجميع وجوه الإحسان إلى الخلق، كل هذا من الباقيات الصالحات، فهذه خير عند الله توابأ وخيير أملاً، فتوابها يبقى، ويتضاعف على الاباد، ويؤمل أجرها وبرها ونفعها عند الحاجة، فهذه التي ينبغي أن يتنافس بها المتنافسون، ويستبق إليها العاملون، ويجدّ في تحصيلها المجتهدون، وتأمل كيف لما ضرب الله مشل الدنيا وحالها واضمحلالها، ذكر أن الذي فيها نوعان: نوع من زينتها، يتمتع به قليلا، ثم يزول بلا فائدة تعود الصاحبه، بل ربما لحقته مضرته، وهو

المال والبنون ونوع يبقى وينفع صاحبه على الدوام، وهي الباقيات الصالحات. ﴿٢٤ ـ ٤٩ ﴾ ﴿ويوم نسير الجبال وترى الأرض بارزة وحشرناهم فلم صفاً لقد جثتمونا كما خلقناكم أول مرة بل زعمتم أن لن نجعل لكم موعداً ﴾ ووضع الكتاب فترى المجرمين مشفقين عما فيه ويقولون يا ويلتنا مال هذا الكتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها ووجدوا ما عملوا حاضراً ولا يظلم ربك أحداً ﴾ يجبر تعالى عن حال يوم القيامة، وما فيه من الأهوال يوم القيامة، والشدائد المزعجة فقال:

﴿ ويوم نسير الجبال ﴾ أي: يزيلها عن أماكنها، يجعلها كثيباً، ثم يجعلها كالعهن النفوش، ثم تضمحل وتتلاشى، وتكون هباء منبثاً، وتبرز الأرض فتصير قاعاً صفصفاً، لا عوج فيه ولا أمتاً، ويحشر الله جميع الخلق على تلك الأرض، فلا يغادر منهم أحداً، بل يجمع الأولين والأخرين من بطون الفلوات، وقعور البحار، ويجمعهم بعدما تفرقوا، ويعيدهم بعدما تمزقوا، خلقاً جديداً، فيعرضون عليه صفأ ليستعرضهم وينظر في أعمالهم، ويحكم فيهم بحكمه العدل، الذي لا جور فيه ولا ظلم، ويقول لهم: ﴿لقد جئمونا كما خلقناكم أول مرة ﴾ أي: بلا مال، ولا أهل، ولا عشيرة، ما معهم إلا الأعمال، التي عملوها، والمكاسب في الخير والشر، التي كسبوها كما قال تعالى: ﴿ولقد جئتمونا فرادي كما خلقناكم أول مرة وتركتم ما خولناكم وراء ظهوركم ومأنري معكم شفعاءكم الذين زعمتم أنهم فيكم شركاء، وقال هنا، مخاطباً للمنكرين للبعث، وقد شاهدوه عياناً: ﴿بِل زعمتم أن لن نجعل لكم موعداً﴾ أي: أنكرتم الجزاء على الأعمال، ووعد الله ووعيده، فها قد رأيتموه وذقتموه، فحينتذ تحضر كُتُبُ الأعمال التي كتبتها الملائكة الحميد؟!!

الكرام(١١)، فتطير لها القلوب، وتعظم من وقعها الكروب، وتكاد لها الصم الصلاب تلذوب، ويشفق منها المجرمون، فإذا رأوها مسطرة عليهم أعمالهم، محصى عليهم أقوالهم وأفعالهم، قالوا: ﴿ يَا وَيُلْتُنَا مَالُ هَذَا الكتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها أي: لا يترك خطيئة صغيرة ولا كبيرة، إلا وهي مكتوبة فيه، محفوظة لم ينس منها عمل سر ولا عسلانية، ولا ليل ولا نهار، ﴿ووجدوا ما عملوا حاضراً﴾ لا يقدرون على إنكاره ﴿ولا يظلم ربك أحداً ﴿ فحينتُ لَدُ يَجَازُونَ بِهَا ، ويقررون سا، ويخزون، ويحق عليهم العذاب، ذلك بما قدمت أيديهم وأن الله ليس بطلام للعبيد، بل هم غير خارجين عن عدله وفضله.

. ﴿ ٥٠ ﴾ ﴿ وإد قلنا للملائكة اسجدوا لأدم فسجدوا إلا إبليس كان من الحن ففستى عن أمر ربه أفتتخذونه ودريته أولياء من دوني وهم لكم عدو بئس للظالمين بدلاً يخبر تعالى، عن عداوة إبـــليس لأدم وذريــتــه، وأن الله أمـــر الملائكية بمالسيجود لأدم، إكراماً وتعظيماً، وامتثالاً لأمر الله، فامتثلوا ذلك ﴿ إِلا إِبليس كَانَ مِنَ الْجِنِ، فَفُسَقَ عن أمر ربه ﴾ وقال: ﴿أُسجِد لمن خلقت طيناً ﴿ وقال: ﴿ أَنَا خِيرِ مِنْهُ ﴾ فتبين بهذا عداوته لله ولأبيكم ولكم، فكيف تتخذونه وذريته، أي: الشياطين ﴿أُولِياء من دوني وهم لكم عدو بئس للظالمين بدلا اي: بنس ما اختاروا لأنفسهم من ولاية الشيطان، الذي لا يأمرهم إلا بالفحشاء والنكر عن ولاية الرحمن، الذي كل السعادة والفلاح والسرور في ولايته. وفي هذه الاية، الحت على اتخاذ الشيطان عدواً، والإغراء بذلك، وذكر السبب الموجب لذلك، وأنَّه لا يفعل ذلك إلا ظالم، وأي: ظلم أعظم من ظلم من اتخذ عدوه الحقيقي ولياً، وترك الولى

قال تعالى: ﴿الله ولي الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات إلى النور والذين كفروا أولياؤهم الطاغوت يخرجونهم من النور إلى الظلمات﴾.

وقال تعالى: ﴿إنهم اتخذوا الشياطين أولياء من دون الله﴾.

﴿١٥ ـ ٥٢) ﴿ما أشهدتهم خلق السماوات والأرض ولاخلق أنفسهم وما كنت متخذ المضلين عضداً \* ويوم يقول نادوا شركائي الذين زعمتم فدعوهم فلم يستجيبوا لهم وجعلنا بينهم موبقاً ﴾ يقول تعالى: ما أشهدت الشياطين [وهؤلاء المصلين]، ﴿خلق المسماوات والأرض ولا خليق أنفسهم) أي: ما أحضرتهم ذلك، ولا شاورتهم عليه، فكيف يكونون خالقين لشيء من ذلك؟! بل المنفرد بالخلق والتدبير، والحكمة والتقدير، هو الله، خالق الأشياء كلها، المتصرف فيها بحكمته، فكيف يجعل له شركاء من الشياطين، يوالون ويطاعون، كما يطاع الله، وهم لم يخلقوا ولم يشهدوا خلقاً، ولم يعاونوا الله تعالى؟! ولهذا قال: ﴿وماكنت منحد الضلين عضداً﴾ أي: معاونين، مظاهرين لله على شأن من الشؤون، أي: ما ينبغى ولا يليق بالله، أن يجعل لهم قسطاً من التدبير، لأنهم ساعون في إضلال الخلق والعداوة لرمم، فاللائق أن يقصيهم ولا يدنيهم. المناسب المناسبة

ولمّا ذكر حال من أشرك به في المدنيا، وأبطل هذا الشرك غاية الإبطال، وحكم بجهل صاحبه وسفهه، أخبر عن حالهم مع شركائهم في القيامة، وأن الله يقول لهم: فونادوا شركائي بزعمكم أي: على موجب زعمكم الفاسد، وإلا فبالحقيقة ليس لله شريك في الأرض، ولا في السماء، أي: نادوهم، لينفعوكم، فلصوكم من الشدائد، ففدعوهم فلم يستجيبوا لهم لأن الحكم والملك يومئذ لله، لا أحد يملك مثقال ذرة من النفع لنفسه ولا لغيره.

﴿وجعلنا بينهم﴾ أي: بين المشركين وشركائهم ﴿موبقاً﴾ أي: مهلكاً،

يفرق بينهم وبينهم، ويبعد بعضهم من بعض، ويتبين حينئذ عداوة الشركاء لشركائهم، وكفرهم بهم، وتبريهم منهم، كما قال تعالى: ﴿وإذا حشر الناس كانوا لهم أعداء وكانوا بعبادتهم كاف د ﴾.

﴿٣٥﴾ ﴿ورأى المجرمون المنار فظنوا أنهم مواقعوها ولم يجدوا عنها مصرفاً أي: لما كان يوم القيامة وحصل من الحساب ما حصل، وتميز كل فريق من الخلق بأعمالهم، وحقت كلمة العذاب على المجرمين، فرأوا جهنم قبل دخولها، فانزعجوا واشتد قلقهم لظنهم أنهم مواقعوها، وهذا الظن قال المفسرون: إنه بمعنى اليقين، فأيقنوا أنهم داخلوها ﴿ولم يجدوا عنها مصرفاً ﴾ أي: معدلاً يعدلون إليه، ولا شافع لهم من دون إذنه، وفي هذا من التخويف والترهيب، ما ترعد له الأفئدة والقلوب.

﴿ ١٤ ﴾ ﴿ ولقد صرفنا في هذا القرآن للناس من كل مثل وكان الإنسان أكثر شيء جدلاً يخبر الله تعالى عن عظمة القرآن، وجلالته، وعمومه، وأنه صَرَّف فيه من كل مَثَل، أي: من كل طريق موصل إلى العلوم النافعة، والسعادة الأبدية، وكل طريق يعصم من الشر والهلاك، ففيه أمثال الحلال والحرام، وجزاء الأعمال، والترغيب والترهيب، والأخيار الصادقة النافعة للقلوب، اعتقاداً، وطمأنينة، ونوراً، وهذا بما يوجب التسليم لهذا القرآن وتلقيه بالانقياد والطاعة، وعدم المنازعة له في أمر من الأمور، ومع ذلك، كان كثير من الناس يجادلون في الحق بعدما تبين، ويجادلون بالباطل ﴿ليدحضوا به الحق﴾ ولهذا قال: ﴿وكان الإنسان أكثر شيء جدلا أي: مجادلة ومنازعة فيه، مع أن ذلك غير لائق بهم، ولا عدل منهم، والذي أوجب له ذلك وعدمَ الإيمان بالله، إنما هو الظلم والعناد، لا لقصور في بيانه وحجته وبرهانه، وإلا فلو جاءهم العذاب، وجاءهم ما جاء قبلهم، لم تكن هذه حالهم، ولهذا

ى دىنىدىن ئالىنىدىن قال:

﴿٥٥﴾ ﴿وما منع الناس أن يؤمنوا إذجاءهم الهدى ويستغفروا ربهم إلا أن تأتيهم سنة الأولين أو يأتيهم العذاب قبلاً أي: ما منع الناس من الإيسمان، والحال أن الهدي الذي بحصل به الفرق، بين الهدى والضلال، والحق والباطل، قد وصل إليهم، وقامت عليهم حجة الله، فلم يمنعهم عدم البيان، بل منعهم الظلم والعدوان عن الإيمان، فلم يبق إلا أن تأتيهم سنة الله، وعادته في الأولين من أنهم إذا لم يؤمنوا عوجلوا بالعذاب، أو يرون الحذاب قد أقبل عليهم، ورأوه مقابلة ومعاينة، أي: فَلْيَحافوا من ذلك، وليَتُوبوا من كفرهم، قبل أن يكون العذاب الذي لا مرد له.

﴿٥٦﴾ ﴿وما نـرسـل المرسـلين إلاّ مبشرين ومنذرين ويجادل الذين كفروا بالباطل ليدحضوا به الحق واتخذوا آيات وما أنذروا هزواً ﴿ أَي : لَمْ نُرْسُلُ الرَّسُلِّ عبثاً، ولا ليتخذهم الناس أرباباً، ولا ليدعوا إلى أنفسهم، بل أرسلناهم يدعون الناس إلى كل خير، وينهون عن كل شر، ويبشرونهم على امتثال ذلك بالثواب العاجل والآجل، وينذرونهم على معصية ذلك بالعقاب العاجل والأجل، فقامت بذلك حجة الله على العباد، ومع ذلك يأبي الظالمون الكافرون، إلا الجادلة بالباطل، ليدحضوا به الحق، فسعوا في نصر الباطل مهما أمكنهم، وفي دحض الحق وإبطاله، واستهزؤوا برسل الله وآياته، وفرحوا بما عندهم من العلم، ويأبى الله إلا أن يتم نوره ولو كره الكافرون، ويظهر الحق على الباطل ﴿بِلِ نَقَذُفُ بِالْحِقِ عِلَى الباطلِ فيدمغه فإذا هـ و زاهـ ق، ومـن حـكـمـة الله ورحمته، أن تقييضه المبطلين المجادلين الحق بالباطل، من أعظم الأسباب إلى وضوح الحق وتبين شواهده وأدلته، وتبين الباطل وفساده، فبضدها تتبين الأشياء.

﴿٥٧ ـ ٥٩ ﴾ ﴿ومن أظلم ممن ذكر بآيات ربه فأعرض عنها ونسى ما

قدمت يداه إنّا جعلنا على قلوبهم أكِنّة أن يفقهوه وفي أذانهم وقرا وإن تدعهم إلى الهدى فلن يهتدوا إذا أبدا \* وربك الغفور ذو الرحمة لو يؤاخذهم بما كسبوا لعجّل لهم العذاب بل لهم موعد لن يجدوا من دونه موئلا \* وتلك القرى أهلكناهم لما ظلموا وجعلنا لهلكهم موعداً ﴾ يخبر تعالى أنه لا أعظم ظلماً، ولا أكبر جرماً، من عبد ذُكِّر بآيات الله وبُيِّن له الحق من الباطل، والهدى من الضلال، وخوَّف ورُهِّب ورُغَب، فأعرض عنها، فلم يتذكر بما ذُكّر به، ولم يرجع عما كان عليه، وتسمى ما قىدمت يىداه مىن الذنوب، ولم يراقب علام الغيوب، فهذا أعظم ظلما من المعرض الذي لم تأته آیات الله ولم یذکر بها، وإن کان ظالماً، فإنه أخف (١) ظلماً من هذا، لكون العاصي على بصيرة وعلم، أعظم ممن ليس كذلك، ولكن الله تعالى عاقبه بسبب إعراضه عن آياته، ونسيانه لذنوبه، ورضاه لنفسه، حالة الشر مع علمه بها، أن سد عليه أبواب الهداية بأن جعل على قلبه أكنة، أي: أغطية محكمة تمنعه أن يفقه الأيات وإن سمعتها، فليس في إمكانها الفقه الذي يصل إلى القلب، ﴿وفي آذانهم وقرأَ﴾ أي: صمماً يمنعهم من وصول الايات، ومن سماعها على وجه الانتفاع وإذا كانوا بهذه الحالة، فليس لهدايتهم سبيل، ﴿وإن تدعهم إلى الهدى فلن متدوا إذا أبداً ﴾ لأن الذي يرجى أن يجيب الداعي للهدى من ليس عالماً، وأما هؤلاء الذين أبصروا ثم عموا، ورأوا طريق الحق حقاً فتركوه، وطريق الضلال ضلالا فسلكوه، وعاقبهم الله بإقفال القلوب والطبع عليها، فليس في هدايتهم حيلة ولا طريق. وفي هذه الآية من التخويف لمن ترك الحق بعد علمه، أن يحال بينهم وبينه، ولا يتمكن منه بعد

ثم أخبر تعالى عن سعة مغفرته ورحمته، وأنه يغفر الذنوب، ويتوب الله على من يتوب، فيتغمده برحته، ويشمله بإحسانه، وأنه لو آخذ (۲) العباد على ما قلمت أيديهم من الذنوب، لعجل لهم العذاب، ولكنه تعالى حليم لا يعجل بالعقوبة، بل يمهل ولا يهمل، والذنوب لا بد من وقوع آثارها، وإن تأخر عنها مدة طويلة، ولهذا قال:

ذلك .

﴿بل لهم موعد لن يجدوا من دونه موئلا﴾ أي: لهم موعد، يجازون فيه بأعمالهم، لا بدلهم منه، ولا مندوحة لهم عنه، ولا ملجأ، ولا محيد عنه، وهذه سنته في الأولين والآخرين، أن لا يعاجلهم بالعقاب، بل يستدعيهم إلى التوبة والإنابة، فإن تابوا وأنابوا، غفر لهم ورحمهم، وأزال عنهم العقاب، وإلا، فإن استمروا على ظلمهم وعنادهم، وجاء الوقت الذي جعله موعداً لهم، أنزل بهم بأسة، ولهذا قال: ﴿وتلك القرى أهلكناهم لما ظلموا، أي: بظلمهم، لا بظلم منا ﴿وجعلنا لمهلكهم موعداً﴾ أي: وقتاً مقدراً، لا يستقدمون عنه ولا يتأخرون.

الفتاه لا أبرح حتى أبلغ مجمع البحرين أفتاه لا أبرح حتى أبلغ مجمع البحرين أو أمضي حقباً المفاعدة بينهما نسيا حوجما فاتخذ سبيله في البحر سرباً المفاه فاتخذ سبيله في البحر لقد لقينا من سفرنا هذا نصباً القال أرأيت إذ أوينا إلى الصخرة فإني نسيت الحوت وما أنسانيه إلا الشيطان أن أذكره واتخذ سبيله في البحر عجباً الذكرة ما كنا نبغ فارتدا على آثار هما قصصاً الوجدا عبداً من عبادنا التيناه والله موسى هل أتبعك على أن تعلمن على على من تعلمن على على من تتطيع على على من تتطيع معى صبراً الوكيف تصبر على ما لم

تحطبه خبراً \*قال ستجدن إن شاء الله صابراً ولا أعصى لك أمراً \* قال فإن اتبعتنى فلا تسألني عن شيء حتى أحدث لك منه ذكراً \* فانطلقا حتى إذا ركبا في السفينة خرقها﴾ إلى قوله: ﴿ ذلك تأويل ما لم تسطع عليه صبراً ﴾ يخبر تعالى عن نبيه موسى عليه السلام، وشدة رغبته في الخير وطلب العلم، أنه قال لفتاه \_ أي: خادمه الذي يلازمه في حضره وسفره، وهو «يوشع بن نون» الذي نبأه الله بعد ذلك: - ﴿ لا أبرح حتى أبلغ مجمع البحرين ﴾ أي: لا أزال مسأفراً وإن طالت على الشقة، ولحقتني المشقة، حتى أصل إلى مجمع البحرين، وهو المكان الذي أوحي إليه أنك ستجد فيه عبدا من عباد الله العالمين، عنده من العلم ما ليس عندك، ﴿أُو أَمضي حقباً﴾ أي: مسافة طويلة، المعنى: أن الشوق والرغبة، حمل موسى أن قال لفتاه هذه المقالة، وهذا عزم منه جازم، فلذلك أمضاه.

وفلما بلغا أي: هو وفتاه ومجمع بينهما نسيا حوتهما وكان معهما حوت يتزودان منه ويأكلان، وقد وعد أنه متى فقد الحوت قَثَمَّ ذلك العبد الذي قصدته، فاتخذ ذلك الحوت سبيله، أي: طريقه في البحر سرباً وهذا من الأيات.

قال المفسرون: إن ذلك الحوت الذي كانا يتزودان منه، لما وصلا إلى ذلك الكان، أصابه بلل المحر، فانسرب بإذن الله في البحر، وصار مع حيواناته حياً.

فلما جاوز موسى وفتاه مجمع البحرين، قال موسى لفتاه: ﴿آتنا غداءنا لقد لقينا من سفرنا هذا نصباً﴾ أي: لقد تعبنا من هذا السفر المجاوز فقط، وإلا فالسفر الطويل الذي وصلا به إلى مجمع البحرين لم يجدا مس التعب فيه، وهذا من الآيات والعلامات الدالة لموسى على وجود مطلبه، وأيضاً فإن

ذلك، ما هو أعظم مرهب وزاجر عن

<sup>(</sup>١) في ب: فإنه أشد، والسياق يدل على ما أثبته.

<sup>(</sup>٢) في الأصل واخذ.

الشوق المتعلق بالوصول إلى ذلك المكان، سهل لهما الطريق، فلما تجاوزا عايتهما وجدا مس التعب، فلما قال في موسى لفتاه هذه المقالة، قال له فتاه: ﴿ أَرَايِتَ إِذْ أُوبِنَا إِلَى الصخرة فَإِنَى نَسِيتَ الحُوتِ ﴾ أي: ألم تعلم حين آوانا الليل إلى تلك الصخرة المعروفة بينهما في تسيت الحوت وما أنسانيه إلا فالميطان ﴾ لأنه السبب في ذلك ﴿ واتحذ سبيله في البحر عجبا ﴾ أي: لما انسرب في البحر ودخل فيه، كان ذلك من العجائب.

قال المفسرون: كان ذلك المسلك للحوت سربا، ولموسى وفتاه عجبا، فلما قال له الفتى هذا القول، وكان عند موسى وعد من الله أنه إذا فقد الحوت، وجد الخضر، فقال موسى: فقال موسى: فإلى ما كنا نبغ أي: نطلب فارتدا أي: رجعا عمان أثرها، إلى قصصاً أي: رجعا يقصان أثرها، إلى المكان الذي نسيا فيه الحوت فلما وصلا إليه، وجدا عبداً من عبادنا، وهو الصحيح.

آتيناه [رحمة من غندنسا أي: أعطاه الله رحمة خاصة بها زاد علمه وحِسنن عمله ﴿وَعِلْمِناهِ﴾](١)﴿مَنَ لدنا﴾ [أي: من عندنا] علماً، وكان قد أعطى من العلم ما لم يعط موسى، وإن كان موسى عليه السلام أعلم منه بأكثر الأشياء، وخصوصاً في العلوم الإيمانية والأصولية، لأنه من أولي العزم من المرسلين، الذين فضلهم الله على سائر الخلق، بالعلم والعمل، وغير ذلك، فلما اجتمع به موسى قال له على وجه الأدب والمساورة، والإخبار عن مطلبه : ﴿ هُلِ أَتَبِعِكُ عَلَى ا أن تعلمن عما علمت رشداً ﴾ أي: هل أتبعك على أن تعلمني مما علمك الله، ما به أسترشد وأهتدي، وأعرف به الحق في تلك القضايا؟ وكان الخضر، قد أعطاه الله من الإلهام والكرامة، ما به يحصل له الاطلاع على بواطن كثير

من الأشياء التي خفيت، حتى على موسى عليه السلام، فقال الخضر لموسى: لا أمتنع من ذلك، ولكنك ﴿ لَن تستطيع معي صبرا ﴾ أي لا تقدر على اتباعى وملازمتي، لأنك ترى ما لا تقدر على الصبر عليه من الأمور التي ظاهرها المنكر، وباطنها غير ذلك، ولهذا قال: ﴿وَكِيفُ تَصِير على ما لم تحط به خبراً ﴾ أي: كيف تصبر على أمر، ما أحطت بباطنه وظاهره، وعلمت القصود منه ومآله؟ فقال موسى: ﴿ستجدن إِن شاء الله صابراً ولا أعصي لك أمراً﴾ وهذا عزم منه، قبل أن يوجد الشيء المتحن به، والعزم شيء، ووجود الصبر شيء اخر، فلذلك ما صبر موسى عليه السلام حين وقع الأمر، فحيئة قال له الخضر: ﴿ فَإِنَّ أَتَبِعَتْنِي فلا تسألني عن شيء حتى أحدث لك. منه ذكرا أي: لا تبتدئني بسؤال منك وإنكار؛ جتى أكون أبا الذي أخبرك بحاله، في الوقت الذي ينبغي إخبارك به، فنهاه عن سؤاله، ووعده أن يوقفه

وفانطلقا حتى إذا ركبا في السفينة خَرَقُها ﴿ أَي: اقتلع الخَضَر منها لوحاً، وكان له مقصود في ذلك سيبينه، فلم يصبر موسى عليه السلام، لأن ظاهره أنه منكر، لأنه عيب للسفينة، وسبب لغرق أهلها، ولهذا قال موسى إ ﴿أخرقتها لتغرق أهلها لقد جئت شيئاً إمراً أي: عِظيماً شنيعاً؛ وهذا من عدم صبيره عليه السلام، فقال ليه الخضر : ﴿ أَلَمُ أَقُلُ إِنْكُ لَنْ تَسْتَطَيعُ مَعِي ا صبراً الله أي: فوقع كمّا أخبرتك، وكان مذا من موسى نسياناً فقال: 
﴿ لا تَوَاحُذُنِي بِمِا نسيت ولا ترهقني من أمري عسراً أي: لا تعسر على الأمر واسمح لي، فإن ذلك وقع على وجه النسيان، فلا تؤاخذني في أول مرة. فجمع بين الإقرار به والعذر منه، وأنه ما ينبغي لك أيها الخضر الشدة على صاحبك، فسمح عنه الخضر.

على حقيقة الأمر .

فَلَمَّا جَاوَزًا قَالَ لِفَتَكُ عَاتِنَا غَدَّاءَ فَالْقَدْ لِقِينَا مِن كُفَّ وَاهْلَا نَصَبًا ۞ قَالَ أَرَّهَ يَتَ إِذْ أَوَيْنَا إِلَى ٱلصَّخْرَةِ فَإِنِي نِيبِتُ ٱلْحُوتَ وَمَّا أَنْسَانِيهُ إِلَّا الثَّيْطَلَ أَنْ أَذْكُرَةً وَاتَّخَّذَ كَبِيلَهُ فِ ٱلْمِيْعِيَّا ﴿ قَالَ ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبِيعُ فَٱرْبَ لَا عَلَى مَا كُنَّا نَبِيعُ فَٱرْبَ دَاعَلَ مَا كُنَّا نَبِيعُ فَارْبَ ذَاعَلَ مَا كُنَّا نَبِيعُ فَارْبَ ذَاعَلَ مَا كُنَّا فَعَلَى مَا كُنَّا فَيْهُمَا قَصَصًا ۞ فَوَجَدَاعَهُ مَا فِنْ عِبَادِنَا ءَاتَيْنَاهُ رَحْمَةً مِنْ عِنينا وَعَلَىٰنَهُ مِن لَدُنَّا عِلْمُ ا۞ قَالَ لَهُ مُوسَىٰ هَلْ أَنِّيعُكَ عَلَيْ أَن تُعَالِمَن مِمَا عُلِمَتَ رُشْدًا ۞ قَالَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مِي صَبْرًا ۞ وَكَيْفَ تَصْيُرُعَلَى مَالَمُ يُعْظِيهِ خُبْرًا ۞ قَالَ سَتَنْجِدُنِيَ إِن شَنَآءَ ٱللهُ صَابِرًا وَلَا أَعْصِي لَكَ أَمْرُ ا قَالَ فَإِنِ ٱنَّبَعْتَنِي فَلَا تَسْتَلِيٰعَن شَيْءٍ حَتَّى أُحْدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْلُ ۞ فَأَنظَلَقَا حَتَّىٰ إِذَا رَكِبَا فِي ٱلسَّفَيٰنَةِ حَرَّقَهَا ۚ قَالَ أَخَرَقَنْهَا إِلِنُغْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْحِثْتَ شَيْعًا إِمْرًا ۞ قَالَ أَثْرَأَقُلُ إِنَّكَ لَنَ تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبَرًا۞ قَالَ لَا ثُوَّاخِذْ فِي مِمَّا لَيِيتُ وَلَا تُرْفِقُنِي مِنْ أَمْرِي عُسْرًا ۞ فَانطَلَقَا حَتَّى إِذَا لَقِيمَا غُلَمَا فَقَتَلَا مُقَالَلَهُ قَالَ أَقَتَلْتَ نَفْسُا رُحِيَّةً بِعَيْرِ قَفْسِ لَقَدْجِنْتَ شَيْعًا لَكُولُ۞ 

وفانطلقا حتى إذا لقيا غلاماً اي: صغيراً وفقتله الخضر، فاشتد بموسى الغضب، وأخذته الحمية الدينية، حين قتل غلاماً صغيراً لم يذنب، وقال أقتلت نفساً ذكية بغير نفس لقد جئت شيئاً نكراً وأي: نكر مثل قتل الصغير، الذي ليس عليه ذنب، ولم يقتل أحداً !! وكانت الأولى من موسى نسياناً، وهذه غير نسياناً ومذه غير نسياناً ومذه غير نسياناً ومذه غير نسياناً ومذه غير نسياناً ومذكراً: وألم أقل لك إنك لن تستطيع معي صبراً

فقال [له] موسى: ﴿إِنْ سَأَلْتُكُ عَنْ شَيَّ ﴾ بعد هذه المرة ﴿فلا تصاحبني ﴾ أي: فأنت معذور بذلك، وبترك صحبتي ﴿قد بلغت من لدني عذراً ﴾

أي: أعذرت مني، ولم تقصر وفانطلقا حتى إذا أتيا أهل قرية استطعما أهلها أي: استضافاهم، فلم يضيفوهما فوجدا فيها جدارا يريد فانينقض أي: قد عاب واستهدم وفاقامه الخضر أي: بناه وأعاده جديداً. فقال له موسى: ﴿لو شت لاتخذت عليه أجراً أي: أهل هذه القرية، لم يضيفونا مع وجوب ذلك عليهم، وأنت تبنيه من دون أجرة، وأنت تقدر عليها؟. فحينئذ لم يف موسى عليه السلام بما قال، واستعذر موسى عليه السلام بما قال، واستعذر موسى عليه السلام بما قال، واستعذر موسى عليه السلام بما قال، واستعذر

A STANDEN SEEDING SEE \* قَالَ أَلْرُأَقُلُكُ إِنَّكَ لَن تَشْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا ۞ قَالَ إِن سَأَلَتُكَ عَن شَيْءٍ بَعْدَهَا فَلَا تُصَلَّحِنِي قَدَ بَلَغَت مِن لَّدُنِي عُذْرًا ۞ فَأَنطَلُقا حَتَّى إِذَا أَيِّنا أَهُلَ قَيْدِة أَسْتَطْعً أَهْلَهَا فَأَبُواْ أَن يُصَيِّعُوهُمَا فَوَجَدَا فِيهَاجِدَارَا يُرِيدُ أَن يَنقَضَ فَأَقَامَهُ. قَالَ لَوْشِئْتَ لَتُخَذَّتَ عَلَيْهِ أَجْرًا ۞ قَالَ هَلَذَافِ رَاقُ يَمْني وَيَنِيكَ أَسَأَنِيَنُكَ بِسَأُولِل مَالَرُقَتَ تَطِع مَّلَيْهِ صَبَّرًا ﴿ أَمَّا ٱلسَّفِسَنَةُ فَكَانَتْ إِلسَّكِكِنَ يَعْسَلُونَ فِي ٱلْحِيْ فَأَرِدَثُ أَنَّ أَعِيبَهَا وكَانَ وَرُآءَهُم مَّلِكُ يَأْخُذُكُلَ سَفِينَةٍ غَصْبَ ا وَأَمَا ٱلْغُلَدُونَكَانَ أَبُوَاهُ مُؤْمِنَيْنِ فَنَشِينَاۤ أَن يُرْهِفَهُ مَاطُغُيْنَا وَكُفَّرًا ۞ فَأَرَدُنَّا أَن يُبِّدِ لَحَهُمَا رَبُّهُمُا خَيْرًا مِنْهُ زَكُوهٌ وَأَقْرَبَ رُحُمَا ۞ وَأَمَّا ٱلْجِدَارُفَّكَانَ لِغُلَامَيْنِ يَبْيِمَيْنِ فِي ٱلْمَدِينَ فِي وِّكَانَ تَحَدُّدُكُمُ زُلِّكُمَا وَكَاتَ أَبُوهُ مَاصَلِحًا فَأَرَادَرَتُكِ أَن يَبْلُغَنَّا أَثُنَّتُهُمَّا وَيَسْتَخْرِجَا كَنْهُمَّا رَحْمَعَةً مِّن زَّيْكِ وَمَافَعَلْتُهُ وَعَنْ أُمْرِيُّ ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَالْرُ تَسْطِع عَلَيْهِ صَهَرًا ۞ وَيَسْتَلُونَكَ عَن ذِي ٱلْقَرَّيْنَ قُلْ سَأَلْلُواْ عَلَيْكُرِّ مِنْهُ وَحُوَّا ۞

الخضر منه، فقال له:

﴿هذا فراق بيني وبينك، فإنك شرطت ذلك على نفسك، فلم يبق الأن عذر، ولا موضع للصحبة، ﴿سأنبتك بتأويل ما لم تستطع عليه صبراً ﴾ أي: سأخبرك بما أنكرت على، وأنبتك بما لى في ذلك من المآرب، وما يؤول إليه

﴿أُمَا السفينة ﴾ التي خِرقتها ﴿ فَكَانَتُ لَمُاكِينَ يَعْمُلُونَ فَيُ الْبِحْرِ ﴾ يقتضي ذلك الرقة عليهم، والرأفة ما لم تسطع عليه صبراً ﴾ . بهم. ﴿فأردت أن أعيبها وكان وراءهم ملك يأخذ كل سفينة خصباً ﴾ أي: كانُ مرورهم على ذلك الملك الظالم، فكل سفينة صالحة تمر عليه ما فيها عيب غصبها وأخذها ظلماً، فأردت أن أخرقها ليكون فيها عيب، فتسلم من ذلك الظالم.

﴿وأما الغلام﴾ الذي قتلته ﴿فكان أبواه مؤمنين فخشينا أن ير هقهما طغياناً وكفراً﴾ وكان ذلك الغلام قد قدر عليه أنه لو بلغ لأرهق أبويه طغيانا وكفراء أي: لحملهما على الطغيان والكفر، إما لأجل محبتهما إياه، أو للحاجة إليه أو بحدهما على ذلك، أي: فقتلته، لاطلاعي على ذلك، سلامة لدين أبويه المؤمنين، وأي: فائدة أعظم من هذه الفائدة الجليلة؟!! وهو وإن كان فيه

إساءة إليهما، وقطع لذريتهما، فإن الله تعالى سيعطيهما من الذرية ما هو خير منه، ولهذا قال: ﴿فأردنا أن يبدلهما ربهما خيرأمنه زكاة وأقرب رحمًا ﴾ أي: ولدأ صالحاً، زكياً، واصلاً لرحمه، فإن الغلام الذي قتل لو بلغ لعقهما أشد العقوق بحملهما على الكفر والطغيان.

﴿وأما الحدار ﴾ الذي أقمته ﴿فكان لغلامين يتيمين في المدينة وكان تحته كنز لهما وكان أبوهما صالحاً ﴾ أي: حالهما تقتضي الرأفة بهما ورحمتهما، لكونهما صغيرين عدما أباهما، وحفظهما الله أيضاً بصلاح والدهما .

﴿ فَأُرَادُ رَبِّكُ أَنْ يَبِلُغُا أَشْدُهُمَا ا ويستخرجا كنزهما كه أي: فلهذا هدمت الجدار، واستخرجت ما تحته من كنزهما، وأعدته مجاناً.

﴿ وَحَدْ مِنْ رَبِكُ ﴾ أي: هذا الذي فعلته رحمة من الله، آتاها الله عبده الخضر ﴿ وما فعلته عن أمرى ﴾ أي: أتيت (١) شيئاً من قبل نفسي، ومجرد إرادتي، وإنما ذلك من رحمة الله

﴿ذلك﴾ الذي فسرته لك ﴿ تأويل

وفي هذه القصة العجيبة الجليلة، من الفوائد والأحكام والقواعد شيء كثير، ننبه على بعضه بعون الله. فمنها فضيلة العلم، والرحلة في طلبه، وأنه أهم الأمور، فإن موسى عليه السلام رحل مسافة طويلة، ولقى النصب في طلبه، وترك القعود عند بني إسرائيل، لتعليمهم وإرشادهم، واختار السفر لزيادة العلم على ذلك.

ومنها: البداءة بالأهم فالأهم، فإن زيادة العلم وعلم الإنسان أهم من ترك ذلك، والاشتغال بالتعليم من دون تزود من العلم، والجمع بين الأمرين

ومنها: جواز أخذ الخادم في الحضر والسفر لكفاية المؤنة وطلب الراحة، كما فعل موسى.

ومنها: أن المنافر لطلب علم أو جهاد أو نحوه، إذا اقتضت المصلحة الإخبار بمطلبه، وأين يريده، فإنه أكمل من كتمه، فإن في إظهاره فوائد من الاستعداد له عدته، وإتيان الأمر على بصيرة، وإظهاراً لشرف هذه العبادة الجليلة، كما قال موسى: ﴿لا أبرح حتى أبلغ مجمع البحرين أو أمضى حقبا

وكما أخبر النبي علي أصحابه حين غزاتبوك بوجهه، مع أن عادته التورية، وذلك تبع للمصلحة ....

ومنها: إضافة الشر وأسبابه إلى الشيطان، على وجه التسويل والتريين، وإن كان الكل بقضاء الله وقدره، لقول فتى موسى ﴿ وما أنسانيه إلا الشيطان أن أذكره♦٠٠

ومنها جواز إخبار الإنسان عما هو من مقتضى طبيعة النفس، من نصب أو جوع أو عطش، إذا لم يكن على وجه التسخط وكان صدقاً، لقول موسى ﴿ لقد لقينا من سفرنا هذا

ومنها: استحباب كون خادم الإنسان، دكياً فطناً كيساً، ليتم له أمره الذي يريده .

ومنها: استحباب إطعام الإنسان خادمه من مأكله، وأكلهما جميعاً، لأن ظاهر قوله: ﴿آتنا غداءنا﴾ إضافة إلى الجميع، أنه أكل هو وهو جميعاً.

ومنها: أن المعونة تنزل على العبد على جسب قيامه بالمأمور به، وأن الموافق لأمر الله، يعان ما لا يعان غيره لقوله: ﴿لقد لقينا من سفرنا هذا نصباً ﴾ والإشارة إلى السفر المجاوز، لمجمع البحرين، وأما الأول، فلم يشتك منه التعب مع طوله، لأنه هو السفر على الحقيقة. وأما الأخير، فالظاهر أنه بعض يوم، لأنهم فقدوا الحوت حين أووا إلى الصخرة، فالظاهر أنهم باتوا عندها، ثم ساروا من الغد، حتى إذا جاء وقت الغداء قال موسى لفتاه: ﴿آتِنا عُداءِنا﴾ فحينتُذ تذكر أنه

نسيه في الموضع الذي إليه منتهى قصده.

ومنها: أن ذلك العبد الذي لقياه، ليس نبياً، بل عبداً صالحاً، لأنه وصفه بالعبودية، وذكر مِئّة الله عليه بالرحمة والعلم، ولم يذكر رسالته ولا نبوته، ولو كان نبياً، لذكر ذلك كما ذكر غيره.

وأما قوله في آخر القصة: ﴿وما فعلته عن أمري﴾ فإنه لا يدل على أنه نسبي، وإنها يدل على الإلهام والتحديث، كما يكون لغير الأنبياء، كما قال تعالى: ﴿وأوحينا إلى أم موسى أن أرضعيه ﴾ ﴿وأوحى ربك إلى النحل أن اتخذي من الجبال بيوتاً ﴾.

ومنها: أن العلم الذي يُعَلِّمُه الله [لعباده](١) نوعان:

علم مكتسب يدركه العبد بجده واجتهاده. ونوع علم لدني، يهبه الله لمن يصن عليه من عباده لقوله: 

(وعلمناه من لدنا علماً)

ومنها: التأدب مع المعلم، وخطاب المتعلم إياه ألطف خطاب، لقول موسى عليه السلام:

وهل أتبعث على أن تعلمن عما علمت رشداً في فأخرج الكلام بصورة الملاطفة والمشاورة، وأنك هل تأذن لي يذلك أم لا، وإقراره بأنه يتعلم منه، بخلاف ما عليه أهل الجفاء أو الكبر، الذي لا يظهر للمعلم افتقاره إلى علمه، بل يدعي أنه يتعاون هو وإياه، بل ربما ظن أنه يعلم معلمه، وهو جاهل جداً، فالذل للمعلم، وإظهار الحاجة إلى تعليمه، من أنفع شيء للمتعلم.

ومنها: تواضع الفاضل للتعلم من دونه، فإن موسى \_ بلا شك \_ أفضل من الخضر.

ومنها: تعلم العالم الفاضل للعلم الذي لم يتمهر فيه، عن مهر فيه، وإن كان دونه في العلم بدرجات كثيرة.

فإن موسى عليه السلام من أولي العزم من المرسلين، الذين منحهم الله وأعطاهم من العلم ما لم يعط سواهم، ولكن في هذا العلم الخاص كان عند الخضر ما ليس عنده، فلهذا حرص على التعلم منه.

فعلى هذا، لا ينبغي للفقيه المحدث، إذا كان قاصراً في علم النحو، أو الصرف، أو نحوه من العلوم، أن لا يتعلمه عن مهر فيه، وإن لم يكن محدثاً ولا فقيهاً.

ومنها: إضافة العلم وغيره من الفضائل لله تعالى، والإقرار بذلك، وشكر الله عليها لقوله:

﴿تعلمن مما علمت﴾ أي: مما علمك الله تعالى.

ومنها: أن العلم النافع، هو العلم المرشد إلى الخير، فكل علم يكون فيه رشد وهداية لطرق (٢) الخير، وتحذير عن طريق الشر، أو وسيلة لذلك، فإنه من العلم النافع، وما سوى ذلك، فإما أن يكون ضاراً، أو ليس فيه قائدة لقوله: ﴿أن تعلمن مما علمت رشداً﴾

ومنها: أن من ليس له قوة الصبر على صحبة العالم والعلم، وحسن الثبات على ذلك، أنه يفوته بحسب عدم صبره كثير من العلم (١٠٠٦) فمن لا صبر له لا يدرك العلم، ومن استعمل الصبر ولازمه، أدرك به كل أمر سعى فيه، لقول الخضر \_ يعتذر من موسى بذكر المانع لموسى من الأخذ عنه \_ إنه لا يصبر معه.

ومنها: أن السبب الكبير لحصول الصبر، إحاطة الإنسان علماً وخبرة بذلك الأمر الذي أمر بالصبر عليه، وإلا فالذي لا يدريه، أو لا يدري عليته ولا نتيجته، ولا فائدته وثمرته ليس عمده سبب الصبر لقوله: ﴿وكيف تصبر على ما لم تحط به خبراً》. فجعل الموجب لعدم صبره، عدم إحاطته خبراً بالأمر.

ومنها: الأمر بالتأني والتثبت، وعدم المبادرة إلى الحكم على الشيء، حتى يعرف ما يراد منه، وما هو القصود.

ومنها: تعليق الأمور المستقبلة التي من أفعال العباد بالمشيئة، وأن لا يقول الإنسان للشيء: إني فاعل ذلك في المستقبل، إلا أن يقول: "إن شاء الله». ومنها: أن العزم على فعل الشيء، ليس بمنزلة فعله، فإن موسى قال: الستجدن إن شاء الله صابراً فوطن نفسه على الصبر ولم يفعل.

ومنها: أن المعلم إذا رأى المسلحة في إيزاعه للمتعلم أن يترك الابتداء في السؤال عن بعض الأشياء، حتى يكون المعلم هو الذي يوقفه عليها، فإن المصلحة تتبع، كما إذا كان فهمه قاصراً، أو نهاه عن الدقيق في سؤال الأشياء التي غيرها أهم منها، أو لا يدركها ذهنه، أو يسأل سؤالاً، لا يتعلق في موضوع البحث.

ومنها: جواز ركوب البحر، في غير الحالة التي يخاف منها.

ومنها: أن الناسي غير مؤاخذ بنسيانه، لا في حق الله، ولا في حقوق العباد، لقوله: ﴿لا تؤاخذي بما نسيت﴾

ومنها: أنه ينبغي للإنسان أن يأخذ من أخلاق الناس ومعاملاتهم، العفو منها، وما سمحت به أنفسهم، ولا ينبغي له أن يكلفهم ما لا يطيقون، أو يشق عليهم ويرهقهم، فإن هذا مدعاة إلى النفور منه والسآمة، بل يأخذ المتيسر ليتيسر له الأمر

ومنها: أن الأمور تجري أحكامها على ظاهرها، وتعلق بها الأحكام الدنيوية في الأموال والدماء وغيرها، فإن موسى عليه السلام أنكر على الخضر خرقه السفينة، وقتل الغلام، وأن هذه الأمور ظاهرها أنها من المنكر، وموسى عليه السلام لا يسعه المنكر، وموسى عليه السلام لا يسعه

<sup>(</sup>١) أريادة من هامش: ب.

<sup>(</sup>٢) في ب: لطريق.

<sup>(</sup>٣) بدلاً من الجملة: (أنه يقوته. . . كثير من العلم) جاء في ب: (أنه ليس بأهلِ لتلقي العلم) وجاءت هذه الجملة في: أ مشطوبة .

السكوت عنها، في غير هذه الحال التي صحب عليها الخضر، فاستعجل عليه السلام وبادر إلى الحكم في حالتها العارض، العامة، ولم يلتفت إلى هذا العارض، الذي يوجب عليه الصبر، وعدم المادرة إلى الإنكار.

ومنها: القاعدة الكبيرة الجليلة وهو أنه: "يدفع الشر الكبير بارتكاب الشر الصعير" ويراعي أكبر المصلحتين بتفويت أدناهما، فإن قتل الغلام شر، ولكن بقاءه حتى يفتن أبويه عن دينهما أعظم شراً منه، وبقاء الغلام من دون قتل وعصمته، وإن كان يظن أنه خير، فالخير ببقاء دين أبويه وإيمانهما خير من ذلك، فلذلك قتله الخضر، وتحت هذه القاعدة من الفروع والفوائد ما لا يدخل تحت الحصر، فتزاحم المصالح والمفاسد كلها داخل في هذا.

ومنها: القاعدة الكبيرة أيضاً وهي أن: «عمل الإنسان في مال غيره، إذا كان على وجه المصلحة وإزالة المسلحة على عمله إتلاف بعض مال الغير» كما على عمله إتلاف بعض مال الغير» كما من غصب الملك الظالم. فعلى هذا لو وقع حرق، أو غرق، أو نحوهما في دار إنسان أو ماله، وكان إتلاف بعض المال، أو هدم بعض الدار فيه سلامة للباقي جاز للإنسان، بل شرع له للباقي جاز للإنسان، بل شرع له أراد ظالم أخذ مال الغير، وكذلك لو إنسان بعض المال افتداء للباقي جاز، أراد ظالم أخذ مال الغير، ودفع إليه ولو من غير إذن.

ومنها: أن العمل يجوز في البحر، كما يجوز في البر لقوله: ﴿يعملون في البحر﴾ ولم ينكر عليهم عملهم.

ومنها: أن المسكين قد يكون له مال لا يبلغ كفايته، ولا يخرج بذلك عن اسم المسكنة، لأن الله أخير أن هؤلاء المساكين لهم سفينة.

ومنها: أن القتل من أكبر الذنوب لقوله في قتل الغلام: ﴿لقد جِئت شيئاً نكراً﴾

ومنها: أن القتل قصاصاً غير منكرٍ لقوله: ﴿بغير نفس﴾ .

ومنها: أن العبد الصالح يحفظه الله في نفسه، وفي ذريته.

ومنها: أن خدمة الصالحين، أو من يتعلق بهم، أفضل من غيرها، لأنه علل استخراج كنزهما، وإقامة جدارهما، أنّ أباهما صالح.

ومنها: استعمال الأدب مع الله تعالى في الألفاظ، فإن الخضر أضاف عيب السفينة إلى نفسه، بقوله: ﴿فَأُردت أَنْ أَعيبها﴾. وأما الخير، فأضافه إلى الله تعالى، لقوله: ﴿فَأُراد كِنْ هُمَّا رَبِكُ أَنْ يبلغا أَسْدَهُما ويستخرجا كنزها رحمة من ربك كما قال إبراهيم عليه السلام: ﴿وإذا مرضت فهو يشفين ﴾ وقالت الجن: ﴿وأنّا لا ندري أشر أريد بمن في الأرض أم أراد بهم رسداً ﴾ مع أن الكل بقضاء الله وقدره.

ومنها: أنه ينبغي للصاحب أن لا يفارق صاحبه في حالة من الأحوال، ويترك صحبته حتى يعتبه، ويعدر منه، كما فعل الخضر مع موسى.

ومنها: أن موافقة الصاحب لصاحبه، في غير الأمور المحذورة، مدعاة وسبب لبقاء الصحبة وتأكدها، كما أن عدم الموافقة سبب لقطع المرافقة.

ومنها: أن هذه القضايا التي أجراها الخضر هي قدر محض أجراها الله وجعلها على يد هذا العبد الصالح، ليستدل العباد بذلك على ألطافه في أقضيته، وأنه يقدر على العبد أموراً في قضية الغلام، أو وهي صلاح دنياه كما في قضية النعام، أو وهي صلاح دنياه كما في قضية السفينة، فأراهم نموذجاً من لطفه وكرمه، ليعرفوا ويرضوا غاية الرضا بأقدارة المكروهة.

«٨٣ ـ ٨٨» ﴿ ويسألونك عن ذي القرنين قل سأتلو عليكم منه ذكراً \* إنا مكنا له في الأرض وآتيناه من كل شيء سبباً \* حتى إذا بلغ مغرب الشمس وجدها تقرب في عين حملة ووجد عندها قوماً قلنايا ذا القرنين إما أن تُعذّب وإما أن تتخذ فيهم حسناً \* قال أما من ظلم فسوف

نعذبه ثم يرد إلى ربه فيعذبه عذاباً نكراً \* وأمّا من آمن وعمل صاحاً فله جزاء الحسنى وسنقول له من أمرنا يسراً > كان أهل الكتاب أو المشركون، سألوا رسول الله على عن قصة دي القرنين، فأمره الله أن يقول: ﴿مأتلو عليكم منه ذكراً > فيه نبأ مفيد، وخطاب عجيب.

أي: سأتلو عليكم من أحواله، ما يتذكر فيه، ويكون عبرة، وأما ما سوى ذلك من أحواله، فلم يتله عليهم. ﴿إنا مكنا له في الأرض﴾ أي: ملكه الله تعالى، ومكنه من النفوذ في أقطار الأرض، وانقيادهم له. ﴿وَآتَيْنَاهُ من كل شيء سبباً \* فأتبع سبباً \* أي: أعطاه الله من الأسباب الموصلة له لما وصل إليه، ما به يستعين على قهر البلدان، وسهولة الوصول إلى أقاصي العمران، وعمل بتلك الأسباب التي أعطاه الله إياها، أي: استعملها على وجهها، فليس كل من عنده شيء من الأسباب يسلكه، ولا كل أحد يكون قادراً على السبب، فإذا اجتمع القدرة على السبب الحقيقي والعمل به، حصل المقبصود، وإن عدما أو أحدهما لم ۰ يحصل .

وهذه الأسباب التني أعطاه الله إياها، لم يخبرنا الله ولا رسوله بها، ولم تتناقلها الأخبار على وجه يفيد العلم، فلهذا لا يسعنا غير السكوت عنها، وعدم الالتفات لما يذكره النفلة للإسرائيليات ونحوها، ولكننا نعلم بالجملة أنها أسباب قوية كثيرة، داخلية وخارجية، بها صار له جند عظيم، ذو عدَّدٍ وعُدَّدٍ ونظام، وبه تمكن من قهر الأعداء، ومن تسهيل الوصول إلى مشارق الأرض ومغاربها وأنحائها، فأعطاه الله ما بلغ به مغرب الشمس، حتى رأى الشمس في مرأى العين، كأنها تغرب في عين حمية، أي: سوداء، وهذا المعتاد لمن كان بينه وبين أفق الشمس الغربي ماء، رآها تغرب فى نفس الماء وإن كانت فى غاية الارتفاع، ووجد عندها، أي: عند مغربها قوماً ﴿قلنا يا ذا القرنين إما أن

تعذب وإما أن تتخذ فيهم حسناً ﴾ أي : إما أن تعذبهم بقتل، أو ضرب، أو أسر ونحوه، وإما أن تحسن إليهم، فخَيِّرَ بين الأمرين، لأن الظاهر أنهم إما كفار أو فساق، أو فيهم شيء من ذلك، لانهم لو كانوا مؤمنين غير فساق، لم يُرخَص له في تعذيبهم، فكان عند ذي القرنين من السياسة الشرعية ما استحق به المدح والثناء، لتوفيق الله له لذلك، فقال: سأجعلهم قسمين: ﴿أُمَّا مِنْ ظلم﴾ بالكفر ﴿فسوف نعذبه ثم يرد إلى ربه فيعذبه عذاباً نكراً﴾ أي: تحصل له العقوبتان، عقوبة الدنيا، وعقوبة الاخرة، ﴿وأما مِنْ آمِنْ وعمل صالحاً فله جزاء الحسني أي: فله الحنة والحالة الحسنة عند الله جزاء يوم القيامة ، ﴿ وسنقول له من أمرنا يسراً ﴾ أي. وسنحسن إليه، ونلطف له بالقول، ونيسر له المعاملة، وهذا يدل على كونه من الملوك الصالحين والأولياء العادلين العالمين، حيث وافق مرضاة الله في معاملة كل أحد، بما يليق بحاله .

﴿٨٩ ـ ٨٩﴾ ﴿ثم أتبع سبباً \* حتى إذا بلغ مطلع الشمس وجدها تطلع على قوم لم نجعل لهم من دونها ستراً \* كذلك وقد أحطنا بما لديه خبراً \* ثم أتبع سبباً \* حتى إذا بلغ بين السدّين وجد من دونهما قوماً لا يكادون يفقهون قولاً \* قالوا يا ذا القرنين إنّ يأجوج ومأجوج مفسدون في الأرض فهل نجعل لك خرجاً على أن تجعل بيننا وبينهم سداً \* قال ما مكني فيه ربي خير فأعينون بقوة أجعل بينكم وبينهم ردماً \* أتوني زبر الحديد حتى إذا ساوى بين الصدفين قال انفخوا حتى إذا جعله ناراً قال آتوني أفرغ عليه قطراً \* فما اسطاعوا أن يظهروه وما استطاعوا له نقباً \* قال هذا رحمة من ربي فإذا جاء وعدري جعله دكاء وكان وعدربي حقاً ﴾ أي : لما وصل إلى مغرب الشمس كرِّ راجعاً ، قاصداً مطلعها، متبعاً للأسباب التي أعطاه الله، فوصل إلى مطلع الشمس ف ﴿وجدها تطلع على قوم لم نجعل لهم

من دونها ستراكه أي: وجدها تطلع على أناس ليس لهم ستر من الشمس، إما لعدم استعدادهم في المساكن، وذلك لزيادة همجيتهم وتوحشهم، وعدم عندهم، لا تغرب عنهم غروباً يذكر، كما يوجد ذلك في شرقي أفريقيا الجنوبي، فوصل إلى موضع انقطع عنه علم أهل الأرض، فضلاً عن وصولهم إبا بدانهم، ومع هذا، فكل هذا إباه بأبدانهم، ومع هذا، فكل هذا إن أحطنا بما لديه خبراً والأسباب العظيمة وعِلمنا معه، حيثما وبحه وسار.

وشم أتبع سبباً حتى إذا بلغ بين السدين الفسرون: ذهب متوجها من المشرق، قاصداً للشمال، فوصل الم ما بين السدين، وهما سدان، كانا الزمان، سداً بين يأجوج ومأجوج وبين الناس، وجد من دون السدين قوماً لا يكادون يفقهون قولاً، لعجمة وقد أعطى الله ذا القرنين من الأسباب وقد أعطى الله ذا القرنين من الأسباب وقفه هم، وراجعهم وراجعوه، وفقه هم، وراجعهم وراجعوه، فاشتكوا إليه ضرر يأجوج ومأجوج، وهما: أمتان عظيمتان من بني آدم، فقالوا:

﴿إِن يأجوج ومأجوج مفسدون في الأرض﴾ بالقتل وأخذ الأموال وغير ذلك.

وفهل تجعل لك حرجاً أي المخلا هعلى أن تجعل بيننا وبينهم سباك ودل ذلك على عدم اقتدارهم بأنفسهم على بنيان السد، وعرفوا اقتدار ذي القرنين عليه، فبذلوا له أجرة ليفعل ذلك، وذكروا له السبب الداعي، ذو القرنين ذا طمع، ولا رغبة في المدنيا، ولا تناركا لإصلاح أحوال الرعية، بل كان قصده الإصلاح، فلم للذلك أجاب طلبتهم لما فيها من المصلحة، ولم يأخذ منهم أجرة، وشكر

المَّنَّكُ الدُّنِ الأَرْضِ وَمَا لِتَسْتُمْ مِنْ مَنْ مَنْ سِبَنَا ﴿ فَالْبَعُ سَبَنَا ﴿ فَالْبَعُ سَبَنَا الْمَثَلِينَ الْمَالَعُ الْمَنْ الْمَثَلِينَ الْمَالَعُ الْمُتَى مَنْ مِعْ مَنْ وَمَ مَنْ وَمَنْ وَمَنْ مَنْ وَمَ مَنْ وَمَنْ مَنْ مَنْ وَمَ مَنْ وَمَنْ مَنْ وَمَنْ وَمِنْ وَمَنْ وَمْ مُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمُنْ وَمِنْ وَمُنْ وَمِنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمُنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمِنْ وَمْ مُنْ وَمُنْ وَمِنْ وَمُنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمُنْ وَمُونُ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُونُ وَمُنْ وَمُنْ

٨ ڪرواليونون

ربه على تمكينه واقتداره، فقال لهم: ﴿ما مكني فيه ربي خير ﴾ أي: تما تبذلون لي وتعطوني، وإنما أطلب منكم أن تعينوني بقوة منكم بأيديكم ﴿أجعل بينكم وبينهم ردماً ﴾ أي: مانعاً من عبورهم عليكم.

﴿ آتون زير الحديد ﴾ أي: قطع الحديد. فأعطوه ذلك.

﴿حتى إذا ساوى بين الصدفين﴾ أي: الجبلين اللذين بني بينهما السد ﴿قَالَ انفخوا﴾ النار أي: أوقدوها إيقاداً عظيماً، واستعملوا لها المنافيخ لتشتد، فتذيب النحاس، فلما ذاب النحاس، الذي يريد أن يلصقه بين زبر الحديد ﴿قَالَ آتُونِي أَفْرغ عليه قطراً﴾ أي: نحاساً مذاباً، فأفرغ عليه القطر، فاستحكم السد استحكاماً هائلاً، فاستحكم السد استحكاماً هائلاً، فرامتنع به من وراءه من الناس، من ضرر يأجوج ومأجوج.

وقما اسطاعوا أن يظهروه وما استطاعوا له نقباً أي: فما لهم استطاعة، ولا قدرة على الصعود عليه لارتفاعه، ولا على نقبه لإحكامه وقوته، فلما فعل هذا الفعل الجميل والأثر الجليل، أضاف النعمة إلى موليها وقال: ﴿هذا رحمة من ربي أي: من فضله وإحسانه على، وهذه حال الخلفاء الصالحين، إذا مَنَ الله عليهم بالنعم الجليلة، ازداد شكرهم وإقرارهم، واعرافهم بنعمة الله، كما

ESTIMEN SECTION

قال سليمان عليه السلام، لما خضر عنده عرش ملكة سبأ مع البعد العظيم، قال: ﴿هذا من فضل ربي ليبلوني أأشكر أم أكفر﴾ بخلاف أهل التجبر والتكبر والعلو في الأرض فإن النعم الكبار تزيدهم أشراً وبطراً.

كما قال قارون \_ لما آتاه الله من الكنوز، ما إن مفاتحه لتنوء بالعصبة أولى القوة \_ قال: ﴿إِنْمَا أُوتِيتُهُ عَلَى ع

وقوله: ﴿فَإِذَا جِاء وعد ربي ﴾ أي: خروج يأجوج ومأجوج ﴿جعله ﴾ أي: ذلك السد المحكم المتقن ﴿دكاء ﴾ أي: دكه فانهدم، واستوى هو والأرض ﴿وكان وعدري حقاً ﴾.

﴿ ٩٩﴾ ﴿ وتركنا بعضهم يومئذ يموح في بعض ﴾ يتمل أن الضمير، يعود إلى يأجوج ومأجوج، وأنهم إذا واستيعابهم للأرض كلها \_ يموج بعضهم ببعض، كما قال تعالى: ﴿ ومأجوج ومأجوج ومأجوج ومأجوج ينسلون ﴾ . ويحتمل أن الضمير يعود إلى الخلائق يوم ويموج بعضهم ببعض، من الأهوال والزلال العظام، بدليل قوله: ﴿ ويفتخ والزلازل العظام، بدليل قوله: ﴿ ويفتخ والزلازل العظام، بدليل قوله: ﴿ ويفتخ والزلازل العظام، بدليل قوله: ﴿ ويفتخ

في الصور فجمعناهم جمعاً وعرضنا جهنم يومئذ للكافرين عرضاً الذين كانت أعينهم في غطاء عن ذكرى وكانوا لا يستطيعون سمعاً أي: إذا نفخ إسرافيل في الصور، أعاد الله وجمعهم لموقف القيامة، الأولين منهم والآخرين، والكافرين والمؤمنين، ليسألوا ويحاسبوا ويجزون بأعمالهم، فأما الكافرون على اختلافهم وفإن

﴿١٠١﴾ ولهذا قال: ﴿وعرضنا جهنم يومئذ للكافرين عرضاً﴾ كما قال تعالى: ﴿وبرِّزت الجحيم للغاوين﴾(١) أي: عرضت لهم لتنكون مأواهم ومنزلهم، وليتمتعوا بأغلالها وسعيرها، وحميمها، وزمهريرها، وليذوقوا من العقاب، ما تبكم له القلوب، وتصم الآذان، وهذا أثار أعمالهم، وجراء أفعالهم، فإنهم في الدنيا ﴿كانت أعينهم في غطاء عن ذكري الذكر معرضين عن الذكر الحكيم، والقرآن الكريم، وقالوا: ﴿قلوبنا في أكنة مما تدعونا إليه﴾ وفي أعينهم أغطية تمنعهم من رؤية آيات الله النافعة، كنما قال تعالى: ﴿وعِلَى أبصارهم غشاوة﴾ .

وكانوا لا يستطيعون سمعاً أي: لا يقدرون على سمع آبات الله الموصلة إلى الإيمان، لبغضهم القرآن والرسول، فإن البغض لا يستطيع أن يلقي سمعه إلى كلام من أبغضه، فإذا انحجبت عنهم طرق العلم والخير، فليس لهم (٢) سمع ولا بصر، ولا عقل نافع، فقد كفروا بالله وجحدوا آباته، وكذبوا رسله، فاستحقوا جهتم،

﴿ ١٠٢﴾ ﴿ أفحسب الذين كفروا أن يتخذوا عبادي من دوني أولياء إنا أعتدنا جهنم للكافرين نزلاً ﴾ وهذا برهان وبيان، لبطلان دعوى الشركين الكافرين، الذين اتخذوا بعض الأنبياء

والأولياء شركاء لله يعبدونهم، ويزعمون أنهم يكونون لهم أولياء، ينجونهم من عذاب الله، وينيلونهم ثوابه، وهم قد كفروا بالله وبرسله.

يقول الله لهم على وجه الاستفهام الإنكاري المتقرر بطلانه في العقول: ﴿ أَفِحسب الذّين كفروا أن يتخذوا عبادي من دوني أولياء ﴾ أي: لا يكون ذلك ولا يوالي ولي الله معادياً لله أبداً ، فإن الأولياء موافقون لله في محبته ورضاه، وسخطه وبعضه، فيكون على هذا المعنى مشاماً لقوله تعالى: ﴿ ويوم يحشرهم جميعاً ثم يقول للملائكة أهؤلاء إياكم كانوا يعبدون ﴿ قالوا ميحانك أنت ولينا من دونهم ﴾ .

فمن زعم أنه يتخذ ولي الله ولياً له، وهُو معاد لله، فهو كاذب، ويحتمل ــ وهو الظاهر \_أن المعنى: أفحسب الكفار بالله، المنابذون لرسله، أن يتخذوا من دون الله أولياء ينصرونهم، وينفعونهم من دون الله، ويدفعون عنهم الأدي؟ هذا حسبان باطل، وظن فاسد، فإن جميع المخلوقين، ليس بيدهم من النفع والضر، شيء، ويكون هذا كقوله تعالى: ﴿قُلُّ ادْعُوا الذين زعمتم من دونه فلا يملكون كشف الضر عنكم ولا تحويلا﴾ ﴿ولا يملك الذين يدعون من دونه الشفاعة، ونحو ذلك من الآيات التي يذكر الله فيها، أن التخذ من دونه ولياً ينصره ويواليه، ضال خائب الرجاء، غير نائل لبعض مقصّودة . فينتم

﴿إِنَا أَعْتَدُنَا جَهُنَّمُ لَلْكَافِرِينَ نُولاً﴾ أي: ضيافة وقرى، فبنس النزل نزلهم، وبنست جهنم ضيافتهم.

﴿ ١٠٣ - ١٠٠ ﴾ ﴿ قل هل ننبئكم بالأخسرين أعمالاً \* الذين ضل سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون أمم يحسنون صنعاً \* أولئك الذين كفروا بآيات رجم ولقائه فحبطت أعمالهم فلا نقيم لهم يوم القيامة وزناً \* ذلك جزاؤهم جهنم بما كفروا

<sup>(</sup>١) في النسختين: (وإذا الجحيم برزت) وهو سبق قلم.

<sup>(</sup>٢) في النسختين: له.

واتخذوا آياتي ورسلي هزواً أي: قل يا عمد، للناس على وجه التحذير والإنذار \_: هل أخبركم بأخسر الناس أعمالاً على الإطلاق؟ ﴿الذين ضل سعيهم في الحياة الدنيا ﴾ أي: بطل واضمحل كل ما عملوه من عمل، عسبون أنهم محسنون في صنعه، فكيف بأعمالهم التي يعلمون أنها باطلة، وأنها محادة لله ورسله ومعاداة؟!! فمن هم هؤلاء الذين باطلهم يوم القيامة؟ ألا ذلك هو وأهلهم يوم القيامة؟ ألا ذلك هو الخسران المين .

﴿ أُولئك الذين كفروا بآيات ربهم ولقائه ﴾ أي: جحدوا الآيات القرآنية والآيات العيانية، الدالة على وجوب الإيمان به وبملائكته، ورسله، وكتبه، واليوم الآخر.

﴿ فَحَبِطَتُ ﴾ بسبب دلك ﴿ أعمالهم فلا نقيم لهم يوم القيامة وزنا الله لأن الوزن فائدته، مقابلة الحسنات بالسيئات، والنظر في الراجح منها والمرجوح، وهؤلاء لا حسنات لهم لعدم شرطها، وهو الإيمان، كما قال تعالى: ﴿ومن يعمل من الصالحات وهو مؤمن فلا يخاف ظلماً ولا هضماً، لكن تعد أعمالهم وتحصى، ويقررون بها، ويخزون بها على رؤوس الأشهاد، ثم يعذبون عليها، ولهذا قال: ﴿ذلك جزاؤهم اي: حبوط أعمالهم، وأنه لا يقام لهم يوم القيامة، ﴿وزنا﴾ لخقارتهم وخستهم بيكفرهم بآيات الله، واتخاذهم آياته ورسله، هروا يستهرئون بها، ويسخرون(١١ منها، مع أن الواجب في آيات الله ورسله، الإيمان التام بها، والتعظيم لها، والقيام بها أتم القيام، وهؤلاء عكسوا القضية، فانعكس أمرهم، وتعسوا، وانتكسوا في العداب. ولما بين مآل الكافرين وأعمالهم، بيَّن أعمال المؤمنين ومآلهم فقال:

﴿١٠٨ ـ ١٠٧﴾ ﴿إِنْ اللَّذِينَ آمنوا وعملوا الصالحات كانت لهم جنات

الفردوس ننزلاً \*خالدين فيها لا يبغون عنها حولاً أي: إن الذين آمنوا بقلوبهم، وعملوا الصالحات بجوارحهم، وشمل هذا الوصف جميع الدين، عقائده، وأعماله، أصوله، وفروعه الظاهرة والباطنة، فهؤلاء على اختلاف طبقاتهم من الإيمان والعمل الصالح، لهم جنات الفردوس.

يحتمل أن المراد بجنات الفردوس، أعلى الجنة، وأوسطها، وأفضلها، وأن هذا الثواب لمن كمل الإيمان والعمل الصالح، وهم الأنبياء والقربون.

ويحتمل أن يراد بها، جميع منازل الجنان، فيشمل هذا الثواب، جميع طبقات أهل الإيمان، من القربين، والأبرار، والمقتصدين، كلّ بحسب حاله، وهذا أولى المعنيين لعمومه، ولذكر الجنة بلفظ الجمع المضاف إلى الفردوس، ولأن الفردوس يطلق على البستان، المحتوى على الكرم، أو الأشجار الملتفة، وهذا صادق على جميع الجنة، فجنة الفردوس نُزُل، وضيافة لأهل الإيمان والعمل الصالح، وأي: ضيافة أجل وأكبر، وأعظم من هذه الضيافة، المحتوية على كل نعيم، للقلوب، والأرواح، والأبدان، وفيها ما تشتهيه إلانفس، وتلذ الأعين، من المنازل الأنيقة، والرياض الناضرة، والأشجار المتمرة، والطيور المغردة المشجية، والمآكل اللذيذة، والمشارب الشهية، والنساء الحسان، والخدم، والولدان، والأنهار السارحة، والمناظر الرائقة، والجمال الحسى والعنوي، والنعمة الدائمة، وأعلى ذلك وأفضله وأجله، التنعم بالقرب من الرحمن ونيل رضاه، الذي هو أكبر نعيم الجنان، والتمتع برؤية وجهه الكريم، وسماع كلام الرؤوف الرحيم، فلله تلك الضيافة، ما أجلها وأجملها وأدومها وأكملها!!، وهي أعظم من أن يحيط بها وصف أحد من الخلائق، أو تخطر

القادهان المنظمة المن

على القلوب، فلو علم العباد بعض ذلك النعيم علماً حقيقياً يصل إلى قلوبهم قلوبهم، لطارت إليها قلوبهم من ألم الفراق، ولتقطعت أرواحهم من ألم ووحداناً، ولم يؤثروا عليها دنيا فانية، ولذات منخصة متلاشية، ولم يفوتوا أوقاتاً تذهب ضائعة خاسرة، يقابل كل لحظة منها من النعيم من الحقب آلاف مؤلفة، ولكن الغفلة شملت، والإيمان ضعف، والعلم قلَّ، والإرادة نفذت (٢)، فكان ما كان، فلا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

وقوله: ﴿خالدين فيها ﴾ هذا هو قام النعيم الكامل، ومن تمامه أنه لا ينقطع ﴿لا يبغون عنها حولا ﴾ أي: تحولا ولا انتقالاً، لأنهم لا يرون إلا ما يعجبهم ويبهجهم، ولا يرون نعيماً فوق ما هم فيه.

﴿١٠٩﴾ ﴿قل لو كان البحر مداداً لكلمات ربي لنفد البحر قبل أن تنفد كلمات ربي ولو جئنا بمثله مدداً﴾ أي: قل لهم خبراً عن عظمة الباري، وسعة صفاته، وأنها لا يحيط العباد بشيء منها: ﴿لو كان البحر﴾ أي: هذه الأبحر الموجودة في العالم ﴿مداداً

ون. (٢) كذا في أ، وفي ب: وهت.

الله يَلِيَحْيَى خُذِ ٱلْكِنْكَ بِقُوَّةً وَ النِّنْكُ ٱلْخُكْمَ مَكِيًّا ۞ وَخَانَا مِن لَدُنَّا وَزَكُونَةً وَكَانَ تَفِينًا ۞ وَتُزُّلُ وَلَا يُووَلَرُ يَكُن جَبَ ارَّاعَصِيَّا ۞ وَسَلَلْةُ عَلَيْهِ يَوْمَرُ وُلِدَ وَيُوْمَ يَوْتُ وَيُوْمَ يُبْعَثُ حَيًّا ۞ وَأَذْكُرْ فِي ٱلْكِنْكِ مَرْكِ مَ إِذِ ٱنتَكَذَتْ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانًا شَرْقِيًّا ۞ فَأَغَّذُتْ مِن دُونِهِمْ جِهَاهُا فَأَرْسَلُنَا إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلُ لَمَّا الشَّرُ استوبَا ١ قَالَتْ إِنِّيَ أَعُودُ بِٱلرِّحْمَانِ مِنكَ إِن كُنتَ تَقِيًّا ۞ قَالَ إِنَّمَآ أَنَّارَسُولُ رَبِّكِ لِأَهْبَ لَكِ غُلَامًا رَّكِيًّا ۞ قَالَتْ أَنَّ يَكُونُ لِي غُلَكُ وَلَرُ يَمُسَسَنِي بَشَرٌ وَلَرٌ أَكُ بَعَيتًا ۞ قَالَ كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ هُوَعَلَىٰٓ هَيِنُّ وَلِيَجْعَلَهُ مِيءَايَةً لِلنَّاسِ وَرَهْمَةً مِنَكَا وَكَانَ أَمْرَا مَقْضِينَيُّا۞ \* فَمَكَتَهُ فَانْتَبَذَتُ بِهِ ، مَكَانًا قَصِيتًا ۞ فَأَجَآءَهَا ٱلْخَيَاضُ إِلَىٰ جِنْعَ ٱلنَّخْلَةِ قَالَتَ يَلَيْتُنِي مِثُ قَبُلُ هَلْذَا وَكُنتُ نَسَيًّا مَّنْسِيًّا ۞ فَنَادَلْهَا مِنْ تَعْنِنَهَا ۗ أَلَّا تَعْمَزَنِي فَدْجَعَلَ رَبُّكِ تَعْنَكِ سَرَّةً ﴾ وَهُيْنَ وَإِلَيْكِ بِعِدْعِ ٱلْغُنَّاةِ أَسْلَقِطْ عَلَيْكِ رُطَّبًا جَيًّا ۞ 

لكلمات ربي أي: وأشجار الدنيا من أولها إلى آخرها، من أشجار البلدان والسراري، والبحار أقلام، ولنفد البحر وتكسرت الأقلام وقبل أن تنفد كلمات ربي وهذا شيء عظيم، لا يحيط به أحد.

وفي الآية الأخرى: ﴿ولو أن ما في الأرض من شجرة أقلام والبحر يمده من بعده سبعة أبحر ما نفدت كلمات الله إن الله عزيز حكيم. وهـذا مـن بـاب تـقـريـب المعـنـي إلى الأذمان، لأن هذه الأشياء مخلوقة، وجميع المخلوقات منقضية منتهية، وأما كلام الله فإنه من جملة صفاته، وصفاته غير مخلوقة، ولا لها حد ولا منتهي، فأيُّ سعة وعظمة تصورتها القلوب فالله فوق ذلك، وهكذا سائر صفات الله تعالى، كعلمه، وحكمته، وقدرته، ورحمته، فلوجمع علم الخلائق من الأولين والآخرين، أهل السماوات وأهل الأرض، لكان بالنسبة إلى علم العظيم، أقل من نسبة عصفور وقع على حافة البحر، فأخذ بمنقاره من البحر بالنسبة للبحر وعظمته، ذلك بأن له الصفات العظيمة الواسعة الكاملة، وأن إلى ربك المنتهى.

﴿ ١١٠﴾ ﴿قل إنما أنا بسر مثلكم يوحى إلي أنما إلهكم إله واحد فمن كان يرجو لقاء ربه فليعمل عملاً صالحاً ولا يشرك بعبادة ربه أحداً ﴾ أي:

﴿قل﴾ يا محمد للكفار وغيرهم: ﴿إنها أنا بشر مثلكم﴾ أي: لست بإله، ولا ي شركة في الملك، ولا علم بالغيب، ولا عندي خزائن الله، و ﴿إنما أنا بشر مثلكم﴾ عبد من عبيد ربي، ﴿يوحى إلي أنما إلهكم إله واحد﴾ أي: فضلت عليكم بالوحي، الذي يوحيه الله إلى، الذي أجلُه الإخبار لكم: أنما إلهكم إله واحد، أي: لكم: أنما إلهكم إله واحد، أي: لا شريك له، ولا أحد يستحق من العبادة مثقال ذرة غيره، وأدعوكم إلى العمل الذي يقربكم منه، وينيلكم ثوابه، ويدفع عنكم عقابه، ولهذا

وفمن كان يرجو لقاء ربه فليعمل عملاً صالحاً وهو الموافق لشرع الله، من واجب ومستحب، وولا يشرك بعجادة ربه أحداً وأي: لا يبرائي بعمله، بل يعمله خالصاً لوجه الله والمتابعة، هو الذي ينال ما يرجو ويطلب، وأما من عدا ذلك، فإنه خاسر في دنياه وأخراه، وقد فاته القرب من مولاه ونيل رضاه.

آخر تفسير سورة الكهف، ولله الحمد

## تفسیر سورة مریم وهي مدنية

﴿١ - ٦﴾ ﴿بسم الله الرحن الرحيم كهيمص \* ذكر رحمة ربك عبده زكريا \* إذ نادى ربه نداء خفياً \* قال رب إن وهن العظم منى واشتعل الرأس شيباً ولم أكن بدعائك رب شقياً \* وإن خفت الموالي من ورائى وكانت امرأي عاقراً فهب لي من لدنك وليا \* يرثني ويرث من آل يعقوب واجعله رب رضياً ﴾ أي: هذا ﴿ ذكر رحمة ربك عبده زكريا ﴾ سنقصه عليك، ونفصله تفصيلاً يعرف به حالة نبيه زكريا، وآثاره الصالحة، ومناقبه الجميلة، فإن في قصها عبرة للمعتبرين، وأسوة للمقتدين، ولأن في تفصيل رحمته لأوليائه، وبأي: سبب حصلت لهم، مما يدعو إلى محبة الله تعالى، والإكثار من ذكره

ومعرفته، والسبب الموصل إليه. وذلك أن الله تعالى اجتبى واصطفى زكريا عليه السلام لرسالته، وخصه بوحيه، فقام بذلك قيام أمثاله من المرسلين، ودعا العباد إلى ربه، وعلمهم ما علمه الله، ونصح لهم في حياته وبعد مماته، كإخوانه من المرسلين ومن اتبعهم، فلما رأى من نفسه الضعف، وخاف أن يموت، ولم يكن أحد ينوب منابه في دعوة الخلق إلى ربهم والنصح لهم، شكا إلى ربه ضعفه الظاهر والباطن، وناداه نداء خفياً، ليكون أكمل وأفضل وأتم إخلاصاً، فقال: ﴿رِبِ إِن وَهِنِ الْعَظْمِ مِنِي ﴾ أي: وَهَي وضعف، وإذا ضعف العظم، الذي هو عماد البدن، ضعف غيره، ﴿واشتعل الرأس شيباً ﴾ لأن الشيب دليل الضعف والكبر، ورسول الموت ورائده ونذيره، فتوسل إلى الله تعالى بضعفه وعجزه، وهذا من أحب الوسائل إلى الله، لأنه يدل على التُّبرِّي من الحول والقوة، وتعلق القلب بحول الله وقوته.

﴿ وَلَمُ أَكُنَ بِدَعَائِكُ رِبِ شَقِياً ﴾ أي: لم تكن يا رب تردني خائباً ولا محروماً من الإجابة، بيل لم تزل بي حفياً ولدعائي مجيباً، ولم تزل ألطافك تتوالى على، وإحسانك واصلاً إلى، وهذا توسل إلى الله بإنعامه عليه، وإجابة دعواته السابقة، فسأل الذي أحسن سابقاً، أن يتمم إحسانه لاحقاً.

وإن خفت الموالي من ورائي الله : وإن خفت من يتولى على بني إسرائيل من بعد موق، أن لا يقوموا بديك حق القيام، ولا يدعوا عبادك فيه لياقة للإمامة في الدين، وهذا فيه فيه لياقة للإمامة في الدين، وهذا فيه طلبه للولد، ليس بحطلب غيره، قصده عبرد المصلحة الدنيوية، وإنما قصده مرأى غيره غير صالح لذلك، وكان مصلحة الدين، والخوف من ضياعه، ورأى غيره غير صالح لذلك، وكان بيته من البيوت المشهورة في الدين، ومعدن الرسالة، ومطنة للخير، فدعا الله أن يرزقه ولداً، يقوم بالدين فدعا الله أن يرزقه ولداً، يقوم بالدين

من بعده، واشتكى أن امرأته عاقر، أي: ليست تلد أصلاً، وأنه قد بلغ من الكبر عتياً، أي: عمراً يندر معه وجود الشهوة والولد، ﴿فهب لي من لدنك ولياً ﴿ وهذه الولاية ، ولاية الدين ، وميراث النبوة والعلم والعمل، ولهذا قال: ﴿يرثني ويرث من آل يعقوب واجعله رب رضياً ﴾ أي: عبداً صالحاً ترضاه وتحببه إلى عبادك، والحاصل أنه سأل الله ولداً، ذكراً، صالحاً، يبقى بعدموته، ويكون ولياً من بعده، ويكون نبيأ مرضيأ عند الله وعند خلقه، وهذا أفضل ما يكون من الأولاد، ومن رحمة الله بعبده أن يرزقه ولداً صالحاً، جامعاً لمكارم الأخلاق ومحامد الشيم، فرحمه ربه، واستجاب دعوته، فقال:

﴿٧ ـ ١١﴾ ﴿يا زكريا إنا نبشرك بغلام اسمه عيئ لم نجعل له من قبل سميّاً \* قال ربّ أنّى يكون لي غلامٌ وكانت امرأى عاقراً وقد بلغت من الكبر عتياً # قال كذلك قال ربّك هو على هينٌ وقد خلقتك من قبل ولم تك شيئاً \* قال رب اجمل لي آية قال آيتك ألا تكلم الناس ثلاث ليال سوياً \* فخرج على قومه من المحراب فأوحى إليهم أن سبحوا بكرة وعشياً ﴾ أي : بشره الله تعالى على يـد الملائكـة به «یحیی» وسماه الله له «یحیی»، وکان اسما موافقاً لسماه: يحيا حياة حسية، فتتم به المنة، ويحيا حياة معنوية، وهي حياة القلب والروح، بالوحى والعلم والدين، ﴿لم نجعل له من قبل سمياً﴾ أي: لم يسم هذا ألاسم قبله أحد، ويحتمل أن المعنى: لم نجعل له من قبل مثيلاً ومسامياً، فيكون ذلك بشارة بكماله، واتصافه بالصفات الحميدة، وأنه فاق من قبله، ولكن على هذا الاحتمال، هذا العموم لا بد أن يكون مخضوصاً بإبراهيم، وموسى، ونوح عليهم السلام، ونحوهم، بمن هو أفضل من يحيى قطعاً، فحينئذ لما جاءته البشارة بهذا المولود الذي طلبه، استغرب وتعجب وقال: ﴿رِبِ أَنِي يكون لي غلام، والحال أن المانع من

وجود الولد، موجود بي وبزوجتي؟ وكأنه وقت دعائه، لم يستحضر هذا المانع لقوة الوارد في قلبه، وشدة الحرص العظيم على الولد، وفي هذه الحال، حين قبلت دعوته، تعجب من ذلك، فأجابه الله بقوله: ﴿كذلك قال مستخرب في العادة، وفي سنة الله في الخليقة، ولكن قدرة الله تعالى صالحة لإيجاد الأشياء بدون أسبابها فذلك هين عليه، ليس بأصعب من إيجاده قبل ولم يكن شيئاً.

﴿قال رب اجعل لي آية﴾ أي: يطمئن بها قلبي، وليس هذا شكاً في خبر الله، وإنما هو، كما قال الخليل عليه السلام: ﴿رب أرني كيف تحيى الموتى قال أولم تؤمن قال بلي ولكن ليطمئن قلبي العلم، ليطمئن قلبي العلم، والوصول إلى عين اليقين بعدعلم اليقين، فأجابه الله إلى طلبته رحمة به، ف ﴿قال آيتك ألا تكلم الناس ثلاث ليال سوياً﴾ وفي الآية الأخرى ﴿أَلاَ تكلم الناس ثلاثة أيام إلا رمزاً ﴾ والمعنى واحد، لأنه تارة يعبر بالليالي، وتارة بالأيام ومؤداها واحد، وهذا من الأيات العجيبة، فإنّ منعه من الكلام مدة ثلاثة أيام، وعجزه عنه من غير خرس ولا آفة، بل كان سوياً، لا نقص فيه، من الأدلة على قدرة الله الخارقة للعوائد، ومع هذا، ممنوع من الكلام الذي يتعلق بالآدميين وخطابهم، وأما التسبيح والتهليل، والذكر ونحوه، فغير ممنوع منه، ولهذا قال في الآية الأخرى: ﴿واذكر ربك كثيراً وسبح بالعشى والإبكار، فاطمأن قلبه، واستبشر جذه البشارة العظيمة، وامتثل لأمر الله له بالشكر بعبادته وذكره، فعكف في محرابه، وخرج على قومه منه فأوحى إليهم، أي: بالإشارة والرمز ﴿أَن سبحوا بكرة وعشياً ﴾ لأن البشارة ب «يحيى» في حق الجميع، مصلحة

﴿ ١٧ - ١٥﴾ ﴿ يَا عَدِينَىٰ حَدَّا الكتاب بقوة وآتيناه الحكم صبياً \* وحثاناً من لدنا وزكاة وكان تقياً \* وبراً

فَكُلِي وَاشْرَكِ وَقَرِي عَيْنًا فَإِمَّا زَّيَّنَّ مِنَ ٱلْبَسَرِ لَحِدُ افْقُولِ إِنَّ إِنِّي نَذَرْتُ لِلرِّحُنِينَ صَوْمًا فَلَنَّ أُكَلِّمَ ٱلْيَوْمَ إِنِينًا ۞ فَأَنَتْ الله يدِدقَوْمَهَا تَحْمِلُهُ مَا أُوالِكَمْ مُ لَقَدْ حِمَّتِ شَيْعًا فَرِيُّ اللهِ يَنَأَخَتَ هَكُرُونَ مَاكَانَ أَبُولِكِ أَمْرَأَ سَوْءٍ وَمَاكَانَتُ أُمُّكِ بَعِتًا ۞ فَأَشَارَتَ إِلَيْهِ قَالُواْكَيْفَ فُكُلِّهُ مَنَ كَانَ فِٱلْهَّدِصِيِيًّا ۞ قَالَ إِنِي عَبْدُٱللَّهِ ءَاتَكِنِيَ ٱلْكِنْبُ وَبِحَعَلَنِي يُّ إِنَيَّنَا۞ وَجَعَكَنِي مُبَارَكًا أَيَّنَ مَاكُنتُ وَأُوصَٰنِي إَلْصَهَاؤَةِ ا وَالزَّكَوْةِ مَادُمْتُ حَيَّا۞ وَيَرَّأُ بِوَالِدَقِي وَلَرْيَجُعَانِي جَبَازًا شَقِيًّا ۞ وَإِلْسَلَاءُ عَلَى ٓ يُؤْمَ وَلِدتَّ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبُوتُ الله عَيَّا ۞ ذَاكِ عِيسَى أَنْ مُرَّيِّدٌ قُولَ ٱلْحَقِّ ٱلَّذِي فِيهِ يَعْتُرُونَ ٥ مَاكَانَ يَقُوأَن يَتَّخِذُ مِن وَلَدِّ سُبَّحَنَهُ وَإِذَا فَضَيَّ أَمْرًا وَ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا إِنَّا أَلَهُ رَبِّ وَرَتُكُمُ إِنَّا فَأَعَبُدُوهُ هَلَذَاصِرَاطُ مُّسَتَقِيمٌ ۞ فَأَخْتَلَفَ ٱلْأَمْرَاكِبُونَ اللَّهِ وَأَبُونَ يَّنِهِمْ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن مَشْهَدِيَوْمِ عَظِيمٍ ۞ أَمِيمْ بِهِمْ و اَبْصِرْيَةُ مَ اَلْوَنَا الْكِنِ الظَّلِالْوَنَ الْيَوْمَ فِي صَلَالِمُ مِينِ ١ AND TO DESCRIPTION OF THE PERSON OF THE PERS

E STEEL IN

بوالديه ولم يكن جباراً عصياً \* وسلام عليه يوم ولد ويوم يموت ويوم يبعث حياً ﴾ دل الكلام السابق على ولادة يحيى، وشبابه، وتربيته، فلما وصل إلى حالة يفهم فيها الخطاب أمره الله أن يأخذ الكتاب بقوة، أي: بجد واجتهاد، وذلك بالإجتهاد في حفظ ألفاظه، وفهم معانيه، والعمل بأوامزه ونواهيه، هذا تمام أخذ الكتاب بقوة، فامتثل أمر ربه، وأقبل على الكتاب، فحفظه وفهمه، وجعل الله فيه من الذِّكَاء والفطنة، ما لا يوجد في غيره، ولهذا قال: ﴿وآتيناه الحكم صبياً﴾ أي: معرفة أحكام الله والحكم بها، وهو في حال صغره وصباه، ﴿و﴾ اتيناه أيضا ﴿حنانا من لدنا﴾ أي: رحمة ورافة، تيسرت بها أموره، وصلحت بها أحواله، واستقامت بها أفعاله.

﴿وركاة﴾ أي: طهارة من الآفات والذنوب، فطهر قلبه وتزكى عقله، وذلك يستضمن زوال الأوصاف المذمومة، والأخلاق الرديثة، وزيادة الأخلاق الحمودة، ولهذا قال: ﴿وكان تقياً﴾ أي: فاعلاً للمأمور، تاركاً للمحظور، ومن كان مؤمناً تقياً كان لله ولياً، وكان من أهل الجنة التي أعدت للمتقين، وحصل له من الشواب الدنيوي والأخروي، ما رتبه الله على التقوى.

وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْحَسْرَةِ إِذْ تَقِينَ ٱلأَمْرُّرُومُ رِفِي عَفْلَةٍ وَهُرُلَا فُوْمِنُونَ عَلَيْ ۞ إِنَّا غَنُّ نَرِثُ ٱلْأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا وَ إِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ۞ وَاذَكَّرُ فِٱلْكِنَّبِ إِنْرَهِيمِ لِمُتَّذِكَانَ صِيدِيقًا نَّبِيًّا ۞ إِذْ قَالَ لِإِنْ عِينَأَبْتِ لِرَمَّةُهُدُ مَا لَايُسْمَعُ وَلَا يُجِهُرُ وَلَا يُغْنِي عَنكَ شَيْعًا ۞ يَتَأْبَتِ رِيْعَبِينَ وَيَسْتَعَمُ وَوَيَبِينِونَ يَعِينَ مَا مُنْ يَالْمِنَ عَلَيْهِ مِنْ مَا مُنْ الْمُؤْنِ إِنْ مَنْ جَامَانِ مِنَ الْمِنْ إِمَّا الْرَيَّانِ لَكُنْ فَالْفَاعِينَ أَهْدِكُ مِيرَاطاً مِدَكَاهِ مَا مَنْ مَنْ مُنْ مُنْ الْفَرْضِ اللَّهِ مِنْ الْفَاعِدِينَ مِنْ الْفَرْدِ سَوِيًا ۞ يَتَأْبُتِ لَانَعَبْ وَالشَّيْطَانَّ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ الزَّفْنِ عَصِيتًا ﴿ يَنَأَبُتِ إِنَّ أَخَافُ أَن يُمْشَكَ عَذَاكُ مِنَ الرَّهُنِ فَتَكُونَ لِلشِّيْطَانِ وَلِيًّا ۞ قَالَ أَرْاَغِثُ أَنْتَ عَنْ ءَالِهَتِي يَنَإِزُهِينَّهُ لِهِن لَوْمَنتَ وَلَوْجُمُنَكَ وَالْفِصُونِ مَلِيًا ۞ قَالَ سَلَمُ عَلَيْكً سَأَمْ تَغَفِي لَكَ رَبِي ۖ إِنَّهُ كَاكِ مِ حَفِينًا ۞ وَأَعْيَزِلُكُمْ وَمَالَتُنْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَأَدْعُواُرَيِّ عَسَيَّ ٱلْآأَكُونَ مِدُعَلَءِ رَبِي شَقِيًّا ۞ فَلَا ٱغْتَرَفُّكُمْ وَمَا يَبُّدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَهَبْنَا ٱلْهُ إِسْحَقَ وَيَعْ قُوبُّ وَكُلَّاجَعَلْنَا بَيْنَا ۞ وَوَهَبْنَا لَمُ مُنِن زَّحْيَنَا وَيَحَمُّلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقِ عَلِيًّا ۞ وَأَذَكُّرُ فِ ٱلْكِتَبِ مُوسَقَّ إِنَّهُ كَانَ عُقِلَصَا وَكَانَ رَسُولًا بَيْتَ ا ﴿ 

لم يكن عاقاً، ولا مسيئاً إلى أبويه، بل كان محسناً إليهما بالقول والفعل.

﴿ولم يكن حباراً عصياً ﴾ أي: لم يكن متجبراً متكبراً عن عبادة الله، ولا مترفعاً على عباد الله، ولا على والديه، بل كان متواضعاً، متذللاً، مطيعاً، أواباً لله على الدوام، فجمع بين القيام بحق الله، وحق خلقه، ولهذا حصلت له السلامة من الله، في جميع أحواله، مبادئها وعواقبها، فلهذا قال: ﴿وَسَلَّامَ عليه يوم ولد ويوم يموت ويوم يبعث حيا﴾ وذلك يقتضى سلامته من الشيطان، والشر، والعقاب في هذه الأحوال الثلاثة وما بينها، وأنه سالم من النار والأهوال، ومن أهل دار السلام، فصلوات الله وسلامه عليه وعلى والده وعلى سائر المرسلين، وجعلنا الله من أتباعهم، إنه جواد كريم.

(17 - 17) ﴿ وَاذْكُر فِي الْكَتَابِ
مريم إِذِ انتبلت من أهلها مكاناً
شرقياً \* فاتخلت من دونهم حجاباً
فأرسلنا إليها روحنا فتمثل لها بشراً
سوياً \* قالت إني أعوذ بالرّحن منك
إن كنت تقياً \* قال إنما أنا رسول ربك
لأهب لك غلاماً زكياً \* قالت أنى
يكون لي علام ولم يمسسني بشر ولم أك
بغياً \* قال كذلك قال ربك هو على
بغياً \* قال كذلك قال ربك هو على
أمراً مقضياً \* لما ذكر قصة زكريا
ويجيى، وكانت من الآيات العجبة،

انتقل منها إلى ما هو أعجب منها، تدريجاً من الأدنى إلى الأعلى فقال: ﴿وادكر في الكتاب؛ الكريم ﴿مريم﴾ عليها السلام، وهذا من أعظم فضائلها، أن تذكر في الكتاب العظيم، الذي يتلوه السلمون في مشارق الأرض ومغاربها، تذكر فيه بأحسن الذكر، وأفضل الثناء، جزاء لعملها الفاضل، وسعيها الكامل، أي: واذكر في الكتاب مريم، في حالها الحسنة، حين ﴿انتبالت ﴾ أي: تباعدت عن أهلها ﴿مكاناً شرقياً ﴾ أي: ممايلي الشرق عنهم، ﴿فَاتَّخَذْتُ مِن دُونِهُمْ حجابا أي: ستراً ومانعاً، وهذا التباعد منها، واتحاد الحجاب، لتعتزل، وتنفرد بعبادة ربها، وتقنت له في حالة الإخلاص والخضوع والذل لله تعالى، وذلك امتثال منها لقوله تعالى: ﴿وإذ قالت الملائكة يا مريم إن الله اصطفاك وطهرك واصطفاك على نساء العالمين \* يا مريم اقتتى لربك واسجدي واركعي مع الراكعين، وقوله: ﴿فَأُرْسُلْنَا إِلَيْهِا روحنا، وهو: جبريل عليه السلام ﴿فتمثل لها بشرا سوياً ﴾ أي: كاملاً من الرجال، في صورة جيلة، وهيئة حسنة ، لا عيب فيه ولا نقص ، لكونها لا تحتمل رؤيته على ما هو عليه، فلما رأته في هذه الحال، وهي معتزلة عن أهلها، منفردة عن الناس، قد اتخذت الحجاب عن أعز الناس عليها وهم أهلها، خافت أن يكون رجلاً قد تعرض لها بسوء، وطمع فيها، فاعتصمت بربها، واستعادت منه فقالت له: ﴿ إِنِّ أَعُودُ بِالرَّمْنِ مِنْكُ ﴾ أي: ألتجيء به وأعتصم برحمته، أن تنالني بسوء، ﴿إِنْ كُنْتُ تَقْيَا ﴾ أي: إن كنت تخاف الله، وتعمل بتقواه، فاترك التعرض في، فجمعت بين الاعتصام بربها، وبين تخويفه وترهيبه، وأمره بلزوم التقوي، وهي في تلك الحالة الخالية، والشباب، والبعد عن الناس، وهو في ذلك الجمال الباهر، والبشرية

الكاملة السوية، ولم ينطق لها بسوء، أو

يتعرض لها، وإنما ذلك خوف منها،

وهذا أبلغ ما يكون من العفة، والبعد عن الشر وأسبابه. وهذه العفة ... خصوصاً مع اجتماع الدواعي، وعدم المانع من أفضل الأعمال.

ولذلك أثنى الله عليها فقال: ﴿ومريم ابنة عمران التي أحصنت فرجها فنفخنا فيه من روحنا﴾ ﴿والتي أحصنت فرجها فنفخنا فيها من روحنا وجعلناها وابنها آية للعالمين، فأعاضها الله بعفتها، ولداً من آيات الله، ورسولاً من رسله، فلما رأى جبريل منها الروع والخيفة، قال: ﴿إِنَّمَا أَنَّا رَسُولُ رَبُّكُ ﴾ أي: إنما وظيفتي وشغلي تنفيذ رسالة ربي فيك ﴿الأهب لك غلاماً زكياً ﴾ وهذه بشارة عظيمة بالولد وزكائه، فإن الزكاء يستلزم تطهيره من الخصال الذميمة، واتصافه بالخصال الحميدة، فتعجبت من وجود الولد من غير أب، فقالت. ﴿أَنِّي يَكُونَ لِي غَلَامَ وَلَمْ يَمْسَسُنِي بِشُرِّ ولم أك بعياً ﴾ والولد لا يوجد إلا بذلك؟! ا﴿قال كذلك قال ربك هو علي هين ولنجعله آية للناس﴾ تدل على كمال قدرة الله تحالي، وعلى أن الأسباب جميعها، لا تستقل بالتأثير، وإنما تأثيرها بتقدير الله، فيرى عباده خرق العوائد في بعض الأسباب العادية، لئلا يقفوا مع الأسباب، ويقطعوا النظر عن مقدرها ومسببها ﴿ ورحمة منا ﴾ أي: ولنجعله رحمة منا به، وبوالدته، وبالناس.

أما رحمة الله به، فلما خصه الله بوحيه ومن عليه بما من به على أولي العزم، وأما رحمته بوالدته، فلما حصل لها من الفخر، والثناء الحسن، والمنافع العظيمة. وأما رحمته بالناس، فإن أكبر نعمه عليهم، أن بعث فيهم رسولا، يتلو عليهم آياته، ويزكيهم، ويعلمهم ويطيعونه، وتحصل لهم سعادة الدنيا والخرة، ﴿وَكَانُ أَي: وجود عيسى والآخرة، ﴿وَكَانُ أَي: وجود عيسى مقضياً قضاء سابقاً، فلا بد من نفوذ عليه السلام على هذه الحالة ﴿أمراً مقضاء سابقاً، فلا بد من نفوذ عليه السلام في جيها.

﴿۲۲ ـ ۲۲﴾ ﴿فحملته فانتبذت به مكاناً قصياً \* فأجاءها المخاض إلى جذع النخلة قالت يا ليتني مت قبل هذا وكنت نسيا منسيا \* فناداها من تحتها ألاتحزن قدجعل ربك تحتك سرياً \* وهزى إليك بجدع النخلة تساقط عليك رُطباً جنياً \* فكلي واشربي وقرى عيناً فإما ترين من البشر أحدا فقولي إن نذرت للرحمن صوما فلن أكلم اليوم إنسياً ﴾ أي: لما حملت بعيسى عليه السلام، خافت من الفضيحة، فتباعدت عن الناس ﴿مكاناً قصياً ﴾ فلما قرب ولادها، ألجأها المخاض إلى جذع نخلة، فلما اللها وجع الولادة، ووجع الانفراد عن الطعام والشراب، ووجع قلبها من قالة الناس، وخافت عدم صبرها، تمنت أنها ماتت قبل هذا الحادث، وكانت نسياً منسياً فلا تذكر، وهذا التمني بناء على ذلك الزعج، وليس في هذه الأمنية خير لها ولا مصلحة، وإنما الخير والصلحة بتقدير ما حصل، فحيتنذ سكّن الملك روعها وثبّت جأشها وناداها من تحتها، لعله في مكان أنْزل من مكانها، وقال لها: لا تحزني، أي: لا تجزعي ولا تهتمي، ف ﴿قد جعل ربك تحتك سرياً ﴾ أي . نهرأ تشربين منه، ﴿وهزي إليك بجذع النخلة تساقط عليك رطباً جنياً ﴾ أي : طرياً لذيداً نافعاً ﴿فكلي ﴿ من التمر، ﴿واشربي﴾ من النهر ﴿وقري عيناً﴾ بعيسى، فهذا طمأنينتها من جهة السلامة من ألم الولادة، وحصول

المأكل والمشرب والهني.
وأما من جهة قالة الناس، فأمرها
أنها إذا رأت أحداً من البشر، أن تقول
على وجه الإشارة: ﴿إِنِي نذرت للرحمن
صوماً﴾ أي: سكوتاً ﴿فلن أكلم اليوم
إنسياً﴾ أي: لا تخاطبيهم بكلام
لتستريحي من قولهم وكلامهم. وكان
معروفاً عندهم أن السكوت من
العبادات المشروعة، وإنما لم تؤمر
بخطاهم في نفي ذلك عن نفسها لأن

الناس لا يصدقونها، ولا فيه فائدة، وليكون تبرئتها بكلام عيسى في المهد، أعظم شاهد على براءتها، فإن إتيان المرأة بولد من دون زوج، ودعواها أنه من غير أحد، من أكبر الدعاوى، التي لو أقيم عدة من الشهود، لم تصدق بذلك، فجعلت بينة هذا الخارق للعادة، أمراً من جنسه، وهو كلام عيسى في حال صغره جداً، ولهذا قال

﴿ ۲۷ \_ ۳۳﴾ ﴿ فأتت به قومها تحمله قالوايا مريم لقد جئت شيئا فريّاً \* يا أخت هارون ما كان أبوك امرأ سوء وما كانت أمَّك بغيًّا \* فأشارت إليه قالوا كيف نكلم من كان في المهد صبياً \* قال إن عبد الله آتان الكتاب وجعلني نبياً ﴿ وجعلني مباركاً أين ما كنت وأوصال بالصلاة والزكاة ما دمت حياً \* وبرأ بوالدي ولم يجعلني جبَّارا شقيًّا ﴿ والسَّلَّامُ عَلَى يُومُ وَلَدُتُ ويوم أموت ويوم أبعث حياً ﴾ أي: فلما تعلت مريم من نفاسها، أتت بعيسي قومها تحمله، وذلك لعلمها ببراءة نفسها وطهارتها، فأتت غير مبالية ولا مكترثة، فقالوا: ﴿لقد جئت شيئاً فرياً ﴾ أي: عظيماً وخيماً، وأرادوا بذلك البغاء(١)، حاشاها من ذلك، ﴿ يَا أَخِتُ هَارُونَ ﴾ الظاهر، أنه أخ لها حقيقي، فنسبوها إله، وكانوا يسمّون بأسماء الأنبياء، وليس هو هارون بن عمران أخا موسى، لأن بينهما قروناً كثيرة، ﴿مَا كَانَ أَبُوكُ امْرَأُ سوء وما كانت أمك بغياً ﴾ أي: لم يكن أبواك إلا صالحين سالمين من الشر، وخصوصاً هذا الشر، الذي يشيرون إليه، وقصدهم: فكيف كنت على غير وصفهما؟ وأتيت بما لم يأتيا به؟، وذلك أن الذرية \_ في الغالب \_ بعضها من بعض، في الصلاح وضده، فتعجبوا \_ بحسب ما قام بقلوبهم \_ كيف وقع منها، فأشارت لهم إليه، أي: كلموه، وإنما أشارت لذلك، لأنها أمرت عند مخاطبة الناس لها، أن

تقول: ﴿إِنِي نَذَرَت لِلْرَحْن صَوماً فَلْنَ أَكُلُم اليوم إنسياً ﴾ فلما أشارت إليهم بتكليمه، تعجبوا من ذلك وقالوا: ﴿كيف نكلم من كان في المهد صبياً ﴾ لأن ذلك لم تجر به عادة، ولا حصل من أحد في ذلك السن، فحيئذ قال عيسى عليه السلام، وهو في المهد صبي: ﴿إِنِ عبد الله آتاني الكتاب وجعلني نبياً ﴾ فخاطبهم بوضفه بالعبودية، وأنه ليس فيه صفة يستحق بها أن يكون الها، أو ابناً للإله، تعالى الله عن قول النصارى المخالفين لعيسى في قوله ﴿إِنِ عبد الله ﴾ ومدعون موافقته.

وآتاني الكتاب وجعلني نبياً يوتيني الكتب وجعلني نبياً فأخبرهم بأنه عبد لله، وأن الله علمه الكتاب، وجعله من جملة أنبيائه، فهذا فقال، وجعلني مباركا أينما كنت فقال: وجعلني مباركا أينما كنت فالبركة جعلها الله في من تعليم الخير والدعوة إلى الله في أقواله وأفعاله، والتعم به، نالته فكل من جالسه، أو اجتمع به، نالته فكل من جالسه، أو اجتمع به، نالته بركته، وسعد به مصاحه.

وأوصاني بالصلاة والزكاة ما دمت حياً أي: أوصاني بالقيام بحقوقه، التي من أعظمها الصلاة، وحقوق عباده، التي أجلها الزكاة، مدة حياتي، أي فأنا بمتثل لوصية ربي، عامل عليها، منفذ لها، ووصاني أيضاً، أن أبر والدق فأحسن إليها غاية الإحسان، وأقوم بما ينبغي لها، لشرفها وفضلها، ولكونها والدة لها حق الولادة وتوابعها.

ولم يجعلني جباراً أي: متكبراً على الله، مترفعاً على عباده (شقياً في دنياي أو أخراي، فلم يجعلني كذلك بل جعلني مطيعاً له خاضعاً خاشعاً متذللاً، متواضعاً لعباد الله، سعيداً في الدنيا والآخرة، أنا ومن اتبعني، فلما تم له الكمال، ومحامد الخصال قال: (والسلام على يوم

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: البغي، وما في ب يبدو أنه معدل من البغي فصار (البغاء) هو الأقرب المتوافق مع القصة.

ولدت ويوم أموت ويوم أبعث حياً الله : من فضل ربي وكرمه، حصلت لي السلامة يوم ولادتي، ويوم موتي، ويوم بعثي، من الشر والشيطان والعقوبة، وذلك يقتضي سلامته من الأهوال، ودار الفحار، وأنه من أهل دار السلام، فهذه معجزة عظيمة، وبرهان باهر، على أنه رسول الله، وعبد الله حقاً.

﴿٣٤ ٣٦ ﴾ ﴿ذلك عيسى ابن مريم قول الحق الذي فيه يمترون الماما كان لله أن يتخذ من ولد سبحانه إذا قضى أمراً فإنما يقول له كن فيكون \* وإنَّ الله ربي وربِّكم فاعبدوه هذا صراط مستقيم، أي: ذلك الموصوف بتلك الصفات، عيسى ابن مريم، من غير شك ولا مرية، بل قبول الحق وكلام الله، الذي لا أصدق منه قيلاً، ولا أحسن منه حديثاً، فهذا الخبر اليقيني عن عيسي عليه السلام، وما قيل فيه مما يخالف هذا، فإنه مقطوع ببطلانه، وغايته أن يكون شكاً من قائلُه لا علم له به، ولهذا قال: ﴿الذي فيه يمترون ﴿ أَي : يشكون فيمارون بشكهم، ويجادلون بخرصهم، فمن قِـائـل عـنـه: إنـه الله، أو ابـن الله، أو ثالث ثلاثة، تعالى الله عن إفكهم وتقوُّلهم علواً كبيراً، فـ ﴿مَا كَانَ للهُ أَنَّ يتخذمن ولد الله أي: ما ينبغي ولا يليق، لأن ذلك من الأمور المستحيلة، لأنه الغنى الجميد، المالك لجميع المالك، فكيف يتخذ من عباده ومماليكه ولدأ؟! ﴿سبحانه﴾ أي: تنزه وتقدس عن الولد والنقص، ﴿إذا قضى أمراً﴾ أي: من الأمور الصغار والكبار، لم يمتنع عليه ولم يستصعب ﴿فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنَّ فَيَكُونَ﴾ فإذا كان قدره ومشيئته نافذاً في العالم العلوي والسفلي، فكيف يكون له ولد؟! وإذا كان إذا أراد شيئاً قال له: ﴿ كُن فيكون، فكيف يستبعد إيجاده عيسي من غير أب؟! ولهذا أخبر عيسي أنه عبد مربوب كغيره، فقال: ﴿ وإن الله

ربي وربكم﴾ الذي خلقنا، وصورنا، ونفذ فينا تدبيره، وصرفنا تقديره.

﴿فاعبدوه ﴾ أي: أخلصواله العبادة، واجتهدوا في الإنابة، وفي هذا الإقرار بتوحيد الربوبية، وتوحيد الإلهية، والاستدلال بالأول على الشاني، ولهذا قال: ﴿هذا صراط مستقيم ﴾ أي: طريق معتدل، موصل إلى الله، لكونه طريق الرسل وأتباعهم، وما عدا هذا، فإنه من طرق الغي والضلال.

﴿٣٧ ـ ٣٧﴾ ﴿فاختلف الأحراب من بينهم فويل للذين كفروا من مشهد يوم عظيم \* أسمع بهم وأبصر يوم يأتوننا لكن الظالمون اليوم في ضلال مبين، لما بين تعالى حال عيسى ابن مريم الذي لا يُشَكُّ فيها ولا يمتري، أخبسر أن الأحزاب، أي: فرق النضلال، من اليهود والنصاري وغيرهم، على اختلاف طبقاتهم اختلفوا في عيسي عليه السلام، فمن غالٍ فيه وجافٍ، فمنهم من قال: إنه الله، ومنهم من قال: إنه ابن الله ومنهم من قال: إنه ثالث ثلاثة ومنهم من لم يجعله رسولا، بل رماه بأنه ولد يغي كاليهود. وكل هؤلاء أقوالهم باطلة، واراؤهم فاسدة، مبنية على الشِك والعناد، والأدلة الفاسدة، والشبه الكاسدة، وكل هؤلاء مستحقون للوعيد الشديد، ولهذا قال: ﴿فُولِل لَلْذِينَ كَفُرُوا﴾ بالله ورسله وكتبه، ويدخل فيهم اليهود والنصاري، القائلون بعيسي قول الكفر ﴿من مشهد يوم عظيم﴾ أي: مشهد يوم القيامة، الذي يشهده الأولون والأخرون، أهل السماوات وأهل الأرض، الخالق والمخلوق، الممتليء بالزلازل والأهوال، المشتمل على الجزاء بالأعمال، فحينئذ يتبين ما كانوا يخفون ويبدون، وماكانوا يكتمون.

﴿أسمع بهم وأبصر يوم يأتوننا﴾ أي: ما أسمعهم وما أبصرهم في ذلك اليوم! فيقرون بكفرهم وشركهم

وأقوالهم، ويقولون: ﴿ رَبِيا أَبِصَرِنا وسمعنا فارجعنا نعمل صالحاً إنا موقنون ﴿ ففي القيامة، يستيقنون حقيقة ما هم عليه

﴿لَكُن الطَّالُونَ اليُّومِ فِي ضَلَّال مبين، وليس لهم عنذر في هذا الضلال، لأنهم بين معاند ضال على بصيرة، عارف بالحق صادف عنه، وبين ضال عن طريق الحق، متمكن من معرفة الحق والصواب، ولكنه راض بضلاله وما هو عليه من سوء أعماله، غير ساع في معرفة الحق من الباطل، وتأمل كيف قال: ﴿فُويِلُ لِللَّذِينَ كفروا﴾ بعد قوله ﴿فاختلف الأحزاب من بينهم، ولم يقل «فويل لهم» ليعود التضمير إلى الأحراب، لأن من الأحزاب المختلفين، طائفة أصابت الصواب، ووافقت الحق، فقالت في عيسى: "إنه عبد الله ورسوله" فآمنوا به، واتبعوه، فهؤلاء مؤمنون، غير داخلين في هذا الوعيد، فلهذا خص الله بالوعيد الكافرين.

﴿٢٩ ـ ٤٠) ﴿ وأندر هـم يـوم الحسرة إذ قضى الأمر وهم في غفلة وهم لا يؤمنون \* إنانحن نرث الأرض ومن عليهاوإلينا يرجعون، الإنذار هو : الإعلام بالمخوف على وجه الترهيب، والإخبار بصفاته، وأحق ما ينذر به ويخوف به العباد، يوم الحسرة حين يقضى الأمر، فيجمع الأولون والاخرون في موقف واحد، ويسألون عن أعمالهم، فمن آمن بالله، واتبع رسله، سعد سعادة لا يشقى بعدها، ومن لم يؤمن بالله ويتبع رسله شَقِي شقاوة لا سعادة(١) بعدها، وخسر نفسه وأهله، فحينتذ يتحسر، ويندم ندامة تتقطع منها القلوب، وتنصدع منها الأفئدة، وأي: حسرة أعظم من فوات رضا الله وجنته، واستحقاق سخطه والنار، على وجه لا يتمكن من الرجوع ليستأنف العمل، ولا سبيل له إلى تغيير حاله بالعود إلى الدنيا؟! فهذا قدامهم، والحال أنهم في الدنيا في

غفلة عن هذا الأمر العظيم لا يخطر يقلوبهم، ولو خطر فعلى سبيل الغفلة، قد عمتهم الغفلة، وشملتهم السكرة، فهم لا يؤمنون بالله، ولا يتبعون رسله، قد ألهتهم دنياهم، وحالت بينهم وبين الإيمان شهواتهم المنقضية الفانية، فالدنيا وما فيها، من أولها إلى عنها، وسيرت الله الأرض ومن عنها، ويرجعهم إليه، فيجازيهم بما عملوا فيها، وما خسروا فيها أو ربحوا، فمن فعل خيراً فليحمد الله، ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه.

﴿٤١﴾ ٥٠ ﴿ وَأَذْكُرُ فِي الْكِتَابِ إبراهيم إنه كان صديقاً نبيا \* إذ قال لأبيه يا أبت لم تعبد ما لا يسمع ولا يبصر ولا يغنى عنك شيئاً \* يا أبت إني قد جاءن من العلم ما لم يأتك فاتبعني أهدك صراطاً سوياً \* يا أبت لا تعبد الشيطان إن الشيطان كان للرحمن عصياً \* يا أبت إن أخاف أن يمسك عذاب من الرحمن فتكون للشيطان ولياً \* قال أراغب أنت عن الهتي يا إبراهيم لئن لم تنته لأرجمنك واهبرن ملياً \* قال سلام عليك سأستغفر لك ربي إنه كان بي حفياً \* وأعتزلكم وما تدعون من دون الله وأدعو ربي عسى ألا أكون بدعاء ربي شقياً \* فلما اعتزلهم وما يعبدون من دون الله وهبنا له إسحاق ويعقوب وكلا جعلنا نبيا \* ووهبنا لهم من رحمتنا وجعلنا لهم لسان صدق علياً ﴿ أَجِلَ الكتب وأفضلها وأعلاها، هذا الكتاب المبين، والذكر الحكيم، فإن ذُكِرَ فيه الأخبار، كانت أصدق الأخسار وأحقها، وإن ذُكِرَ فيه الأمر والنهي، كانت أجل الأوامر والنواهي، وأعدلها وأقسطها، وإن ذكر فيه الجزاء والوعد والوعيد، كان أصدق الأنباء وأحقها وأدلها على الحكمة والعدل والفضل، وإن دكر فيه الأنبياء والمرسلون، كان المذكور فيه أكمل من غيره وأفضل، ولهذا كثيراً ما يبدىء ويعيد في قصص الأنبياء، الذين فضلهم على غيرهم،

ورفع قدرهم، وأعلى أمرهم، بسبب ما قاموا به، من عبادة الله وعبته، والإنابة إليه، والقيام بحقوقه، وحقوق على ذلك، والمقامات الفاخرة، والمنازل العالية، فذكر الله في هذه السورة جلة من الأنبياء، يأمر الله رسوله أن يذكرهم إظهار الثناء على الله وعليهم، وبيان فضله وإحسانه وعيم، والاقتداء بهم، فقال: وعبتهم، والاقتداء بهم، فقال: وعبتهم، والاقتداء بهم، فقال: وعبيما أبع الميمان بهم صديقاً نبياً جمع الله له بين الصديقية والنبوة.

فالصديق: كثير الصدق، فهو الصادق في أقواله وأفعاله وأحواله، المصدق بكل ما أمر بالتصديق به، وذلك يستلزم العلم العظيم الواصل إلى القلب، المؤثر فيه، الموجب لليقين، والعمل الصالح الكامل، وإبراهيم عليه السلام، هو أفضل الأنبياء كلهم بعد محمد ﷺ ، وهو الأب الثالث للطوائف الفاضلة، وهو الذي جعل الله في ذريته النبوة والكتاب، وهو الذي دعا الخلق إلى الله، وصبر على ما ناله من العذاب العظيم، فدعا القريب والبعيد، واجتهد في دعوة أبيه مهما أمكنه، وذكر الله مراجعته إياه، فقال: ﴿إِذْ قَالَ لَأَبِيهِ ﴾ مهجناً له عبادة الأوثان: ﴿ يَا أَبِتُ لَم تَعْبِدُ مَا لا يسمع ولا يبصر ولا يغني عنك شيئًا ﴾ أي: لم تعبد أصناماً، ناقصة في ذاتها، وفي أفعالها، فلا تسمع، ولا تبصر، ولا تملك لعابدها نفعاً ولا ضراً، بل لا تملك لأنفسها شيئاً من النفع، ولا تقدر على شنيء من الدفع، فهذا برهان جلي دال على أن عبادة الناقص في ذاته وأفعاله مستقبح عقلاً وشرعاً . ودُل بتنبيهه وإشارته، أن الذي يجب ويحسن عبادة من له الكمال، الذي لا ينال العباد نعمة إلا منه، ولا يدفع عنهم نقمة إلا هو، وهو الله تعالى.

الهم معدم إلى قد جاءن من العلم ما للهم أيت إن قد جاءن من العلم ما للهمأتك أي: يما أبست لا تحقرن وتقول: إن إبنك، وإن عندك ما ليس

وَتَلَدَيْتُكُونِ جَانِي ٱلطُّورِ ٱلْأَيْمَ وَقَرَّبْنَهُ يَجِيًّا ۞ وَوَهَبْنَالُهُ ون رَّخَيْنَا أَخَاهُ هَلُرُونَ نِينًا ۞ وَأَذَّكُرُ فِي الْكِنْبِ إِسْمَاعِيلٌ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وُكَانَ رَسُولًا نِّينًّا ۞ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْ لَهُ. بِٱلصَّلَاقِ وَٱلزَّكَوْقِ وَكَانَ عِندَ رَبِّهِ عِنْ صَٰتِيًّا ﴿ وَٱذْكَرُ فِي ٱلْكِنْبِ إِدْرِيشَ إِنَّهُ كَانَصِدِيقًا نَبِيًّا ۞ وَدَفَعْنَهُ مَكَانًا عَلِيًّا ۞ أُوَلَٰلِيكَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ مِقِنَ ٱلنِّينِينَ مِن ذُرِّيَّةِ ءَادَمَ وَمِّنَّ حَمَلْنَامَعَ فُحِ وَمِن ذُرِيَّةَ إِثْرَهِيمِرَ وَإِسْرَاءَ مِنْ وَحِثَنَ هَدَيْنَا وَأَجْتَيْنَا إِذَا أَنْتَا كَا عَلِيْهِمْ ءَ إِنْكَ ٱلرَّمَٰ إِنْ خَرُّوا شَعِّدًا وَيُكِيّا ۞ ﴿ فَلَفَ مِنْ بَعْدِيمْ خَلْفُ أَصْاعُوا ٱلصَّاؤَةَ وَأَنْبَعُواْ ٱلشَّهَوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقُوْنَ غَيَّا۞ إِلَّا مَنَ تَابَ وَءَامَنَ وَعِيلَ صَلِيحًا فَأُولَيِّكَ يَمْخُ لُونَ ٱلْحَنَّةَ وَلَا يُظَلِّمُونَ شَيْعًا ۞ جَنَّاتِ عَدْنِ ٱلَّتِي وَعَدَالْزَحْنَ عِيَّادَهُ بِٱلْغَيْبُ إِنَّفَكَانَ وَعَدُهُ مَأْلِيًّا ۞ لَايَسْمَعُونَ فِيهَالْغُوَّا إِلَّاسَلَمَّا ﴿ وَلَهُمْ رِزْقَهُمْ فِيهَا بُحَكَرَةً وَعَيْشِيًّا ۞ تِلْكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلِّتِي فُرِرِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَن كَانَ تَقِيًّا ﴿ وَمَا نَتَنَزَّلُ إِلَّا بِأَمْرِ رَيْكَ لَهُ مَابَيْنَ أَيْدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَنْنَ ذَلِكُ وَمَا كَانَ زُبُكَ نَسِيًّا ۞ PARAGE TO BEEFE

N SECTION

عندي، بل قد أعطاني الله من العلم ما لم يعطك، والمقصود من هذا قوله: «فاتبعني أهدك صراطاً سوياً» أي: مستقيماً معتدلاً، وهو: عبادة الله وحده لا شريك له، وطاعته في جميع الأحوال، وفي هذا من لطف الخطاب ولينه ما لا يخفى، فإنه لم يقل: «يا أبت أنا عالم، وأنت جاهل» أو: «ليس عندك من العلم شيء»، وإنما أتى عندك من العلم شيء»، وإنما أتى بصيغة تقتضي أن عندي وعندك علماً، وأن الذي وصل إلى لم يصل إليك ولم يأتك، فينبغي لك أن تتبع الحجة وتنقاد لها.

﴿ يَا أَبِتَ لَا تَعْبِدُ الشَّيْطَانَ ﴾ لأن من عبد غير الله فقد عبد الشيطان، كما قال تعالى: ﴿ أَلَمُ أَعْهِدُ إِلَيْكُمْ يَا بِنِي آدم أَنْ لا تعبدوا الشيطان إنه لكم عدو مين ﴾.

﴿إِن الشيطان كان للرحمن عصياً ﴾ فمن اتبع خطواته، فقد اتخذه ولياً وكان عاصياً لله بمنزلة الشيطان. وفي ذكر إضافة العصيان إلى اسم الرحمن، إشارة رحمة الله، وتغلق عليه أبوابها، كما أن المعاعة أكبر الأسباب لنيل رحمته، ولهذا قال: ﴿يا أبت إِنْ أَخاف أن يسب يمسك عذاب من الرحمن أي: بسب يمسك عذاب من الرحمن أي: بسب إصرارك على الكفر، وتماديك في الطغيان فتكون للشيطان وليا ﴾ أي: في الدنيا والآخرة، فتنزل بمنازله

A CHARLES A CONTROL OF THE PARTY OF THE PART رَّبُ ٱلسَّكُونِ وَٱلْأَرْضِ وَمَايِنْهُمَا فَأَعِيدُهُ وَأَصْطَيرِ لِعِلَدَيَةٍ. هَلْ تَعَنَامُ لُهُ سَيَعَيًّا ۞ وَيَتَقُولُ ٱلْإِنسَانُ أَوْنَاهَامِتُ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيًّا ۞ أَوَلَا يَذْكُرُ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَكُ مِن قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَيِّنًا ۞ فَوَزَيْكَ لَنَحْشُرَفُهُمْ وَٱلشَّيْطِينَ ثُمَّ لَلْتُعْرَفُهُمْ حَوْلَ جَهَنَّمَ حِثِينًا ۞ ثُرَّلَهُ زِعَنَّ مِن كُلِّ شِيعَاةٍ أَيْهُمْ أَشَدُّعَلَى ٱلرِّخَلِي عِيبًا ۞ ثُرُلَعَنْ أَعْلَمُ بِٱلَّذِينَ هُرَأَوْلَىٰ بِهَاصِيلِيًّا ۞ وَإِن مِّنكُمْ إِلَّا وَارِدُهُمَّا كَانَ عَلَىٰ رَيْكَ حَتْمًا مَّقْضِيًّا ۞ ثُرَّنُتَهِي ٱلَّذِيرَ ٱلْقَوَا وَّنَكَذَرُ ٱلظَّلِلِينَ فِيهَا جِينًا ۞ وَإِذَا تُتَلَىٰ عَلِيْهِمُ ءَايَنَتُنَا يَهِنَنْتِ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَيُّ ٱلْفَرِيقَيْنِ خَيْرٌ مَّقَامًا وَأَحْسَنُ نَدِيًّا ۞ وَكُو أَهْلَكَ مَا تَبْلَهُم مِن قَرْنٍ هُمْ أَخَسَنُ أَنْشًا وَرِهُ يَا ۞ قُلِّ مَن كَانَ فِي الضَّلَالَةِ فَلْيَتَمَّدُ ذَلَهُ ٱلرَّحِّلُ مِنَا حَجِّ إِذَا رَأُوْا المَايُوعَدُونَ إِمَّا ٱلْعَذَابَ وَإِمَّا ٱلسَّاعَةَ فَسَيَعَامُونَ مَنْ هُوَشَرُّ مُّكَانًا وَأَضْعَفُ جُندًا ۞ وَيَزِيدُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ٱهْتَدُواْهُدًىُّ وَٱلْلِقِينَاتُ ٱلْمَلِلِحَتُ خَيْرُعِندَ رَبِكَ قُوَابَ اوَخَيْرُمَرَةًا ۞

الذميمة، وترتع في مراتعه الوخيمة، فتدرج الخليل عليه السلام بدعوة أبيه، بالأسهل فالأسهل، فأخبره بعلمه، وأن ذلك موجب لاتباعك إياي، وأنك إن أطعتني، اهتديت إلى صراط مستقيم، ثم نهاه عن عبادة السيطان، وأخبره بما فيها من المضار، ثم حذره عقاب الله ونقمته إن أقام على حاله، وأنه يكون وليا للشيطان، فلم ينجع هذا الدعاء بذلك الشقيُّ، وأجاب بجواب جاهل وقال: ﴿ أَراغِبِ أَنت عن آلهتي يا إبراهيم فتبجح بآلهته [التي هي] (١) من الحجر والأصنام، ولام إبراهيم عن رغبته عنها، وهذا من الجهل المفرط، والكفر الوخيم، يتمدح بعبادة الأوثان، ويدعو إليها.

ولئن لم تنته أي: عن شتم آلهتي، ودعوتي إلى عبادة الله ولأرجنك أي: قتلا بالحجارة (واهجري ملياً في أي تكلمني زماناً طويلاً، فأجابه الخليل جواب عباد الرحمن عند خطاب الجاهلين، ولم يشتمه، بل صبر، ولم يقابل أباه بما يكره، وقال: (سلام عليك أي: ستسلم من خطابي إياك بالشتم والسب وبما تكره، (سأستففر بالك ربي إنه كان بي حفياً في أي: لا أزال

أدعو الله لك بالهداية والمغفرة، بأن يهديك للإسلام، الذي تحصل به المغفرة، ف ﴿إنه كان بي حفياً﴾ أي: رحيماً رؤوفاً بحالي، معنياً بي، فلم يزل يستغفر الله له رجاء أن يهديه الله، فلما تبين له أنه عدو الله، وأنه لا يفيد فيه شيئاً، ترك الاستغفار له، وتبرأ منه

وقد أمرنا الله باتباع ملة إبراهيم، فمن اتباع ملته، سلوك طريقه في الدعوة إلى الله، بطريق العلم والحكمة واللين والسهولة، والانتقال من مرتبة إلى مرتبة (١)، والصبر على ذلك، وعدم السامة منه، والصبر على ما ينال الداعي من أذى الجلق بالقول والفعل، ومقابلة ذلك بالصفح والعفو، بل بالإحسان القولى والفعلى

فلما أيس من قومه وآبيه قال: ﴿وَأَعْتَرُلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِنْ دُونَ اللَّهُ أي: أنتم وأصنامكم ﴿وأدعوري﴾ وهذا شامل لدعاء العبادة، ودعاء المسألة ﴿عسى أن لا أكون بدعاء ربي شقياً ﴾ أي: عسى الله أن يسعدني بإجابة دعائي، وقبول أعمالي، وهذه وظيفة من أيس بمن دعاهم، فاتبعوا أهواءهم، فلم تنجع فيهم المواعظ، فأصروا في طغياهم يعمهون، أن يشتغل بإصلاح نفسه، ويرجو القبول من ربه، ويعتزل الشر وأهله، ولما كان مفارقة الإنسان لوطنه ومألفه وأهله وقومه، من أشق شيء على النفس، لأمور كثيرة معروفة، ومنها انفراده عمن يتعزز بهم ويتكثر، وكان من ترك شيئًا لله عوضه الله خيراً منه، واعتزل إبراهيم قومه، قال الله في حقه: ﴿ فَلَمَا اعْتَزَلُهُمْ وَمَا يُعْبِدُونَ مِنْ دُونَ اللهِ وهبنا له إسحاق ويعقوب وكلا ﴾ من إسحق ويعقوب وجعلنا نبيأك فحصل له هبة هؤلاء الصالحين (٣) المرسلين إلى الناس، الذين خصهم الله بوحيه، واختارهم لرسالته، واصطفاهم من العالمين.

﴿ ووهبنا لهم ﴾ أي: لإبراهيم وابنيه ومن رحمتنا، وهذا يشمل جميع ما وهب الله لهم من الرحمة، من العلوم النافعة، والأعمال الصالحة، والذرية الكثيرة المنتشرة، الذين قد كثر فيهم الأنبياء والصالحون، ﴿وجعلنا لهم لسيان صدق علياً ﴾ وهذا أيضاً من الرحمة التي وهبها لهم، لأن الله وعد كل محسن، أن ينشر له ثناء صادقاً بحسب إحسانه، وهؤلاء من أئمة المحسنين، فنشر الله الثناء الحسن الصادق غير الكاذب، العالي غير الخفي، فذكرهم ملأ الخافقين، والثناء عليهم ومحبتهم، امتلأت بها القلوب، وفاضت به الألسنة ، فصاروا قدوة للمقتدين، وأئمة للمهتدين، ولا تزال أذكارهم في سائر العصور، متجددة، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء، والله دو الفضل العظيم.

﴿٥١ - ٥٣﴾ ﴿واذكر في الكتاب موسى إنه كان مخلصاً وكان رسولا نبياً \* وناديناه من جانب الطور الأيمن وقربناه نجياً \* ووهبنا له من رحمتنا أخاه هارون نبياً ﴾ أي: واذكر في هذا القران العظيم موسى بن عمران، على وجه التبجيل له والتعظيم، والتعريف بمقامه الكريم، وأخلاقه الكاملة، ﴿إِنَّهُ كَانَ مُخْلَصًا ﴾ قرىء بفتح اللام، على معنى أن الله تعالى احتاره واستخلصه، واصطفاه على العالمين. وقرىء بكسرها، على معنى أنه مخلص لله تعالى، في حميع أعماله، وأقواله، ونياته، فوصفه الإخلاص في جميع أحواله، والمعنيان متلازمان، فإن الله أخلصه لإخلاصه، وإخلاصه موجب لاستخلاصه، وأجل حالة يوصف بها العبد، الإخلاص منه، والاستخلاص من ربه، ﴿وَكَانَ رَسُولاً نبياً ﴾ أي: جمع الله له بين الرسالة والنبوة، فالرسالة تقتضي تبليغ كلام المرسل، وتبليغ جميع ما جاء به من

<sup>(</sup>۱) زیادة من هامش ب.

<sup>(</sup>۲) في ب: من رتبة إلى رتبة.

<sup>(</sup>٣) في ب: فحصل له ولهؤلاء الصالحين.

الشرع، دقه وجله. والنبوة تقتضي إيحاء الله إليه وتخصيصه بإنزال الوحي إليه، فالنبوة بينه وبين ربه، والرسالة بينه وبين الخلق، بل خصه الله من أنواع الوحي، بأجل أنواعه وأفضلها، وهو: تكليمه تعالى وتقريبه مناجياً لله تعالى، وبهذا اختص من بين الأنبياء، بأنه كليم الرحمن، ولمهذا قال: ﴿وناديناه من جانب الطور الأيمن﴾ أي: الأيمن من موسى في وقت مسيره، أو الأيمن: أي: الأبرك من الْيُمْن والبركة. ويدل على هذا المعنى قوله تعالى: ﴿أَنْ بُورِكُ مِنْ فِي النَّارِ ومن حولها﴾ **﴿وقربناه نجيا**﴾ والفرق بين النداء والنجاء، أن النداء هو الصوت الرفيع، والنجاء ما دون ذلك، وفى هذه إثبات الكلام لله تعالى وأنواعه، من النداء، والنجاء، كما هو مذهب أهل السنة والجماعة، خلافاً لمن أنكر ذلك، من الجهمية، والمعتزلة، ومن نحا نحوهم .

وقوله: ﴿ووهبنا له من رحمتنا أخاه هارون نبياً هذا من أكبر فضائل موسى وإحسانه، ونصحه لأحيه هارون، أنه سأل ربه أن يشركه في أمره، وأن يجعله رسولاً مثله، فاستجاب الله له ذلك، ووهب له من رحمته أخاه هارون نبياً. فنبوة هارون نبياً. فنبوة هارون فساعده على أمره، وأعانه عليه.

﴿ ٤٥ ـ ٥٥ ﴾ ﴿ واذكر في الكتاب اسماعيل إنه كان صادق الوحد وكان رسولاً نبياً \* وكان يأمر أهله بالصلاة والزكاة وكان عند ربه مرضياً ﴾ أي: واذكر في القرآن الكريم، هذا النبي العظيم، الذي خرج منه الشعب العربي، أفضل الشعوب وأجلها، الذي منه ميد ولد آدم.

﴿إِنَّهُ كَانَ صَادَقَ النَّوَعَدَ ﴾ أي: لا يعد وعداً إلا وفي به، وهذا شامل

للوعد الذي يعقده مع الله أو مع العباد، ولهذا لما وعد من نفسه الصبر على ذبح أبيه [له] (١) وقال: ﴿ستجدن إن شاء الله من الصابرين ﴾ وق بذلك ومكن أباه من الذبح، الذي هو أكبر مصيبة تصيب الإنسان، ثم وصفه بالرسالة والنبوة، التي [هي] أكبر منن الله على عبده، وأهلها (١) من الطبقة العليا من الحلق.

وكان يأمر أهله بالصلاة والزكاة الى كان مقيماً لأمر الله على أهله، فيأمرهم بالصلاة المتضمنة للإحسان للمعبود، وبالزكاة المتضمنة للإحسان إلى العبيد، فكمل نفسه، وكمل غيره، وخصوصاً أخص الناس عنده وهم أهله، لأنهم أحق بدعوته من غيرهم

و و كان عند ربه مرضياً و ذلك بسبب امتثاله لمراضي ربه واجتهاده فيما يرضيه، ارتضاه الله وجعله من خواص عباده وأولياته المقربين، فرضي الله عنه، ورضي [هو]عنربه.

(07 - 07) (واذكر في الكتاب إدريس إنه كان صديقاً نبياً \* ورفعناه مكاناً علياً \* أي: اذكر في الكتب (٢٢) على وجه التعظيم والإجلال، والوصف بصفات الكمال (إدريس إنه كان صديقاً نبياً \* جع الله له بين الصديقية، الجامعة للتصديق التام، والعلم الكامل، واليقين الثابت، والعمل الصائح، وبين اصطفائه لوحيه، واختياره لرسالته، (ورفعناه مكاناً علياً \* أي: رفع الله ذكره في العالمين، ومنزلته بين القربين، فكان عالى المنزلة.

﴿ ٥٨﴾ ﴿ أُولَئُكُ اللَّهِينَ أَنْعُمُ اللهُ عليهم من النبيين من ذرية آدم و محن حملنا مع نوح ومن ذرية إبراهيم وإسرائيل و ممن هدينا واجتبينا إذا تتل عليهم آيات الرحمن خروا سيحداً وبكياً ﴾ لا ذكر هؤلاء الأنبياء المكرمين،

وخواص الرسلين، وذكر فضائلهم ومراتبهم قال: ﴿أُ**ولَّتُكُ الَّذِينَ أَنْعُمُ اللهُ** عليهم من النبيين ﴾. أي: أنعم الله عليهم نعمة لا تلحق، ومِنَّة لا تسبق، من النبوة والرسالة، وهم الذين أمرنا أن ندعو الله أن يهدينا صراط الذين أنعمت عليهم، وأن من أطاع الله، كان ﴿مع الذين أنعم الله عليهم، من النبيين﴾ الآية. وأن بعضهم ﴿من ذرية آدم ومحن حملنا مع نوح﴾ أي: من ذريته ﴿ومن ذرية إبراهيم وإسرائيل ﴿ فهذه خير بيوت العالم، اصطفاهم الله، واختارهم، واجتباهم، وكان حالهم عند تلاوة أيات الرحمن عليهم، المتضمنة للإخبار بالغيوب وصفات علام الغيوب، والإخبار باليوم الآخر، والوعد والوعيد.

﴿حروا سجداً وبكياً ﴾ أي: خضعوا لآيات الله، وخشعوا لها، وأثرت في قلوبهم من الإيمان والرغبة والرهبة، ما أوجب لهم البكاء والإنابة، والسجود لربهم، ولم يكونوا من الذين إذا سمعوا آيات الله خروا عليها صماً وعمياناً.

وفي إضافة الآيات إلى اسمه والرحن دلالة على أن آياته، من رحمته بعباده وإحسانه إليهم، حيث هداهم بها إلى الحق، وبصرهم من العمى، وأنقذهم من الضلالة، وعلمهم من الجهالة.

\$90 - 77 \$ وفخلف من بعدهم خلف أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات فسوف يلقون غيا \* إلا من تاب وآمن وعمل صالحاً فأولئك يدخلون الجنة ولا يظلمون شيئاً \* جنات عدن التي وعد الرحمن عباده بالغيب إنه كان وعده مأتياً \* لا يسمعون فيها لغواً إلا سلاماً ولهم رزقهم فيها بكرة وعشياً \* تلك الجنة التي تورث من عبادنا من كان تقياً \* لا تعالى هؤلاء الأنبياء تقياً \* لا تعالى هؤلاء الأنبياء

<sup>(</sup>۱) . زیادة من هامش ب.

<sup>(</sup>۲) في ب: وجعله.

<sup>(</sup>٣) في ب: في الكتاب.

المخلصون(١) المتبعون لمراضي ربهم، المنيبون إليه، ذكر من أتى بعدهم، وبدُّلوا ما أمرُوا به، وأنه خلف من بعدهم خلف، رجعوا إلى الخلف والوراء، فأضاعوا الصلاة التي أمروا بالمحافظة عليها وإقامتها، فتهاونوا بها وضيعوها، وإذا ضيعوا الصلاة التي هي عماد الدين، وميزان الإيمان والإخلاص لرب العالمين، التي هي آكد الأعمال، وأفضل الخصال، كانوا لما سواها من دينهم أضيع، وله أرفض، والسبب الداعي لذلك، أنهم أتبعوا شهوات أنفسهم وإراداتها فصارت هممهم منصرفة إليها، مقدمة لها على حقوق الله، فنشأ من ذلك التضييع لحقوقه، والإقبال على شهوات أنفسهم، مهما لاحت لهم حصلوها، وعلى أي: وجه اتفقت تناولوها.

﴿ فسوف يلقون غياً ﴾ أي: عذاباً مضاعفاً شديداً، ثم استثنى تعالى فقال: ﴿إِلَّا مِن تِبَابِ﴾ عِن الشرك والبدع والمعاصي، فأقلع عنها وندم عليها، وعزم عزماً جبازماً أن لا يعاودها، ﴿وآمن﴾ بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، ﴿وعمل صالحاً﴾ وهو العمل الذي شرعه الله على ألسنة رسله، إذا قصد به وجهه، ﴿فَأُولِئُكُ الذِّينِ جَمِعُوا بِينِ التَّوبِهُ والإيمان، والعمل الصالح، ﴿يدخلون الجنة﴾ المشتملة على النعيم المقيم، والعيش السليم، وجوار الرب الكريم، ﴿ولا يظلمون شيئاً ﴾ من أعمالهم، بل يجدونها كاملة، موفرة أجورها، مضاعفاً عددها.

ثم ذكر أن الجنة التي وعدهم بدخولها، ليست كسائر الجنات، وإنما هي جنات عدن، أي: جنات إقامة، لا ظعن فيها، ولا حِولَ ولا زوال، وذلك لسعتها، وكثرة ما فيها من الخيرات والسرور، والبهجة والحبور. ﴿ التي وعد الرحمن عباده بالغيب﴾ أي: التي وعدها الرحمن، أضافها إلى

اسمه ﴿الرحمنِ لأنها فيها من الرحمة والإحسان، ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب [بشر]. وسماها تعالى رجمته، فقال: ﴿وأما الذين ابيضت وجوههم ففي رحمة الله هم فيها خالدون﴾. وأيضاً ففي إضافتها إلى رحمته، ما يدل على استمرار سرورها، وأنها باقية ببقاء رحمته، التي هي أثرها وموجبها، والعباد في هذه الآية، المراد: عباد إلهيته، الذين عبدوه، والتزموا شرائعه، فصارت العبودية وصفاً لهم كقوله: ﴿وعباد الرحمن، ونحوه، بخلاف عباده المماليك فقط، الذين لم يعبدوه، فهؤلاء وإن كانوا عبيداً لربوبيته، لأنه خلقهم ورزقهم ودبرهم، فليسوا داخلين في عبيد إلهيته العبودية الاختيارية، التي يمدح صاحبها، وإنما عبوديتهم عبودية اضطرار، لا مدح

لهم فيها.
وقوله: ﴿بالغيب﴾ يحتمل أن تكون متعلقة بـ ﴿وعد الرحمن﴾ فيكون المعنى على هذا، أن الله وعدهم إياها وعدا غائباً، لم يشاهدوه ولم يروه، فآمنوا سعيها، وصدقوا غيبها، وسعوا لها سعيها، مع أنهم لم يروها، فكيف لو رأوها، لكانوا أشد لها طلباً، وأعظم فيها رغبة، وأكثر لها سعياً، ويكون في هذا، مدح لهم بإيمانهم بالغيب، الذي

راوها الكانوا اشد لها طلبا، واعظم فيها رغبة، وأكثر لها سعيا، ويكون في هذا، ملح لهم بإيمانهم بالغيب، الذي هو الإيمان النافع. ويحتمل أن تكون متعلقة بعباده، أي: الذين عبدوه في حال غيبهم وعدم رؤيتهم إياه، فهذه عبادتهم ولم يروه، فلو رأوه، لكانوا أشد له عبادة، وأعظم إنابة، وأكثر

حباً، وأجل شوقاً، ويحتمل أيضاً، أن المعنى: هذه الجنات التي وعدها الرحن عبياده، من الأمور التي لا تدركها الأوصاف، ولا يعلمها أحد إلا الله، ففيه من التشويق لها، والوصف المجمل، ما يهيج النفوس، ويزعج الساكن إلى طلبها، فيكون هذا مثل

من قرة أعين جزاء بما كانوا يعملون والمعاني كلها صحيحة ثابتة، ولكن الاحتمال الأول أولى، بدليل قوله: ﴿إنه كان وعده مأتيا ﴾ لا بدمن وقوعه، فإنه لا يخلف الميعاد، وهو أصدق القائلين.

﴿لا يسمعون فيها لغوا﴾ أي: كلاماً لاغياً لا فائدة فيه، ولا ما يؤتم، فلا يسمعون فيها شتماً، ولا عيباً، ولا قولاً فيه معصية لله، أو قولاً مكدراً، ﴿إلا سلاماً﴾ أي: إلا الأقوال السالمة من كل عيب، من ذكر الله، وتحية، وكلام سرور، وبشارة، ومطارحة الأحاديث الحسنة بين الإخوان، وسماع خطاب الرحمن، والأصوات الشجية، من الحور والملائكة والولدان، والنغمات المطربة، والألفاظ الرخيمة، لأن الدار دار السلام، فليس فيها إلا السلام التام من جميع الوجوه، ﴿ولهم رزقهم فيها بكرة وعشياً ﴾ أي: أرزاقهم من المآكل والمشارب، وأنواع اللذات، مستمرة حيثما طلبوا، وفي أي: وقت رغبوا، ومن تمامها ولذتها وحسنها، أن تكون في أوقات معلومة.

﴿بكرة وعشياً﴾ ليعظم وقعها ويتم نفعها، فتلك الجنة التي وصفناها بما ذكر ﴿التي نورث من عبادنا من كان تقياً﴾ أي: نورثها المتقين، ونجعلها منزلهم الدائم، الذي لا يظعنون عنه، ولا يبغون عنه حولاً، كما قال تعالى: ﴿وسارعوا إلى معفرة من ربكم وجنة عرضها السماوات والأرض أعدت للمتقين﴾.

ريك له ما بين أيدينا وما نتنزل إلاً بأمر ربك له ما بين أيدينا وما خلفنا وما بين ذلك وما كان ربك نسياً \* رب السماوات والأرض وما بينهما فاعيده واصطبر لعبادته هل تعلم له سمياً استبطأ النبي الله جبريل عليه السلام مرة في نزوله إليه فقال له: «لو تأتينا أكثر عا تأتيناً» ـ تشوقاً إليه، وتوحشاً أكثر عا تأتيناً» ـ تشوقاً إليه، وتوحشاً

قوله: ﴿ فلا تعلم نفسٌ ما أخفي لهم

<sup>(</sup>١) جعل الشيخ هذه الكلمات بالرفع، وجعل فوق كلمة (المخلصون) بخط صغير كلمة (قطع) وفي هذا إشارة إلى أنه من باب القطع

لفراقه، وليطمئن قلبه بنزوله \_ فأنزل الله تعالى على لسان جبريل: ﴿وما نتيزل إلا بأمر ربك ﴾ أي: ليس لنا من الأمر شيء، إن أمرنا، ابتدرنا أمره، ولم نعص له أمراً، كما قال عنهم: ﴿لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون﴾ فنحن عبيد مأمورون، ﴿له ما بين أيدينا وما خلفنا وما بين ذلك؛ أي: له الأمور الماضية والستقبلة والحاضرة، في الزمان والمكان، فإذا تبين أن الأمر كله لله، وأننا عبيد مدبرون، فيبقى الأمر دائراً بين: «هل تقتضيه الحكمة الإلهية فينفذه؟ أم لا تقتضيه فيؤخره»؟ ولهذا قال: ﴿وما كان ربك نسياً ﴾ أي: لم يكن الله لينساك ويهملك، كما قال تعالى: ﴿ما ودعك ربك وما قلي﴾ بل لم يزل معتنياً بأمورك، مجرياً لك على أحسن عوائده الجميلة، وتدابيره

أي: فإذا تأخر نزولنا عن الوقت المعتاد، فلا يحزنك ذلك ولا يهمك، واعلم أن الله هو الذي أراد ذلك، لما له من الحكمة فيه، ثم علل إحاطة علمه، وعدم نسيانه، بأنه ﴿رِب السماوات والأرض كفرسوبيته للسماوات والأرض، وكونهما على أحسن نظام وأكمله، ليس فيه غفلة ولا إهمال، ولا سُدي، ولا باطل، برهان قاطع على علمه الشامل، فلا تشغل نفسك بذلك، بل اشغلها بما ينفعك ويعود عليك طائله، وهو: عبادته وحده لا شريك له، ﴿واصطبر لعبادته أي: اصبر نفسك عليها وجاهدها، وقم عليها أتم القيام وأكملها بحسب قدرتك، وفي الاشتغال بعبادة الله تسلية للعابد عن جميع التعلقات والمشتهيات، كما قال تعالى: ﴿ولا تمدن عينيك إلى ما متعنا به أزواجاً منهم زهرة الحياة الدنيا لنفتنهم فيه ﴾ إلى أن قال: ﴿وأمر أهلك بالصلاة واصطبر عليها، الآية. ﴿هل تعلم له سمياً ﴿ أَي: هل تعلم شُ مسامياً ومشابهاً ومماثلاً من المخلوقين. وهذا استفهام بمعنى النَّفْي، المعلوم

بالعقل. أي: لا تعلم له مسامياً ولا مشابها، لأنه الرب، وغيره مربوب، الخالق، وغيره مخلوق، الغني من جميع الوجوه، وغيره فقير بالذات من كل وجه، الكامل الذي له الكمال الماس فيه من الكمال إلا ما أعطاه الله ليس فيه من الكمال إلا ما أعطاه الله تعالى، فهذا برهان قاطع على أن الله هو المستحق لإفراده بالعبودية، وأن عبادته وحده، والاصطبار لها، وعلل نجادته وحده، والاصطبار لها، وعلل ذلك بكماله وانفراده بالعظمة والأسماء الحسني.

﴿ ٦٦ \_ ٦٧ ﴾ ﴿ ويقول الإنسان أعِذا مامت لسوف أخرج حياً \* أولا يذكر الإنسان أنا خلقناه من قبل ولم يك شيئاً﴾ المراد بالإنسان هاهنا، كل منكر للبعث، مستبعد لوقوعه، فيقول \_ مستفهما على وجه النفتي والعناد والكفر - ﴿ أَإِذَا ما مِنْ لِسُوفِ أَخْرِبِ حياً ﴾. أي: كيف يعيدني الله حيا بعد الموت، وبعد ما كنت رميماً؟!! هذا لا يكون ولا يتصور، وهذا بحسب عقله الفاسد ومقصده السيء، وعناده لرسل الله وكتبه، فلو نظر أدنى نظر، وتأمل أدنى تأمل، لرأى استبعاده للبعث، في غاية السخافة، ولهذا ذكر تعالى برهاناً قاطعاً، ودليلاً واضحاً، يعرفه كل أحد على إمكان البعث فقال : ﴿ أُولًا يَذَكُرُ الإنسانِ أَنَا خَلَقْنَاهُ مِن قِبِلِ ولم يكُ شيئًا﴾ أي: أو لا يلفت نظره، ويستذكر حالته الأولى، وأن الله خلقه أول مرة، ولم يك شيئاً، فمن قدر على خلقه من العدم، ولم يكن شيئاً، مذكوراً، أليس بقادر على إنشائه بعد ما تمزق، وجمعه بعدما تفرق؟ وهذا كقوله: ﴿وهِو الذي يبدأ الخلق ثم يعيده وهو أهون عليه،

وفي قوله: ﴿أَوْلا يَدْكُرُ الْإِنْسَانُ﴾ دعوة للنظر، بالدليل العقلي، بالطف خطاب، وأن إنكار من أنكر ذلك، مبني على عقلة منه عن حاله الأولى، وإلا فلو تذكرها وأحضرها في ذهنه، لم ينكر ذلك.

﴿٦٨ \_ ٧٠﴾ ﴿فوربك لنحشرنهم

والشياطين ثم لنحضرهم حول جهتم جثياً \* ثم لننزعن من كل شيعة أيهم أشد على الرحمن عتياً \* ثم لنحن أعلم بالذين هم أولى ما صلياً القسم الله تعالى وهو أصدق القائلين \_ بربوبيته، ليحشرن هؤلاء المنكرين للبعث، هم وشياطينهم فيجمعهم ليقات يوم معلوم، ﴿ثم لنحضرتهم حول جهنم جثياً ﴾ أي: جاثين على ركبهم من شدة الأهوال، وكثرة الزلزال، وفظاعة الأحوال، منتظرين لحكم الكبير المتعال، ولهذا ذكر حكمه فيهم فقال: ﴿ثم لننزعن من كل شيعة أيهم أشد على الرحن عنياً ﴾ أي: ثم لننزعن من كل طائفة وفرقة من الظالمين المشتركين في الظلم والكفر والعُتُو أشدهم عتواً، وأعظمهم ظلماً، وأكبرهم كفراً، فيقدمهم إلى العذاب، ثم هكذا يقدم إلى العذاب، الأغلظ إثماً، فالأغلظ، وهم في تلك الحال متلاعنون، يلعن بعضهم بعضاء ويقول أخراهم لأولاهم: ﴿ربنا هؤلاء أضلونا فآتهم عذاباً ضعفاً من النار قال لكلِّ ضعفٌ ولكن لا تعلمون \* وقالت أولاهم لأخراهم فماكان لكم علينا من فضل﴾ وكل هذا تابع لعدله وحكمته وعلمه الواسع، ولهذا قال: ﴿ أَمُّ لنحن أعلم بالذين هم أولى بها صلياً﴾ أي: علمنا محيط بمن هو أولى صلياً بالنار، قد علمناهم، وعلمنا أعمالهم واستحقاقها وقسطها من العذاب.

(٧١ – ٧١) (وإن منكم إلا واردها كان على ربك حتماً مقضيا \* ثم ننجي الذين اتقوا وندر الظالمن فيها جثياً وهذا خطاب لسائر الخلائق، برهم وفاجرهم، مؤمنهم وكافرهم، أنه ما منهم من أحد، إلا سيرد النار، حكماً حتمه الله على نفسه، وأوعد به عباده، فلا بد من نفوذه، ولا محيد عن وقوعه.

واختلف في معنى الورود، فقيل: ورودها، حضورها للخلائق كلهم، حتى يحصل الانزعاج من كل أحد، ثم بَعْدُ، ينجي الله المتقين. وقيل: ورودها، دخولها، فتكون على المؤمنين

برداً وسلاماً. وقيل: الورود، هو المرور على الصراط، الذي هو على متن جهنم، فيمر الناس على قدر أعمالهم، فمنهم من يمر كلمح البصر، وكالريح، وكأجاويد الخيل، وكأجاويد الركاب، ومنهم من يسعى، ومنهم من يمشى مشيأ، ومنهم من يزحف زحفاً، ومنهم من يخطف فيلقى في النار، كُلُّ بحسب تقواه، ولهذا قال: ﴿ ثُمَّ نَنْجِي الَّذِينَ اتَّقُوا ﴾ الله تعالى بفعل المأمور، واجتناب المحظور ﴿وندر الظالمين انفسهم بالكفر والعاصي ﴿فيها جثيا﴾ وهذا بسبب ظلمهم وكفرهم، وجب لهم الخلود، وحق عليهم العذاب، وتقطعت بهم الأسباب.

﴿٧٣ ـ ٧٤﴾ ﴿وإذا تـتـلى عـليهـم آياتنا بينات قال الذين كفروا للذين آمنوا أي الفريقين خير مقاماً وأحسن ندياً \* وكم أهلكنا قبلهم من قرن هم أحسن أثاثا ورئياً أي: وإذا تتلي على هؤلاء الكفار آياتنا بينات، أي: واضحات الدلالة على وحدانية الله وصدق رسله، توجب لن سمعها صدق الإيمان وشدة الإيقان، قابلوها بضد ما يجب لها، واستهزؤوا بها وبمن أمن بها، واستدلوا بحسن حالهم في الدنيا، على أنهم خير من المؤمنين، فقالوا معارضين للحق: ﴿أَي الفريقين، أي: نحن والمؤمنون﴿خير مقاماً أي: في الدنيا، من كثرة الأموال والأولاد، وتوفر الشهوات ﴿وأحسن ندياً ﴿ أَي: عِلْساً. أي: فاستنتجوا من هذه القدمة الفاسدة، أنهم أكثر مالا وأولاداً، وقد حصلت لهم أكثر مطالبهم من الدنيا، ومجالسهم وأنديتهم مزخزفة مزوقة .

والمؤمنون بخلاف هذه الحال، فهم خير من المؤمنين، وهذا دليل في غاية الفساد، وهو من باب قلب الحقائق، وإلا فكثرة الأموال والأولاد، وحسن المنظر، كثيراً ما يكون سبباً لهلاك صاحبه، وشقائه، وشره، ولهذا قال

وكم أهلكنا قبلهم من قرن هم أحسن أثاثاً أي: متاعاً، من أوان وقرش، وبيوت، وزخارف، وأحسن رئياً، أي: أحسن مرأى ومنظراً، من غضارة العيش، وسرور اللذات، وحسن الصور، فإذا كان هؤلاء المهلكون أحسن منهم أثاثاً ورئياً، ولم يمنعهم ذلك من حلول العقاب بهم، فكيف يكون هؤلاء، وهم أقل منهم وأذل، معينصمين من العذاب في الزبري؟ وعلم من هذا، أن في الزبري؟ وعلم من هذا، أن السندلال على خير الآخرة بخير الدنيا من أفسد الأدلة، وأنيه من طرق من ألكفار.

﴿٧٥﴾ ﴿قُل من كان في الضلالة فليمدد له الرحن مداً حتى إذا رأوا ما يوعدون إما العذاب وإما الساعة فسيعلمون من هو شر مكاناً وأضعف جندا﴾ لما ذكر دليلهم الباطل، الدال على شدة عنادهم، وقوة ضلالهم، أخبر هنا، أن من كان في الضلالة، بأن رضيها لنفسه وسعى فيها، فإن الله يمده منها، ويزيده فيها حباً، عقوبة له على اختيارها على الهدى، قال تعالى: ﴿فلما زاغوا أزاع الله قلوبهم﴾ ﴿ونقلب أفتدتهم وأبصارهم كمالم يؤمنوا به أول مرة ونذرهم في طغياتهم يعمهون ﴿ حسى إذا رأوا ﴾ أي : القائلون: ﴿أَيُّ الفريقينَ خيرَ مقاماً وأحسن ندياً ﴿ هُما يُوعِدُونَ إِما العذاب، بقتل أو غيره ﴿وإما الساعة ﴾ التي هي باب الجزاء على الأعمال ﴿ فسيعلمون من هو شر مكاناً وأضعف جنداً أي: فحينتذ يتبين لهم بطلان دعواهم، وأنها دعوي مضمحلة، ويتيقنون أنهم أهل الشر، ﴿وأضعف جنداً﴾ ولكن لا يفيدهم هذا العلم شيئاً، لأنه لا يمكنهم الرجوع إلى الدنيا، فيعملون غير عملهم الأول. ﴿٧٦﴾ ﴿ويزيد الله الذين اهتدوا

هدى والباقيات الصالحات خير عند ربك ثواباً وخير مرداً لل اذكر أنه يمد للظالمين في ضلالهم، ذكر أنه يزيد المهتدين هداية من فضله عليهم ورحمته، والهدى يشمل العلم النافع، في العمل الصالح، فكل من سلك طريقاً ووهب له أموراً أخر، لا تدخل تحت ووهب له أموراً أخر، لا تدخل تحت الإيمان ونقصه، كما قاله السلف الصالح، ويدن على المسالح، ويدن على قواذا الذين آمنوا إيماناً في وإذا تليت عليهم آياته زادتهم إيماناً في وإذا تليت عليهم آياته زادتهم إيماناً في .

ويدل عليه أيضاً الواقع، فإن الإيمان قول القلب واللسان، وعمل القلب واللسان والجوارح، والمؤمنون متفاوتون في هذه الأمور، أعظم تفاوت، ثم قال: ﴿والساقياتُ الصالحات أي: الأعمال الباقية، التي لا تنقطع إذا انقطع غيرها، ولا تضمحل، هي الصالحات منها، من صلاة وزكاة، وصوم، وحج، وعمرة، وقراءة، وتسبيح، وتكبير، وتحميد، وتهليل، وإحسان إلى المخلوقين، وأعمال قلبية وبدنية، فهذه الأعمال﴿خير عند ربك ثواباً وخير صردا﴾ أي: خير عند الله، ثوابها وأجرهاء وكثير للجاملين نفعها وردها، وهذا من باب استعمال أفعل التفضيل في غير بابه؛ فإنه ما ثُمَّ غير الباقيات الصالحات، عمل ينفع، ولا يبقى لصاحبه ثوابه ولا ينجع، ومناسبة ذكر الباقينات الصالحات ـ والله أعليم ـ أنه لما ذكر أن اليظالمين جعلوا أحوال الدنيا من المال والولد، وحسن المقام ونحو ذلك، علامة لحسن حال صاحبها، أخبر هنا أن الأمر ليس كما زعموا، بل العمل الذي هو عنوان السعادة ومنشور الفلاح، هو العمل بما يحبه الله ويرضاه.

﴿٧٧ ـ ٨٠﴾ ﴿أفرأيت الذي كفر بآياتنا وقال لأوتين مالاً وولداً \* أطلع

الغيب أم اتخذ عند الرحن عهداً \* كلا سنكتب ما يقول ونمد له من العذاب مدا \* ونرثه ما يقول ويأتينا فرداً أي: أفلا تتعجب من حالة هذا الكافر، الذي جمع بين كفره بآيات الله ودعواه الكبيرة، أنه سيؤتى في الآخرة مالاً وولداً، أي: يكون من أهل الجنة، هذا من أعجب الأمور، فلو كان مؤمناً بالله وادعى هذه الدعوى، لسهل الأمر.

وهذه الآية \_ وإن كانت نازلة في كافر معين \_ فإنها تشمل كل كافر، زعم أنه على الحق، وأنه من أهل الجنة، قال الله توبيخاً له وتكذيباً: ﴿أَطلع الغيب﴾ أي: أحاط علمه بالغيب، حتى علم ما يكون، وأن من جملة ما يكون، أنه يؤتي يوم القيامة مالاً وولداً؟ ﴿أُمَّ اتَّخَذُ عَنْدُ الرَّحْنُ عَهْداً﴾ أنه نائل ما قاله، أي: لم يكن شيء من ذلكَ، فعلم أنه مُتَقوِّلٌ، قاتل ما لا علم له به. وهذا التقسيم والترديد، في غاية ما يكون من الإلزام وإقامة الحجة؛ فإن الذي يزعم أنه حاصل له خير عند الله في الآخرة، لا يخلو: إما أن يكون قوله صادراً عن علم بالغيوب المستقبلة، وقد علم أن هذا لله وحده، فلا أحد يعلم شيئاً من المستقبلات الغيبية، إلا ما أطلعه الله إليه من

وإما أن يكون متخذاً عهداً عند الله، بالإيمان به، واتباع رسله، الذي عهد الله لأهله، وأوزع أنهم أهل الآخرة، الناجون الفائزون: فإذا أنتفي هذان الأمران، علم بذلك بطلان أي: ليس الأمر كما زعم، فليس للقائل اطلاع على الغيب، لأنه كافر، ليس عنده من علم الرسل شيء، ولا اتخذ عند الرحمن عهداً، لكفره وعدم إيمانه، ولكنه يستحق ضد ما تقولًه، وأن قوله مكتوب محفوظ، ليجازى عليه ويعاقب، ولهذا قال: مداً في أي: نزيده من أنواع العقوبات، مداً في أن يزيده من أنواع العقوبات،

كما ازداد من الغي والضلال، ﴿ وَرَبُهُ مَا يَقُولُهُ أَي: نربُه ماله وولده، فينتقل من الدنيا فرداً، بلا مال ولا أهل ولا أعوان ﴿ وَيِأْتِنا فِرداً ﴾ فيرى من وخيم العذاب وأليم العقاب، ما هو جزاء أمثاله من الظالمين.

﴿٨٣ \_ ٨٤﴾ ﴿أَلَمْ تَسَرَ أَنَا أُرْسَلِنَا الشياطين على الكافرين تؤزهم أزاً \* فلا تعجل عليهم إنما نعدٌ لهم عداً﴾ وهذا من عقوبة الكافرين أنهم \_ لما لم يعتصموا بالله، ولم يتمسكوا بحبل الله، بل أشركوا به ووالوا أعداءه، من الشياطين \_ سلطهم عليهم، وقيصهم لهم، فجعلت الشياطين تؤزهم إلى المعاصى أزأ، وتزعجهم إلى الكفر إزعاجاً، فيوسوسون لهم، ويوحون إليهم، ويزينون لهم الباطل، ويقبحون لهم الحق، فيدخل حب الباطل في قلوبهم ويتشربها، فيسعى فيه سعى المحق في حقه، فينصره بجهده ويحارب عنه، ويجاهد أهل الحق في سبيل الباطل، وهذا كله، جزاء له على توليه من وليه وتوليه لعدوه، جعل له عليه سلطانٌ، وإلا فيلو آمن بالله، وتوكل عليه، لم يكن له عليه سلطان، كما قال تعالى: ﴿إِنَّهِ لِيسَ لَهُ سِلْطَانَ عَلَى الَّذِينَ آمِنُوا وعلى ربهم يتوكلون ﴿ إنما سلطانه على الذين يتولونه والذين هم به مشركون∳.

وفلا تعجل عليهم أي على هؤلاء الكفار المستعجلين بالعذاب وإنما نعد لهم عداً أي: أن لهم أياما معدودة لا يتقدمون عنها ولا يتأخرون، نمهلهم ونحلم عنهم مدة ليراجعوا أمر الله، فإذا لم ينجع فهم ذلك أخذناهم أخذ عزيز مقتدر.

﴿٨٥ ـ ٨٧﴾ ﴿يوم نحشر المتقين إلى الرحن وفداً \* ونسوق المجرمين إلى جهنم ورداً \* لا يملكون الشفاعة إلا من اتخذ عند الرحن عهداً \* يخبر تعالى عن تفاوت الفريقين المتقين،

الْفَرَةَيْتَ ٱلَّذِي كَفَرِيَّالِيِّتَارَقَالَ لَأُوتَيِّكَ مَالُاوَوَلَدَّا ۞ عُ أَطَلَمَ ٱلْغَيْبَ أَمِ ٱتَّخَذَعِ مَ ٱلرَّحَنِّي عَهْدًا ﴿ كُلَّا سَنَكُتُ ۗ المَايَنَّوُلُ وَنَسُدُلُهُ مِنَ الْعَنَابِ مَدًّا ﴿ وَزَيْثُهُ مَاكِتُولُ و وَيَأْتِينَ افَهَا ۞ وَأَتَّخَ نُواْمِن دُونِ اللَّهِ وَالِهَةَ لِيَكُونُواْ لَمُكِّرُ عِنَا۞ حَلَّا سَيَكُفُرُونَ بِعِهَا وَتِهِهُ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِهُ ضِنًّا ۞ أَلْزَتَرَأَنَّا أَرْسَلْنَا الشَّيْطِينَ عَلَى الْكَعْبِنَ تَوُزُّفُهُمْ أَزَّا ۞ فَلَاتَعَجَالُ عَلَيْهِمُّ إِنَّمَانَكُ لُمُكَرِّعَةً ا ۞ يَوْمَ نَعْشُرُ ٱلْمُنْقِينَ إِلَى ٱلرَّفَيْنِ وَفِيدًا ۞ وَلَسُوقُ ٱلدُّجْرِهِينَ إِلَّجَهَنَّةُ وِرْدًا ۞ لَا يَمْلِكُونَ ٱلشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنَ ٱتَّخَذَ عِندَالرِّغَنِ عَهْدًا ۞ وَقَالُوا ٱلْغَندَ ٱلرِّغَنَ وَلَدًا ۞ لَقَتَدُ حِثْتُهُ شَيْعًا إِنَّا ۞ تَكَادُ ٱلسَّمَوَاتُ يُتَّفَظَّنَ مِنْهُ وَتَلْشَقُّ ٱلْأَرْضُ وَتَخِيزُ ٱلْجِهَالُ هَكَدًّا ۞ أَن دَعَوْ ٱلِلْوََّعَيْنِ وَلَدًا ۞ وَمَايَنُهُ عِي الرَّحْمَٰنِ أَن يَتَكَخِذُ وَلَدًا ۞ إِن كُلُّ مَن فِي | ٱلسَّمَلَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّآءَاتِي ٱلرَّخَيْنِعَبَدَا۞لَّقَدَ أَحْصَهُ المُنْ الله وَكُلُعُمْ عَذَا ﴿ وَكُلُعُمْ وَاللَّهِ مَا اللَّيْكُ مَا اللَّهِ الْمَا اللَّهِ اللَّهِ ALLES ALL III SEE EE SE

والمجرمين، وأن المتقين له ـ باتقاء الشرك والبدع والمعاصي ـ عشرهم إلى معظمين، وأن مآلهم الرحن، معظمين، وأن مآلهم الرحن، وقصدهم المنان، وفوداً إله، والوافد لا بد أن يكون في قلبه من الرجاء، معلوم، فالمتقون يفدون إلى الرحن، معلوم، فالمتقون يفدون إلى الرحن، والفوز بعطاياه في دار رضوانه، وذلك بسبب ما قدموه من العمل بتقواه، واتباع مراضيه، وأن الله عهد إليهم بذك الشواب على ألسنة رسله فتوجهوا إلى رجم مطمئنين به، واثقين بفضله.

وأما المجرمون، فإنهم يساقون إلى جهنم ورداً، أي: عطاشاً، وهذا أبشع ما يكون من الحالات، سوقهم على وجه الذل والصغار إلى أعظم سجن وأفظع عقوبة، وهو جهنم، في حال ظماهم ونصبهم يستغيشون فلا يغاثون، ويدعون فلا يستجاب لهم، ويستشفعون فلا يشفع لهم، ولهذا قال: ﴿لا يملكون الشفاعة ملكهم، ولا لهم منها شيء، وإنما هي لله تعالى منها شيء، وإنما هي لله تعالى أق لله الشفاعة جيعاً ﴾. وقد أخبر أقل لله الشفاعة الشافعين، لأنهم أنه لا تنفعهم شفاعة الشافعين، لأنهم

إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَثُواْ وَعَيمُواْ ٱلصَّلِيحَاتِ سَيَجْعَلُ لَمُرَالُحُمَانُ وُدًا ۞ فَإِنَّسَايِتَرَنَّهُ بِلِسَانِكَ إِتَّبَشِرَ بِهِ ٱلْمُتَّقِينَ وَتُنذِرَبِهِ وَوَمَالَٰإَا ۞ وَكُوْ أَهْلَكَمَا قَبَلَهُ مِين قَرْنِ هَلْ تَحِسُ مِنْهُ مِينَ أَكَدٍ أَوْتَسَمَعُ لَمُرْدِكَزُا ۞ 🙀 سُتُولَةُ ظِلَكُمُمُا ﴿ ﴿ لِنَنْ يَغِنَّمَىٰ ۞ تَرْبِيلًا مَِنْخَلَقَ ٱلْأَرْضَ وَٱلسَّمُوْاتِ ٱلْعُلَى ۞ ٱلزَّخَانُ عَلَى ٱلْعَرَقِينُ ٱسْتَوَىٰ ۞ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَايِنْنَهُمَا وَمَا تَخْتَ ٱللَّهُ يَ ۞ وَإِن تَجْهَرْ بِٱلْفَوْلِ فَإِنَّهُۥ يَعَلَمُ الْمِثَرَوَأَخَفَى ۞ اللَّهُ لَآ إِلَّهُ إِلَّهُ الْأَشَكَآهُ الْخُسْفَ ۞ وَهَلَ أَتَنكَ حَكِيثُ مُوسَىٰٓ ۞ إِذْ رَءَا نَارَا فَقَالَ لِأَهْلِهِ أمُكُثُوّاً إِنَّ مَانَسَتُ نَازًا لَّعَلِّيءَ اليَّكُم مِنْهَا بِقَابَسِ أُولْجِدُ عَلَى ٱلنَّارِهُدَى ۞ فَلَمَّا أَتَنَهَا نُودِي يَعْمُوسَيَ ۞ إِنَّ الْنَارَتُكِ فَأَخْلَعُ نَعَلَيْكَ إِنَّكَ بِالْوَادِ ٱلْفَكَدِّسِ طُوى ۞ 

لم يتخذوا عنده عهداً بالإيمان به وبرسله، وإلا فمن اتخذ عنده عهداً فآمن به وبرسله واتبعهم، فإنه ممن ارتضاه الله، وتحصل له الشفاعة كما قال تعالى: ﴿ولا يشفعون إلا لمن ارتضى﴾ وسمى الله الإيمان به واتباع رسله عهداً، لأنه عهد في كتبه وعلى ألسنة رسله، بالجزاء الجميل لمن اتبعهم.

ولداً \*لقد جئتم شيئاً إذاً \*تكاد ولداً \*لقد جئتم شيئاً إذاً \*تكاد وغر الجيال هداً \* أن دعوا للرحن ولداً \* وما ينبغي للرحن أن يتخذ ولداً \* وما ينبغي للرحن أن يتخذ ولداً \* إن كل من في السماوات والأرض إلا آي الرحن عبداً \* لقد أحصاهم وعدهم عداً \* وكلهم آنيه يوم القيامة فرداً \* وهذا تقبيح وتشبع لقول المعاندين الجاحدين، الذين زعموا أن الرحن اتخذ ولداً، كقول النصارى: المسيح ابن الله، واليهود: عزير ابن الله، والمشركين: الملائكة بنات الله، تعالى الله عن قولهم علواً

﴿لقد جئتم شيئاً إدا ﴾ أي: عظيماً وخيماً، من عظيم أمره أنه ﴿تكاد السماوات ﴾ على عظمتها وصلابتها ﴿ يَتَفَطِّرُنَ مِنه ﴾ أي: من هذا القول

﴿وتنشق الأرض﴾ منه، أي: تتصدع وتنفطر ﴿وتخر الجبال هذاً﴾ أي: تندك الجبال، ﴿أن دعوا للرحن ﴾ أي: من أجل هذه الدعوي القبيحة تكاد هذه المخلوقات، أن يكون منها ما ذكر. والحال أنه: ﴿مَا يُنْبِغَى ﴾ أي: لا يليق رلا يكون ﴿للرحمن أن يتخذولداً﴾ وذلك لأن اتخاذه الولد، يدل على نقصه واحتياجه، وهو الغني الحميد. والولد أيضاً، من جنس والده، والله تعالى لا شبيه له ولا مثل ولا سَمِيَّ. ﴿إِنَّ كل من في السماوات والأرض، إلا أتي الرحمن عبداً ﴾ أي: ذليلا منقادا، غير متعاص ولا ممتنع، الملائكة، والإنس، والجن وغيرهم، الجميع ماليك، متصرف فيهم، ليس لهم من الملك شيء، ولا من التدبير شيء، فكيف يكون له ولد، وهذا شأنه وعظمة ملكه؟!!

﴿لقد أحصاهم وعدهم عداً﴾ أي: لقد أحاط علمه بالخلائق كلهم، أهل السماوات والأرض، وأحصاهم وأحصى أعمالهم، فلا ينضل ولا ينسى، ولا تخفى عليه خافية.

﴿وكلهم آتيه يوم القيامة فرداً﴾ أي: لا أولاد، ولا مــــال، ولا أرسمعه إلا عمله، ولا أنصار، ليس معه إلا عمله، فيجازيه الله ويوفيه حسابه، إن خيراً فخير، وإن شراً فشر، كما قال تعالى: ﴿ولقد جئتمونا فرادى كما خلقناكم أول مرة﴾.

﴿٩٦﴾ ﴿إِن الذين آمنوا وعملوا الصالحات سيجعل لهم الرحمن وداً﴾ هذا من نعمه على عباده، الذين جمعوا بين الإيمان والعمل الصالح، أن وعدهم أنه يجعل لهم وداً، أي: محبة ووداداً في قلوب أولياته، وأهل السماء والأرض، وإذا كان لهم في القلوب ود تيسر لهم كثيرٌ من أمورهم وحصل لهم من الخيرات والدعوات والإرشاد والقبول والإمامة ما حصل، ولهذا ورد في الحديث الصحيح: "إن الله إذا أحب عبداً، نادى جبريل: إن أحب

فلاناً فأحبه، فيحبه جبريل، ثم ينادي في أهل السماء: إن الله يجب فلاناً فأحبوه، فيحبه أهل السماء، ثم يوضع لم القبول في الأرض»، وإنما جعل الله لهم وداً، لأنهم (١) ودوه، فوددهم إلى أولياته وأحبابه.

﴿ ٩٧ \_ ٩٨﴾ ﴿فإنما يـسرناه بلسانك لتبشر به التقين وتنذر به قوماً لداً \* وكم أهلكنا قبلهم من قرن هل تحس منهم من أحد أو تسمع لهم ركزاً ﴾ يخبر تعالى عن نعمته تعالى، وأن الله يسر هذا القرآن الكريم بلسان الرسول محمد على، يسر ألفاظه ومعانيه، ليحصل القصودمنه والانتفاع به، ﴿لتيشر به التقين﴾ بالترغيب في المشربه من الثواب العاجل والآجل، وذكر الأسباب الموجبة للبشارة، ﴿وتنذر بِه قوماً لداً﴾ أي: شديدين في باطلهم، أقوياء في كفرهم، فتنذرهم، فتقوم عليهم الحجة، وتتبين لهم المحجة، فيهلك من هلك عن بينة، ويحيا من حيَّ عن بينة. ثم توعدهم بإهلاك المكذبين قبلهم، فقال: ﴿وكم أهلكنا قبلهم من قرن﴾ من قوم نوح، وعاد، وثمود، وفرعون، وغيرهم من العاندين الكذبين، لما استمروا في طغيانهم، أهلكهم الله فليس لهم من باقية ﴿

هل تحس منهم من أحد أو تسمع لهم ركزاً و والركز: الصوت الخفي، أي: لم يبق منهم عين ولا أثر، بل بقيت أخبارهم عبرة للمعتبرين، وأسمارهم عظة للمتعظين.

تم تفسير سورة مريم، ولله الحمد والشكر

## تفسیر سورة طه وهی مکیة

﴿١ - ٨﴾ ﴿بسم الله الرحن الرحيم طه \*ما أنزلنا عليك القرآن لتشقى \* إلاَّ تذكرة لمن يخشى \* تنزيلاً عن خلق الأرض والسماوات العلى \* الرحمن على العرش استوى \* له ما فى

السماوات وما في الأرض وما بينهما وما تحت الثرى \* وإن تجهر بالقول فإنه يعلم السر وأخفى \* الله لا إله إلا هو له الأسماء الحسني ﴿ طه ﴾ من جملة الحروف المقطعة، المفتتح بها كثير من السور، وليست اسماً للنبي ﷺ، ﴿ما أنزلنا عليك القرآن لتشقى ﴾ أي: ليس المقبصود بالوحي، وإنزال القرآن عليك، وشرع الشريعة، لتشقى بذلك، ويكون في الشريعة تكليف يشق على المكلفين، وتعجز عنه قوي العاملين. وإنما الوحي والقرآن والشرع، شرعه الرحيم الرحن، وجعله موصلاً للسعادة والفلاح والفوز، وسهله غاية التسهيل، ويسر كل طرقه وأبوابه، وجعله غذاء للقلوب والأرواح، وراحة للأبدان، فتلقته الفطر السليمة والعقول المستقيمة بالقبول والإذعان، لعلمها بما احتوى عليه من الخير في الدنيا والآخرة، ولهذا قال: ﴿إِلَّا تَذَّكُوهُ لَمْ يُحْشِّي﴾ إلا ليتذكر به من يخشى الله تعالى، فيتذكر ما فيه من الترغيب إلى أجل المطالب، فيعمل بذلك، ومن الترهيب عن الشقاء والخسران، فيرهب منه، ويتذكر به الأحكام الحسنة الشرعية المفصلة، التي كان مستقراً في عقله حسنها مجملاً ، فوافق التفصيل ما يجده في فطرته وعقله، ولهذا سماه الله ﴿تُلْفِكُونَ السِّنِكُونَ لَسْنَء كَانَ موجوداً، إلا أن صاحبه غافل عنه، أو غير مستحضر لتفصيله، وخص بالتذكرة ﴿من يخشى الأن غيره لا ينتفع به، وكيف ينتفع به من لم يؤمن بجنة ولا نار، ولا في قلبه من خشية الله مشقال ذرة؟ هذا ما لا يكون، ﴿سيذكر من يخشى \* ويتجنبها الأشقى \* الذي يصلي النار الكبرى الم ذكر جلالة هذا القرآن العظيم، وأنه تنزيل خالق الأرض والسماوات، المدبر لجميع المخلوقات، أى: فاقبلوا تنزيله بغاية الإذعان والمحبة والتسليم، وعظموه نهاية التعظيم.

وكثيراً ما يقرن بين الخلق والأمر،

كما في هذه الآية ، وكما في قوله: ﴿ أَلَا لَهُ الْحَلَّقِ وَالْأَمْرِ ﴾ وفي قوله: ﴿الله الذي خلق سبع سماوات ومن الأرض مثلهن يتنزل الأمر بينهن، وذلك أنه الخالق الآمر الناهي، فكما أنه لا خالق سواه، فليس على الخلق إلزام ولا أمر ولا نهى إلا من خالقهم، وأيضاً فإن خلقه للخلق فيه التدبير القدري الكوني، وأمره فيه التدبير الشرعى الديني، فكما أن الخلق لا يخرج عن الحكمة، فلم يخلق شيئاً عبثاً، فكذلك لا يأمر ولا ينهى إلا بما هو عدل وحكمة وإحسان. فلما بين أنه الخالق المدبر، الآمر الناهي، أخبر عن عظمته وكبريائه، فقال: ﴿الرحمن على العرش، الذي هو أرفع المحلوقات وأعظمها وأوسعها، ﴿استُوى﴾ استواء يليق بجلاله، ويناسب عظمته وجماله، فاستوى على العرش، واحتوى على الملك، ﴿ له ما في السماوات وما في الأرض وما بينهماً ﴾ من مَلَكِ وإنسي وجني، وحيوان، وجماد، ونبات، ﴿وما تحت الشرى ﴿ أي: الأرض، فالجميع ملك لله تعالى، عبيد مدبرون، مسخرون تحت قضائه وتدبيره، ليس لهم من الملك شيء، ولا يملكون لأنفسهم نفعاً ولاّ ضراً ولا موتاً وآلا حياة ولا نشوراً.

﴿ وإن تجهر بالقول فإنه يعلم السر الكلام الخفي ﴿وأحفى ﴾ من السر، الذي في القلب، ولم ينطق به. أو السر: ما خطر على القلب. ﴿وأخفى﴾ ما لم يخطر. يعلم تعالى أنه يخطر في وقته، وعلى صفته، المعنى: أن علمه تعالى محيط بجميع الأشياء، دقيقها، وجليلها، خفيها، وظاهرها، فسواء جهرت بقولك أو أسررته، فالكل سواء، بالنسبة لعلمه تعالى.

فلما قرر كماله الطلق، بعموم خلقه، وعموم أمره ونهيه، وعموم رحمته، وسعة عظمته، وعلوه على عرشه، وعموم ملكه، وعموم علمه، نتج من ذلك، أنه المستحق للعبادة، وأن عبادته هي الحق التي يوجبها الشرع والعقل والفطرة، وعبادة غيره

وَأَنَا لَنَدَوُكَ فَأَسْتَعِيمُ لِلَا يُوحَى ۞ إِنِّينَ أَنَا اللَّهُ لَآ إِلَّهُ إِلَّا أَنَا الْ فَأَعْبُدُنِي وَأَقِيرِ ٱلصَّلَوْةَ لِذِكْرِيَّ ۞ إِنَّ ٱلسَّاعَةَ وَلَيْهُ ۗ أَكَادُ أُخْفِيهَا لِلْتُرَىٰ كُلُّنَفِينِ مَا تَسْعَىٰ ۞ فَلَا يَصُدُّنَكُ رُّ عَنْهَا مَن لَّا يُؤْمِنُ بِهَا وَأَتَّبَعَ هَوَيْلُهُ فَكَرْدَىٰ ۞ وَمَا لِلْكَ إِيمَينِكَ يَنْمُوسَىٰ ۞ قَالَ هِيَ عَصَاىَ أَتُوَكَّوُاْعَلَيْهَا وَأَهُشُّ بِهَاعَلَىٰعَتَهِى وَلِيَ فِيهَا مَنَارِبُ أَخْرَىٰ ﴿ قَالَ أَلِقِهَا يَلْمُوسَىٰ ﴿ فَأَلْقَنْهَا فَإِذَاهِنَ حَيَّةً مُّنْعَلَ ۞ فَالَحُذْهَ اوَلَا تَخَفُّ سَنُعِيدُهَا سِيرَتَهَا ٱلْأُولَ ۞ وَأَضْمُتْرِيدَكَ إِلَّا جَنَاحِكَ تَغَيَّعُ بِيَضَاءَ مِنْ عَيْرِسُوءِ ءَاكِةً أَخْرَىٰ ۞ لِيُرِيكَ مِنْ ءَايَنتِنَا ٱلْكُبْرَى ۞ ٱذْهَبْ إِلَىٰ فِيْءَوْرِبَ إِنَّ مُطَعَّىٰ ۞ قَالَ رَبِ أَشْرَحُ لِي صَهْرِي ﴿ وَيَشِرِلْ أَمْرِي ۞ وَلَيْتِرِلْ أَمْرِي ۞ وَلَتَعْلُو عُقَادَةً مِن لِسَانِ ۞ يَفْقَهُواْ قَوْلُ ۞ وَأَجْعَلَ لِي وَزِيرَا مِنْ أَهْلِي ۞ و هَلُونَ أَخِي الشَّدُونِيةِ أَرْبِي ۞ وَأَنْزِكُهُ وَالْمَيْ ۞ فَانْتِمَا كَيْمِرُ ۞ وَتَذَكُّلُو كَثِيرًا ۞ إِنَّكَ كُتَ بِمَا بَصِيرًا ۞ قَالَ قَدْ الله أوتِيتَ شُؤُلُكَ يَنْفُوسَى ﴿ وَلَقَدْمَنَنَا عَلَيْكَ مَرَةً أَخْرَيَ ﴿ 

باطلة، فقال: ﴿الله لا إله إلا هو﴾ أي: لا معبود ببحق، ولا مألوه بالحب والذل، والخوف والرجاء، والمحبة والإنابة والدعاء، إلا هو.

﴿له الأسماء الحسني﴾ أي: له الأسماء الكثيرة الكاملة الحسني، من حسنها أنها كلها أسماء دالة على المدح، فليس فيها اسم لا يدل على المدح والحمد، ومن حسنها أنها ليست أعلاماً محضة، وإنما هي أسماء وأوصاف، ومن حسنها أنها دالة على الصفات الكاملة ، وأن له من كل صفة أكملها وأعمها وأجلها، ومن حسنها أنه أمر العباد أن يدعوه بها، لأنَّها وسيلة مقربة إليه يحبها، ويحب من يحبها، ويحب من يحفظها، ويحب من يبحث عن معانيها ويتعبدله بها، قال تعالى: ﴿وللهُ الأسماء الحسني فادعوه بها.

﴿٩ ـ ١٢﴾ ﴿وهل أتاك حديث موسى # إذ رأى ناراً فقال الأهله امكثوا إن آنست ناراً لعلى آتيكم منها بقبس أو أجد على النار هدى \* فلما أتاها نودي يا موسى \* إني أنا ربك فاخلع نعليك إنك بالواد القدس طوى﴾ يقول تعالى لنبيه محمد ﷺ على وجه الاستفهام التقريري والتعظيم لهذه القصة والتفخيم لها: ﴿ هِل أَتَاكُ حديث موسى، في حاله التي هي مبدأ سعادته، ومنشأ نبوته، أنه رأى ناراً من بعيد، وكان قد ضل الطريق، وأصابه

إِذْ أَوْغَيْنَا إِلَيْ أَيْكَ مَا يُوحَلَى أَنِ ٱلْذِيفِهِ فِٱلتَّابُونِ فَالْقَادِيدِ فِ ٱلْيَتِرَفَلْيُلْقِهِ ٱلْمِتَدُّ بِٱلْمَتَاجِلِ يَأْخُذُهُ عَدُوُّلِي وَعَدُوُّلَهُ وَٱلْقَيْتُ عَلَيْكَ عَجَنَةً مِنْ وَلِنُصْنَعَ عَلَيْعَيْنِي ﴿ إِذْ تَمْشِي أَخُكُ فَتَقُولُ هَلْ أَدُلُّكُمْ عَلَىٰ مَن يَكُفُلُهُ فَيَجَعَنَكَ إِلَىٰ أَمِكَ كَن فَقَرَعَيْنُهَا وَلَا تَعَنُّ وَقَلَلْتَ نَفْسًا فَنَجِّنَكَ مِنَ ٱلْغَيْرِ وَفَلَنَّاكَ فَنُونَا فَلِّيثْتَ سِينِينَ فِي أَهْلِ مَدِّينَ ثُرُّجِئْتَ عَلَى فَكَدَرِيَكُمُوسَى ﴿ وَأَصْطَنْعُنُكَ لِنَفْسِي ۞ أَذْهَبْ أَنْتَ وَأَخُوكَ بِتَالِينِ وَلَائِنِيا فِي ذِكْرِي ۞ ٱذْهَبَآ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ الْمَعْلَىٰ ۞ فَتَقُولَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا لِّنَا لَعَلَهُ مُنَّذَكَّرُ أَوْيَغْشَىٰ ۞ فَالْارَبِّنَا إِنْنَا غَافُ أَن يَفْتُظ عَلَيْنَآ أَوْأَن يَقْلَعَل ۞ قَالَ لَاغَنَافَآ إِنِّي مَعَكُمّآ أَسْمَمُ وَأَرْىَ ١ ۞ فَأْنِيَاهُ فَقُولًا إِنَّا رَسُولًا رَبِّكَ فَأَرْسِيلَ مَعَنَى ابْغِي إِسْرَآهَ بِلَ وَلَاتُعَنَّذِ بَهُمَّمَ قَدْحِثْنَكَ بِعَايَةٍ فِينَ زَّيِكَ وَٱلسَّنَا لَوْعَلَىٰ مَنِ ٱلنَّبَعَ ٱلْمُكْتِكَى ﴿ إِنَّاقَدُ أُوسِىۤ إِلَيْنَاۚ أَنَّ ٱلْعَذَابَ عَلَىٰ مَن كَذَّبَ وَقُولُ ﴿ قَالَ فَنَ زَيُّكُمَّا يَدُمُوسَىٰ ۞ قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِيَّ أَعْطَل كُلُّ شَيْءٍ خَلْقَهُ مُزُّرُهُ مَدَىٰ ۞ قَالَ فَمَا بَالْ ٱلْقُدُونِ ٱلْأُولَا ۞ 

البرد، ولم يكن عنده ما يتدفأ به في سفره، ﴿فقال لأهله إن آنست﴾ أي: أبصرت ﴿ ناراً ﴾ وكان ذلك في جانب الطور الأيمن، ﴿لعل آتيكم منها بقبس، تصطلون به ﴿أَوْ أَجْدُ عَلَى النَّارِ هدى﴾ أي: من يهديني الطريق. وكان مطلبه، النور الجسي والهداية الحسية، فوجد ثمَّ النور المعنوي، نور الوحي، الذي تستنير به الأرواح والقلوب، والهداية الحقيقية، هداية الصراط المستقيم، الموصلة إلى جنات النعيم، فحصل له أمر لم يكن في حسابه، ولا حطر بباله.

﴿١١﴾ ﴿فلما أتاها ﴾ أي: النار التي أنسها من بعيد، وكانت ـ في الحقيقة \_نوراً، وهي نارتحرق وتشرق، ويدل على ذلك قوله على: «حجابه النور أو النار، لو كشفه لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره، فلما وصل إليها نودي منها، أي: ناداه الله، كما قال: ﴿وناديناه من جانب الطور الأيمن وقربناه نجياً، ﴿إِنِّ أَنَا رَبُّكُ فَاخِلْعُ نَعَلَيْكُ إِنْكُ بِالْوَادِ المقدس طوى، أخبره أنه ربه، وأمره أن يستعد ويتهيأ لناجاته، ويهتم لذلك؛ ويلقى نعليه، لأنه بالوادي القدس الطهر المعظم، ولو لم يكن من تقديسه، إلا أنَّ الله اختاره لمناجاته

كليمه موسى لكفي، وقد قال كثير من المفسرين: «إن الله أمره أن يلقى نعليه، لأنهما من جلد حمار»، فالله أعلم بذلك .

﴿ وَأَنَّا اخترتك ﴾ أي: تخيرتك واصطفيتك من الناس، وهذه أكبر نعمة ومنة أنعم الله بها عليه، تقتضي من الشكر ما يليق بها، ولهذا قال: ﴿فاستمع لما يوحي ﴿ أَي : أَلَقَ سمعكُ للذي أوحي إليك، فإنه حقيق بذلك، لأنه أصل الدين ومبدأه، وعماد الدعوة الإسلامية، ثم بين الذي يوحيه إليه بقوله: ﴿إنني أنا الله لا إله إلا أناكه أي: الله المستحق الألوهية المتصف بها، لأنه الكامل في أسمائه وصفاته، المنفرد بأفعاله، الذي لا شريك له ولا مثيل ولا كفو ولا سَمِيَّ، ﴿فاعدني﴾ بجميع أنواع العبادة، ظاهرها وباطنها، أصولها وفروعها، ثم خص الصلاة بالذكر وإن كانت داخلة في العبادة، لفضلها وشرفها، وتضمنها عبودية القلب واللسان والجوارح وقوله: ﴿لذكرى﴾ اللام للتعليل أي: أقم الصلاة لأجل ذكرك إياي، لأن ذكره تعالى أجل القاصد، وهو عبودية القلب، وبه سعادته، فالقلب المعطل عن ذكر الله، معطل عن كل خير، وقد خرب كل الحراب، فشرع الله للعباد أنواع العبادات، التي

الصلاة. قال الله تعالى: ﴿أَتُلُّ مَا أُوحِي إِلَيْكُ من الكتاب وأقم الصلاة إن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر ولذكر الله أكبر﴾ أي: ما فيها من ذكر الله أكبر من نهيها عن الفحشاء والمنكر، وهذا النوع يقال له توحيد الألوهية، وتوحيد العبادة، فالألوهية وصفه تعالى، والعبودية وصف عبده.

﴿إِن الساعة آتية ﴾ أي: لا بدمن وقوعها ﴿ أَكَادُ أَخْفِيهِ إِلَّهِ أَيَّ عَنَّ نفسي كما في بعض القراءات، كقوله تعالى: ﴿ يسألك الناس عن الساعة قل

إنما علمها عند الله ﴿ وقال: ﴿ وعنده علم الساعة﴾ فعلمها قد أخفاه عن الخلائق كلهم، فلا يعلمها ملك مقرب، ولا نبي مرسل، والحكمة في إتيان الساعة ﴿لتجزى كل نفس بما تسعي، من الخير والشر، فهي الباب لدار الجزاء ﴿ليجزي الذين أساؤوا بما عملوا ويجزي الذين أحسنوا بالحسني،

﴿١٦﴾ ﴿فلايصدنك عنها من لا يؤمن بها واتبع هواه فتردي، أي: فلا يصدك ويشغلك عن الإيمان بالساعة، والجزاء، والعمل لذلك، من كان كافراً بها، غير معتقد لوقوعها.

: يسعى في الشك فيها والتشكيك، ويجادل فيها بالباطل، ويقيم من الشبه ما يقدر عليه، متبعاً في ذلك هواه، ليس قصده الوصول إلى الحق، وإنما قصاراه اتباع هواه، فإياك أن تصغى إلى من هذه حاله، أو تقبل شيئاً من أقواله وأعماله الصادة عن الإيمان بها والسعى لها سعيها، وإنما حذر الله تعالى عمّن هذه حاله لأنه من أخوف ما يكون على المؤمن بوسوسته وتدجيله(١١)، وكون النفوس مجبولة على التشبه، والاقتداء بأبناء الجنس، وفي هذا تنبيه وإشارة إلى التحذير عن كل داع إلى باطل، يصد عن الإيمان الواجب، أو عن كماله، أو يوقع الشبهة في القلب، وعن النظر في الكتب الشتملة على ذلك، وذكر المقصود منها إقامة ذكره، وخصوصاً في هذا الإيمان به، وعبادته، والإيمان باليوم الآخر ، لأن هذه الأمور الثلاثة أصول الإيمان، وركن الدين، وإذا تمت تم أمر الدين، ونقصه أو فقده بنقصها، أو نقصِ شيء منها.

وهذه نظير قوله تعالى في الإخبار عن ميزان سعادة الفرق، الذين أوتوا الكتاب وشقاوتهم: ﴿إنَّ الَّذِينِ آمنوا والذين هادوا والصابئون والنصاري من آمن بالله واليوم الآخر وعمل صالحاً فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون».

وقوله: ﴿فتردى﴾ أي: تهلك وتشقى، إن اتبعت طريق من يصد

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: وتدخيله.

عنها، وقوله تعالى:

﴿١٧ - ٢٣﴾ ﴿وما تلك بيمينك يا موسى ﴿ قال هي عصاي أتوكاً عليها وأهش بها على غنمي ولي فيها مآرب أخرى ﴿ قال ألقها يا موسى ﴿ قال فألقاها فإذا هي حية تسعى ﴿ قال خذها ولا تخف سنعيدها سيرتها الأولى ﴿ واضمم يدك إلى جناحك تخرج بيضاء من غير سوء آية أخرى ﴿ ليك من آياتا الكبرى﴾

لما بين الله لموسى أصل الإيمان، أراد أن يبين له ويريه من آياته ما يطمئن به قلبه، وتقربه عينه، ويقوى إيمانه، بتأييد الله له على عدوه فقال: ﴿وما تلك بيمينك يا موسى، هذا، مع علمه تعالى، ولكن لزيادة الاهتمام في هذا الموضع، أخرج الكلام بطريق الاستفهام، فقال موسى: ﴿هي عصاي أتوكأ عليها وأهش بهاعلي غنمي فكر فيها هاتين المنفعتين، منفعة لجنس الآدمي، وهو أنه يعتمد عليها في قيامه ومشيه، فيحصل فيها معونة، ومنفعة للبهائم، وهو أنه كان يرعى الغنم، فإذا رعاها في شجر الخبط ونحوه، هش بها، أي: ضرب الشجر، ليتساقط ورقه، فيرعاه الغنم. هذا الخلق الحسن من موسى عليه

تقتضيه رحمة الله وحكمته . ﴿ولي فيها مآرب﴾ أي : مقاصـد ﴿أخرى﴾ غير هذين الأمرين .

السلام، الذي من آثاره، حسن رعاية

الحيوان البهيم، والإحسان إليه دل على عناية من الله له واصطفاء، وتخصيص

ومن أدب موسى عليه السلام، ومن أدب موسى عليه السلام، أن الله لما سأله عما في يمينه، وكان السؤال عتملاً عن السؤال عن عينها، ومنفعتها أجابه بعينها، ومنفعتها فألقاها فإذا هي حية تسعى انقلبت بإذن الله ثعباناً عظيماً، فولى موسى هارباً خائفاً، ولم يعقب، وفي وصفها بأنها تسعى، إزالة لوهم يمكن وجوده، وهو أن يظن أنها تخييل

لا حقيقة، فكونها تسعى يزيل هذا الوهم.

فقال الله لموسى: ﴿خَذَهَا وَلاَ تَحْفَ﴾ أي: ليس عليك منها بأس. ﴿سنعيدها سيرتها الأولى﴾ أي:

وسنعيدها سيرتها الأولى أي:
هيئتها وصفتها، إذ كانت عصا، فامتثل
موسى أمر الله إيماناً به وتسليماً،
فأخذها، فعادت عصاه التي كان
يعرفها هذه \_آية، ثم ذكر الآية
الأخرى، فقال: واضمم يدك إلى
جناحك أي: أدخل يدك في جيبك،
وضم عليك عضدك، الذي هو جناح
وضم عليك عضدك، الذي هو جناح
الإنسان وتخرج بيضاء من غير سوء ولا
أي: بياضاً ساطعاً، من غير عيب ولا
برص وآية أخرى

قال الله: ﴿فَذَانِكُ بِرِهَانَانَ مِنْ رَبِكَ إلى فرعون ومَلَئِه إنهم كَانُوا قوماً فاسقين﴾

ولنريك من آياتنا الكبرى أي: فلنا ما ذكرنا، من انقلاب العصاحية تسعى، ومن خروج الدبيضاء للناظرين، لأجل أن نريك من آياتنا الكبرى، الدالة على صحة رسالتك وحقيقة ما جئت به، فيطمئن قلبك ويزداد علمك، وتثق بوعد الله لك بالحفظ والنصرة، ولتكون حجة ورهاناً لمن أرسلت إليهم.

﴿ ٢٤ ـ ٣٦ ﴾ ﴿ ادْهـب إلى فرعـون إنه طفي \* قال رب اشبرج لي صدري \* ويسرلي آمري \* واحلل عقدة من لسان \* يفقهوا قولي \* واجعل لي وريراً من أهلي \* هارون أخى \* اشدد به أزري \* وأشركه في أمرى \* كى نسبحك كتيراً \* ونذكرك كثيراً \* إنك كنت بنا بصيراً \* قال قد أوتيت سؤلك يا موسى الله إلى موسى، ونبأه، وأراه الآيات الباهرات، أرسله إلى فرعون، ملك مصر، فقال: ﴿افْصِبِ إِلَى فَرَعُونَ إِنَّهُ طَغَيُّ أَي: تمرد وزاد على الحد في الكفر والفساد والعلو في الأرض، والقهر للضعفاء، حتى إنه ادعى الربوبية والألوهية\_

قبحه الله\_أي: وطغيانه سبب لهلاكه، ولكن من رحمة الله وحكمته وعدله، أنه لا يعذب أحداً، إلا بعد قيام الحجة بالرسل؛ فحيئنذ علم موسى عليه السلام أنه تحمل حيلاً عظيماً، حيث أرسل إلى هذا الجبار العنيد، الذي ليس له منازع في مصر من الخلق؛ وموسى عليه السلام، وحده، وقد جرى منه ما جرى من القتل، فامتثل أمر ربه، وتلقاه بالانشراح والقبول، وسأله العونة وتيسير الأسباب، التي [هي](١) من تمام الدعوة، فقال: ﴿رب اشرح لي صدري أي: وسعه وأفسحه، لأتحمل الأذي القولي والفعلي، ولا يتكدر قلبي بذلك، ولا يضيق صدري، فإن الصدر إذا ضاق، لم يصلح صاحبه لهداية الخلق ودعوتهم.

قال الله لنبيه محمد على فنما رحمة من الله لنت لهم ولو كنت فظأ غليظ القلب لانفضوا من حولك و وعسى الخلق يقبلون الحق مع اللين وسعة الصدر وانشراحه عليهم.

ويسر لي أمري أي: سهل على كل أمر أسلكه وكل طريق أقصده في سبيلك، وهو تا على ما أمامي من الشدائد، ومن تيسير الأمر أن يبسر للداعي أن يأتي جميع الأمور من أبوابها، ويخاطب كل أحد بما يناسب له، ويدعوه بأقرب الطرق الموصلة إلى قبول

واحلل عقدة من لساني يفقهوا قولي وكان في لسانه ثقل لا يكاد يفهم عنه الكلام، كما قاله المسرون، كما قال الله عنه أنه قال: ووأخي هارون هو أفصح مني لسانا فسأل الله أن يحل منه عقدة، يفقهوا ما يقول فيحصل المقصود التام من المخاطبة والراجعة والبيان عن المعاني. فواجعل في وزيراً من أهلي أي: معينا (الله على من أرسلت إليهم،

وسأل أن يكون من أهله، لأنه من باب

البر، وأحق ببر الإنسان قرابته، ثم عينه بسؤاله فقال: ﴿هارون أخي \* الشدد به أزري﴾ أي: قوني به، وشد به ظهري، قال الله: ﴿سنشد عضدك بأخيك وتجعل لكما سلطاناً﴾ ﴿وأشركه في أمري﴾ أي: في النبوة، بأن تجعلة نبياً رسولاً، كما جعلتني.

ثم ذكر الفائدة في ذلك فقال: 
﴿ كي نسبحك كثيراً ونذكرك كثيراً ﴾
علم عليه الصلاة والسلام، أن مدار 
العبادات كلها والدين، على ذكر الله، 
فسأل الله أن يجعل أخاه معه، 
يتساعدان ويتعاونان على البر والتقوى، 
فيكثر منهما ذكر الله من التسبيح 
والتهليل، وغيره من أنواع العبادات.

﴿إنك كنت بنا بصيراً ﴾ تعلم حالنا وضعفنا وعجزنا وافتقارنا إليك في كل الأمور، وأنت أبصر بنا من أنفسنا وأرحم، فمنَّ علينا بما سألناك، وأجب لنا فيما دعوناك.

فقال الله: ﴿قد أوتيت سُؤلك يا موسى ﴾ أي: أعطيت جميع ما طلبت، فسنشرح صدرك، ونيسر أمرك، ونحل عقدة من لسانك، يفقهوا قولك، ونشد عضدك بأخيك هارون، ﴿وَنجعل لَكُما سلطاناً فلا يصلون الناليون ﴾.

وهذا السؤال من موسى عليه السلام، يدل على كمال معرفته بالله، وكمال فطنته ومعرفته للأمور، وكمال نصحه، وذلك أن الداعي إلى الله المرشد للخلق، خصوصاً إذا كان والطغيان (۱) عتاج إلى سعة صدر، والطغيان (۱) عتاج إلى سعة صدر، ولسان فصيح، يتمكن من التعبير به والبلاغة لصاحب هذا المقام، من ألزم ما يكون، لكشرة المراجعات والمراوضات، ولحاجته لتحسين الحق، وتزيينه بما يقدر عليه، ليحببه إلى النفوس، وإلى تقبيح الباطل وتهجينه،

لينفر عنه، ويحتاج مع ذلك أيضاً، أن يتيسر له أمره، فيأتي البيوت من أبوابها، ويدعو إلى سبيل الله بالحكمة والموعظة الحسنة، والمجادلة بالتي هي أحسن، يعامل الناس كلا بحسب حاله، وتمام ذلك، أن يكون لمن هذه صفته، أعوان ووزراء، يساعدونه على مطلوبه، لأن الأصوات إذا كثرت، لا بدأن تؤثر، فلذلك سأل عليه الصلاة والسلام هذه الأمور فأعطيها.

وإذا نظرت إلى حالة الأنبياء المرسلين إلى الخلق، رأيتهم بهذه الحال، بحسب أحوالهم خصوصاً، خاتمهم وأفضلهم محمد على، فإنه في الذروة العليا من كل صفة كمال، وله من شرح الصدر، وتسير الأمر، وفصاحة اللسان، وحسن التعبير والبيان، والأعوان على الحق من الصحابة، فمن بعدهم، ما ليس لغيره.

﴿٢٧ \_ ٤١) ﴿ ولقد مننا عليك مرة أخرى \* إذ أوحينا إلى أمك ما يوحى \* أن اقذفيه في التابوت فاقذفيه في اليم فليلقه اليم بالساحل يأخذه عدو لي وعدو له وألقيت عليك محبة مني ولتصنع على عيني \* إذ تمشي أختك فتقول هل أدلكم على من يكفله فرجمناك إلى أمك كي تقرُّ عينها ولا تحزن وقتلت نفسأ فنجيناك من الغم وفتنَّاك فتوناً فلبثت سنين في أهل مدين ثم جئت على قاريا موسى 🌯 واصطنعتك لنفسي﴾ لما ذكر منته على عبده ورسوله، موسى بن عمران، في الدين، والوحى، والرسالة، وإجابة سؤاله، ذكر نعمته عليه، وقت التربية، والتنقلات في أطواره، فقال: ﴿ولقد مننا عليك مرة أخرى﴾ حيث ألهمنا أمك أن تقذفك في التابوت وقت اِلرضاع، خوفاً من فرعون، لأنه أمر بذبح أبناء بني إسرائيل، فأخفته أمه، وخافت عليه خوفا شديدا فقذفته في التابوت، ثم قدفته في اليم، أي: شط نيل مصر ، فأمر الله اليم ، أن يلقيه في الساحل، وقيض أن يأخذه، أعدى

الأعداء لله ولموسى، ويستربسي في أولاده، ويسكون قرة عين لمن رآه، ولهذا قال: ﴿وألقيت عليك محبة مني الله فكل من رآه أحبه ﴿ ولتصنع على عيني﴾ ولتتربي على نظري وفي حفظي وكلاءت، وأي: نظر وكفالة، أجل وأكمل، من ولاية البر الرحيم، القادر على إيصال مصالح عبده، ودفع المضار عنه؟! فلا ينتقل من حالة إلى حالة، إلا والله تعالى هو الذي دبر ذلك لصلحة موسى، ومن حسن تدبيره، أن موسى لما وقع في يد عدوه، قلقت أمه قلقاً شديداً، وأصبح فؤادها فارعاً، وكادت تخبر به، لولا أن الله ثبتها وربط على قلبها، ففي هذه الحالة، حرم الله على موسى المراضع، فلا يقبل ثدي امرأة قط، ليكون ماكه إلى أمه فترضعه، ويكون عندها، مطمئنة ساكنة، قريرة العين، فجعلوا يعرضون عليه المراضع، فلا يقبل ثدياً، فجاءت أخت موسى، فقالت لهم: ﴿هل أدلكم على أهل بيت يكفلونه لكم وهم له ناصحون، ٩٠٠

﴿فرجعناك إلى أمك كي تقر عينها ولا تحزن وقتلت نفساً ﴿ وهو القبطي ، لما دخل المدينة وقت غفلة من أهلها ، وجد رجلين يقتتلان ، واحد من شيعة ﴿ فاستغاثه الذي من شيعته على الذي من عدوه فوكزه موسى فقضى عليه ﴿ فدعا الله وسأله المغفرة ، فغفر له ، ثم فر هدارياً لما سمع أن الملأ طلبوه ، يريدون قتله .

فنجاه الله من الغم من عقوبة الذنب، ومن القتل، ﴿وفتناك فتونا﴾ أي: اختبرناك، وبلوناك، فوجدناك مستقيماً في أحوالك أو نقلناك في أحوالك، وأطوارك، حتى وصلت إلى ما وصلت إليه، ﴿فلبت سنين في أهل مدين﴾ حين فر هارباً من فرعون وملئه، حين أرادوا قتله، فتوجه إلى مدين، ووصل إليها، وتزوج هناك، ومكث عشر سنين، أو ثمان سنين،

﴿ ثُم جئت على قدر يا موسى ﴾ أي: جئت مجيئاً قد مضى به القدر، وعلمه الله وأراده في هذا الوقت وهذا الزمان وهذا المكان، ليس مجيئك اتفاقاً من غير قصد ولا تدبير منا، وهذا يدل على كمال اعتناء الله بكليمه موسى عمليه المسلام، ولهذا قال: ﴿واصطنعتك لنفسي﴾ أي: أجريت عليك صنائعي ونعمي، وحسن عوائدي، وتربيتي، لتكون لنفسى حبيباً مختصاً، وتبلغ في ذلك مبلغاً لا يساله أحد من الخلق، إلا النادر منهم، وإذا كان الحبيب إذا أراد اصطناع حبيبه من المخلوقين، وأراد أن يبلغ من الكمال المطلوب له ما يبلغ، يبذل غاية جهده، ويسعى نهاية ما يمكنه في إيصاله لذلك، فما ظنك بصنائع الرب القادر الكريم، وما تحسبه يفعل بمن أراده لنفسه، واصطفاه من

﴿٢٤ ـ ٢٤﴾ ﴿اذهب أنت وأخوك بآياتي ولا تنيا في ذكري \* اذهبا إلى فرعون إنه طغى \* فقولا له قولا لينا لعله يتذكر أو يخشى \* قالا ربنا إننا نخاف أن يفرط علينا أو أن يطغى \* قال لا تخافا إنني معكما أسمع وأرى لا امن الله على موسى بما امن به، من النعم الدينية والدنيوية قال له:

وانهب أنت وأخوك هارون ويسابياتي أي: الآيات التي مني، الدالة على الحق وحسنه، وقبح الباطل، كاليد، والعصا ونحوها، في تسع آيات إلى فرعون ومَلَيْه، وولا تنيا في ذكري أي: لا تفترا، ولا تكسلا عن مداومة ذكري بل استمرا عليه، فوالزماه كما وعدتما بذلك وكي نسبحك كثيراً ونذكرك كثيراً فإن ذكر الله فيه معونة على جميع الأمور، يسهلها، ويخفف حملها.

﴿انهبا إلى فرعون إنه طغي، أي: جاوز الحد، في كفره وطغيانه، وظلمه وعدوانه.

المقال، أو فظاظة في إلاَّفعالِ، ﴿لعله﴾ بسبب القِول اللين ﴿ يَتَذَكُّر ﴾ ما ينفعه فیأتیه، ﴿أُو یخشی﴾ ما يضره فيتركه، فإن القول اللين داع لذلك، والقول الغليظ منفر عن صاحبه، وقد فسر القول اللين في قوله: ﴿فقل هل لك إلى أن تـزكـي \* وأهـديـك إلى ربـك فتخشى فإن في هذا الكلام، من لطف القول وسهولته، وعدم بشاعته، ما لا يخفى على المتأمل، فإنه أتى ب «هل» الدالة على العرض والمشاورة، التي لا يشمئز منها أحد، ودعاه إلى التزكي والتطهر من الأدناس، التي أصلها التطهر عن الشرك، الذي يقبله كل عقل سليم، ولم يقل «أزكيك» بل قال: «تزكى» أنت بنفسك، ثم دعاه إلى سبيل ربه، الذي رباه، وأنعم عليه بالنعم الظاهرة والباطنة، التي ينبغي مقابلتها بشكرها، وذكرها فقال: ﴿وأهديك إلى ربك فتخشى﴾ فلما لم يقبل هذا الكلام اللين الذي يأخذ حسنه بالقلوب، علم أنه لا ينجع فيه تذكير، فأخذه الله أخذ عزيز مقتدر.

وقالا ربنا إننا تخاف أن يفرط علينا أي: يبادرنا بالعقوبة والإيقاع علينا قبل أن تبلغه رسالاتك، ونقيم عليه الحجة وأو أن يطغى أي: يتمرد عن الحق، ويطغى بملكه وسلطانه وأعوانه، وقال لا تخافا أن يفرط عليكما وإنني معكما أسمع وأرى أي: أنتما بحفظي ورعايتي، أسمع أقوال كسما، وأرى جميع أحوالكما، فلا تخافا منه، فزال الخوف عنهما، واطمأنت قلوبهما بوعد

(24 - 84) ﴿ فاتياه فقولا إنها رسولا ربك فأرسل معنا بني إسرائيل ولا تعليهم قد جثناك باية من ربك أوحي إلينا أن العذاب على من كذب وتولى أي: فأتياه بهذين الأمرين، دعوته إلى الإسلام، وتحليص هذا الشعب الشريف بني إسرائيل من قيده وتعييده لهم، ليتحرروا ويملكوا أمرهم، ويقيم فيهم موسى شرع الله أمرهم، ويقيم فيهم موسى شرع الله أمرهم، ويقيم فيهم موسى شرع الله

قَالَ عِلْمُهَاعِنَدَرَقِ فِي كِتَبِّ لَا يَضِلُّ رَقِي وَلَا يَسْمَى ۞ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ مَهْدًا وَسَكَكَ لَكُمْ وَهِمَا سُبُلًا وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَفُ المِيِّ أَزْوَجَامِن بَّاتِ شَغَّاهُ كُلُواْ وَٱرْعَوَاْ أَنْكُمَ كُمَّ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآلِكَ لِأَنْكِ لِأَوْلِي النَّهَى ٥ \* مِنْهَاخَلَقَنَكُمُ وَفِيهَا نِيدُكُرُّ وَمِنْهَا نُحْدِرِ حُكُرُّ تَارَةً أُخْرَىٰ ۞ وَلَقَدْ أَرَيْنَاهُ ءَالِيْتِنَاكُ أَمَا فَكُذَّبَ وَأَبَا ۞ قَالَ أَجِمْتَنَا لِنُخْرِجَنَا مِنْ أَرْضِنَا بِسِحْرِكَ يَلْمُوسَىٰ ۞ فَلَنَأْتِينَكَ بِسِحْرِ مِنْ الْمِعِلْ مِنْ اللَّهِ عَلَى مِنْ اللَّهِ عَلَى مَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّه أَنْتَ مَكَانَا سُوِّي ۞ قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ إِلْزِيْنَةِ وَأَنْ يُعْشَرُ اَلْنَاسُ مُنْفَى ﴿ فَتُولِّلُ فِيعَوْدُ فِيَمَعَ كُنِدُهُ أَنَّا ۞ قَسَالَ المُدرُّمُوسَىٰ وَيَلِكُمُّ لَاتَفَرُّ وَأَعَلَىٰ اللَّهِ كَذِبَا فَيُسْجِتَّكُمُ يِعَدَابِ وَقَدْمَابَ مَنِ أَفْتَرَىٰ ۞ فَنَنَازَعُواْ أَمْرَهُمْ يَشْهُمُ وَأَسْرُواْ ٱلنَّجْوَىٰ ۞ قَالُوٓ أَإِنْ هَلَذَٰ إِن السَّكِمِ أَنِ يُرِيدَانِ أَن يُخْرِجَاكُم مِنَّ أَرْضِكُم بِسِحْرِهِمَا وَيَدْهَبَا بِطَرِيقَيْكُمُ ٱلثُمُّلُ \$ َ فَأَجْمِعُوا كَيْدَكُرُ ثُرُّ أَنْفُوا صَفَّا وَقَدْ أَفَلَحِ ٱلْيَوْمَ مَنِ ٱسْتَعَالَىٰ ۞ AND THE PROPERTY OF THE PARTY O

﴿قد جئناك بآية ﴾ تدل على صدقنا ﴿فألقى موسى عصاه فإذا هي ثعبان مبين ﴿ ونزع يده فإذا هي بيضاء للناظرين ﴾ إلى آخر ما ذكر الله عنهما. ﴿والسلام على من اتبع الهدى ﴾ أي: من اتبع الصراط المستقيم، واهتدى بالشرع المين، حصلت له السلامة في الدنيا والآخرة.

وإنا قد أوحي إلينا أي . خبرٌ من عند أنه سنا وأن العذاب على من عند أنه سنا وأن العذاب على من كذب وتولى أي . كذب بأخبار الله ، وأخبار رسله ، وتولى عن الانقياد لهم واتباعهم ، وهذا فيه الترغيب لهرعون بالإيمان والتصديق واتباعهما ، والترهيب من ضد ذلك ، ولكن لم يفد فيه هذا الوعظ والتذكير ، فأنكر ربه وكفر ، وجادل في ذلك ظلماً وعناداً .

( ٤٩ ـ ٥ ٥ ) ﴿قال فمن ربكما يا موسى \* قال ربنا الذي أعطى كل شيء خلقه لم هدى \* قال فما بال القرون الأولى \* قال علمها عند ربي في كتاب لا يضل ربي ولا ينسى \* الذي جعل لكم الأرض مهداً وسلك لكم فيها سبلاً وأنزل من السماء ماء فأخرجنا به أزواجاً من نيات شتى \* كلوا وارعوا أنعامكم إن في ذلك لايات لأولى النهى \* منها خلقناكم وفيها نعركم ومنها نخرجكم تارة أخرى \*

を表現している。 1000年 | 10 قَالُواْيَتُمُوسَىٰ إِنَّا أَنْ تُلْقِي وَإِنَّا أَنْ تُكُونَ ۖ أَوَّلَ مَنْ أَلَيَّ ۞ قَالَ بَلَ ٱلْقُوۡٓ ۚ فَإِذَاحِهَا لَهُمْ وَعِصِيُّهُمْ يُحَيِّلُ إِلَيْهِ مِن مِعْرِهِ أَنَّهَا مَسْعَىٰ ۞ فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ حِنْفَةَ ثُوسَىٰ۞ قُلْنَا لَا تَخَفَ إِنَّكَ أَنتَ الْأَعْلَى ۞ وَأَلْقِ مَا فِي مِينِكَ تَلْقَفْ مَاصَبَعُوٓ أَلِفًا صَبَعُوا كَيْدُ سَيِمِّ وَلَا يُفْلِحُ ٱلسَّاحِرُ عَنْ أَقَلَ ۞ فَأَلِقِي ٱلسَّحَرَةُ مُعِيدًا قَالُوَّا ءَامَنَكَ بِرَبِ هَكُرُونَ وَمُوسَىٰ ﴿ قَالَ ءَامَنَتُمْ لَمُوَسِّلُ أَنْ ءَاذَنَ لَكُمْمُ إِنَّهُ لَكَبِيرُكُمُ الَّذِي عَلَّكُمُ ٱلْيَعَى فَلْكَالِيَعَ فَالْأَعْلِعَنَّ أَيْدِيَكُمُ وَأَرْجُلَكُم مِنْ خِلْفِ وَلَأَصُلِنَكُو فِيجُدُوعِ ٱلْغَلَ وَلَتَعْ لَمُنَّ أَيْنًا أَشَدُّ عَذَا إِلَيْقَى ۞ قَالُوا لَن تُؤثِرُكَ عَلَىٰ مَاجَآءَنَّا مِنَ ٱلْبِيِّنَنَتِ وَٱلَّذِي فَطَرَهَا فَأَقْضِمَا أَنتَ قَاضٍ إِنَّمَا تَقْضِي هَاذِهِ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا ﴿ إِنَّاءَ امْنَا إِرْبِيَا لِيغْفِرَ لِنَاخَطَلِنَا وَمَا أَرَهْتَنَا عَلَيْهِ مِنَ ٱلمِيتِحِرِّ وَٱلْمُفَتَّ مِنْ وَأَبْقَىٰ ۞ إِنَّهُ مِمَ يَأْتِ رَبَّهُ مُجْرِمًا فَإِنَّا أَدْجَهَمَ تُرَاكِكُ عُونَ فِيهَا وَلَا يَعْنَى ۞ وَمَن يَأْلِهِمْ وَمِنَا قَدْعَيْلَ ٱلصَّلِحَتِ فَأُولَٰئِكَ هُمُ الدَّرَجَتُ ٱلْعُلَل ﴿ جَنَّتُ عَكَيْنِ تَجْرِى مِن تَعِيْهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَذَاكَ جَنَزَاءُ مَن تَذَرُّنُّ ۞

أي: قنال فرعون لموسى على وجه الإنكار: ﴿فِمن ربكما يا موسى﴾ فأجاب موسى بجواب شاف كاف واضح، فقال: ﴿ ربنا الذي أعطى كل شيء خلقه ثم هدي، أي : ربنا الذي خلَّق جميع المخلوقات، وأعطى كل مخلوق خلقه اللائق به، الدال على حسن صنعه من خلقه، من كبر الجسم وصغره وتوسطه، وجميع صفاته، ﴿ثُمُّ هدي، كل مخلوق إلى ما خلقه له، وهذه الهداية العامة(١) الشاهدة في جميع المخلوقات فكل بخلوق، تجده يسعَّى لما خلق له من المنافع، وفي دفع المضار عنه، حتى إن الله تعالى أعطى الحيوان البهيم من العقل، ما يتمكن (٢<sup>٢)</sup> به على ذلك .

وهذا كقوله تعالى: ﴿الذي أحسن كل شيء خلقه ﴾ فالذي خلق المخلوقات، وأعطاها خلقها الحسن، الذي لا تقترح العقول فوق حسنه، الحقيقة، فإنكاره إنكار لأعظم الأشياء وجوداً، وهدو مكابرة ومجاهرة بالكذب، فلو قدر أن الإنسان، أنكر من الأمور المعلومة ما أنكر، كان ولهذا لما لم يمكن فرعون، أن يعاند هذا ولهذا لما لم يمكن فرعون، أن يعاند هذا ولهذا لما لم يمكن فرعون، أن يعاند هذا

الدليل القاطع، عدل إلى المساغبة، وحاد عن القصود فقال لموسى: ﴿ فما بال القرون الأولى أي: ما شأهم، وما خبرهم؟ وكيف وصلت بهم الحال، وقد سبقونا إلى الإنكار والكفر، والظلم، والعناد، ولنا فيهم أسوة؟ فقال موسى: ﴿ علمها عند ربي في كتاب لا يضل ربي ولا ينسى ﴾ وشر، وكتبه في كتاب، وهو اللوح وشر، وكتبه في كتاب، وهو اللوح يضل عن شيء منها، ولا ينسى ما يضل عن شيء منها، ولا ينسى ما علمه منها.

ومضمون ذلك، أنهم قدموا إلى ما قدموا، ولاقوا أعمالهم، وسيجازون عليها، فلا معنى لسؤالك واستفهامك يا فرعون عنهم، فتلك أمة قد خلت، لها ما كسبت ولكم ما كسبتم، فإن كان الدليل الذي أوردناه عليك، والآيات التي أريناكها، قد تحققت صدقها ويقينها، وهو الواقع، فانقد إلى الحق، الجدال بالباطل، وإن كنت قد شككت فيها أو رأيتها غير مستقيمة، فالطريق مفتوح وباب البحث غير مغلق، فرد الدليل بالدليل، والبرهان بالبرهان، والنرهان بالبرهان،

كيف وقد أخبر الله عنه، أنه جحدها مع استيقانها، كما قال تعالى: ﴿ وجعدوانها واستيقنتها أنفسهم ظلما وعلواً ﴾ وقال موسى: ﴿ لقد علمت ما أنسزل هـؤلاء إلا رب الـسماوات والأرض بصائر ﴾ فعلم أنه ظالم في جداله، قصده العلو في الأرض.

ثم استطرد في هذا الدليل القاطع، بذكر كثير من نعمه وإحسانه الضروري، فقال: ﴿الذي جعل لكم تتمكنون من السكون فيها، والقرار، والبناء، والغراس، وإثارتها للازدراع وغيره، وذللها لذلك، ولم يجعلها ممتنعة عن مصلحة من مصالحكم.

وسلك لكم فيها سُبُلاك أي: نفذ لكم الطرق الموصلة، من أرض إلى أرض، ومن قطر إلى قطر، حتى كان الآدميون يتمكنون من الوصول إلى جميع الأرض بأسهل ما يكون، وينتفعون بأسفارهم، أكثر عما ينتفعون بإقامتهم.

وانزل من السماء ماء فأخرجنا به أزواجاً من نبات شتى أي: أنزل المطر فأحيا به الأرض بعد موتها وأنبت بذلك جميع أصناف النوابت على اختلاف أنواعها، وتشتت أشكالها، وتباين أحوالها، فساقه، وقدره، ويسره، رزقاً لنا ولأنعامنا، ولولا ذلك لهلك من عليها من آدمي وحيوان، ولهذا قال: ﴿كلوا وارعوا أنعامكم وسياقها على وجه الامتنان، ليدل ذلك على أن الأصل في جميع النوابت الإباحة، فلا يحرم منهم إلا ما كان مضراً، كالسموم ونحوه.

﴿إِن في ذلك لآيات لأولي النهي ﴾ أي: لذوي العقول الرزينة، والأفكار ورحمته، وسعة جوده، وتمام عنايته، وعلى أنه البرب المعسود، المالك المحمود، الذي لا يستحق العبادة سواه، ولا الجمد والمدح والثناء، إلا من امتن بهذه النعم، وعلى أنه على كل شيء قدير، فكما أحيا الأرض بعد موتها، إن ذلك لمحيى الموتى.

وخص الله أولي النهى بذلك، لأنهم المنتفعون بها، الناظرون إليها نظر اعتبار، وأما من عداهم، فإنهم بمنزلة البهائم السائمة، لا ينظرون إليها نظر اعتبار، ولا تنفذ بصائرهم إلى المقصود منها، بل حظهم حظ البهائم، يأكلون ويشربون، وقلوبهم لاهية، وأجسامهم معرضة. وللرض يمرون عليها وهم عنها والأرض يمرون عليها وهم عنها معرضون.

و لا ذكر كرم الأرض، وحسن

<sup>(</sup>١) في ب: الكاملة.

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أ: ما تتمكن.

شكرها لما ينزله الله عليها من المطر، وأنها بإذن ربها، تخرج النبات المختلف الأنواع، أخبر أنه خلقنا منها، وفيها يعيدنا إذا متنا فدفنا فيها، ومنها يخرجنا تارة أخرى، فكما أوجدنا منها من العدم، وقد علمنا ذلك وتحققناه، فسيعيدنا بالبعث منها بعد موتنا، ليجازينا بأعمالنا التي عملناها عليها.

وهذان دليلان على الإعادة عقليان واضحان: إخراج النبات من الأرض بعد موتها، وإخراج المكلفين منها في إيجادهم

﴿٥٦ ـ ٦١﴾ ﴿ولقد أريناه آباتنا كلها فكذب وأبى \* قال أجنتنا لتخرجنا من أرضنا بسحرك يا موسى \* فلنأتينك بسحر مثله فاجعل بيننا وبينك موعدأ لانخلفه نحن ولا أنت مكاناً سوى \* قال موعدكم يوم الزينة وأن يحشر الناس ضحي \* فتولى فرعون فجمع كيده ثم أتى \* قال لهم موسى ويلكم لا تفتروا على الله كذبا فيسحتكم بعذاب وقد خاب من افتری کنبر تعالی، أنه أرى فرعون من الآيات والعبر والقواطع، جميع أنواعها العيانية، والأفقية والنفسية، فما استقام ولا ارعوى، وإنما كذب وتولى، كذب الخبر، وتولى عن الأمر والنهي، وجعل الحق باطلاً، والباطل حقأ، وجادل بالباطل ليضل الناس، فقال: ﴿أَجِنْتِنَا لِتَخْرِجِنَا مِنْ أرضنا بسحرك﴾ زعم أن هذه الآيات التي أراه إياها موسى، سحر وتمويه، المقصود منها إخراجهم من أرضهم، والاستيلاء عليها، ليكون كلامه مؤثراً في قلوب قومه، فإن الطباع تميل إلى أوطانها، ويصعب عليها الخروج منها ومفارقتها.

فأخبرهم أن موسى هذا قصده ليبغضوه، ويستعوا في محاربته فلنأتينك بسحر مثل سحرك فأمهلنا، واجعل لنا ﴿موعداً لا نخلفه نحن ولا أنت مكاناً سوى ﴾ أي: مستو علمنا وعلمك به، أو مكاناً مستوياً معتدلاً ليتمكن من رؤية ما فيه.

فقال موسى: ﴿موعدكم يوم

الزينة وهو عيدهم، الذي يتفرغون فيه ويقطعون شواغلهم، هوأن يحشر الناس ضحى أي: يجمعون كلهم في وقت الضحى وقت الضحى الذينة ووقت الضحى منه يحصل فيه من كثرة الاجتماع، ورؤية الأشياء على حقائقها، ما لا يحصل في غيره، هوتولى فرعون فجمع كيده أي: جميع ما يقدر عليه، مما يكيد به موسى، فأرسل في مدائنه من وكان السحرة الماهرين في سحرهم، وكان السحر إذ ذاك متوفراً، وعلمه علماً مرغوباً فيه، فجمع خلقاً كثيراً من السحرة، ثم أتى كل منهما للموعد، واجتمع الناس للموعد،

فكان الجمع حافلاً، حضره الرجال والمنسساء، والملأ، والأشسراف، والعوام، والصغار، والكبار، وحضوا الناس على الاجتماع، وقالوا للناس: ﴿ هِلِ أَنتِم مُحتمعُونَ \* لَعلنا نتبع السحرة إن كانوا هم الغالبين، فحين اجتمعوا من جميع البلدان، وعظهم موسى عليه السلام، وأقيام عليهم الحجة، وقال لهم: ﴿وَيِلْكُمْ لَا تَفْتُرُواْ على الله كذبا فيسحتكم بمذاب ﴾ أي: لا تنصروا ما أنتم عليه من الباطل بسحركم وتغالبون الحق، وتفترون على الله الكذب، فيستأصلكم بعذاب من عنده، ويخيب سعيكم وافتراؤكم، فلا تدركون ما تطلبون من النصر والجاه عند فرعون ومَليَّه، ولا تسلمون من عذاب الله، وكلام الحق لا بدأن يؤثر في القلوب، لا جرم ارتفع الخصام والنزاع بين السحرة لما سمعوا كلام موسى، وارتبكوا، ولعل من جملة نزاعهم، الاشتباه في موسى، هل هو على الحق أم لا؟ ولكن هم إلى الآن، ما تم أمرهم، ليقضى الله أمراً كان مفعولاً، ﴿ليهلك من هلك عن بينة ويحيا من حي عن بينة ﴾ فحيئنذ أسروا فيما بينهم النجوي، وأنهم يتفقون على مقالة واحدة، لينجحوا في مقالهم وفعالهم، وليتمسك الناس بدينهم، والنجوي التي أسروها فسرها بقوله : ﴿قالوا إن هذان لساحران بريدان أن

بخرجاكم من أرضكم بسحرهما) كمقالة فرعون السابقة، فإما أن يكون ذلك توافقاً من فرعون والسحرة على هذه المقالة من غير قصد، وإما أن يكون تلقيناً منه لهم مقالته، التي صمم عليها وأظهرها للناسء وزادوا على قول فرعون أن قالوا: ﴿ ويدهب بطريقتكم المثلى ان أي: طريقة السحر حسدكم عليها، وأراد أن يطهر عليكم، ليكون له الفخر والصيت والشهرة، ويكون هو القصود مذا العلم، الذي أشغلتم زمانكم فيه، ويذهب عنكم ما كنتم تأكلون بسببه، وما يتبع ذلك من الرياسة، وهذا حض من بعضهم على بعض على الأجتهاد في مغالبته، ولهذا قالوا: ﴿فَأَجْعُوا كيدكم أي: أظهروه دفعة وأحذة متظاهرين متساعدين فيه، متناصرين، متفقاً رأيكم وكلمتكم، ﴿ثم ائتوا صفاً﴾ ليكون أمكن لعملكم، وأهيب لكم في القلوب، ولئلا يترك بعضكم بعض مقدوره من العمل، واعلموا أن من أفلح اليوم ونجح وغلب غيره، فإنه المفلح الفائز، فهذا يوم له ما بعده من الأيام، فلله درُّهم ما أصلبهم في باطلهم، وأشدهم فيه، حيث أتوا بكل سبب ووسيلة وممكن، ومكيدة يكيدون بها الحق، ويأبي الله إلا أن يتم نوره، ويظهر الحق على الباطل، فلما تمت مكيدتهم، وانحصر مقصدهم، ولم يبق إلا العمل ﴿قالوا يا موسى إما أن تلقى، عصاك ﴿وإما أن نكون أول من أُلقى﴾ خيروه، موهمين أنهم على جزم من ظهورهم عليه بأي: حالة كانت، فقال لهم موسى: ﴿بِلِ أَلْقُوا﴾ فألقوا حبالهم وعصيهم، ﴿فَإِذَا حِبَالُهُم وعصيهم يخيل إليه اي: إلى موسى ﴿من سحرهم البليغ ﴿أَنَّهَا تُسعى ﴾ أي: أنها حياتٌ تسعى فلما خيّل إلى موسى ذلك، ﴿أُوجِس في نفسه خيفة موسى كما هو مقتضى الطبيعة البشرية، وإلا فهو جازم بوعد الله ونصره، ﴿قلنا﴾ له تثبيتاً وتطميناً: ﴿لا تخف إنك أنت الأعلى عليهم،

أي: ستعلو عليهم وتقهرهم، ويذلوا

لك ويخضعوا.

وألق ما في يمينك أي: عصاك وتلقف ما صنعوا إنما صنعوا كيد ساحر ولا يفلح الساحر حيث أتى أي: كيدهم ومكرهم، ليس بمثمر لهم ولا ناجح، فإنه من كيد السحرة، الذين يموهون على الناس، ويلبسون الباطل، ويخيلون أنهم على الحق، فألقى موسى عصاه، فتلقفت ما صنعوا كله وأكلته، والناس ينظرون لذلك كله وأكلته، والناس ينظرون لذلك هذا ليس بسحر، وأنه من الله، فبادروا للايمان.

﴿فألقي السحرة ساجدين قالوا آمنا برب العالمين رب موسئ وهارون فوقع الحق وظهر وسطع، وبطل السحر والمكر والكيد، في ذلك المجمع العظيم.

فصارت بينة ورحمة للمؤمنين، وحجة على المعاندين في ﴿قال﴾ فرعون للسحرة: ﴿آمنتم له قبل أن آذن لكم﴾ أي: كيف أقدمتم على الإيمان من دون مراجعة منى ولا إذن؟

استغرب ذلك منهم، لأديهم معه، وذلهم، وانقيادهم له في كل أمر من أمورهم، وجعل هذا من ذاك.

ثم استلج فرعون في كفره وطغيانه بعد هذا البرهان، واستخف عقول قومه، وأظهر لهم أن هذه الغلبة من موسى للسحرة، ليس لأن الذي معه الحق، بل لأنه تمالاً هو والسحرة، ومكرواً، ودبروا أن يخرجوا فرعون وقومه من بلادهم، فقبل قومه هذا المكر منه، وظنوه صدقاً ﴿فاستخف قومه فأطاعوه إنهم كانوا قوماً فاسقين، مع أن هذه المقالة التي قالها، لاتدخل عقل من له أدنى مسكة من عقل ومعرفة بالواقع، فإن موسى أتى من مدين وحيداً، وحين أتى لم يجتمع بأحد من السحرة ولا غيرهم، بل بادر إلى دعوة فرعون وقومه، وأراهم الآيات، فأراد فرعون أن يعارض ما جاء به موسى فسعى ما أمكنه، وأرسل في مدائنه من يجمع له كل ساحر عليم.

فجاؤوا إليه، ووعدهم الأجر

والمنزلة عند الغلبة، وهم حرصوا غاية الحرص، وكادوا أشد الكيد، على غلبتهم لموسى، وكان منهم ما كان، فهل يمكن أن يتصور مع هذا أن يكونوا دبرواهم وموسى واتفقوا على ما صدر؟ هذا من أمحل المحال، ثم توعد فرعون السحرة فقال: ﴿ فَلَأُقَطِّعِنَ أَيِّدُيكُمْ وَأَرْجِلُكُمْ مِنْ خلاف کما يفعل بالمحارب الساعي بالفساد، يقطع يده اليمني، ورجله السرى، ﴿ولأصلبنكم في جذوع النخل؛ أي: لأجل أن تشتهروا وتختزوا، ﴿ولتعلمن أينا أشد عذاباً. وأبقى ﴾ يعني بزعمه هو أو الله، وأنه أشد عذاباً من الله وأبقى؛ قلباً للحقائق، وترهيباً لمن لا عقل له.

ولهذا لما عرف السحرة الحق، ورزقهم الله من العقل ما يدركون به الحقائق، أجابوه بقولهم:

ولن نؤثرك على ما جاءنا من البينات أي: لن نختارك وما وعدتنا به من الأجر والتقريب، على ما أرانا الله من الآيات البينات الدالات على أن الله هو الرب المعبود وحده، المعظم المبجل وحده، وأن ما سواه باطل، ونؤثرك على الذي فطرنا وخلقنا، هذا لا يكون والقض ما أنت قاض عما أوعدتنا به من القطع، والصلب، والعذاب.

﴿إِنَّمَا تَقْضَي هَذَهُ الحَيَاةُ الدَّنَيَا﴾ أي: إنما توعدنا به غاية ما يكون في هذه الحياة الدنيا، ينقضي ويزول ولا يضرنا، بخلاف عذاب الله، لمن استمر على كفره، فإنه دائم عظيم.

وهذا كأنه جواب منهم، لقوله: ﴿ولتعلمن أينا أشد عذاباً وأبقى ﴾ وفي هذا الكلام، من السحرة، دليل على أنه ينبغي للعاقل، أن يوازن بين لذات الدنيا، ولذات الآخرة، وبين عذاب الدنيا، وعذاب الآخرة.

﴿إِنَّا آمَنَا بِرِبِنَا لِيَغَفِّر لَنَا خطايانا ﴾ أي: كفرنا ومعاصينا، فإن الإيمان مكفر للسيئات، والتوبة تَجُبُ ما قبلها، وقولهم، ﴿وما أكرهتنا عليه من السحر ﴾ الذي عارضنا به الحق، هذا دليل على أنهم غير مختارين في عملهم

المتقدم، وإنما أكرههم فرعون إكراهاً.

والظاهر \_والله أعلم \_أن موسى لما وعظهم كما تقدم في قوله: ﴿ويلكم لا تفتروا على الله كذبا فيسحتكم بعذاب، أثر معهم، ووقع منهم موقعاً كبيراً، ولهذا تنازعوا بعد هذا الكلام والموعظة، ثم إن فرعون ألزمهم ذلك، وأكرههم على الكر الذي أجروه، ولهذا تكلموا بكلامه السابق قبل إتيانهم، حيث قالوا: ﴿إِن هذان لساحران يريدان أن يخرجاكم من أرضكم بسحرهما، فجروا على ما سَنَّهُ لهم، وأكرههم عليه، ولعل هذه النكتة التي قامت بقلوبهم من كراهتهم لمعارضة الحق بالباطل وفعلهم، ما فعلوا على وجه الإغماض، هي التي أثرت معهم، ورحمهم الله بسببها، ووفقهم للإيمان والتؤبة، ﴿والله خير﴾ مما وعدتنا من الأجر والنزلة والجاه، وأبقى ثوابأ وإحسانا لا مايقول فرعون: ﴿ولتعلُّمُن أَينًا أَشُدُ عَذَابًا **وأبقى﴾** يريد أنه أشد عذاباً وأبقى. وجميع ما أتى من قصص موسى مع فرعون، يذكر الله فيه إذا أتى على قصة السحرة، أن فرعون توعدهم بالقطع والصلب، ولم يذكر أنه فعل ذلك، ولم يأت في ذلك حديث صحيح، والجزم بوقوعه أو عدمه، يتوقف على الدليل، والله أعلم بذلك وغيره، ولكن توعده إياهم بذلك مع اقتداره، دليلٌ على وقوعه، ولأنه لو لم يقع لذكره الله، ولاتفاق الناقلين على ذلك.

الأكباد والقلوب، ومن شدة ذلك أن المعذب فيها لا يموت ولا يحيا، لا يموت ولا يحيا حياة يتلذذ به، وإنما حياته محشوة بعذاب القلب والروح والبدن، الذي لا يقدر قدره، ولا يفتر عنه ساعة، يستغيث فلا يغاث، ويدعو فلا يستجاب له.

نعم، إذا استغاث، أغيث بماء كالهل يشوي الوجوه، وإن دعا، أجيب بو ﴿ آخيسؤوا فيها ولا تكلمون ﴾. ومن يأت ربه مؤمناً به مصدقاً لرسله، متبعاً لكتبه ﴿ قد عمل الصالحات ﴾ الواجبة والستحبة ، ﴿ فَأُولْنُكُ لَهُمُ الدرجات العلى ﴾ أي: المنازل العاليات، وفي الغرف المزخرفات، واللذات المتواصلات، والخلود الدائم، والسرور العظيم، فيما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب

وذلك الشواب، وجزاء من تركى أي تطهر من الشرك والكفر والكفر والفسوق والعصيان، إما أن لا يفعلها بالكلية، أو يتوب مما فعله منها، وزكى أيضاً نفسه، ونماها بالإيمان والعمل الصالح، فإن للتزكية معنيين، التنقية، وإزالة الخبث، والزيادة بحصول الخير، وسميت الزكاة زكاة، لهذين الأمرين.

ري (٧٧ ـ ٧٩) ﴿ ولقد أوحينا إلى موسى أن أسر بعبادي فاضرب لهم طريقاً في البحر يبساً لا تخاف دركاً ولا تخشيهم ش فأتبعهم فرعون بجنوده فغشيهم من اليم ما غشيهم \* وأضل فرعون قومه وما هدى لل الظهر موسى بالبراهين على فرعون وقومه، مكث في مصر يدعوهم إلى الإسلام، ويسعى في تخليص بني إسرائيل من فرعون وعذابه، وفرعون في عتو ونفور، وأمره شديد على بني إسرائيل ويريه الله وأمره شديد على بني إسرائيل ويريه الله علينا

في القرآن، وبنو إسرائيل لا يقدرون أن يظهروا إيمانهم ويعلنوه، قد اتخذوا بيوتهم مساجد، وصبروا على فرعون وأذاه، فأراد الله تعالى أن ينجيهم من عدوهم، ويمكن لهم في الأرض ليعبدوه جهراً، ويقيموا أمره، فأوحى إلى نبيه موسى (١)، أن سِرْ أو سيروا أول الليل، ليتمادوا<sup>(٢)</sup> في الأرض، وأخبره أن فرعون وقومه سيتبعونه، فخرجوا أول الليل، جميع بني إسرائيل هم ونساؤهم وذريتهم، فلما أصبح أهل مصر إذا ليس فيها منهم داع ولا مجيب، فحنق عليهم عدوهم فرعون، وأرسل في المدائن، من يجمع له الناس ويحضهم على الخروج في أثر بني إسرائيل ليوقع بهم وينفذ غيظه، والله غالب على أمره، فتكاملت جنود فرعون فسار بهم يتبع بني إسرائيل، فأتبعوهم مشرقين، ﴿فلما تراءَى الجمعان قال أصحاب موسى إنا لمدركون، وقلقوا وخافوا، البحر أمامهم، وفريجون من ورائهم، قد امتلأ عليهم غيظاً وحنقاً، وموسى مطمئن القلب، ساكن البال، قد وثق بوعد ربه، فقال: ﴿كلا إن معيري سيهدين، فأوحى الله إليه أن يضرب البحر بعصاه، فضربه، فانفرق اثني عشر طريقاً، وصار الماء كالجبال العالية، عن يمين الطرق ويسارها، وأيبس الله طرقهم التي انفرق عنها الماء، وأمرهم الله أن لا يخافوا من إدراك فرعون، ولا يخشوا من الغرق في البحر، فسلكوا في تلك الطرق، فجاء فرعون وجنوده، فسلكوا وراءهم، حتى إذا تكامل قوم موسى خيارجين وقبوم فيرعبون داخيلين، أمر الله البحر فالتطم عليهم، وغشيهم من اليم ما غشيهم، وغرقوا كلهم، ولم ينجح منهم أحد، وبنو إسرائيل ينظرون إلى عدوهم، قد أقر الله أعينهم بهلاكه (۳). وهنذا عاقبة الكفر

إِلَّا وَلَقَدْ أَوْحَيْنَآ إِلَىٰ مُوسَىٰٓ أَنْ أَسْرِ بِعِبَ ادِى فَأَضْرِبْ لَمُوطِّ بِقَافِي ا عِ الْبَحْرِيْبَ الْا تَغَلَقُ مَرَكَ اوَلَا غَنْتُنَى ﴿ فَأَلْبُعُهُمْ وَيْجَوْنُ يَحْتُودِهِدِهَنَعَيْشِيَهُمُ مِنَ ٱلْيَسَمِ مَاغَشِيَهُمُ ﴿ وَأَصَلَ فِيهَ وَقُ اللهِ عَوْمَهُ وَمَاهَدَىٰ ۞ يَنِينَ إِسْرَةٍ بِلَ قَدْ أَعِيْنَكُمُ مِنْ عَدُوِّكُمْ اً وَوَعَدْتُكُرُ هَايِبَ ٱلطُّورِ إِلَّا يُمَنَّ وَنَرَّلْنَا عَلَيْكُمُ لَلْنَ وَالسَّلُوعِكَ ۞ كُلُواْمِن طَيِّبَتِ مَارَزَقَنَ كُمْ وَلَانَظْ فَوَافِيهِ فَيَزَلَ عَلَيْكُرُ غَصَيُّ وَمَن يَعْلِلْ عَلَيْهِ عَصَبَى فَقَدْ هَوَى ١ وَإِنِّي لَغَ فَارْلِكُنَّ تَابَوَهَ امِّنَ وَعَيلَ صَلِيحًا ثُرُ أَهْتَدَى ٥٠ • وَمَمَّأَ أَعْمَلَكَ عَن قَوْمِكَ يَكُنُوسَىٰ ۞ قَالَ هُمْ أَوْلَآءٍ عَلَيۡۤ أَثْرِي وَعِجَلْتُ إِلَيْكَ رَبِ لِتَرْضَىٰ ﴿ قَالَ فَإِنَّا قَدْ فَنَنَّ اقْرَمَكَ مِنْ بَعْدِكَ وَأَسَلَّهُمُّ ٱلسَّامِيُّ ﴿ فَرَقَعَ مُوسَى إِلَّ قَوْمِهِ عَضْبُنَ أَسِفًا قَالَ يَكَقَوْمِ أَلْرَبَعِينْكُمْ رَبُّكُمْ وَعُمَّا حَسَنَّا أَفْطَالَ عَلَيْكُمُ الْعَهْدُ أَمْ أَرُدِتُهُ وَأَن يَعِلَ عَلَيْكُمْ غَضَبٌ مِن زَيْكُوْ فَأَغَلَفُمْ مَوْعِدِي ۞ قَالُواْمَآ أَخْلَفْنَا مَوْعِدَكَ بِمَلْكِنَا وَلَكِنَا حِيْلُنَآ ر المَّا الْمُؤْمِنُ وَيَدَةِ الْمُؤْمِ فَقَدَفَنَهَا فَكَ أَلِكَ أَلْقَ السَّامِيَّةُ ﴿ THE REPORT OF THE PARTY OF THE

والضلال، وعدم الاهتداء بهدي الله، ولهذا قال تعالى: ﴿وأضل فرعون قومه﴾ بما زين لهم من الكفر، وتهجين ما أتى به موسى، واستخفافه إياهم، وما هداهم في وقت من الأوقات، فأوردهم موارد الغي والنضلال، ثم أوردهم مورد الغلاب والنكال.

﴿٨٠ ـ ٨٢﴾ ﴿يا بني إسرائيل قد أنجيناكم من عدوكم وواعدناكم جانب الطور الأيمن ونزلنا عليكم الن والسلوى \* كلوامن طيبات ما رزقناكم ولا تطفوا فيه فيحل عليكم غضبي ومن يحلل عليه غضبي فقد هوى \* وإن لغفار لن تاب وآمن وعمل صالحاً ثم اهتدي الله يُذكِّر تعالى بنى إسرائيل مِنَّتَهُ العظيمة عليهم بإهلاك عدوهم، ومواعدته لموسى عليه السلام بجانب الطور الأيمن، لينزل عليه الكتاب، الذي فيه الأحكام الجليلة، والأخبار الجميلة، فتتم عليهم النعمة الدينية، بعد النعمة الدنيوية، ويذكر منته أيضاً عليهم في التيه، بإنزال المن والسلوي، والرزق الرغد الهني الذي يحصل لهم بلا مشقة، وأنه قال لهم: ﴿كلوامن طيبات ما رزقناكم أي: واشكروه على ما

<sup>(</sup>١) عنا زيادة في ب: أن يواعد بني إسرائيل ويبدو أنها مشطوبة في أ.

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أ: الكلمة غير واضحة.

<sup>(</sup>٣) كذا في ب، وفي أ: بهلاكهم.

فَأَخْرُجَ لَمَنْرِعِجْ لَاجَكَ الْمُخْوَارُ فَقَ الْوَاهَا ذَآ إِلَّهُ كُمْ وَإِلَّهُ مُوسَىٰ فَنَيَى ٥ أَفَلَايَرَوْتَ أَلَّا يَرْجِعُ إِلَيْهِدْ قَوْلًا وَلَا يَلِكُ لْمُتَرْضَرًا وَلِانَفْعَا ۞ وَلَقَدْ قَالَ لَمُتُمْ هَلَرُوثُ مِنْ قَبْلُ يَقَوْمِ إِنَّافَيْنَتُ مِبِيِّنَهُ وَإِنَّ رَبَّكُمُ ٱلرَّحْنَ فَأَنَّيْعُونِ وَأَطِيعُواْ أَمْرِي ۞ قَالُوا لَنَ نَبْرَحَ عَلَيْهِ عَلَكِفِينَ حَقَّ مِرْجِعَ إِلَيْنَا مُوسَىٰ ۞ قَالَ يَنْهَنُرُونُ مَامَنَعَكَ إِذْ رَأَيْتُهُمُ مِسَلَّواً ۞ ٱلْأَنْتَكِيمَنَّ أَفْعَصَوْتَ أَمْرِي ۞ قَالَ يَبْنُؤُوٓ لَا ثَأَخُ ذَيلِحِينَ وَلَا رَأْسِيٌّ إِنِّي خَشِيتُ أَنْ تَـعُولُكُ وَتَنَّا بَيْنَ إِسْرَاهُ مِنْ وَلَهُ رَقَّتُ قَوْلِ ۞ قَاكَ فَمَا خَطْبُك يَسَكِيرِيُّ ۞ قَالَ بَصُرْتُ عَالَمْ يَتْصُرُواْ بِهِ وَفَقَبَضْتُ قَبْضَتُ قَبْضَتُ قَيْنَ أَثُواُ لُرَسُولِ فَنَبَ لَنُّهَا وَكَذَٰلِكَ سَوَّلَتْ لِي نَفْسِي ۞ قَالَ فَأَذَهَبْ فَإِنَّ لَكَ فِي ٱلْحَيَوْةِ أَن تَقُولَ لَامِكَ اسٌّ وَإِنَّ لَكَ مَوْعِدًا لَنْ تَخْلُفَ أَرُوَانُظُرُ إِلَى إِلَيْهِاكَ ٱلَّذِى ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفًا لَنُحْرَقَكَ مُثْرَلَكَ نِسفَنَّهُ فِي ٱلَّذِيرَ نَسُفًا ۞ إِنَّمَآ إِلَّهُ كُرُّ اللهُ ٱلَّذِي لَآ إِلَهُ إِلَاهُوْ وَسِعَ كُلُّ شَيْءِ عِلْمًا ۞ AND THE STATE OF T

أسدى إليكم من النعم ﴿ولا تطغوا فيه ﴾ أي: في رزقه، فتستعملونه في معاصيه، وتبطرون النعمة، فإنكم إن فعلتم ذلك، حل عليكم غضبي أي: غضبت عليكم، ثم علبتكم، ﴿ومن يحلل عليه غضبي فقد هوى ﴾ أي: ردى وهلك، وخاب وخسر، لأنه عليم الرضا والإحسان، وحل عليه الغضب والخسران.

ومع هذا، فالتوبة معروضة، ولو عمل العبد ما عمل من المعاصي، فلهذا قال: ﴿ وَإِنِ لَمُغْفَرَةُ وَلَى الْمُعْمَرِةُ وَالِّلَّهِ مَا الْمُعْمَرِةُ المُعْمَرِةُ وَالرَّحَةُ ، لَمْ تَابِ مِن الْكُفر والبدعة والمنسوق، وآمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وعمل صالحاً من أعمال القلب والبدن، وأقوال اللهان،

وثم اهتدى أي: سلك الصراط المستقيم، وتابع الرسول الكريم، واقتدى بالدين القويم، فهذا يغفر الله أوزاره، ويعفو عما تقدم من ذنبه وإصراره، لأنه أتى بالسبب الأكبر، للمغفرة والرحمة، بل الأسباب كلها منحصرة في هذه الأشياء فإن التوبة عبد ما قبلها، والإيمان والإسلام يهدم ما قبله، والعمل الصالح الذي هو الحسنات، يذهب السيئات، وسلوك طرق الهداية بجميع أنواعها، من تعلم علم، وتدبر آية أو حديث، حتى يتبين له معنى من المعاني يهتدي به، ودعوة

إلى دين الحق، ورد بدعة أو كفر أو ضلالة، وجهاد، وهجرة، وغير ذلك من جزئيات الهداية، كلها مكفرات للذنوب محصلات لغاية المطلوب.

﴿ ٨٣ \_ ٨٦﴾ ﴿ وما أعجلك عن قومك يا موسى \* قال هم أولاء على أثرى وعجلت إليك رب لترضى \* قال فإنا قد فتنا قومك من بمدك وأضلهم السامري \* فرجع موسى إلى قومه غضبان أسفاً قال يا قوم ألم يعدكم ربكم وعدأ حسنا أقطال عليكم العهد أم أردتم أن يحل عليكم غضب من ربكم فأخلفتم موعدي، كان الله تعالى، قد واعد موسى أن يأتيه لينزل عليه التوراة ثلاثين ليلة، فأتمها بعشر، فلما تم الميقات، بادر موسى عليه السلام إلى الحضور للموعد شوقاً لربه، وحرصا على موعوده، فقال الله له: ﴿وما أعجلك عن قومك يا موسى﴾ أي: ما الذي قدمك عليهم؟ ولم لم تصبر حتى تقدم أنت وهم؟ قال: ﴿هَم أولاء على أثري الله أي: قريباً مني، وسيصلون في أثري والذي عجلني إليك يا رب طلباً لقربك ومسارعةً في رضاك، وشوقاً إ**ليك، فقا**ل الله له: ﴿ فإنا قد فتنا قومك من بعدك اي: بعبادتهم للعجل، أبتليناهم، واختبرناهم، فلم يصبروا، وحين وصلت إليهم المحنة، كفروا ﴿وأَصْلُهُم السامرى﴾

وصاغه فصار وله خوار فقالوا وصاغه فصار وله خوار فقالوا ولهم وصاغه فصار وله خوار فقالوا وهما وهذا إله حموسي فنسيه موسى، فافتتن به بنو إسرائيل، فعبدوه، ونهاهم هارون فلم ينتهوا، فلما رجع موسى إلى قومه وهو غضبان أسف، أي: عتلى غيظاً وحتماً وغماً، قال لهم موبخاً ومقبحاً لفعلهم: ويا قوم ألم يعدكم ربكم وعداً حسنا وذلك بإنزال التوراة، وأفطال عليكم وهي مدة قصيرة؟ هذا قول كثير من المهرين، ويحتمل أن معناه: أفطال عليكم عهد النبوة والرسالة، فلم يكن عليكم عهد النبوة والرسالة، فلم يكن لكم بالنبوة علم ولا أثر، واندرست

اثارها، فلم تقفوا منها على خبر، فانمحت آثارها لبعد العهد بها، فعبدتم غير الله، لغلبة الجهل، وعدم العلم بآثار الرسالة؟ أي: ليس الأمر كذلك، بل النبوة بين أظهركم، والعلم قائم، والعذر غير مقبول؟ أم أردتم بفعلكم، أن يحل عليكم غضب من ربكم؟ أي: فتعرضتم لأسبابه واقتحمتم موجب عذابه، وهذا هو الواقع، ﴿فَأَخَلَقْتُم مُوحِبُ مُوحِبُ مُورِبُ مُواحِدُي﴾ حين أمرتكم بالاستقامة، ووصيت بكم هارون، فلم ترقبوا غائباً، ولم تحترموا حاضراً.

﴿٨٧ – ٨٩﴾ ﴿قالوا ما أخلفنا موعدك بملكنا ولكنا حملنا أوزاراً من زينة القوم فقدفناها فكذلك ألقى السامري \* فأخرج لهم عجلاً جسداً له خوار فقالوا هذا إلهكم وإله موسى فنسي \* أفلا يرون ألا يرجع إليهم قولاً ولا يملك لهم ضراً ولا نفعاً أي: قالوا له: ما فعلنا الذي فعلنا عن تعمد منا، وملك منا لأنفسنا، ولكن السبب الداعي لذلك، أننا تأثمنا من زينة القوم التي عندنا، وكانوا فيما ليذكرون استعاروا حلياً كثيراً من وجعوه حين ذهب موسى ليراجعوه فيه إذا رجع.

وكان السامري قد بَصُرَ يوم الغرق بأثر الرسول، فسولت له نفسه أن يأخذ قبضة من أثره، وأنه إذا ألقاها على شيء حَيِي، فتنة وامتحاناً، فألقاها على ذلك فتحول الذي صاغه بصورة عجل، فتحول العجل الدي وصار له خوار وصوت، وقالوا: إن موسى ذهب يطلب ربه، وهو هاهنا فنسيه، وهذا من بلادتهم، وسخافة عقولهم، حيث رأوا هذا الغريب الذي صار له خوار، بعد أن كان جماداً، فظنوه إله الأرض والسماوات.

وأفلا يرون أن العجل ولا يرجع الميهم قولاً أي: لا يتكلم ويراجعهم ويراجعهم ويراجعهم ولا نفعاً، فالعادم للكمال والكلام والفعال لا يستحق أن يعبد وهو أنقص من عابديه، فإنهم يتكلمون ويقدرون

على بعض الأشياء، من النفع والدفع، بإقدار الله لهم.

﴿٩٠ ــ ٩٤﴾ ﴿ولقد قال لهـم هارون من قبل يا قوم إنما فتنتم به وإن ربكم الرحمن فاتبعوني وأطيعوا أمري \* قالوا لن نبرح عليه عاكفين حتى يرجع إلينا موسى \* قال يا هارون ما منعك إذ رأيتهم صلوا \* ألا تتبعن أفعصيت أمرى \* قال يا ابن أم لا تأخذ بلحيتي ولا برأسي إني خشيت أن تقول فرقت بين بني إسرائيل ولم ترقب قولي أي: إن اتخاذهم العجل، ليسوا معذورين فيه، فإنه وإن كانت عرضت لهم الشبهة في أصل عبادته، فإن هارون قد نهاهم عنه، وأخبرهم أنه فتنة، وأن ربهم الرحمن، الذي منه النعم الظاهرة والباطنة، الدافع للنقم وأنه أمرهم أن يتبعوه ويعتزلوا العجل، فأبوا وقالوا: ﴿لن نبرح عليه عاكفين حتى يرجع إلينا موسى،

فأقبل موسى على أخيه لائماً له، وقال: ﴿يا هارون ما منعك إذ رأيتهم ضلوا ألا تتبعن فتخبر في لأبادر للرجوع إليهم؟ ﴿أفعصيت أمري في قولي ﴿اخلفني في قومي وأصلح ولا تتع سبيل المفسدين ﴾

فأخذ موسى برأس هارون ولحيته، يجره من الغضب والعتب عليه ، فقال هارون: ﴿يا ابن أم﴾ ترقيق له، وإلا فهوشقيقه ﴿لا تأخذ بلحيتي ولا برأسي إن خشيت أن تقول فرقت بين بني إسرائيل ولم ترقب قولي ﴿ فَإِنَّكُ أمرتني أن أخلفك فيهم، فلو تبعتك، لتركت ما أمرتني بلزومه وخشيت لائمتك، و ﴿ أَن تقول فرقت بين بني إسرائيل، حيث تركتهم، وليس عندهم راع ولا خليفة، فإن هذا يفرقهم ويشتت شملهم، فلا تجعلني مع القوم الظالمين، ولا تشمت فينا الأعداء، فندم موسى على ما صنع بأخيه، وهو غير مستحق لذلك ف ﴿قال رب اعفر لي ولأخي وأدخلنا في رحمتك وأنت أرحم الراحين، ثم أقبل على السامري.

﴿٩٥ \_ ٩٧﴾ ف ﴿قال فما خطبك

یا سامری \* قال بصرت بما لم یبصروا به فقبضت قبضة من أثر الرسول فنبذتها وكذلك سولت لي نفسي \* قال فاذهب فإن لك في الحياة أن تقول لا مساس وإن لك موعداً لن تخلفه وانظر إلى إلهك الذي ظلت عليه عاكفاً لنحرقنه ثم لننسفنه في اليم نسفاً ﴾ . أي: ما شأنك يا سامري، حيث فعلت ما فعلت؟، فقال: ﴿بصرت بمالم يبصروا به، وهو جبريل عليه السلام، على فـرس رأه وقـت خـروجـهــم مـن البحر، وغرق فرعون وجنوده على ما قاله المفسرون، فقبضت قبضة من أثر حافر فرسه، فنبذتها على العجل، ﴿وَكَذَلِكُ سُولِتَ لِي نَفْسَيُ ﴾ ان أقبضها، ثم أنبدها، فكان ما كان، فقال له موسى: ﴿فادهب ﴾ أي: تباعد عني واستأخر مني ﴿فإن لك في الحياة أن تقول لا مساس اي: تعاقب في الحياة عقوبة، لا يدنو منك أحد، ولا يمسك أحد، حتى إن من أراد القرب منك، قلت له: لا تمسنى، ولا تقرب مني، عقوبة على ذلك، حیث مس ما لم یمسه غیره، وأجرى ما لم يُجرهِ أحد، ﴿وإن لك موعداً لن تخلفه فتجازي بعملك، من خير وشر، ﴿وانظر إلى إلهك الذي ظلت عليه عاكفاً﴾ أي: العجل ﴿لنحرقنه ثم لننسفنه في اليم نسفاً، ففعل موسى ذَلُك، فَلُو كَانَ إِلَهَا، لامتنع عمن يريده بأذي ويسعى له بالإتلاف، وكان قد أَشْرِبُ العجل في قلوب بني إسرائيل، فأراد موسى عليه السلام إتلافه وهم ينظرون، على وجه لا تمكن إعادته بالإحراق والسحق وذريه في اليم ونَسْفه، ليزول ما في قلوبهم من حبه، كما زال شخصه، ولأن في إبقائه محنة، لأن في النفوس أقوى داع إلى الباطل، فلما تبين لهم بطلانه، أخبرهم بمن يستحق العبادة وحده لا شريك له،

﴿٩٨﴾ ﴿إِنَّمَا إِلَهُكُمُ اللهُ الذِي لا إِله إلا هو وسع كل شيء علماً﴾ أي: لا معبود إلا وجهه الكريم، فلا يؤله، ولا يُحُبُّ، ولا يُرْجى

ولا يُحَافَ، ولا يُدْعَى إلا هو، لأنه الكامل الذي له الأسماء الحسنى، والصفات العلى، المحيط علمه بجميع الأشياء، الذي ما من نعمة بالعباد إلا منه، ولا يدفع السوء إلا هو، فلا إله إلا هو، ولا معبود سواه

﴿٩٩ ـ ١٠١﴾ ﴿كندلك نقبص عليك من أنباء ما قد سبق وقد أتيناك من لدنا ذكراً \* من أعرض عنه فإنه يحمل يوم القيامة وزراً \* خالدين فيه وساء لهم يوم القيامة حملاً عمتن الله تعالى على نبيه عليه من قصه عليه من أنباء السابقين، وأخبار السالفين، كهذه القصة العظيمة، وما فيها من الأحكام وغيرها، التي لا ينكرها أحد من أهل الكتاب، فأنت لم تدرس أخبار الأولين، ولم تستحلم عمن دراها، فإحبارك بالحق اليقين من أخبارهم، دليل على أنك رسول الله حقاً، وما جئت به صدق، ولهذا قال: ﴿وقد آتيناك من لدنا أي: عطبة نفيسة، ومنحة جزيلة من عندنا . ﴿ذَكُواَ﴾ وهو هذا القرآن الكريم، ذكر للأخبار السابقة واللاحقة، وذكر يتذكر به ما لله تعالى من الأسماء والصفات الكاملة، ويتذكر به أحكام الأمر والنهي، وأحكام الجزاء، وهذا نما يدل على أن القرآن مشتمل على أحسن ما يكون من الأحكام، التي تشهد العقول والفطر بحسنها وكمالها، ويذكر هذا القرآن ما أودع الله فيها، وإذا كان القرآن ذكراً للرسول ولأمته، فيجب تلقيه بالقبول والتسليم والانقياد والتعظيم، وأن يهتدى بنوره إلى الصراط المستقيم، وأن يقبلوا عليه بالتعلم والتعليم.

وأما مقابلته بالإعراض، أو ما هو أعظم منه من الإنكار، فإنه كفر لهذه النعمة، ومن فعل ذلك، فهو مستحق للعقوبة، ولهذا قال: ﴿من أعرض عنه فلم يؤمن به، أو تهاون بأوامره ونواهيه، أو بتعلم معانيه الواجبة ﴿فَإِنه عُمل يوم القيامة وزراً ﴾ وهو ذنبه، الذي بسببه أعرض عن القرآن، وأولاه الكفر والهجران، ﴿خالدين فيه ﴾ أي:

في وزرهم، لأن العذاب هو نفس الأعمال، تنقلب عذاباً على أصحابها، بحسب صغرها وكبرها

﴿وساء لهم يوم القيامة حملا الي : بئس الحمل الذي يحملونه، والعذاب الذي يعذبونه يوم القيامة، ثم استطرد، فذكر أحوال يوم القيامة وأهواله فقال:

﴿ ١٠٢ - ١٠٤ ﴾ ﴿ يوم ينفخ في الصور ونحشر المجرمين يومئذ زرقاً \* يتخافتون بينهم إن لبثتم إلاَّ عشراً \* نحن أعلم بما يقولون إذ يقول أمثلهم طريقة إن لبثتم إلاَّ يوماً ﴾

أي: إذا نفخ في الصور وخرج الناس من قبورهم، كُلُّ على حسب حاله، فالمتقون يحشرون إلى الرحمن وفداً، والمجرمون يحشرون زُرقاً ألوانهم من الخوف والقلق والعطش، يتناجون وسرعة الآخرة، فيقول بعضهم: ما لبنتم إلا عشرة أيام، ويقول بعضهم غير ذلك، والله يعلم تخافتهم، ويسمع ما يقولون ﴿إذ يقول أمثلهم طريقة أي: أعدلهم وأقربهم إلى التقدير ﴿إن لبتم إلا يوماً ﴾.

والمقصود من هذا، الندم العظيم، كيف ضيعوا الأوقات القصيرة، وقطعوها ساهين لاهين، معرضين عما ينفعهم، مقبلين على ما يضرهم، فها قد حضر الجزاء، وحق الوعيد، فلم يبق إلا الندم، والدعاء بالويل والثبور. كما قال تعالى: ﴿قال كم لبثتم في

الأرض عدد سنين ۞ قالوا لبثنا يوما أو

بعض يوم فاسأل العادين \* قال إن لبنتم إلا قليلاً لو أنكم كنتم تعلمون \* (م٠١ مـ ١١٢ \* ﴿ ويسألونك عن الجبال فقل ينسفها ربي نسفاً \* فيذرها قاعاً صفصفاً \* لا ترى فيها عوجاً ولا أمتاً \* يومئذ يتبعون الداعي لا عوج له وخشعت الأصوات للرحن فلا تسمع إلاً همساً \* يومئذ لا تنفع الشفاعة إلا من أذن له الرحن ورضي له قولاً \* يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ولا

يحيطون به علماً \* وعنت الوجوه

للحي القيوم وقد خاب من حمل ظلماً ﴿ ومن يعمل من الصالحات وهو مؤمن فلا يخاف ظلماً ولا هضماً﴾ يخبر تعالى عن أهوال القيامة، وما فيها من الزلازل والقلاقل، فقال: ﴿ويسألونك عن الجبال أي: ماذا يصنع بها يوم القيامة، وهل تبقى بحالها أم لا؟ ﴿فقل ينسفها ربي نسفا ﴾ أي: يزيلها ويقلعها من أماكنها فتكون كالعهن وكالرمل، ثم يدكها فيجعلها هباء منبثاً، فتضمحل وتتلاشى، ويسويها بالأرض، ويجعل الأرض قناعناً صفصفاً، مستوياً لا ترى فيه أيها الناظر عوجاً، هذا من تمام استوائها منحفضة ، أو مرتفعة فتبرز الأرض، وتتسع للخلائق، ويمدها الله مدُّ الأديم، فيكونون في موقف واحد، يسمعهم الداعي، وينفذهم البصر، ولهذا قال:

﴿يومئذ يتبعون الداعي﴾ ودلك حين يبعثون من قبورهم ويقومون منها، يدعوهم الداعي إلى الحضور والاجتماع للموقف، فيتبعونه مهطعين إليه، لا يلتفتون عنه، ولا يعرجون يمنة ولا يسرة، وقوله: ﴿لا عوج له ﴾ أي: لا عوج لدعوة الداعي، بل تكون دعوته حقاً وصدقاً، لجميع الحلق، يسمعهم جميعهم، ويصيح بهم أجمعين، فيحضرون لموقف القيامة، خاشعة أصواتهم للرحمن، ﴿فلا تسمع إلا هميساً﴾ أي: إلا وطء الأقدام، أو الخافتة سرأ بتحريك الشفتين فقط، يملكهم الخشوع والسكون والإنصات، انتظاراً لحكم الرحمن فيهم، وتعنو وجوههم، أي: تذل وتخضع، فترى فى ذلك الموقف العظيم، الأغنياء والفقراء، والرجال والنساء، والأحرار والأرقاء، والملوك والسوقة، ساكتين منصتين، خاشعة أبضارهم، خاضعة رقابهم، جاثين على ركبهم، عانية وجوههم، لا يدرون

ماذا ينفصل كل منهم به، ولا ماذا

يفعل به، قد اشتغل كُلِّ بنفسه وشأنه، عن أبيه وأخيه، وصديقه وحبيبه الكل امرىء منهم يومئذ شأن يغنيه فحيئن يحكم فيهم الحاكم العدل الديان، ويجازي المحسن بإحسانه، والميء بالحرمان.

والأمل بالرب الكريم، الرحمن الرحيم، أن يري الخلائق منه، من الفضل والإحسان، والعفو والصفح والغفران، ما لا تعبر عنه الألسنة، ولا تتصوره الأفكار، ويتطلع لرحمته إذ ذاك جميع الخلق لما يشاهدونه الرحمة إلى من المؤمنون به ورسله بالرحمة [(1)، فإن قيل: من أين لكم هذا الأمل؟ وإن شئت قلت: من أين لكم لكم هذا العلم بما ذكر؟

الغضبه، ومن سعة جوده، الذي عم جميع البرايا، وعا نشاهذه في أنفسنا وفي غيرنا، من النعم المتواترة في هذه الدار، وخصوصاً في فصل القيامة، فإل قوله: ﴿وخشعت الأصوات للرحن﴾ ﴿إلا من أذن له الرحن﴾ مع قوله ﴿الملك يومئذ الحق للرحن﴾ مع قوله ﷺ: ﴿إن لله مئة رحمة، أنزل لعباده رحمة، بها يتراحون ويتعاطفون، حتى إن البهيمة ترفع حافرها عن ولدها خشية أن تطأه \_أي: \_من الرحمة في قلبها، فإذا كان يوم القيامة، ضمة هذه الرحمة إلى تسع وتسعين رحمة، فرحم بها العباد».

مع قوله على: «لله أرحم بعباده من الوالدة بولدها»، فقل ما شئت عن رحته، فإنها فوق ما تقول، وتصور ما شئت، فإنها فوق ذلك، فسبحان من رحم في عدله وعقوبته، كما رحم في فضله وإحسانه ومثوبته، وتعلى من وسعت رحته كل شيء، وعم كرمه كل حي، وجلً من غَنِيٌ عن عباده، رحيم بهم، وهم مفتقرون إليه على الدوام، في جميع أحوالهم، فلا غنى لهم عنه طرفة عين.

وقوله: ﴿يُومِئُذُ لَا تَنْفُعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا

<sup>(</sup>۱) زیادة من هامش ب.

من أذن له الرحسن ورضي له قولاً﴾ أي: لا يشفع أحد عنده من الخلق، إلا إذا أذن في الشفاعة (١)، ولا يأذن إلا لمن رضي قوله، أي: شفاعته، من الأنبياء والمرسلين، وعباده المقربين، فيمن ارتضى قوله وعمله، وهو المؤمن المخلص، فإذا إختل واحد من هذه الأمور، فلا سبيل لأحد إلى شفاعة من

وينقسم الناس في ذلك الموقف

ظالمين بكفرهم وشرهم، فهؤلاء لا ينالهم إلا الخيبة والحرمان، والعذاب الأليم في جهنم، وسخط الديان .

والقسم الثاني: من آمن الإيمان المأمور به، وعمل صالحاً من واجب ومسنون ﴿فلا بخاف ظلماً ﴾ أي: زيادة في سيئاته ﴿ولا هضماً ﴾ أي: نقصاً من حسناته، بل تغفر ذنوبه، وتطهر عيوبه، وتضاعف حسناته، ﴿وإن تك حسنة يضاعفها ويؤتِ من لدنه أجراً عظيماً﴾.

﴿ ١١٣﴾ ﴿ وكذلك أنزلناه قرآناً عربياً وصرفنا فيه من الوعيد لعلهم يتقون أو يحدث لهم ذكراً الله أي: وكذلك أنزلنا هذا الكتاب، باللسان الفاضل العربي، الذي تفهمونه وتفقهونه، ولا يخفى عليكم لفظه، و لا معناه.

﴿وصرفنا فيه من الوعيد ﴾ أي: نَوَّعْناها أنواعاً كثيرة، تارة بذكر أسمائه الدالة على العدل والانتقام، وتارة بذكر المثلات التي أحلها بالأمم السابقة، وأمر أن تعتبر بها الأمم اللاحقة، وتارة بذكر آثار الذنوب، وما تكسبه من العيوب، وتارة بذكر أهوال القيامة، وما فيها من المزعجات والمقلقات، وتارة بذكر جهنم وما فيها من أنواع العقاب وأصناف العذاب، كل هذا رحمة بالعباد، لعلهم يتقون الله فيتركون من الشر والمعاصى ما يضرهم، ﴿أُو يُحدث لهم ذكراً ﴾ فيعملون من

الطاعات والخير ما ينفعهم، فكونه عربياً، وكونه مصرفاً فيه [من] الوعيد، أكبر سبب، وأعظم داع للتقوي والعمل الصالح، فلو كان غير عربي، أو غير مصرف فيه، لم يكن له هذا

﴿ ١١٤﴾ ﴿ فتعالى الله الملك الحق ولا تعجل بالقرآن من قبل أن يقضى إليك وحيه وقل رب زدني علماً ﴾ لما ذكر تعالى حكمه الجزائي في عباده، وحكمه الأمري الديني، الذي أنزله في كتابه، وكان هذا من آثار ملكه قال: ﴿ فِي حَالَى اللهِ ﴾ أي: جَـلُ وارتـف وتقدس عن كل نقص وآفة، ﴿الملك﴾ الذي الملك وصفه، والخلق كلهم مماليك له، وأحكام الملك القدرية والشرعية، نافذة فيهم.

﴿ الحق أي: وجوده وملكه وكماله حق، فصفات الكمال، لا تكون حقيقة إلا لذي الجلال، ومن ذلك: اللك، فإن غيره من الخلق، وإن كان له ملك في بعض الأوقات، على بعض الأشياء، فإنه ملك قاصر باطل يزول، وأما الرب، فلا يزال ولا يرول ملِكاً حياً قَيُّوماً جليلاً بـ

﴿ولا تعجل بالقرآن من قبل أن يقضى إليك وحيه أي لا تبادر بتلَقُّفِ القرآن حين يتلوه عليك جبريل؛ وإصبر حتى يفرغ منه، فإذا فرغ منه فاقرأه، فإن الله قد ضمن لك جمعه في صدرك وقراءتك إياه، كما قال تعالى: ﴿لا تحرك به لسانك لتعجل به \* إن علينا جمعه وقرآنه \* فإدا قرأناه فاتبع قرآنه \* ثم إن علينا بيانه﴾ ولما كانت عجلته ﷺ ، على تُلقُف الوحي ومبادرته إليه، تدل<sup>(٢)</sup> على محبته التامة للعلم وحرصه عليه، أمره الله تعالى أن يسأله زيادة العلم، فإن العلم خير، وكثرة الخير مطلوبة، وهي من الله، والبطريق إليهنا الاجتهاد، والشوق للعلم، وسؤال الله، والاستعانة به، والافتقار إليه في كل وقت.

كَنَّاكَ نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنِكَ مِ مَا قَدْ سَبَقَ وَقَدْ ءَاتَدْنَكَ مِن لَّنَّا ذِكْرًا ۞ مَّنْ أَعْرَضَ عَنْهُ فَإِنَّهُ يَحْمِلُ يَوْمَ ٱلْقِيكِمَةِ وِزُدًا ۞ خَلِدِينَ فِي مِّوْرَسَاءَ لَمُنْ يَوْرَ ٱلْقِيلَ مَةِ مِثَلًا ۞ يُورُ يُنفَخُ فِي الصُّورِ وَتَحَشُّرًا لَهُمِينَ يَوْمَ ذِرْوْقًا ﴿ يَتَغَلَقُونَ يَتْنَهُمُ إِن لِمِنْتُمُ إِلَّاعَشْرَا ۞ غَنْ أَعَكَرُ عِمَايَعُولُونَ إِذْ يَكُولُ أَمْنَكُهُ وَطِيهَةً إِن لِّيثَنُدُ إِلَّا يَوْمًا ۞ وَيَمْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْجِبَالِ فَقُلُ يَنْسِفُهَارَئِي نَسْفًا ۞ فَيَنَرُهَا قَاعَاصَفْصَفًا ۞ لَانْزَىٰ فِيهَا عِوْجًا وَلَا أَمْتُ ا ۞ يَوْمَ إِن يَتَّبِعُونَ ٱلدَّاعِيَ لَا عِنْ َكُلُّهُ وَتَخَشَعَتِ ٱلْأَصْوَاتُ لِلرَّحْكِنِ فَلَانَسَتَمَعُ إِلَّاهَمَسَا ۞ يَّوْمَبِ لِلْانْفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ إِلَّامَنَ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّخَنُ وَرَضِي لَهُ قَوْلًا ۞ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَاخَلَفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ۞ \* وَعَنَتِ ٱلْوَجُوهُ لِلْمَقِي ٱلْفَيْوَرِ وَقَدْمَابَ مَنْ حَسَلَ طُلُماً ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّلِيحَاتِ وَهُوَ مُؤِّمِنَّ فَلَا يَعَافُ طْلُمْنَا وَلَاهَضْمَنَا ۞ وَكَنَالِكَ أَنْزَلْنَكُهُ فَرُوَانًا عَيَنَا يُّهُم وَصَرَّفَ الِيهِ مِنَ ٱلْوَعِيدِ لَعَلَّهُمُ يَتَّقُونَ أَوْيُدِثُ لَمُرُوكًا ۞ 

ويؤخذ من هذه الآية الكريمة، الأدب في تلقى العلم ، وأن المستمع للعلم ينبعي له أن يتأنّى ويصبر حتى يفرغ المملي والمعلم من كلامه التصل يعضه يبعض، فإذا فرغ منه سأل إن كان عنده سؤال، ولا يبادر بالسؤال وقطع كلام مُلْقِي العلم، فإنه سيب للحرَّمان، وكذلك المسؤول، ينبغي له أن يستملي سؤال السائل، ويعرف القصود منه قبل الجواب، فإن دلك سبب لإصابة الصواب.

﴿ ﴿ ١١٥ ﴾ ﴿ ولقد عهدنا إلى آدم من قبل فنسي ولم نجد له عزماً ﴾، أي: ولقد وصَّينا آدم وأمرناه، وعهدنا إليه عهداً ليقوم به، فالتزمه، وأذعن له وانقاد، وعزم على القيام به، ومع ذلك نسي ما أمر به، وانتقضت عزيمته المحكمة، فجري عليه ما جري، فصار عبرة لذريته، وصارت طبائعهم مثل طبیعته، نسی آدم فنسیت ذریته، وخطىء فخطئوا، ولم يثبت على العزم المؤكد، وهم كذلك، وبادر بالتوبة من خطيئته، وأقرَّ بها واعترف، فغفرت له، ومن يشابه أباه فما ظلم.

تم ذكر تفصيل ما أجمله فقال: ﴿ ١١٦ \_ ١٢٢﴾ ﴿ وإذ قسلسنا للملائكة اسجدوا لآدم فسجدوا إلأ إبليس أبي الله فقلنا يا آدم إن هذا عدو

<sup>(</sup>١) في ب: إلا من أذن له في الشفاعة. (٢) في النــختين: يدل.

فَتَعَلَى اللَّهُ ٱلْكِكُ الْحَقُّ وَلَاتَعْجَلَ إِلْقُ رَءَانِ مِن فَهُ لِي أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَحُيُّهُ وَقُلُ زَنِبِ زِدْنِي عِلَّا ۞ وَلَقَدْعَهِ دَنَّا إِلَنْ ءَادَمَ مِن قَبْلُ فَنَيْنَى وَلَرْنَجِ لَلْهُ زَعْنَمَا ۞ وَإِذْ قُلْنَا إِلْمَلَيْكُمْ إِ المُسْجُدُوا لِآدُمْ فَسَجَدُوا إِلَّا إِنايِسَ أَنِكَ ۞ فَقُلْتَ الْعَادَمُ إِنَّ هَا ذَاعَدُوُّلُكَ وَلِيَقْعِكَ فَلَا يُعْرِجَنَّكُمَا مِنْ آجَنَّةِ فَتَشْقَلَ ﴿ إِنَّ لَكَ أَلَا تَعْرَعُ فِيهَا وَلَا تَعْرَىٰ ﴿ وَأَنْكَ لَانْظُمُواْفِيهَا وَلَانْشْجَلْ ۞ فَوَمْوَسَ إِلَيْهِ الشَّيْطَانُ قَالَ يَنْعَادَمُ هُلَ أَدُلُّكَ عَلَ شَجَرَةِ ٱلْخُلْدِ وَمُلْكِ لَا يَتَلَى ﴿ فَأَكَلَامِنْهَا فَبَدَتْ لَمُّ مَا مَنْوَءَ تُهُمَا وَطَفِقَا يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَامِن وَرَقِ ٱلْبُتَنَةِ وَعَصَى ءَادَمُ رَبُّهُ وَفَعُوك ﴿ ثُرُّ ٱجْتَيَادُ رَدُّهُۥ فَنَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ۞ قَالَ أَهْبِطَامِنْهَا جَمِيعًاۗ بَعْضُكُمْ لِيَعْضِ عَكُوٌّ فَإِمَّا يَأْتِينَكُمُ مُرِنِّي هُـُدًى فَمَنْ ٱتَّنَعَ هُدَاىَ فَلَايَصِيلُ وَلَايَشَقَىٰ ﴿ وَمَنْ أَعْرَاضَ عَن دِكِرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَتَحْشُرُهُ يَوْمَ ٱلْفِيكَمَةِ أَعْنَ ۞ قَالَ رَبِ لِرَحَشُرْتَنِيٓ أَعْنَ وَقَدْكُنتُ بَعِيرًا۞ 

لك ولزوجك فلا يخرجنكما من الجنة فتشقى \* إن لك ألا تجوع فيها ولا تعرى \* وأنك لا تظمأ فيها ولا تضحى \* فوسوس إليه الشيطان قال يا آدم هل أدلك على شجرة الخلد وملك لا يبلى \* فأكلا منها فبدت لهما موآنهما وطفقا يخصفان عليهما من ورق الجنة وعصى آدم ربه فغوى \* ثم اجتباه ربه فتاب عليه وهدى\*

أي: لما أكمل خلق آدم بيده، وعلمه الأسماء، وفضله، وكرمه، أمر الملائكة بالسجود له، إكراماً وتعظيماً وكان بينهم إبليس، فاستكبر عن أمر ربه، وامتنع من السجود لآدم وقال: فأنا خير منه خلقتني من نار وخلقته من طين فتبينت حينت عداوته البليغة لآدم وزوجه، لما كان عدواً لله، وظهر من حسده، ما كان سبب العداوة، في أذا فحدر الله آدم وزوجه منه، وقال خرجت منها، فإن لك فيها الرزق الهني، والراحة النامة.

ولا تعرى، وأنك لا تجموع فيها ولا تعرى، وأنك لا تظمأ فيها ولا تضحى أي: تصيبك الشمس بحرها، فضمن له استمرار الطعام والشراب، والكسوة، والماء، وعدم

التعب والنصب، ولكنه نهاه عن أكل شجرة معينة فقال: ﴿ولا تقربا هذه الشجرة فتكونا من الظالمين، فلم يزل الشيطان يسول لهما، ويزين أكل الشجرة، ويقول: ﴿ هِل أَدلك على شجرة الخلد أي: الشجرة التي من أكل منها خُلُد في الجنة . ﴿وملك لا يبل اي أي: لا ينقطع إن أكلت منها، فأتاه بصورة ناصح، وتلطف له في الكلام، فاغتربه آدم، وأكلا من الشجرة فَسُقِط في أيديهما، وسقطت كسوتهما، واتضحت معصيتهما، وبدا لكل منهما سوأة الآخر، بعد أن كانا مستورين، وجعلا يخصفان على أنفسهما من ورق أشجار الجنة ليستترا بذلك، وأصابهما من الخجل ما الله به

﴿وعصى آدم ربه ففوى الله فادرا إلى التوبة والإنابة، وقالا: ﴿ رَبُّنَا ظُلَّمُنَّا أنفسنا وإن لم تغفر لنا وترحمنا لنكونن من الخاسرين، فاجتباه ربه، واختاره، ويسر له التوبة ﴿فتاب عليه وهدى﴾ فكان بعد التوبة أحسن منه قبلها، ورجع كيد العدو عليه، وبطل مكره، فتمت النعمة عليه وعلى ذريته، ووجب عليهم القيام بها والاعتراف، وأن يكونوا على حذر من هذا العدو المرابط الملازم لهم، ليلاً ونهاراً ﴿يا بني أدم لا يفتننكم الشيطان كما أخرج أبويكم من الجنة ينزع عنهما لباسهما ليريهما سوآتهما إنه يراكم هو وقبيله من حيث لا ترونهم إنا جعلنا الشياطين أولياء للذين لا يؤمنون﴾.

﴿ ١٢٣ ـ ١٢٣﴾ ﴿ قال اهبطا منها جيعاً بعضكم لبعض عدو فإما يأتينكم مني هدى فمن اتبع هداي فلا يضل ولا يشقى \* ومن أعرض عن ذكري فإن له معيشة ضنكاً وتحشره يوم القيامة أعمى \* قال رب لم حشرتني أعمى وقد كنت بصيراً \* قال كذلك أتتك آياتنا فنسيتها وكذلك اليوم تنسى \* وكذلك نجزي من أسرف ولم يؤمن بآيات ربه ولعذاب الآخرة أشد وأبقى \*

يخبر تعالى، أنه أمر آدم وإبليس أن يهبطا إلى الأرض، وأن يستخدنوا [آدم وبنوه] الشيطان عدواً لهم، فيأخذوا الخذر منه، ويُعِدُّوا له عُدَّته ويحاربوه، وأنه سينزل عليهم كتباً، ويرسل إليهم رسلاً يتينون لهم الطريق الميتقيم الموصلة إليه وإلى جنته، ويحذرونهم من جاءهم ذلك الهدى، الذي هو الكتب واجتنب ما نهي عنه، فإنه لا يضل في واجتنب ما نهي عنه، فإنه لا يضل في واجتنب ما نهي الآخرة، ولا يشقى في هم مستقيم، في الدنيا والآخرة، وله السعادة والأمن في الدنيا والآخرة، وله السعادة والأمن في الآخرة،

وقد نفى عنه الخوف والجزن في آية أخرى، لقوله: ﴿فمن تبع هداي فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون ، واتباع الهدى، بتصديق الخبر، وعدم معارضته بالشبه، وامتثال الأمر بأن لا يعارضه بشهوة.

﴿ ومن أعرض عن ذكري ﴾ أي كتابي الذي يتذكر به جميع المطالب العالية، وأن يتركه على وجه الإعراض عنه، أو ما هو أعظم من ذلك، بأن يكون على وجه الإنكار له، والكفر به ﴿ وَإِنْ لَهُ مَعِيشَةٌ صَحْكَا ﴾ أي : فإن جزاءه، أن نجعل معيشته ضيقة مشقة ، ولا يكون ذلك إلا عذاباً ...

وفسرت المعيشة الضنك بعذاب القبر، وأنه يضيق عليه قبره، ويحصر فيه ويعذب، جزاء لإعراضه عن ذكر ربه، وهذه إحدى الآيات الدالة على عذاب القبر، والثانية قوله تعالى: ﴿وللو ترى إذ الظالمون في غمرات الموات والملائكة باسطوا أيديهم الآية، والثالثة قوله: ﴿ولنذيقنهم من العذاب الأدنى دون العذاب الأكبر》، والرابعة قوله عن آل فرعون: ﴿النار يعرضون عليها غدواً وعشناً》 الآية.

والذي أوجب لمن فسرها بعداب القبر فقط من السلف، وقصرها على ذلك \_ والله أعلم \_ آخر الآيـة، وأن الله ذكر في آخرها عذاب يوم ويدلهم على سلوك طريق الرشاد،

وبعض المفسرين، يرى أن المعيشة الضنك، عامة في دار الدنيا، بما يصيب المعرض عن ذكر ربه، من الهموم والغموم والآلام، التي هي عذاب معجل، وفي دار البرزخ، وفي الدار الآخرة، لإطلاق العيشة الضنك، وعدم تقييدها.

﴿ونحشره﴾ أي: هذا العرض عن ذكر ربه ﴿يوم القيامة أعمى﴾ البصر على الصحيح، كما قال تعالى: ﴿ونحشرهم يوم القيامة على وجوههم عمياً وبكماً وصماً ﴿ .

قال على وجه الذل والمراجعة والتألم والضجر من هذه الحالة: ﴿ رَبُّ لم حشرتني أعمى وقد كنت﴾ في دار الدنيا ﴿بصيراً﴾ فما الذي صيرني إلى هذه الحالة البشعة، ﴿قال كذلك أتتك آياتنا فنسيتها كابإعراضك عنها ﴿ وكذلك اليوم تنسى ﴾ أي: تترك في العذاب، فأجيب، بأن هذا هو عين عملك، والجزاء من جنس العمل، فكما عميت عن ذكر ربك، وعشيت عنه ونسيته ونسيت حظك منه، أعملي الله بصرك في الآخرة، فحشرت إلى النار أعمى، أصم، أبكم، وأعرض عنك، ونسيك في العذاب، ﴿وكذلك﴾ أي: هذا الجزاء ﴿نجزيه ﴿ من أسرف ﴾ بأن تعدى الحدود، وارتكب الحارم وجاوز ما أذن له ﴿ولم يؤمن بآيات ربه ﴾ الدالة على جميع مطالب الإيمان دلالة واضحة صريحة، فالله لم يظلمه ولم يضع العقوبة في غير محلها، وإنما السبب إسرافه وعدم إيمانه.

﴿ولعذاب الآخرة أشد﴾ من عذاب الدنيا أضعافاً مضاعفة ﴿وأبقى ﴾ لكونه لا ينقطع، بخلاف عذاب الدنيا فإنه منقطع، فالواجب الخوف والحذر من عذابَ الآخرة .

﴿١٢٨﴾ ﴿ أَفْلَم يَهِدُ لَهُم كُم أَمْلَكُنَا قبلهم من القرون يمشون في مساكنهم إن في ذلك لآياتٍ لأولى النهي﴾ أي: أفلم يهد هؤلاء المكذبين المعرضين،

وتجنب طريق الغي والفساد، ما أحل الله بالمكذبين قبلهم، من القرون الخالية، والأمم المتتابعة، الذين يعرفون قصصهم، ويتناقلون أسمارهم، وينظرون بأعينهم مساكنهم من بعدهم، كقوم هود وصالح ولوظ وغيرهم، وأنهم لما كذبوا رسلنا، وأعرضوا عن كتبنا، أصبناهم بالعذاب الآليم؟

فنما الذي يُؤمِّن هؤلاء، أن يحل بهم، ما حل بأولئك؟ ﴿أكفاركم خير من أولئكم أم لكم براءة في الزبر \* أم يقولون نحن جميع منتصر، لا شيء من هذا كله، فليس هؤلاء الكفار، خيرًا من أولئك، حتى يدفع عنهم العذاب بخيرهم، بل هم شر منهم، لأنهم كفروا بأشرف الرسل وخير الكتب، وليس لهم براءة مزبورة وعهد عند الله، وليسوا كما يقولون أن جمعهم ينفعهم ويدفع عنهم، بل هم أذل وأحقر من ذلك، فإهلاك القرون الماضية بذنوبهم، من أسباب الهداية، لكونها من الآيات الدالة على صحة رسالة الرسل الذين جاؤوهم، وبطلان ما هم عليه، ولكن ما كل أحد ينتفع بِالآيات، إنما ينتفع بها أولو النهي، أي: العقول السليمة، والفطر الستقيمة، والألباب التي تزجر أصحابها عما لا ينبغي.

﴿١٢٩ ـ ١٣٩﴾ ﴿ولولا كلمة سبقت من ربك لكان لزاماً وأجل مسمى ﴿ فاصبر على ما يقولون وسبح بحمد ربك قبل طلوع الشمش وقبل غروبها ومن آناء الليل فسبح وأطراف النهار لعلك ترضى النهار لعلك ترضى للرسول، وتصبير له عن المادرة إلى إهلاك المكذبين المعرضين، وأن كفرهم وتكذيبهم سبب صالح لحلول العذاب بهم، ولزومه لهم، لأن الله جعل العقوبات سبباً وناشئاً عن الذنوب، ملازماً لها، وهؤلاء قد أتوا بالسبب، ولكن الذي أخره عنهم كلمة ربك، المتضمنة لإمهالهم وتأخيرهم، وضرب الأجل المسمى، فالأجل المسمى ونفوذ

قَالَ كَنَاكِ أَنْتُكَ ءَائِنَتُنَا فَنَسِيتَهُ أُوكَ نَالِكَ ٱلْيُوْمِثُنُ لَمَا ۞ وَكَذَالِكَ عَمِنِي مَنْ أَسْرَفَ وَلَرْ فُلِمِنْ بِعَالِبْ رَبِّهُ وَلَتَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَشَدُ وَأَبْقِلَ ۞ أَفَلْزِيقِدِ كُمْرَكُو أَهَلَكَ مَا قَبِلَهُ مِنْ إِلَّهُ الْفُرُونِ يَتَشُونَ فِي سَنَحِيدِ فِرَّإِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ لِأَوْلِي الْفَيَ @ وَلَوْلَا كَلِمَةُ مُسَلِقَتُ مِن زَيِكِ لَكَانَ لِزَامًا وَأَجَلُ فُسَمَّى ۞ فأصيرْعَلَ مَا يَقُولُونَ وَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَيِّكَ قَبَلُ طُلِّحَ الشَّيْسِ وَقَيْلَ غُرُهُ بِهَا ۚ وَمِنْ ءَانَآ إِهَا لَيْلِ فَسَيِّعَ وَأَمْلَ إِفَ ٱلنَّهَارِ لَعَسَلَكَ تَرْضَىٰ ۞ وَلَا مَّكُنَّ فَيْ لَيْكَ إِلَىٰ مَامَّتَعْنَاهِهِ أَزْوَكِا مِنْهُمُ وَهِوَ وَالْمُنْ اللَّهُ فَيَا لِلنَّفِينَهُمُ وَفِيَّ وَرِفْقُ رَبِّكَ ضَيْرٌ وَأَبْعَلَى ﴿ وَأَمْرَ أَهْلَكَ بِٱلصَّلَاةِ وَأَصْطِيرُ عَلَيْهَا ۖ لَاتَسْتَلُكَ رِزُقًا نَعْتُ زُرَّنُكُكُ وَالْعِنْقِيَةُ لِلنَّقُوىٰ ﴿ وَقَالُوا لَوَلَا يَأْنِينَا إِعَايَةٍ مِن زَيَدٍ أَوْلَوَنَا فِي مِن اللهِ عَلَيْهِ أَوْلَوَنَا فِي مِن اللهِ عَلَيْهِ مِن اللهِ عَلَيْهِ مَا أَوْلَوَنَا فِي مِنْ اللهِ عَلَيْهِ مَا أَوْلَوْنَا فِي مِنْ اللهِ عَلَيْهِ مِن اللهِ عَلَيْهِ عِلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَي عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلِي عَلِيْهِ ع يَيْنَةُ مَانِي ٱلصَّحْفِ ٱلْأُولَىٰ ﴿ وَلَوْأَنَّا ٱلْفَلَحَنَّا مُرِيعَانٍ الله عَن قَيْلِهِ لَقَالُواْرَبُّنَا لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَيِّعَ عَلَيْكِ ﴿ مِن فَبَيْلِ أَن نَكِذِلُ وَخَنْفَ ۞ قُلْكُلُّ مُّسَكَوْصٌ فَتَوَيِّضُواْ إِلَّا مَسَتَعَلَمُونَ مَنْ أَصَكِ ٱلصِّرُطِ ٱلسَّيِيِّ وَمِنَ اهْتَدَىٰ ﴿ 

كلمة الله، هو الذي أخر عنهم العقوبة إلى إبان وقتها، ولعلهم يراجعون أمر الله، فيتوب عليهم، ويرفع عنهم العقوبة، إذا لم تحق عليهم الكلمة.

ولهذا أمر الله رسوله بالصبر على أذيتهم بالقول، وأمره أن يتعوض عن ذلك، ويستعين عليه بالتسبيح بحمد ربه، في هذه الأوقات الفاضلَّة، قبل طلوع الشمس وغروبها، وفي أطراف النهار، أوله وآخره، عموم بعد خصوص، وأوقات الليل وساعاته، لعلك إن فعلت ذلك، ترضى بما يعطيك ربك من الثواب العاجل والآجل، وليطمئن قلبك، وتقر عينك بعبادة ربك، وتتسلى بها عن أذيتهم، فيخف حينئذ عليك الصبر.

﴿ ١٣١﴾ ﴿ ولا تمسدُن عسينسك إلى ما متعنا به أزواجاً منهم زهرة الحياة الدنيا لنفتنهم نيه ورزق ربك خير وأبقى ﴾ أي: لا تمد عينيك معجباً، ولا تكرر النظر مستحسناً إلى أحوال الدنيا والمستعين بها، مين المآكيل والمشارب اللذيذة، والملابس الفاخرة، والبيوت المزخرفة، والنساء المجملة، فإن ذلك كله زهرة الحياة الدنيا، تبتهج بها نفوس المغترين، وتأخذ إعجاباً بأبصار المعرضين، ويتمتع بها \_ بقطع النظر عن الآخرة \_القوم الظالمون، تُم تذهب سريعاً، وتمضى جميعاً، وتقتل

أَقْرُبُ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ مُعْيِشُونَ 🗘 ۞ مَايَأَيْتِهِ وَمِن دِكْرِقِ نَتِيْهِ وَتُحَدَّثٍ إِلَّا ٱسْتَمَعُوهُ وَهُوْ يَلْعَبُونَ ۞ لَاهِيءَ قُلُونِهُ قُرُواْكُ وَأَلْسَرُواْ ٱلنَّجْوَى ٱلَّذِينَ طَلَمُواْ هَلْ هَاذَآ إِلَّا يَتَدُّرُ مِّتُلُكُمُ مَا فَتَأَوُّكِ ٱلبِسَحْرُوَأَنتُمْ تُفِيرُونَ ﴿ قَالَ رَبِّي يَعْلَمُ الْفَوْلَ فِي السَّمَاءِ وَالْأَرْضُ وَهُوَ السَّيمِيعُ ٱلْحَرِيدُ ﴿ بَلْ قَالُواْ أَضَعَتْ أَخَلَجِ بِلِ آفَرَنَهُ بَلْ هُوَشَاعِرُ فَلْسَأْلِنَا بِعَالِيَةِ كُمَّا أَرْسِلَ ٱلْأَوْلُونَ۞ مَآءَ اسَنَتْ قَبْلَهُ مِنْ قَرَيْدَ أَهْلَجَ مُنَا أَفَهُمْ يُؤْمِنُونَ ۞ وَمَآ أَرْسِلْنَاقَتِلَكَ إِلَّا رِجَالًا فَرَحَ إِلَيْهِمِّ وَمَتَعُلُواْ أَهْلَ ٱلذِكِرِ إِن كُنتُرُ لَاتَعْتَكُونَ ۞ وَمَاجَعَلَتَكُمُ جَسَدًا لَا يَأْكُلُونَ ٱلطُّعَامَ وَمَاكَ الْوَاخَلِدِينَ ۞ ثُمَّ صَدَّقَهُمُ ٱلْوَعْدَ فَأَنِيَتَنَاهُمْ وَمَن لَّشَكَّاهُ وَأَمْلَكَ عُنَاللَّهُ رِفِينَ ۞ لَقَدْ أَرَّانَكَ إَلِيَكُمْ كِنَبَّافِيهِ ذِكْرُكُمَّ أَفَلَا تَعَقِلُونَ ۞ ARTHRON MARKET

محبيها وعشاقها، فيندمون حيث لا تنفع الندامة، ويعلمون ما هم عليه إذا قدموا في القيامة، وإنما جعلها الله فتنة واختباراً، ليعلم من يقف عندها ويغتر بها، ومن هو أحسن عملاً، كما قال تعالى: ﴿إِنَا جِعِلْنَا مَا عَلَى الأَرْضِ زينة لها لنبلوهم أيهم أحسن عملاً \* وإنا لجاعلون ما عليها صعيداً جرزاً﴾.

﴿ورزق ربك﴾ العاجل من العلم والإيمان، وحقائق الأعمال الصالحة، والاجل من النعيم المقيم، والعيش السليم في جوار الرب الرحيم ﴿خيرِ﴾ مما متعناً به أزواجاً، في ذاته وصفاته ﴿وَأَبِقِي﴾ لكونه لا ينقطع، أكلها دائم وظلها، كما قال تعالى: ﴿ بِلِّ تَؤْثُرُونَ الحياة الدنيا \* والآخرة خير وأبقي \*.

وفي هذه الآية، إشارة إلى أن العبد إذا رأى من نفسه طموحاً إلى زينة الدنيا، وإقبالاً عليها، أن يذكرها ما أمامها من رزق ربه، وأن يوازن بين هذا وهذا.

﴿١٣٢﴾ ﴿وأمر أهلك بالصلاة واصطبر عليها لا نسألك رزقا نحن نرزقك والعاقبة للتقوى) أي: حث أهلك على الصلاة، وأزعجهم إليها من فرض ونفل. والأمر بىالشيء، أمر بجميع ما لا يتم إلا به، فيكُون أمراً

بتعليمهم، ما يصلح الصلاة ويفسدها ويكملها .

﴿واصطبر عليها﴾ أي: على الصلاة بإقامتها، بحدودها وأركانها وأدابها وخشوعها، فإن ذلك مشق على النفس، ولكن ينبغي إكراهها وجهادها على ذلك، والصبر معها دائماً، فإن العبد إذا أقام صلاته على الوجه المأمور به، كان لما سواها من دينه أحفظ وأقوم، وإذا ضيعها كان لما سواها أضيع، ثم ضمن تعالى لرسوله الرزق، وأن لا يشغله الاهتمام به عن إقامة دينه، فقال:

﴿ نحن نرزقك ﴾ أي: رزقك علينا قد تكفلنا به، كما تكفلنا بأرزاق الخلائق كلهم، فكيف بمن قام بأمرنا، واشتغل بذكرنا؟! ورزق الله عام للمتقى وغيره، فينبغى الاهتمام بما يجلب السعادة الأبدية، وهو: التقوى، ولهذا قال: ﴿والماقبة ﴾ في الدنيا والآخرة ﴿للتقوي﴾ التي هي فعل المأمور وترك المنهي، فمن قام بها، كان له العاقبة، كما قال تعالى: ﴿والعاقبة للمتقين ♦.

﴿١٣٣ \_ ١٣٥﴾ ﴿وقالوا لولا يأتينا بآية من ربه أولم تأتهم بينة ما في الصحف الأولى \* ولو أنا أهلكناهم بعذاب من قبله لقالوا ربنا لولا أرسلت إلينا رسولا فنتبع آياتك من قبل أن نذل ونخزى \* قل كل متربص فتربصوا فستعلمون من أصحاب الصراط السوى ومن اهتدى اي قال المكذبون للرسول ﷺ: هلا يأتينا بآية من ربه؟ يعنون آيمات الاقتراح كقولهم: ﴿وقالوا لن نؤمن لك حتى تفجر لنا من الأرض ينبوعاً \* أو تكون لك جنة من نخيل وعنب فتفجر الأنهار خلالها تفجيراً \* أو تسقط السماء كما زعمت علينا كسفاً أو تأتَّى بالله والملائكة قىللۇ

فإنهم، هم والرسول، بشر عبيد لله، فلا يليق منهم الاقتراح بحسب أهوائهم، وإنما الذي ينزلها ويختار منها ما يختار بحسب حكمته، هو الله.

ولأن(١١) قولهم: ﴿لُولا أَنزل عليه آیات من ربه الله فقتضی أنه لم یأتهم بآیة على صدقه، ولا بينة على حقه، وهذا كذب وافتراء، فإنه أتى من المعجزات الباهرات، والآيات القاهرات، ما يحصل ببعضه المقصود، ولهذا قال: ﴿ أُولُم تَأْمُهُ ﴾ إن كانوا صادقين في قولهم، وأنهم يطلبون الحق بدليله، ﴿بينة ما في الصحف الأولى ﴾ أي: هذا القرآن العظيم، المصدق لما في الصحف الأولى، من التوراة والإنجيل، والكتب السابقة الطابق لها، المخبر بما أخبرت به، وتصديقه أيضاً مذكور فيها، ومبشر بالرسول بها، وهذا كقوله تعالى:

﴿ أُولِم يكفهم أنا أنزلنا عليك الكتاب يتلى عليهم إن في ذلك لرحمة وذكري لقوم يؤمنون ﴿ فالآيات تنفع المؤمنين، ويزداد بها إيمانهم وإيقانهم، وأما المعرضون عنها المعارضون لها، فلا يؤمنون بها، ولا ينتفعون بها، ﴿إِنَّ الَّذِينَ حَقَّتَ عَلَيْهِمَ كُلُّمَةً رَبُّكُ لا يؤمنون ﴿ ولو جاءتهم كل آية حتى يروا العذاب﴾ وإنما الفائدة في سوقها اليهم ومخاطبتهم بها، لتقوم عليهم حجة الله، ولئلا يقولوا حين ينزل بهم العذاب: ﴿لُولًا أُرسَلَتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فنتبع آياتك من قبل أن نذل ونخزي، بالعقوبة، فها قد جاءكم رسولي ومعه آیات وبراهینی، فإن کنتم کما تقولون، . فصدقوه .

قل يا محمد مخاطباً للمكذبين لك الذين يقولون تربصوا به ريب النون ﴿ قُل كُل متربص ﴾ فتربصوا بي الموت، وأنا أتربص بكم العذاب ﴿قل هـل تربصون بنا إلا إحدى الجسنيين، أي: الظفر أو الشهادة ﴿ونحن نتربص بكم وهذا تعنت منهم وعناد وظلم، أن يصيبكم الله بعذاب من عنده أو

بأيدينا ﴾. ﴿فتربصوا فستعلمون من أصحاب الصراط السوى ﴾ أي: المستقيم، ﴿ومن اهتدى﴾ بسلوكه، أنا أم أنتم؟ فإن صاحبه هو الفائز الراشد، الناجي الفلح، ومن حاد عنه خاسر خائب معذب، وقد علم أن الرسول هـ و الـ ذي بهـ ذه الحـ الـ ق، وأعـ داؤه بخلافه، والله أعلم.

## تفسير سورة الأنبياء عليهم السلام، وهي مكية

﴿ ١ - ٤ ﴾ ﴿ بسم الله الرحمن الرحيم اقترب للناس حسابهم وهم في غفلة معرضون \* ما يأتيهم من ذكر من رجم محدث إلا استمعوه وهم يلعبون 🏶 لاهية قلوبهم وأسروا النجوي الذين ظلموا هل هذا إلا بشر مثلكم أفتأتون السحر وأنتم تبصرون \* قال ربي يعلم القول في السماء والأرض وهو السميع العليم، هذا تعجب من جالة الناس، وأنه لا ينجع فيهم تذكير، ولا يرعوون إلى تذير، وأنهم قد قرب حسابهم، ومجازاتهم على أعمالهم الصالحة والطالحة، والحال أنهم في غفلة معرضون، أي: غفلة عما خلقوا له، وإعراض عما زجروا به. كأنهم للدنيا خلقوا، وللتمتع بها ولدوا، وأن الله تعالى لا يزال يجدد لهم التذكير والوعظ، ولا يزالون في غفلتهم وإعراضهم، ولهذا قال: ﴿ما يأتيهم من ذكر من رسم محدث، يذكرهم ما ينفعهم ويحثهم عليه وما يضرهم، ويرهبهم منه ﴿إلا استمعوه ﴾ سماعاً، تقوم عليهم به الحجة، ﴿وهم يلعبون \* لاهية قلوبهم أي: قلوبهم غافلة معرضة لاهية بمطالبها الدنيوية، وأبدانهم لاعبة، قد اشتغلوا بتناول الشهوات والعمل بالباطل، والأقوال الردية ، مع أن الذي ينبغي لهم أن يكونوا بغير هذه الصفة، تقبل قلوبهم على أمر الله ونهيه، وتستمعه استماعاً، تفقه المراد منه، وتسعى جوارحهم في عبادة رجم، التي خلقوا لأجلها،

ويجعلون القيامة والحساب والجزاء منهم على بال، فبذلك يتم لهم أمرهم، وتستقيم أحوالهم، وتزكوا أعمالهم، وفى معنى قوله: ﴿اقترب للناس حسامه قولان: أحدهما أن هذه الأمة هي آخر الأمم، ورسولها آخر الرسل، وعلى أمته تقوم الساعة، فقد قرب الحساب منها بالنسبة لما قبلها من الأمم، لقوله ﷺ «بعثت أنا والساعة كهاتين وقرن بين إصبعيه، السبابة والتي تليها .

والقول الشاني: أن المراد بقرب الحساب الموت، وأن من مات، قامت قيامته، ودخل في دار الجزاء على الأعمال، وأن هذا تعجب من كل عافل معرض، لا يدري متى يفجؤه الموت، صباحاً أو مساء، فهذه حالة الناس كلهم، إلا من أدركته العناية الربانية، فاستعد للموت وما بعده.

ثم ذكر ما يتناجى به الكافرون الظالمون على وجه العناد، ومقابلة الحق بالباطل، وأنهم تناجوا، وتواطؤوا فيما بينهم، أن يقولوا في الرسول على إنه بشر مثلكم، فما الذي فضله عليكم، وخصه من بينكم، قلو ادعى أحد منكم مثل دعواه، لكان قوله من جنس قوله، ولكنه يريد أن يتفضل عليكم، ويرأس فيكم، فلا تطيعوه، ولا تصدقوه، وأنه ساحر، وما جاء به من القرآن سحر، فانفروا عنه، ونفّروا الناس، وقولوا: ﴿أَفْتَأْتُونَ السَّحَر وأنتم تبصرون، هذا وهم يعلمون أنه رسول الله حقاً بما شاهدوا(١) من الايات الباهرة ما لم يشاهد غيرهم، ولكن حملهم على ذلك الشقاء والظلم والعناد، والله تعالى قد أحاط علماً بما تناجوا به، وسيجاريهم عليه، ولهذا قال: ﴿قال ربي بعلم القول﴾ أي: الخفي والجلي ﴿ فِي السَّمَاءُ وَالأَرْضِ ﴾ أي: في جميع ما احتوت عليه أقطار هما ﴿وهو السميع﴾ لسائر الأصوات، باختلاف اللغات، على تفنن الحاجات ﴿ العليم بما في الضمائر، وأكنته

وكرِّ فَسَهُمْنَا مِن قَرْيَةِ كَانَتْ ظَالِلةً وَأَنشَأَنَا بَعْدَهُ كَا قَوْمًا ءَاخَدِينَ ۞ فَكُنَّا أَحَسُواْ بَأْسَنَآ إِذَاهُم مِنْهَا يَرَكُهُنُونَ ۞ لاتتركضوا وآدجعوا إلكمآ أترفشرفيه ومسكيجيك لمستكرك تُتَعَلُونَ۞ قَالُوائِمَوْلَئَآ إِنَّاكُنَّا طَالِمِينَ۞ فَمَازَالَت تِلْكَ دَعُوَالْهُوْحَتَى جَعَلَنَهُوْحَصِيدًا خَلِيدِينَ ۞ وَمَاخَلَقْنَ ٱلسَّكَاءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا يَنْهُمُ الْعِبِينَ ۞ لَوْأَرَدْنَا أَن تُتَّخِلَ لَهُوَّا لَاتَّغَذُننَكُ مِن لَّذَنَّا إِن كُنَّا قَعِلِينَ ۞ بَلْ نَقْذِفُ بِأَكْمِقَ عَلَ ٱلْنَطِلِ فِيَدْمَعُهُ فِإِذَا هُو زَاهِقٌ وَلَحَدُمُ ٱلْوَيْنُ مَا تَصَعُونَ ۞ وَلَهُ مِّنَ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَنْ عِندَهُ لَايِسَّمَ كَعِيمُونَ عَنْءِبَادَتِهِ وَلَا يَسْتَخْصِرُونَ ۞ يُسَيِّحُونَ الْيُلَ وَالنَّهَارَ الكَيْفَتْزُونَ ۞ أَمِ ٱقَّفَدُتُواْ عَالِهَةً مِّنَ ٱلْأَرْضِ هُرَيْسُونَ ۞ لُوكَانَ فِيهِمَا ءَالِهَةُ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَّا فَسُيْحُزُا لَدُورَبَّ أَمُّرُهِ عَمَّا يَصِغُونَ ۞ لَا يُسْتَلُّ عَمَّا يَقْعَلُ وَهُمْ يُشِتَكُونَ ۞ أَمِهِ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ٓءَ الِهَدُّ قُلْ هَا لَوْا بُرُهَا نَكُرُ هَا ذَا ذِكُرُ مَن مِّعِيَ المُمَّا وَلَوْكُونَ تَبَلَّى بَلْ أَكُنَّ هُوَلَا يَعْلَمُونَ أَكُنَّ فَهُرُمُعْ رِضُونَ ۞ AND THE REAL OF THE PARTY OF TH

﴿ ٥ - ٦﴾ ﴿ بسل قبالوا أضغبات أحلام بل افتراه بل هو شاعر فليأتنا بآية كما أرسل الأولون \* ما آمنت قبلهم من قرية أهلكناها أفهم يؤمنون، يذكرُ تعالى التفاك المكذبين بمحمد عليه، وبما جاء به من القرآن العظيم، وأنهم سفهوه (٢)، وقالوا فيه الأقاويل الباطلة المختلفة، فتارة يقولون: ﴿أَصْفَاتُ أحلام﴾ بمنزلة كلام النائم الهاذي، الذي لا يحس بما يقول، وتمارة يقولون: ﴿افتراه﴾ واختلقه وتقَوَّله من عند نفسه، وتارة يقولون: إنه شاعر وما جاء به شعر .

السرائر .

وكل من له أدني معرفة بالواقع، من حالة الرسول، ونظر في هذا الذي جاء به، جزم جزماً لا يقبل الشك، أنه أجـل الـكـــلام وأعـــلاه، وأنــه مــن عند الله، وأن أحداً من البشر لا يقدر على الإتيان بمثل بعضه، كما تحدى الله أعداءه بذلك، ليعارضوا مع توفر دواعيهم لمعارضته وعداوته، فلم يقدروا على شيء من معارضته، وهم يعلمون ذلك وإلا فما الذي أقامهم وأقعدهم وأقض مضاجعهم وبلبل السنتهم إلا الحق الذي لا يقوم له شيء، وإنما يقولون هذه الأقوال فيه حیث لم یؤمنوا به \_ تنفیراً عنه لن لم

<sup>. (</sup>١) في ب: بما يشاهدون.

東京 | 1元別成 u | 1元以成 g | 1元 g | وَمَّا أَرْسَلْنَا مِن فَبْلِكَ مِن زَسُولِ إِلَّا فُورِقَ إِلْيَهِ أَلَهُ لَآ إِلَّهُ إِلَّا أَنَّا فَاعَيْدُونِ۞ وَمَّا لَوْا أَغَّكَذَ ٱلزَّهَزَىٰ وَلَدَّأُسُبُحَنَهُ بَلْعِبَادُّمُ اللَّهِ عَلَيْنَ اللَّهِ لَا يَسْبِقُونَهُ وَالْفَوَّلِ وَهُر بِأَمْرِيدِيَعْ مَلُونَ ۞ يَعْلَمُ مَانَيْنَ أَيْدِيوِمْ وَمَاضَلَفَكُورُ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ أَرْتَضَىٰ وَهُ مِينٌ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ وَمَن يَقُلْ مِنْهُمْ إِنِّ إِلَهُ مِن دُونِيدِ فَذَالِكَ نَجْ زِيدِ جَهَ تُرَكَّدُ لِكَ نَجْزِى ٱلظَّالِمِينَ ۞ أُوَلَّهُ بَرَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواً أَنَّ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ كَانْتَارَتْقًا فَفَتَـقَنَّاهُمَّا وَجَعَلْنَامِنَ ٱلْمَاءَكُلَّ شَيْءٍ حَيِّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ ۞ وَجَعَلْنَافِي ٱلْأَرْضِ رَوَاسِيَ أَن يَّيدَ بِهِدُ وَجَعَلَنَا فِيهَا فِيحَاجًا سُبُلًا لَعَلَهُمُ يَهُ تَدُونَ ۞ وَجَعَلْنَا ٱلنَّهِمَّاءَ سَقَقًا أَخُوفُوطًا وَهُمَّ مَنَّ ءَايَنتِهَامُعْيِضُونِ۞ وَهُوَالَّذِي خَلَّقَ ٱلْيَلَ وَٱلنَّهَارَ وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَدَرِّكُ أَنِي فَلَكِي يَشْبَحُونَ ۞ وَمَا تَعَكَلْنَا لِيَشْكِرِينَ قَتِيكَ ٱلْحُلَّدَ أَفَا يْن مِتّ فَهُدُ أَكْفَالِدُونِ ﴿ كُلَّ نَفْسٍ ذَآيِقَةُ الْمُؤْتِّ وَنَبْلُوكُم إِللَّمِ وَأَلْكَثِر وَأَلْكَثِر فِيْتَةٌ وَالْيَنْا تَرْجَعُونَ ۞

TO DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

يعرفه، وهو أكبر الاياتِ المستمرة، الدالة على صحة ما جاء به الرسول ﷺ وصدقه، وهو كاف شاف، فمن طلب دليلاً غيره؛ أو اقترح أية من الآيات سواه، فهو جاهل ظّالم مشبه لهؤلاء المعاندين الذين كذبوه وطلبوا من آيات الاقتراح ما هو أضر شيء عليهم، وليس لهم فيها مصلحة، لأنهم إن كان (١٦ قصدهم معرفة الحق إذا تبين دليله، فقد تبين دليله بدونها، وإن كان قصدهم التعجيز وإقامة العذر لأنفسهم، إن لم يأت بما طلبوا فإنهم جذه الحالة \_ على فرض إتيان ما طلبوا من الآيات \_ لا يؤمنون قطعاً، فلو جاءتهم كل آية، لا يؤمنون حتى يروا العذاب الأليم.

ولهذا قال الله عنهم: ﴿فليأتنا بآية كمما أرسل الأولون﴾ أي: كماقة صالح، وعصا موسى، ونحو ذلك، قال الله: ﴿ما آمنت قبلهم من قرية أهلكناها﴾ أي: بهذه الآيات المقترحة، وإنما سنته تقتضي أن من طلبها، ثم حصلت له، فلم يؤمن أن يعاجله بالعقوبة. فالأولون ما آمنوا بها، أفيؤمن هؤلاء بها؟ ما الذي فضلهم على أولئك، وما الخير الذي فيهم، يقتضي الإيمان عند وجودها؟ وهذا الاستفهام بمعنى النفى، أي: لا يكون ذلك منهم

أبدأ .

﴿٧- ٩﴾ ﴿وما أرسلنا قبلك إلا رجالاً نوحي إليهم فاسألوا أهل الذكر وجالاً نوحي إليهم فاسألوا أهل الذكر جسداً لا يأكلون الطمام وما كانوا خالدين \* ثم صدقناهم البوصد فأنجيناهم ومن نشاء وأهلكنا المسرفين \* هذا جواب لشبه المكذبين للرسول القائلين: هلاً كان مَلكاً، لا يحتاج إلى طعام وشراب، وتصرّف في الأسواق، وهلاً كان خالداً؟ فإذا لم يكن كذلك، دل على أنه ليس برسول.

وهذه الشبه ما زالت في قلوب المكذبين للرسل، تشابهوا في الكفر، فتشابهت أقوالهم، فأجاب تعالى عن هذه الشبه لهؤلاء المكذبين للرسول، المقرين بإثبات الرسل قبله \_ ولو لم يكن. إلا إبراهيم عليه السلام، الذي قد أقر بنبوته جميع الطوائف، والشركون يزعمون أنهم على دينه وملته ـ بأن الرسل قبل محمد ﷺ ، كلهم من البشر، الذين يأكلون الطعام، ويمشون في الأسواق، وتطرأ عليهم العوارض البشرية، من الموت وغيره، وأن الله أرسلهم إلى قومهم وأمهم، فصدقهم من صدقهم، وكذبهم من كذبهم، وأن الله صدقهم ما وعدهم به من النجاة والسعادة لهم ولأتباعهم، وأهلك المسرفين المكذبين لهم.

فما بال محمد ، تقام الشبه الباطلة على إنكار رسالته، وهي موجودة في إخوانه المرسلين، الذين يُقرَّ بهم المكذبون لمحمد؟ فهذا إلزام لهم في غاية الوضوح، وأنهم إن أقروا برسول من البشر، ولن يقروا برسول من غير البشر، إن شبههم باطلة، قد أبطلوها هم بإقرارهم بفسادها، وتناقضهم بها، فلو قدر انتقالهم من يكون نبي إن لم يكن ملكا تُخلّداً، يكون نبي إن لم يكن ملكا تُخلّداً، يكون ملكا تُخلّداً، عن هذه الشبهة بقوله: ﴿وقالوا لولا عن هذه الشبهة بقوله: ﴿وقالوا لولا أنزل عليه ملك ولو أنزلنا ملكاً لقضي

الأمرثم لا ينظرون \* ولو جعلناه ملكاً لجعلناه رجلاً وللبسنا عليهم ما يلبسون .

وأن البشر لا طاقة لهم بتلقي الوحي من الملائكة ﴿قل لو كان في الأرض ملائكة يمشون مطمئين لنزلنا عليهم من السماء ملكاً رسولاً ﴿ فإن حصل معكم شك وعدم علم بحالة الرسل المتقدمين ﴿فاسألوا أهل اللكر﴾ من الكتب السالفة، كأهل التوراة والإنجيل، غيرونكم بما عندهم من العلم، وأنهم كلهم يشر من جنس المرسل إليهم.

وهذه الآية وإن كان سببها خاصاً بالسؤال عن حالة الرسل المتقدمين لأهل الذكر (٢)، وهم أهل العلم، فإنها عامة في كل مسألة من مسائل الدين، أصوله وفروعه، إذا لم يكن عند الإنسان علم منها، أن يسأل من يعلمها، ففيه الأمر بالتعلم والسؤال لأهل العلم، ولم يؤمر بسؤالهم، إلا لأنه يجب عليهم التعليم والإجابة عما علموه.

وفي تخصيص السؤال بأهل الذكر والعلم، نهي عن سؤال المعروف بالجهل وعدم العلم، ونهي له أن يتضدى لذلك، وفي هذه الآية دليل على أن النساء ليس منهن نبية، لا مريم ولا غيرها، لقوله ﴿إلا رجالا﴾

رد عيره المود المراد المركب المود المدانية المركب المود المركب المرسل إليهم المدانيات المحمد بن المحمد الله بن عبد المطلب حكتابا أي المركب وقراناً مبيناً فيه ذكركم أي المركب وفخركم وارتفاعكم، إن تذكرتم به ما فيه من الأخبار الصادقة الموامر، واجتنبتم ما فيه من النواهي، ارتفع قدركم، وعظم أمركم، وأفلا المتعلون ما ينعكم وما يضركم؛ كيف تعقلون ما ينعكم وما يضركم؛ كيف ذكركم وشرفكم في الدنيا والآخرة، فالوكان لكم عقل، لسلكتم هذا

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: كانوا.

السبيل، فلما لم تسلكوه، وسلكتم غيره من الطرق، التي فيها ضَعَتُكُم وخِسَّكُم في الدنيا والآخرة وشقاوتكم فيهما، علم أنه ليس لكم معقول صحيح، ولا رأي: رجيح.

وهذه الآية، مصداقها ما وقع، فإن المؤمنين بالرسول، الذين تذكروا بالقرآن، من الصحابة فمن بعدهم، وصل لهم من الرفعة والعلو الباهر، والصيت العظيم، والشرف على الملوك، ما هو أمر معلوم لكل أحد، كما أنه معلوم ما حصل، لمن لم يرفع بهذا القرآن رأسا، ولم يتدبه ويتزكّبه، من المقت والضعة والتدسية، والشقاوة، فلا سبيل إلى سعادة الدنيا والآخرة إلا بالتذكر بهذا الكتاب.

﴿١١ \_ ١٥﴾ ﴿وكم قصمنا من قرية كانت ظالمة وأنشأنا بعدها قوما آخرين \* فلما أحسوا بأسنا إذا هم منها يركضون \* لا تركضوا وارجعوا إلى ما أترفتم فيه ومساكنكم لعلكم تسألون \* قالوايا ويلنا إناكنا ظالمين \* فما زالت تلك دعواهم حتى جعلناهم حصيداً خامدين﴾ يقول تعالى \_ محذراً لهؤلاء الظالمين، المكذبين للرسول؛ بما فعل بالأمم المكذبة لغيره من الرسل - ﴿وكم قصمنا﴾ أي: أهلكنا بعداب مستأصل ﴿من قرية﴾ تلفت عن آخرها ﴿وأنشأنا بعدها قوماً آخريـن﴾ وأن هـؤلاء المهـلـكـين، لما أحسوا بعذاب الله وعقابه، وباشرهم نزوله، لم يمكن لهم الرجوع، ولا طريق لهم إلى النزوع، وإنما ضربوا الأرض بأرجلهم، ندماً وقلقاً، وتحسراً على ما فعلوا وهروباً من وقوعه، فقيل لهم على وجه التهكم بهم: ﴿ لا تركضوا وارجعوا إلى ما أترفتم به ومساكنكم لعلكم تسألون، أي: لا يفيدكم الركض والندم، ولكن إن كان لكم اقتدار، فارجعوا إلى ما أترفتم فيه، من اللذات والمشتهيات، ومساكنكم المزخرفات، ودنياكم التي غرتكم وألهتكم، حتى جاءكم أمر الله، فكونوا فيها متمكنين، وللذاتها جانين، وفي منازلكم مطمئنين

معظمين، لعلكم أن تكونوا مقصودين في أموركم كما كنتم سابقاً، مسؤولين من مطالب الدنيا كحالتكم الأولى، وهيهات، أين الوصول إلى هذا؟ وقد فات الوقت، وحل بهم العقاب والمقت، وذهب عنهم عزهم وشرفهم ودنياهم، وحضرهم ندمهم

ولهذا ﴿قالوا يا ويلنا إنا كنا ظالمين \* فما زالت تلك دعواهم ﴾ أي: الدعاء بالويل والثبور والندم، والإقرار على أنفسهم بالظلم، وأن الله عادل فيما أحل بهم، ﴿حتى جعلناهم حصيداً خاملين ﴾ أي: بمنزلة النبات الذي قد حصد وأنيم، قد خدت منهم الحركات، وسكنت منهم الأصوات، فاحدروا على تكذيب أشرف الرسل، فيحل بكم كما حل بأولئك.

وما خلقنا السماء والأرض وما بينهما لاعبين \* لو أردنا والأرض وما بينهما لاعبين \* لو أردنا أن نتخذ لهوآ لاتخذناه من لدنا إن كنا السماوات والأرض عبثاً ولا لعباً من غير فائدة، بل خلقها بالحق وللحق، ليستدل بها العباد على أنه الخالق العظيم، المدبر الحكيم، الرحمن كله، والعزة كلها، الصادق في قيله، الصادقة رسله فيما تغبر عنه، وأن القادر على خلقهما مع سعتهما القادر على خلقهما مع سعتهما وعظمهما، قادر على إعادة الأجساد بعد موتها، ليجازي المحسن بإحسانه،

﴿لو أردنا أن نتخذ لهوا ﴾ على الفرض والتقدير المحال ﴿ لاتخذناه من لدنا ﴾ أي: من عندنا ﴿ إن كنا فاعلين ﴾ ولم نظلعكم على ما فيه عبث ولهو، لأن ذلك نقص ومثل سوء، لا نحب أن نريه إياكم، فالسماوات والأرض اللذان بمرأى منكم على الدوام، لا يمكن أن يكون القصد منهما العبث واللهو، كل هذا تَنزُلُ مع العقول الصغيرة وإقناعها بجميع الوجوه المقنعة، فسبحان الحليم الرحيم،

الحكيم في تنزيله الأشياء منازلها .

﴿١٨ ـ ٢٠﴾ ﴿بل نقذف بالحق على الباطل فيدمغه فإذا هو زاهق ولكم الويل مما تصفون \* وله من ني المستماوات والأرض ومن عننده لا يستكبرون عن عبادته ولا يستحسرون \* يسبحون الليل والنهار لا يفترون، يخسر تعالى، أنه تكفل بإحقاق الحق وإبطال الباطل، وإن كل باطل قيل وجودل به، فإن الله ينزل من الحق والعلم والبيان، ما يدمغه فيضمحل، ويتبين لكل أحد بطلانه ﴿ فَإِذَا هُو رَاهِقَ ﴾ أي: مضمحل فان، وهذا عام في حميع المسائل الدينية، لا يورد مبطل شبهة عقلية ولا نقلية، في إحقاق باطل، أو ردحق، إلا وفي أدلة الله، من القواطع العقلية والنقلية، ما يُذْهِبُ ذلك القولَ الباطل ويقمعه، فإذا هو متبين بطلانه لكل أحد.

وهذا يتبين باستقراء المسائل، مسألة مسألة، فإنك تجدها كذلك ثم قال: 
ولكم أيها الواصفون الله، بما لا يليق به، من اتخاذ الولد والصاحبة، ومن الأنداد والشركاء، حظكم من ذلك، ونصيبكم الذي تدركون 
الويل والندامة والخسران.

ليس لكم مما قلتم فائدة، ولا يرجع عليكم بعائدة تؤملونها، وتعملون لأجلها، وتسعون في الوصول إليها، إلا عكس مقصودكم، وهو الخيبة والحرمان، ثم أخبر أنه له ملك السماوات والأرض وما بينهما، فالكل عبيده ومماليكه، فليس لأحد منهم ملك ولا قسط من الملك، ولا معاونةً عليه، ولا يشفع إلا بإذن الله، فكيف يتخذ من هؤلاء آلهة، وكيف يجعل لله منها ولد؟! فتعالى وتقدس المالك العِظيم، الذي خضعت له الرقاب، وذلت له الصعاب، وخشعت له الملائكة المقربون، وأذعنوا له بالعبادة الدائمة المستمرة أجمعون، ولهذا قال: ﴿وَمِن عِنْدُهُ أَي: مِن المَلاثِكَةُ ﴿لاّ يستكبرون عن عبادته ولا يستحسرون، أي: لا يملون ولا يسأمونها، لشدة رغبتهم، وكمال محبتهم، وقوة

أبدانهم. ﴿يسبحون الليل والنهار لا يفترون أي: مستغرقين في العبادة والتسبيح في جميع أوقاتهم، فليس في أوقاتهم وقتٌ فارغ منها ولا خال منها، وهم على كثرتهم بهذه الصفة، وفي هذا من بيان عظمته وجلالة سلطانه وكمال علمه وحكمته؛ ما يوجب أن لا يعبد إلا هو ، ولا تُصْرَفَ العبادة لغيره . \_

(۲۱ - ۲۰) ﴿أَم اتَّخَذُوا آلَهـ من الأرض هم ينشرون \* لو كان فيهما الهة إلا الله لفسدتا فسبحان الله رب العرش عما يصفون \* لا يُسأل عما يفعل وهم يسألون # أم اتخذوا من دونه آلهة قل ماتوا برمانكم هذا ذكر من معي وذكر من قبلي بل أكثرهم لا يعلمون الحق فهم معرضون \* وما أرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحي إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون الله بيُّن إليه تعالى كمال اقتداره وعظمته، وخضوع كل شيء له ، أنكر على المشركين الذين اتخذوا من دون الله آلهة من الأرض، في غاية العجز وعدم القدرة ﴿هم ينشرون ﴾ استفهام بمعنى النفي، أي: لا يقدرون على نشرهم وحشرهم، يفسرها قوله تعالى: ﴿وَاتَّخِذُوا مِن دُونِهُ آلهة لا يخلقون شيئاً وهم يخلقون، ﴿وَلا يَمَلُّكُونَ لَأَنْفُسُهُمْ نَفْعًا وَلا ضَرَّا ولا موتاً ولا حياة ولا نـشـوراً، ﴿واتخذوا من دون الله آلهة لعلهم ينصرون \* لا يستطيعون نصرهم وهم لهم جند محضرون، فالمشرك يعبد المخلُّوق الذي لا ينفع ولا يضر، ويدع الإخلاص لله، الذي له الكمال كله وبيده الأمر والنفع والضر، وهذا مِن عدم توفيقه، وسوء حظه، وتوَفّر جهله، وشدة ظلمه، فإنه لا يصلح الوجود، إلا على إله واحد، كما أنه لم يوجد إلا برب واحد.

ولهذا قال: ﴿لو كان فيهما ﴿ أي: في السماوات والأرض ﴿ٱلهة إلا الله لَفُسِدِتًا ﴾ في ذاتهما، وفسد من فيهما، من المخلوقات.

والسفلي، على ما يرى، في أكمل ما يكون من الصلاح والانتظام، الذي ما فيه خلل ولا عيب، ولا ممانعة ولا معارضة، فدل ذلك على أن مديره واحد، وربه واحد، وإلهه واحد، فلو كان له مدبران وربان أو أكثر من ذلك، لاختل نظامه، وتقوضت أركانه، فإنهما يتمانعان ويتعارضان، وإذا أراد أحدهما تبدبير شيء، وأراد الآخر عدمه، فإنه محال وجود مرادهما معاً، ووجود مراد أجدهما دون الآخر، يدل على عبجز الأخر وعدم اقتداره، واتفاقهما على مراد واحد في جميع الأمور غير ممكن، فإذاً يتعين أن القاهر الذي يوجد مراده وحده، من غير ممانع ولا مدافع، هو الله الواحد القهار، ولهذا ذكر الله دليل التمانع في قوله: ﴿مَا اتَّخَذَ اللهِ مِنْ وَلَمْ وَمَا كَانَ مِعْهُ مِنْ إله إذاً لذهب كل إله بما خلق ولعلا بعضهم على بعض سبحان الله عما يصفون).

ومنه \_على أحد التأويلين \_قوله تعالى: ﴿قُلُّ لُو كَانَ مِعِهُ ٱلْهُمُّ كُمَّا يقولون إذا لابتغوا إلى ذي العرش سبيلاً \* سبحانه وتعالى عما يقولون علوا كبيراً ﴾ ولهذا قال هنا: ﴿ فَسَبِحَانَ اللَّهُ ﴾ أي: تنزه وتقدس عن كل نقض لكماله وحده، ﴿ربِ العرش، الذي هو سقف المخلوقات وأوسعها وأعظمها، فربوبية(١) ما دونه من باب أولى، ﴿عما يصفونِ﴾ أي: الجاحدون الكافرون، من اتحاد الولد والصاحبة، وأن يكون له شريك بوجه من الوجوه. ﴿لا يسأل عما يفعل﴾ لعظمته وعزته، وكمال قدرته، لا يقدر أحد أن يمانعه أو يعارضه، لا بقول، ولا بفعل، ولكمال حكمته ووضعه الأشياء مواضعها وإتقامها، أحسن شيء يقدره العقل، فلا يتوجه إليه سؤال، لأن خلقه ليس فيه خلل ولا إخلال.

﴿وهم أي: المخلوقون كلهم وبيان ذلك: أن العالم العلوي ﴿يسألون﴾ عن أفعالهم وأقوالهم،

لعجزهم وفقرهم، ولكونهم عبيداً، قد استحقت أفعالهم وحركاتهم، فليس لهم من التصرف والتدبير في أنفسهم، ولا في غيرهم مثقال درة.

ثم رجع إلى تهجين حال المشركين، وأنهم اتخذوا من دونه آلهة فقل لهم موبخاً ومقرعاً: ﴿أَمُ اتَّخَذُوا مِن دونه آلهة قل هاتوا برهانكم، أي: حجنكم ودليلكم على صحة ما ذهبتم إليه، ولن يجدوا لذلك سبيلاً، بل قد قامت الأدلة القطعية على بطلانه، ولهذا قال: ﴿هذا ذكر من معي وذكر من قبلي أي: قد اتفقت الكتب والشرائع على صحة ما قلت لكم، من إبطال الشرك، فهذا كتاب الله الذي فيه ذكر كل شيء، بأدلته العقلية والنقلية، وهذه الكتب السابقة كلها، برهانٌ وأدلة لما قلت.

ولماعلم أنهم قامت عليهم الحجة والبرهان على بطلان ما ذهبوا إليه علم أنه لا برهان لهم، لأن البرهان القاطع، يجزم أنه لا معارض له، وإلا لم يكن قطعياً، وإن وجد معارضات، فإنها شُبه لا تعني من الحق شيئاً.

وقوله: ﴿بِلِ أَكثرهم لا يعلمون الحق﴾ أي: وإنما أقاموا على ما هم عليه، تقليداً لأسلافهم يجادلون بغير علم ولا هدي، وليس عدم علمهم إلحق لخفائه وغموضه، وإنما ذلك لإعراضهم عنه، وإلا فلو التفتوا إليه أدنى التفات، تبين لهم الحق من الباطل تبيناً واضحاً جلياً، ولهذا قال: ﴿فهم معرضون.

ولما حول تعالى على ذكر التقدمين، وأمر بالرجوع إليها في بيان هذه المسألة، بيِّنها أتم تبيين في قوله: ﴿وَمَا أرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحي إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون، فكل الرسل، الذين من قبلك مع كتبهم، زبدة رسالتهم وأصلها، الأمر بعبادة الله وحده لا شريك له، وبيان أنه الإله الحق المعبود، وأن عبادة ما سواه باطلة .

﴿ ﴿٢٦ بِـ ٢٩﴾ ﴿قالوا اتخذ الرحمن

ولداً سبحانه بل عباد مكرمون « لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون «يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ولا يشفعون إلا لمن ارتضى وهم من خشيته مشفقون «ومن يقل منهم إن إله من دونه فذلك نجزيه منهم إن إله من دونه فذلك نجزيه تعالى عن سفاهة المشركين المكذبين تعالى عن سفاهة المشركين المكذبين قبحهم الله – أن الله اتخذ ولداً فقالوا: قبحهم الله – أن الله اتخذ ولداً فقالوا: الملائكة بنات الله، تعالى الله عن قولهم، وأخبر عن وصف الملائكة، بأهم ("عبيد مربوبون مدبرون، ليس

لهم من الأمر شيء، وإنما هم

مكرمون عند الله، قد أكرمهم الله،

وصيرهم من عبيد كرامته ورحمته،

وذلك لما خصهم به من الفضائل

والتطهير عن الرذائل، وأنهم في غاية

الادب مع الله، والامتثال لأوامره. ف ﴿ لا يشبقونه بالقول ﴾ أي: لا يقولون قولاً ما يتعلق بتدبير المملكة، حتى يقول الله، لكمال أدبهم، وعلمهم بكمال حكمته وعلمه.

وهم بأمره يعملون أي: مهما أمرهم، امتثلوا لأمره، ومهما دبرهم عليه، فعلوه، فلا يعصونه طرفة عين، ولا يكون لهم عمل بأهواء أنفسهم من دون أمر الله، ومع هذا، فالله قد أحاط جم علمه، فعلم هما بين أيديهم وما خلفهم أي: أصورهم الماضية والمستقبلة، فلا خروج لهم عن علمه، كما لا خروج لهم عن أمره وتدبيره.

ومن جزئيات وصفهم بأنهم لا يشفعون لا يسبقونه بالقول، أنهم لا يشفعون لأحد بدون إذنه ورضاه، قإذا أذن لهم وارتضى من يشفعون فيه، شفعوا فيه، ولكنه تعالى لا يرضى من القول والعمل إلا ما كان خالصاً لوجهه، متبعاً فيه الرسول. وهذه الآية من أدلة إثبات الشفاعة، وأن الملائكة يشفعون.

﴿وهم من خشيته مشفقون﴾ اي:
 خائفون وجِلُون، قد خضعوا لجلاله،

وعنت وجوههم لعزه وجاله، فلما بين أنه لا حق لهم في الألوهية، ولا يستحقون شيئاً من العبودية بما وصفهم به من الصفات المقتضية لذلك، ذكر أيضاً أنه لا حظ لهم، ولا بمجرد من دون الله على سبيل الفرض والتنزل وفذلك تجزيه جهنم كذلك نجزي الظالمين وأي: ظلم أعظم من ادعاء المخلوق الناقص، الفقير إلى الله من جميع الوجوه، مشاركة الله في خصائص الإلهية والربوية؟!

﴿٣٠﴾ ﴿أُولُم يَرِ اللَّذِينَ كَفُرُوا أَنَ السماوات والأرض كانتا رتقأ ففتقناهما وجعلنا من الماء كل شيء حي أفلا يؤمنون أي: أو لم ينظر هؤلاء الذين كفروا برسم، وجحدوا الإخلاص له في العبودية، ما يدلهم دلالة مشاهدة، على أنه الرب المحمود، الكريم المعبود، فيشاهدون السماء والأرض، فيجدونهما رتقاً، هذه ليس فيها سحاب ولا مطر، وهذه هامدة ميتة لا نبات فيها، ففتقناهما: السماء بالمطر، والأرض بالنبات، أليس الذي أوجد في السماء السحاب، بعد أن كان الجو صافياً لا قزعة فيه، وأودع فيه الماء الغرير، ثم ساقه إلى بلد ميت؟ قد اغبرَّت أرجاؤه، وقحط عنه ماؤه، فأمطره فيها، فاهتزت وتحركت وربت، وأنبتت من كل زوج بهيج، مختلف الأنواع، متعدد المنافع، [أليس ذلك](٢) دليلاً على أنه الحق، وما سواه باطل، وأنه محيى الموتى، وأنه الرحن الرحيم؟ ولهذا قال: ﴿أَفَلَا يُؤْمِنُونَ﴾ أي: إيماناً صحيحاً، ما فيه شك ولا

ثم عدد تعالى الأدلة الأفقية فقال:

﴿ ٣٦ ـ ٣٣ ﴿ ﴿ وجعلنا فيها فجاجاً

رواسي أن تميد بهم وجعلنا فيها فجاجاً

سبلاً لعلهم يهتدون ﴿ وجعلنا السماء

سقفاً محفوظاً وهم عن آياتها

معرضون ﴿ وهو الذي خلق الليل

والنهار والشمس والقمر كل في فلك

ا وَإِذَا رَءَاكَ ٱلَّذِينَ كُفَّتُرُوٓا إِن يَتَّخِذُونَكَ إِلَّاهُ زُوّا أَهَا لَمَا ٱلَّذِي يَذْكُرُ ءَلِكَ تَكُمْ وَهُم بِنِكُ رِٱلرَّحْلَ هُمَّ كَيْرُون ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنْسَانُ مِنْ عَجَلِّ سَأَوْدِيكُمْ يُّ اللَّهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُونِ ۞ وَيَتَقُولُونَ مَتَّىٰ هَا ذَا ٱلْوَعْدُ ﴿ إِن كُنَّهُ صَادِقِينَ ۞ لَوْيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْحِينَ لَا يَكُفُونَ عَن وُجُوهِ بِهُ ٱلنَّارَ وَلَاعَن ظُهُورِهِمْ وَلَاهُمُ يُصَرُونَ ۞ بَلْتَأْتِيهِ رَبَعْتَ أَفَيْهَتُ هُرُفَكَا يَسْتَطِيعُونَ رَدَّهَا وَلَاهُمْ يُتَطَرُونَ ٥٠ وَلَقَدِ أَسُمُّ إِنَّ إِيرُسُلِ مِن قَبَلِكَ فَأَقَ بِٱلَّذِينَ سَخِيرُواُمِنْهُ مِمَّاكَانُواْ ﴾ يعِدِينْسَ تَهْزِءُونَ ۞ قُلْ مَن يَكَالُوُكُم بِإِلَيْلِ وَالنَّهَارِ ا مِنَ ٱلرِّمُانِّ بَلَهُمْ عَن ذِكِر رَبِّهِ وَمُعْرِضُونَ ۞ اً أَمْ لَمُنْذَءَ لِطَنَّةُ قَنَّعَهُم مِن دُونِتُ الْاِنْسَ تَطِيعُونَ بَصَّرَ ﴾ أَنْفُسِهِمْ وَلَاهُم يَنَايُصْحَبُونَ ۞ بَلَ مَتَعَنَاهَٰؤُلَاهِ إُ وَءَاسًآءَهُمْ حَقَّىٰطَالَ عَلَيْهِهُ وَٱلْهِمُ مُرَّافَلَا يَرُونَ أَنَّا مَاٰقِ اً ٱلأَرْضَ نَتَقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهِكَ أَفَهُ وُٱلْعَلِيونَ ﴾ 19302 TO 100224

يسبحون).

أي: ومن الأدلة على قدرته وكماله ووحدانيته ورحمته، أنه لما كانت الأرض لا تستقر إلا بالجبال، أرساها بها وأوتدها، لئلا تميد بالعباد، أي: لئلا تضطرب، فلا يتمكن العباد من السكون فيها، ولا حرثها، ولا الستقرار بها، فأرساها بالجبال، فحصل بسبب ذلك من المصالح والمنافع ما حصل، ولما كانت الجبال المتصل بعضها ببعض، قد تتصل التصالا كثيراً جداً، فلو بقيت بحالها تعطل الاتصال بين كثير من البلدان.

فمن حكمة الله ورحمته، أن جعل بين تلك الجبال فجاجاً سبلاً، أي: طرقاً سهلة لا حَزنَةً، لعلهم يهتدون إلى الوصول إلى مطالبهم من البلدان، ولعلهم يهتدون بالاستدلال بذلك على وحدانية المنان.

﴿وجعلنا السماء سقفاً للأرض التي أنتم عليها ﴿محفوظاً من السقوط ﴿إِن الله يمسك السماوات والأرض أن تزولا ، محفوظاً أيضاً من استراق الشياطين للسمع.

﴿وهم عن آياتها معرضون﴾ أي: غافلون لاهون، وهذا عام في جميع آيات السماء، من علوها، وسعتها،

قَلْ إِنْمَا أَوْدُوكُمْ وَالْوَنَ وَلَا يَسْمُ الشُّمَ الشُّكَ آوانا المُنْفَرِدُوكَ ﴿ وَلَهُ مَنْفَعُمْ فَعَنَدُ فَقَ مَا مِن وَلِكَ المُنْفَرِدُوكَ ﴿ وَلَهُ الْمُنْفَرِدُونَ الْمُنْفَرِهُ وَلَا اللّهُ وَالْمَنْفَرُونَ اللّهُ وَالْمُنْفَرُونَ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَالّ

Macaga m sa Resa

وعظمتها، ولونها الحسن، وإتقانها العجيب، وغير ذلك من المشاهد فيها، من الكواكب الثوابت والسيارات، وشمسها وقمرها النيرات، التولد عنهما الليل والنهار، وكونهما دائماً في فلكهما سابحين، وكذلك النجوم، فتقوم بسبب ذلك منافع العباد من الحر والبرد، والفصول، ويعرفون حساب عباداتهم ومعاملاتهم، ويستريجون في ليلهم، ويهدؤون ويسكنون، وينتشرون في نهارهم، ويسعون في معايشهم، كل هذه الأمور إذا تدبرها اللبيب، وأمعن فيها النظر، جزم جزما لا شك فيه، أن الله جعلها مؤقتة في وقت معلوم، إلى أجل محتوم، يقضي العباد منها مآربهم، وتقوم بها مناقعهم، وليستمتعوا وينتفعوا، ثم بعد هذا، ستزول وتضمحل، ويفنيها الذي أوجدها، ويسكنها الذي حركها، وينتقل الكلفون إلى دار غير هذه الدار، يجدون فيها جزاء أعمالهم، كاملاً موفراً، ويعلم أن القصود من هذه الدار أن تكون مزرعة لدار القرار، وأنها منزل سفر، لا محل إقامة.

﴿٣٤ \_ ٣٥﴾ ﴿وما جعلنا لبشر من قبلك الخلد أفإن مت فهم الخالدون \* كل نفس ذائقة الموت ونبلوكم بالشر

والخير فتنة وإلينا ترجعون للكان أعداء الرسول يقولون (١) تربصوابه ريب المنون. قال الله تعالى: هذا طريق مسلوك، ومعبد منهوك، فلم نجعل لبشر همن قبلك له يا محمد ﴿ الخلد في الدنيا، فإذا مت، فسبيل أمثالك، من السرسل والأنسياء والأولياء، وغيرهم.

﴿ أَفَإِنَّ مُتُ فَهُمُ الْخَالَدُونَ ﴾ أي: فهل إذا مت خُلْدُوا بعدك، فليَهْنهم الخــلــود إذاً إن كــان، وليس الأمــر كذلك، بل كل من عليها فانٍ، ولهذا قال: ﴿ كُلِّ نَفْسَ ذَائِقَةَ المُوتِ ﴾ وهذا يشمل سائر نفوس الخلائق، وإن هذا كأس لا بد من شربه وإن طال بالعبد المدى، وعمر سنين، ولكن الله تعالى أوجد عباده في الدنيا، وأمرهم ونهاهم، وابتلاهم بالخير والشر، بالغنى والفقر، والعز والذل، والحياة والموت، فتنة منه تعالى ليبلوهم أيهم أحسن عملاً، ومن يفتتن عند مواقع الفتن ومن ينجو، ﴿وإلينا ترجعون﴾ فنجازيكم بأعمالكم، إن خيراً فخير، وإن شراً فسر ﴿وماربك بظلام للعبيد، وهذه الآية، تدل على بطلان قول من يقول ببقاء الخضر، وأنه مجلد في الدنيا، فهو قول لا دليل عليه، ومناقض للأدلة الشرعية.

(٣٦ - ٤١) ﴿ وَإِذَا رَآكُ السَّلْيِسُ كَفُرُوا إِن يَتَخَلُّونَكُ إِلاَّ هَرُوا أَهَذَا الذِي يَذَكُر الرحمن هم كافرون \* خلق الإنسان من عجل سأريكم آياتي فلا تستعجلون \* ويقولون متى هذا الوحد إن كنتم صادقين \* لو يعلم الذين كفروا حين ظهورهم ولا هم ينصرون \* بل تأتيهم بغتة فتبهتهم فلا يستطيعون ردها ولا بغت فتبهتهم فلا يستطيعون ردها ولا هم ينظرون \* ولقد استهزىء برسل من قبلك فحاق بالذين سخروا منهم ما كانوا به يستهزؤون \* وهذا من شدة كفره هم فإن المشركين إذا رأوا

رسول الله على السته زوا به ، وقالوا: ﴿ أَهِلُهُ اللّٰهِ يَذِكُم الهَتَكُم ﴾ أي: أهذا المحتقر بزعمهم ، الذي يسب الهتكم ويذمها ويقع فيها ، أي: فلا تبالوا به ، ولا تحتفلوا به .

هذا استهزاؤهم واحتقارهم له، بما هو من كماله، فإنه الأكمل الأفضل، الذي من فضائله ومكارمه، إخلاص العبادة ش، وذم كل ما يعبد من دونه وتنقصه، وذكر محله ومكانته، ولكن محل الازدراء والاستهزاء هؤلاء الكفار، الذين جمعوا كل خلق ذميم، ولو لم يكن إلا كفرهم بالرب وجحدهم لرسله، فصاروا بذلك من أخس الخلق وأرذلهم، ومع هذا، فذكرهم للرحن، الذي هو أعلى حالاتهم، كافرون بها؛ لأنه لا يذكرونه، ولا يؤمنون به إلا وهم مشركون، فذكرهم كفر وشرك، فكيفِ بأجوالهم بعد ذلك؟ ولهذا قال: ﴿وهم بذكر الرحمن هم كافرون﴾ وفي ذكر اسمه ﴿الرحن﴾ هنا، بيان لقباحة حالهم، وأنهم كيف قابلوا الرحمن \_مسدي النعم كلها، ودافع النقم الذي ما بالعباد من نعمة إلا منه، ولا يدفع السوء إلا إياه \_بالكفر والشرك.

﴿خلق الإنسان من عجل﴾ أي: خلق عجولاً، يبادر الأشياء، ويستعجل بوقوعها، فالمؤمنون يستعجلون عقوبة الله للكافرين، ويتباطؤونها، والكافرون يتولون ويستعجلون بالعذاب، تكذيباً وعناداً، ويقولون: ﴿متى هذا الوعد إن كنتم صادقين، والله تعالى يمهل ولا يهمل، ويحلم، ويجعل لهم أجلا مؤقتا ﴿إِذَا جاء أجلهم لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون، ولهذا قال: ﴿سأريكم آيات، أي: في انتقامي من كفر بي وعصاني ﴿فلا تستعجلون ﴾ ذلك، وكذلك الذين كفروا يقولون: ﴿متى هذا الوعد إن كنتم صادقين ﴾ قالوا هذا القول، اغتراراً، ولما يحق عليهم

١) في النسختين: يقولون قل تربصوا.

<sup>(</sup>٢) في أ الكلمة أقرب إلى أن تكون يقولون وفي ب غير واضحة وكلمة (يتولون) أقرب مناسبة للسياق.

العقاب، وينزل بهم العذاب.

ف ﴿لُو يعلم الذين كفروا﴾ حالهم الشنيعة حين لا يكفون عن وجوههم النار ولا عن ظهورهم، إذ قد أحاط ہم من كل جانب، وغشيهم من كل مكان **﴿ولا هم ينصرون﴾** أي: لا ينصرهم غيرهم، فلا تصروا ولا انتصروا، ﴿بل تأتيهم﴾ النار ﴿بغتة **فتيهتهم**م﴾ من الانزعاج والذعر والخوف العظيم، ﴿فلا يستطيعون ردها﴾ إذ هم أذل وأضعف من ذلك .

﴿ ولا هم ينظرون ﴾ أي: يمهلون، فيؤخر عنهم العذاب، فلو علموا هذه الحالة حق المعرفة ، لما استعجلوا بالعذاب، ولخافوه أشد الخوف، ولكن لما ترحل عنهم هذا العلم، قالوا ما قالوا، ولما ذكر استهزاءهم برسوله بقولهم: ﴿أهذا الذي يذكر ألهتكم﴾ سلاّه بأن هذا دأب الأمم السالفة مع رسلهم، فقال: ﴿ولقد استهزىء برسل من قبلك فحاق بالذين سخروا منهم أي: نزل بهم ﴿ما كانوابه يستهزؤون أي: نزل بهم العذاب، وتقطعت عنهم الأسباب، فليحذر هؤلاء، أن يصيبهم ما أصاب أولئك

﴿ ٤٦ ـ ٤٤ ﴾ ﴿ قل من يكلؤكم بالليل والنهار من الرحمن بل هم عن ذكر ربهم معرضون \* أم لهم آلهة تمنعهم من دوننا لا يستطيعون نصر أنفسهم ولا هم منا يصحبون \* بل مقعنا هؤلاء وآباءهم حتى طال عليهم العمر أفلا يرون أنا نأتي الأرض ننقصها من أطرافها أفهم الخالبون، يقول تعالى ـ ذاكراً عجز هؤلاء، الذين اتخذوا من دونه آلهة، وأنهم محتاجون مضطرون إلى ربهم الرحمن، الذي رحمته، شملت البرُّ والفاجر، في ليلهم ونهارهم فقال: ﴿قُلْمُ مِنْ يكلؤكم أي: يحرسكم ويحفظكم ﴿ بِاللَّيلِ ﴾ إذ كنتم نائمين على فرشكم، ودهبت حواسكم ﴿وبالنهار ﴾ وقت انتشاركم وغفلتكم ﴿من الرحمن﴾ أي: بدله غيره، أي: هل يحفظكم أحد غيره؟ لا حافظ إلا هو.

﴿بل هم عن ذكر ربهم معرضون﴾ فلهذا أشركوا به، وإلا فلو أقبلوا على ذكر ربهم، وتلقوا نصائحه، لهُدوا الرشدهم، ووُفَّقُوا في أمرهم.

﴿ أُم لَهُم أَلَهَة تمنعهم من دوننا ﴾ أي: إذا أردناهم بسوء، هل من الهتهم من يقدر على منعهم من ذلك السوء، والشر النازل بهم؟؟

﴿لا يستطيعون نصر أنفسهم ولا هم منا يصحبون﴾ أي: لا يعانون على أمورهم من جهتنا، وإذا لم يعانوا من الله، فهم مخذولون في أمورهم، لا يستطيعون جلب منفعة، ولا دفع مضرة، والذي أوجب لهم استمرارهم على كفرهم، وشركهم قوله: ﴿ لِل متعنا هؤلاء وآباءهم حتى طال عليهم المعمر الله أي: أمددناهم بالأموال والبنين، وأطلنا أعمارهم، فاشتغلوا بالتمتع بها، ولهَوا بها عما له خلقوا، وطال عليهم الأمد، فقست قلوبهم، وعسا طغيانهم، وتغلظ كفرانهم، فلو ألفتوا أنظارهم إلى مَنْ عن يمينهم وعن يستارهم من الأرض، لم يجدوا إلا هالكاً، ولم يسمعوا إلا صوت ناعية، ولم يحسبوا إلا بقرون متتابعة على الهلاك، وقد نصب الموت في كل طريق لاقتناص النفوس الأشراك، ولهذا قال: ﴿ أَفَلَا يُرُونَ أَنَا نَأْتِي الأَرْضَ ننقصها من أطرافها الله أي: بموت أهلها وفنائهم، شيئاً فشيئاً، حتى يرث الله الأرض ومن عليها وهو خير الوارثين، فلو رأوا هذه الجالة لم يغتروا ويستمروا على ما هم عليه .

﴿أَنْهُمُ الْغَالِبُونَ﴾ الذين بوسعهم الخروج عن قدر الله؟ ويطاقِتهم الامتناع عن الموت؟ فهل هذا وصفهم حتى يغتروا بطول البقاء؟ أم إذا جاءهم رسول ريهم لقبض أرواحهم أذعنوا وذلوا، ولم يظهر منهم أدني بمانعة؟

﴿ ٤٥ ـ ٤٦﴾ ﴿ قبل إنما أنذركم بالوحى ولا يسمع الصم الدعاء إذا ما يُنذرون \* ولئن مستهم نفحة من عذاب ربنك ليقولنّ يا ويلنا إنّا كنا ظَالَمَينَ ﴾ أي: ﴿قُلَّ ﴾ يا محمد للناس كلهم: ﴿إِنَّمَا أَنْذُرُكُمْ بِالْوَحِي ﴾ أي: إنما أنا رسول، لا آتيكم بشيء من عندي، ولا عندي خزائن الله، ولا

فَعَلَهُمْ مِثَادًا إِلَّا كَبِيرًا لِمَا يُعَلِّهُمْ إِلَيْهِ يَرْجِعُونَ ٥ قَالُواْ مَن فَعَلَ هَانَةَ ابِنَالِهِ لِيَنَا ٓ إِنَّهُ مُلِنَ ٱلظَّالِمِينَ ۞ قَالُواْ سَمِمَا فَتَى يَذْكُرُمُ يُقَالُ لَهُ وَإِبْرُهِيرُ ۞ قَالُواْ فَأَقُواْ بِدِء عَلَىٰٓ أَعْيُنِ ٱلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ رِيْشَهَدُونَ ۞ قَالُوٓاْءَ أَتَ الْ فَعَلْبَ هَنَذَا بِعَالِمُتِنَا يَنْإِبْرُهِ فِي أَنْ مَالْ فَعَلَمُ كَبِيمُ ثُورَ هَلْمَا فَنَتَلُوهُمْ إِن كَانُواْ يَطِعُونَ ۞ فَرَجَهُ مُوَّ إِلَيْنَ أَنْفُيهِ مِفْقَالُوا إِنَّكُمُ أَنْتُدُ الظَّالِمُونَ ۞ ثُرَّتُكِمُ أَنْتُدُ الظَّالِمُونَ ۞ ثُرَّتُكِمُ أَوْ عَلَىٰ رُءُ وسِيمِرْ لَقَدْ عَلِمْتَ مَاهَلُوْلَآءٍ يَعْطِفُونَ ۞ قَالَ أَفَكُمَ بُدُونَ مِن دُونِ ٱلمَّومَا لَا يَفَعُ كُمْ مَنْ يَمَّا وَلَا يَضُرُّكُمُ ۞ أَنِّ لِّكُمْ وَلِمَاتَعَبُدُونَ مِن دُونِ اللَّوْ أَفَلَا تَعَقِلُونَ ۞ قَالُواحَرِقُوهُ وَانْصُرُواْ ءَالِمُتَكَّرُونِ كُتُمُّ فَلِعِلِينَ ﴿ فَلْنَا لِكَنَارُكُونِي بَرْدًا وَسَلَمًا عَلَى إِثْرُهِ يُرَ۞ وَأَرَادُواْ بِدِرِكَيْدَا فِمُلَاكِفُهُ ٱلْأَخْسَرِينَ ۞ وَتَغَيِّسُكَهُ وَلُوطًا إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلَّتِي بَلَرَكَ تَافِيهَا لِلْعَالِمِينَ ۞ وَوَهَبْنَا 

أعلم الغيب، ولا أقول إني ملك، وإنما أنذركم بما أوحاه الله لي، فإن استجبتم، فقد استجبتم لله، وسيئيبكم على ذلك، وإن أعرضتم وعارضتم، فليس بيدي من الأمر شيء، وإنما الأمر لله، والتقدير كله لله...

﴿ولا يسمع الصم الدعاء﴾ أي: الأصم لا يسمع صوتاً، لأن سمعه قد فنند وتعطل، وشرط السماع مع الصوت، أن يوجد محل قابل لذلك، كذلك الوحي سبب لحياة القلوب والأرواح، وللمقه عن الله، ولكن إذا كان القلب غير قابل لسماع الهدى، كان بالنسبة للهدى والإيمان بمنزلة الأصم بالنسبة إلى الأصنوات، فمهنؤلاء المشتركيون، صبم عنن الهدى، فلا يستغرب عدم اهتدائهم، خصوصاً في هذه الحالة التي لم يأتهم العذاب، ولا مـُّـهم

فلو مسهم ﴿نفحة من عذاب ربك﴾ أي: ولو جزء يسيراً ولا يسير من عذابه، ﴿ليقولن يا ويلنا إنا كنا ظالمين أي: لم يكن قولهم إلا الدعاء بالويل والثبور والندم، والاعتراف بظلمهم وكفرهم واستحقاقهم للعذاب.

﴿ ٤٧﴾ ﴿ ونضع الموازين القسط ليوم القيامة فلا تظلم نفس شيئاً وإن كان مثقال حبة من خردل أتينا بها وكفي بنا حاسبين، نحبر تعالى عن حكمه العدل، وقضائه القسط بين عباده إذا جمعهم في يوم القيامة، وأنه يضع لهم الموازين العادلة ، التي يبين فيها مثاقيل النذر، النذي توزن بها الحسنات

وَ كَعَلْنَهُمْ أَبِمَةً يَهْ دُوكَ بِأَمْنِا وَأَوْجَمِنَا إِلَيْهِمْ فِعَلَ أَغَيْرُتِ وَأَقَامَ الصَّلَوْةِ وَإِينَآءَ الزَّكَوْةِ وَكِانُوا لَنَاعَكِيدِينَ @وَلُوطاً عَالَيْنَكُ خُصِكُما وَعِلْمَا وَغَيْنَنَا لَهُ مِنَ الْعَرِيةِ ٱلِّيكَانَت تَغَمَلُ ٱلْخِنَدِثُ إِنَّهُمْ كَانُواْ فَوْمَ سَوْمِ فَي يِقِينَ ۞ وَأَدْخَلْنَهُ فِي رَحْمَتِنَ ۖ إِنَّهُ مِنَ الصَّالِمِينَ ﴿ وَنُوسًا إِذْنَادَكَامِن قَبَلُ فَأَسْتَعَجَنَا لَهُ فَنَجَيْنَا لُهُ وَأَهْلَهُ مِنَ ٱلْكَرْبِ ٱلْعَظِيرِ۞ وَنَصَرَّنَهُ مِنَ ٱلْقَرْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَالِمَتِنَّآ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمَ سَوْءٍ فَأَغْرَ شَكْرٌ أَجْمَعِينَ ۞ وَدَاوُرَدَ وَسُلِيَّمَكُنَ إِذْ يَحْكُمَانِ فِي ٱتْحَرَّثِ إِذْ نَفَشَتْ فِيهِ عَنَدُّٱلْقَوْرِ وَكُنَّا إِلْثُكِيهِمْ شَهِدِينَ ﴿ فَفَهَّمُنَا مُلَيَّمُنَّ وَكُلَّا ءَانَيْنَا كُكُاوَعِهُمّا وَمِنْ أَمَّا وَسَغَّنَّا مَعَ دَاوُدَ ٱلْجِهَالَ يُسَيِّحْنَ وَٱلطَّيْرُ وَكُنَّا فَلِعِلِينَ ۞ وَعَلَمْنَاهُ صَنْعَةً لَوُسِ لَكُمْ لِتُحْصِنَكُم فِنْ بَأْسِكُمْ فَهَلَ أَنتُ مُسَكِكُونَ ﴿ وَلِسُلَيْ مَنَ ٱلِيعَ عَاصِفَةً تَجَيِّئِ فِأَمْعِةٍ إِلَى ٱلأَرْضِ ٱلَّتِي بَلَرَكَ مَا فِيهَا وَكُنَّا بِكُلِّ شَيَّءٍ عَلَيْمِينَ ٥ TOURSON TINE OF SERVICE

والسيئات، ﴿فلا تظلم نفس﴾ مسلمة أو كافرة ﴿شيئاً﴾ بان تنقص من حسناتها، أو يزاد في سيئاتها.

﴿وإن كان مثقال حبة من خردل﴾ التي أصغر الأشياء وأحقرها، من خير أو شر ﴿ أُتينا بها﴾ وأحضرناها، ليجازى بها صاحبها، كقوله: ﴿فمن يعمل مثقال ذرة شراً يره﴾.

وقالوا ﴿يا ويلتنا ما لهذا الكتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها ووجدوا ما عملوا حاضراً﴾.

وكفى بنا حاسبين يعنى بذلك نفسه الكريمة، فكفى به حاسبا، أي: عالماً بأعمال العباد، حافظاً لها، مثبتاً لها في الكتاب، عالماً بمقاديرها ومقادير ثوابها وعقابها واستحقاقها، موصلاً للعمال جزاءها.

﴿ ٤٨ - ٥٠ ﴿ ولقد آتينا موسى وهارون الفرقان وضياء وذكراً للمتقبن \* الذين يخشون ربّم بالغيب وهم من الساعة مشفقون \* وهذا ذكر مبارك أنزلناه أفأنتم له منكرون ﴾ كثيراً ما يجمع تعالى بين هذين الكتابين الجليلين، اللذين لم يطرق العالم أفضل منهما، ولا أعظم ذكراً، ولا أبرك، ولا أعظم هدى وبياناً [وهما التوراة

والقرآن](١٦)، فأخبر أنه آتي موسى أصلاً، وهارون تبعاً ﴿الفرقان﴾ وهو التوراة الفارقة بين الحق والباطل، والهدى والضلال، وأنها ﴿ضياء﴾ أي: نور يهتدي به المهتدون، ويأتم به السالكون، وتعرف به الأحكام، ويميز به بين الحلال والحرام، وينير في ظلمة الجمهل والبدع والخواية، ﴿ودكراً للمتقين، يتذكرون به ما ينفعهم وما يضرهم، ويتذكر به الخير والشر، وخص ﴿المتقين﴾ بالذكر، لانهم المنتفعون بذلك، علماً وعملاً، ثم فسر المتقين فقال: ﴿ الذين بخشون رجم الغيب ﴾ أي: يخشونه في حال غيبتهم، وعدم مشاهدة الناس لهم، فمع المشاهدة أولى، فيتورعون عما حرم، ويقومون بما ألزم، ﴿**وهم** من الساعة مشفقون ﴾ أي: خائفون وجلون، لكمال معرفتهم بربهم، فجمعوا بين الإحسان والخوف، والعطف هنا من باب عطف الصفات المتغايرات، الواردة على شيء واحد وموصوف واحد.

 ﴿ وهذا ﴾ أي: القرآن ﴿ ذكر مبارك أن لناه فوصفه بوصفين جليلين، كونه ذكراً يتذكر به جميع المطالب، من معرفة الله بأسمائه وصفاته وأفعاله، ومن صفات الرسل والأولياء وأحوالهم، ومن أحكام الشرع من العبادات والمعاملات وغيرها، ومن أحكام الجزاء والجنة والنار، فيتذكر به المسائل والدلائل العقلية والنقلية، وسماه ذكراً، لأنه يذكر ما ركزه الله في العقول والفطر، من التصديق بالأخبار الصادقة، والأمر بالحسن عقلاً، والنهي عن القبيح عقلاً، وكونه ﴿مباركاً ، يقتضي كثرة خيراته (٢) ونمائها وزيادتها، ولا شيء أعظم بركة من هذا القرآن، فإن كل خير ونعمة، وزيادة دينية أو دنيوية أو أخروية، فإنها بسببه، وأثر عن العمل به، فإذا كان ذكراً مباركاً، وجب تلقيه بالقبول

والانقياد والتسليم، وشكر الله على هذه المنحة الجليلة، والقيام بها، واستخراج بركته، بتعلم ألفاظه من الإعراض عنه، والإضراب عنه صفحا، وإنكاره، وعدم الإيمان به، والظلم، ولهذا أنكر تعالى على من أواطلم، ولهذا أنكر تعالى على من أنكره، فقال: ﴿أَفَانَتُم له منكون﴾.

﴿١٥ \_ ٧٣﴾ ﴿ولقد آتينا إبراهيم رشده من قبل وكناً به عالمين ﴾ إلى أخر هذه القصة، وهو قوله: ﴿وأوحينا إليهم فعل الخيرات وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وكانوا لنا عابدين الما ذكر تعالى موسى ومحمداً صلى الله عليهما وسلم وكتابيهما، قال: ﴿ولقد آتينا إبراهيم رشده من قبل﴾ أي: من قبل إرسال موسى ومحمد ونزول كتابيهما، فأراه الله ملكوت السماوات والأرض، وأعطاه من الرشد، الذي كمل به نفسه، ودعا الناس إليه، ما لم يؤته أحداً من العالمين غير محمد، وأضاف الرشد إليه، لكونه رشداً بحسب حاله وعلو مرتبته، وإلا فكل مؤمن له من الرشد بحسب ما معه من الإيمان، ﴿وكنابه عالمِن ﴾ أي: أعطيناه رشده، واختصصناه بالرسالة والخلة، واصبط فيناه في الدنيا والآخرة، لعلمنا أنه أهل لذلك، وكفء له، لزكاته وذكائه، ولهذا ذكر محاجته لقومه، ونهيهم عن الشرك، وتكسير الأصنام، وإلزامهم بالحجة، فقال: ﴿إِذْ قَالَ لَأْبِيهُ وَقُومُهُ مَا هَذُهُ التماثيل ﴾ التي مثلتموها، نحتموها بأيديكم، على صور بعض المخلوقات ﴿التِي أَنتُم لَهَا عَاكُفُونَ﴾ مقيمون على عبادتها، ملازمون لذلك، فما هي؟ وأي: فضيلة ثبتت لها؟ وأين عقولكم التي ذهبت حتى أفنيتم أوقاتكم بعبادتها؟ والحال أنكم مثلتموها، ونحتموها بأيديكم، فهذا من أكبر العجائب، تعبدون ما تنحتون.

<sup>(</sup>۱) زیاده من هامش ب.

<sup>(</sup>٢) في النسختين خيره، وغيرتُ الكلمة لتتوافق مع الضمائر التي بعدها.

فأجابوا بغير حجة، جواب العاجز، الذي ليس بيده أدنى شبهة، فقالوا: ﴿وجدنا أباءنا ﴾ كذلك يفعلون، فسلكنا سبيلهم، وتبعناهم على عبادتها، ومن المعلوم أن فعل أحد من الخلق سوى الرسل ليس بحجة ، ولا تجوز به القدوة، خصوصاً في أصل الدين، وتوحيد رب العالمين، ولهذا قال لهم إبراهيم مضللاً للجميع: ﴿لقد كنتم أنتم وآباؤكم في ضلال مبين﴾ أي: ضلال بين واضح، وأي: ضلال أبلغ من ضلالهم في الشرك، وترك التوحيد؟!! أي: فليس ما قلتم، يصلح للتمسك به، وقد اشتركتم وإياهم في الضلال الواضح، البين لكل أحد، ﴿قِالُوا﴾ على وجه الاستغراب لقوله، والاستعظام لما قال، وكيف بادأهم بتسفيههم وتسفيه آبائهم: ﴿ أَجِئْتُنَا بِالْحَقِّ أَمْ أَنْتُ مِنْ اللاعبين ﴾ أي: هذا القول الذي قلته، والذي جئتنا به، هل هو حق وجد؟ أم كلامك لنا، كلام لاعب مستهزىء، لا يدري ما يقول؟ وهذا الذي أرادوا، وإنما رددوا الكلام بين الأمرين، لأنهم نزلوه منزلة المتقرر المعلوم عندكل أحد، أن الكلام الذي جاء به إبراهيم كلام سفيه لا يعقل ما يقول، فرد عليهم إبراهيم رداً بين به وجه سفههم وقلة عقولهم فقال: ﴿ بِل ربكم رب السماوات والأرض الذي فطرهن وأنا على ذلكم من الشاهلين، فحمع لهم بين الدليل العقلي والدليل السمعي ـ

أما الدليل العقلي، فإنه قد علم كل أحد حتى هو لاء الذين حادلهم إبراهيم، أن الله وحده الحالق لجميع المخلوقات، من بني آدم، والملائكة، والجن، والبهائم، والسماوات، المدبر لهن بجميع أنواع التدبير، فيكون كل مخلوق مفطوراً مدبّراً مُتَصرفاً فيه، ودخل في ذلك جميع ما عبد من دون الله.

أفيليق عند مَن له أدنى مسكة من عقل وتمييز، أن يعبد مخلوقاً متصرفاً فيه، لا يملك نفعاً ولا ضراً، ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً، ويدع

عبادة الخالق الرازق المدبر؟

وأما الدليل السمعي، فهو المنقول عن الرسل عليهم الصلاة والسلام، فإن ما جاؤوا به معصوم، لا يخلط ولا يخبر بغير الحق، ومن أنواع هذا القسم، شهادة أحد من الرسل على ذلك، فلهذا قال إبزاهيم : ﴿وأنا على ذلكم﴾ أي: أن الله وحده المعبود وأن عبادة ما سواه باطل ﴿من الشاهدين﴾ وأي: شهادة ابعد شهادة الله أعلى من شهادة الرسل؟ خصوصاً أولي العزم منهم، خصوصاً خليل الرحن

ولما بين أن أصنامهم ليس لها من التدبير شيء أراد أن يريهم بالفعل عجزها وعدم انتصارها وليكيد كيدأ يحصل به إقرارهم بذلك فلهذا قال: ﴿وتالله لأكيدن أصنامكم ﴾ أي: أكسرها على وجه الكيد ﴿بعد أن تولوا مدبرين، عنها إلى عيد من أعيادهم، فلما تولوا مدبرين، ذهب إليها بخفية ﴿ فَجِعِلُهُمُ جِذَاذًا ﴾ أي: كِسَراً وقِطَعاً، وكانت محموعة في بيت واحد، فكسرها كلها، ﴿إلا كبيراً لهم ﴾ أي: إلا صنمهم الكبير، فإنه تركه لقصد سيبينه، وتأمل هذا الاحتراز العجيب، فإن كل مقوت عند الله، لا يطلق عليه ألفاظ التعظيم، إلا على وجه إضافته لأصحابه، كما كان النبي على إذا كتب إلى ملوك الأرض المشركين يقول: «إلى عظيم الفرس» «إلى عظيم الروم» ونحو ذلك، ولم يقل «إلى العظيم"، وهنا قال تعالى: ﴿إِلَّا كَبِيراً لهم، ولم يقل: «كبيراً من أصنامهم». فهذا ينبغي التنبيه له، والاحتراز من تعظيم ما حقره الله، إلا إذا أضيف إلى من عظمه.

وقوله: ﴿لعلهم إليه يرجعون﴾ أي: ترك إبراهم تكسير صنمهم هذا لاجل أن يرجعوا إليه، ويستملوا حجته، ويلتفتوا إليها، ولا يعرضوا عنها، ولهذا قال في آخرها: ﴿فرجعوا إلى أنقسهم﴾

فحين رأوا ما حل بأصنامهم من الإهانة والخزي ﴿قالوا من فعل هذا بآلهتنا إنه لن الظالمين﴾ فرموا إبراهيم

بالظلم الذي هم أولى به حيث كسرها ولم يدروا أن تكسيره لها من أفضل مناقبه ومن عدله وتوحيده، وإنما الظالم من اتخذها آلهة، وقد رأى ما يفعل جا ﴿قالوا سمعنا فتى يذكرهم ﴾ أي: يعيبهم ويدمهم، ومن هدا شأبه لا بد أن يكون هو الذي كسرها أو أن بعضهم سمعه يذكر أنه سيكيدها ﴿ يِقَالُ لَهُ إِبْرُاهِيمِ ﴾ فلما تحققوا أنه إبراهيم ﴿قالوا فأتوا به ﴾ أي : بإبراهيم ﴿على أعين الناس﴾ أي: بمرأى منهم ومسمع ﴿لعلهم يشهدون﴾ أي يحضرون ما يصنع بمن كسر ألهتهم، وهذا الذي أراد إبراهيم وقصد أن يكون بيان الحق بمشهد من الناس ليشاهدوا الحق وتقوم عليهم الحجة، كما قال موسى حين واعد فرعون: ﴿موعدكم يوم الزينة وأن يحشر الناس صحي﴾ فحين حضر الناس وأحضر إبراهيم قالوا له: ﴿ أَأَنْتُ فَعَلْتُ هَذَا ﴾ أي: التكسير ﴿بِالْهِتنا يا إبراهيم﴾؟ وهذا استفهام تقرير، أي: فما الذي جرأك، وما الذي أوجب لك الإقدام على هذا الأمر؟

فقال إبراهيم والناس شاهدون: ولا فعله كبيرهم هذا أي: كسرها غضباً عليها، لما عبدت معه، وأراد أن تكون العبادة منكم لصنمكم الكبير وحده، وهذا الكلام من إبراهيم، القصد منه إلزام الخصم وإقامة الحجة عليه، ولهذا قال: ﴿فاسألوهم إن كانوا ينطقون ﴾ وأراد الأصنام المكسرة، اسألوها لم كسرت؟ والصنم الذي لم يكسر، اسألوه لأي: شيء الذي لم يكسر، اسألوه لأي: شيء فسيجيبونكم إلى ذلك، وأنا وأنتم، وكل أحمد يعدي أنها لا تنطق ولا تضر، بل ولا تنفع ولا تضر، بل ولا تنفع ولا تضر، بل

﴿ وَرجعوا إلى أنفسهم ﴾ أي: ثابت عليهم عقولهم، ورجعت إليهم أحلامهم، وعلموا أنهم ضالون في عبادتها، وأقروا على أنفسهم بالظلم والشرك، ﴿ وَقَالُوا إِنَّكُمُ أَنْتُمُ الظّلُونُ ﴾ فحصل بذلك المقصود، ولزمتهم

الحجة بإقرارهم أن ما هم عليه باطل، وأن فعلهم كفر وظلم، ولكن لم يستمروا على هذه الحالة، ولكن فنكسوا على رؤوسهم أي: انقلب الأمر عليهم، وانتكست عقولهم، وضلت أحلامهم، فقالوا لإبراهيم: فلقد علمت ما هؤلاء ينطقون فكيف تمكّم بنا وتستهزىء بنا وتأمرنا أن نسألها وأنت تعلم أنها لا تنظق؟

فقال إبراهيم \_ موبخاً لهم ومعلناً بشركهم على رؤوس الأشهاد، ومبيناً وأنعبدون من دون الله ما لا ينفعكم وأف لكم ولما يغبدون من دون الله أف لكم ولما تعبدون من دون الله أي: ما أضلكم وأخسر صفقتكم، وما أخسكم، أنتم وما عبدتم من الخال، فلما عدمتم العقل، وارتكبتم الجهل والضلال على بصيرة، صارت البهائم أحسن حالاً منكم.

فحينقذ لما أفحمهم، ولم يبينوا حجة، استعملوا قوتهم في معاقبته، ف هالوا حرّقوه وانصروا آلهتكم إن كنتم فاعلين أي: اقتلوه أشنع القتلات، بالإحراق، غضباً لآلهتكم، ونصرة لها. فتعساً لهم تعساً، حيث عبدوا من أقروا أنه يحتاج إلى نصرهم، واتخذوه إلها، فانتصر الله خليله لما أعلى إلراهيم فكانت عليه برداً وسلاماً على إبراهيم فكانت عليه برداً وسلاماً، لم ينله فيها أذى، ولا أحس

﴿وأرادوا به كيداً حيث عزموا على إحراقه، ﴿فجعلناهم الأخسرين﴾ أي: في الدنيا والآخرة، كما جعل الله خليله وأتباعه هم الرابحين المفلحين.

﴿ونجيناه ولوطاً﴾ وذلك أنه لم يؤمن به من قومه إلا لوط عليه السلام، قتيل: إنه ابن أخيه، فنجاه الله، وهاجر ﴿إِلَى الأَرْضِ التي باركنا فيها للعالمين﴾ أي: الشام، فغادر قومه في «بابل» من أرض العراق، ﴿وقال إِنْ مهاجرٌ إِلَى رَبْ إِنْهُ

هو العزيز الحكيم﴾ ومن بركة الشام، أن كثيراً من الأنبياء كانوا فيها، وأن الله اختارها مهاجرا لخليله، وفيها أحد بيوته الثلاثة المقدسة، وهو بيت المقدس، ﴿ ووهينا له ﴾ حين اعتزل قومه ﴿ إسحاق ويعقوب ﴾ ابن إسحق ﴿نافلة ﴾ بعدما كبر، وكانت زوجته عاقراً، فبشرته الملائكة بإسحاق، ﴿ومن وراء إسحاق يمعقوب﴾ ويعقوب هو إسرائيل، الذي كانت منه الامة العظيمة، وإسماعيل بن إبراهيم، الذي كانت منه الأمة الفاضلة العربية، ومن ذريته سيد الأولين والأخرين. ﴿**وكلا**﴾ من إبراهيم وإسحق ويعقوب ﴿جعلنا صالحين﴾ أي: قائمين بحقوقه وحقوق عباده، ومن صلاحهم، أنه جعلهم أثمة يهدون بأمره، وهذا من أكبر نعم الله على عبده أن يكون إماماً يهتدي به المهتدون، ويمشى خلفه السالكون، وذلك لما صبروا، وكانوا بآيات الله يوقنون ِ

وقوله: ﴿ مهدون بأمرنا ﴾ أي: يهدون الناس بدينا، لا يأمرون بأهوا، أنفسهم، بل بأمر الله ودينه، واتباع مرضاته، ولا يكون العبد إماماً حتى يدعو إلى أمر الله.

﴿ وأوحينا إليهم فعل الخيرات ﴾ يفعلونها ويدعون الناس إليها، وهذا شامل لجميع الخيرات، من حقوق الله وحقوق العباد.

﴿وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة ﴾ هذا من باب عطف الخاص على العام، لشرف هاتين العبادتين وفضلهما، ولأن من كملهما كما أمر، كان قائماً بدينه، ومن ضبعهما، كان لما سواهما أضيع، ولأن الصلاة أفضل الأعمال، التي فيها حقه، والزكاة أفضل الأعمال، التي فيها الإحسان لجلقه.

﴿وكانوالنا﴾ أي: لا لغيرنا ﴿عابدين﴾ أي: مديمين على العبادات القلبية والقولية والبدنية في أكثر أوقاتهم، فاستحقوا أن تكون العبادة وصفهم، فاتصفوا بما أمر الله به الخلق، وخلقهم لأجله.

﴿ ٧٤ \_ ٧٥﴾ ﴿ولوطاً آتيناه حكماً وعلماً ونجيناه من القرية التي كانت تعمل الخبائث إنهم كانوا قوم سوء فاسقين \* وأدخلناه في رحمتنا إنه من الصالحين، هذا ثناء من الله على رسوله (لوط) عليه السلام بالعلم الشرعي، والحكم بين الناس، بالصواب والسداد، وأن الله أرسله إلى قومه، يدعوهم إلى عبادة الله وينهاهم عماهم عليه من الفواحش، فلبث يدعوهم، فلم يستجيبوا له، فقلب الله عليهم ديارهم وعذبهم عن أخرهم، لأنهم ﴿قوم سوء فاسقينَ كذبوا الداعي، وتوعدوه بالإخراج، ونجى الله لوطأ وأهله، فأمره أن يسري بهم ليلا، ليبعدوا عن القرية، فسروا ونجوا، من فضل الله عليهم ومِنَّته.

وأدخلناه في رجمتنا التي من دخلها، كان من الأمنين، من جميع المخاوف، النائلين كل خير وسعادة وبر وسرور وثناء، وذلك لأنه من الصالحين، الذين صلحت أعمالهم، وأصلح الله فاسدهم والصلاح هو السبب لدخول العبد برحمة الله، كما أن الفساد سبب طرمانه الرحمة والخير، وأعظم الناس صلاحاً الأنبياء عليهم السلام، ولهذا يصفهم بالصلاح، وقال سليمان عليه السلام: ﴿ وأو دخلني برحمتك في عبادك المسلحين،

قبل فاستجبنا له فنجيناه وأهله من قبل فاستجبنا له فنجيناه وأهله من الكرب العظيم \* ونصرناه من القوم النين كذبوا بآياتنا إنهم كانوا قوم سوء فأغرقناهم أجعين أي: واذكر عبدنا مدحاً، حين أرسله الله إلى قومه، مادحاً، حين أرسله الله إلى قومه، يدعوهم إلى عبادة الله، وينهاهم عن الشرك به، ويُبلي فيهم ويعيد، ويدعوهم سراً وجهاراً، وليلاً ونهاراً، فلما راهم لا ينجع فيهم الوعظ، ولا يفيد لديهم الرجر، نادى ربه وقال: ﴿ رب لا تنر على الأرض من وقال: ﴿ رب لا تنر على الأرض من الكافرين دياراً \* إنك إن تذرهم

يضلوا عبادك ولا يلدوا إلا فاجراً كفاراً ﴾. فاستجاب الله له، فأغرقهم، ولم يُبق منهم أحداً، ونجى الله نوحاً وأهله ومن معه من المؤمنين في الفلك المشحون، وجعل ذريته هم الباقين، ونصره الله على قومه المستهزئين.

﴿٧٨ ـ ٨٢ ﴾ ﴿وداود وسليمان إذ يحكمان في الحرث إذ نفشت فيه غنم القوم وكنا لحكمهم شاهدين \* ففهمناها سليمان وكلأ آتينا حكمأ وعلماً وسخرنا مع داود الجبال يسبحن والطير وكنا فاعلين \* وعلمناه صنعة لبوس لكم لتحصنكم من بأسكم فهل أنتم شاكرون \* ولسليمان الريح عاصفة تجرى بأمره إلى الأرض التي باركنا فيها وكنا بكل شيءِ عالمين \* ومن الشياطين من يغوصون له ويعملون عملاً دون ذلك وكنا لهم حافظين، أي: واذكر هذين النبيين الكريمين «داود» و «سليمان» مثنياً مبجلاً، إذ أتاهما الله العلم الواسع، والحكم بين العباد، بدليل قوله: ﴿إِذْ يحكمان في الحرث إذ نفشت فيه غنم القوم، أي: إذ تحاكم إليهما صاحب حرث، نفشت فيه غنم القوم الأخرين، أي: رعت ليلاً، فأكلت ما فى أشجاره، وَرعت زرعه، فقضى فيه داود عليه السلام، بأن الغنم تكون لصاحب الحرث، نظراً إلى تفريط أصحابها، فعاقبهم بهذه العقوبة، وحكم فيها سليمان بحكم موافق للصواب، بأن أصحاب الغنم يدفعون غنمهم إلى صاحب الحرث فينتفع بدَرُها وصوفها، ويقومون على بستان صاحب الحرِث حتى يعود إلى حاله الأولى، فإذا عاد إلى حاله، ترادًا ورجع كل منهما بماله، وكان هذا من كمال فهمه وفطنته عليه السلام، ولهذا قال: ﴿فَهُمِنَاهَا سِلْيِمَانِ﴾ أي: فهمناه هذه القضية، ولا يبدل ذلك أن داود لم يفهمه الله في غيرها، ولهذا خصها بالذكر بدليل قوله: ﴿وكلاَ عِن داود وسليمان ﴿آتينا حكماً وعلماً ﴾ وهذا دليل على أن الجاكم قد يصيب الحق والصواب، وقد يخطىء ذلك، وليس

بملوم إذا أخطأ مع بذل اجتهاده .

ثم ذكر ما خص به كلاً منهما فقال: واسخرنا مع داود الجبال يسبحن والطير وذلك أنه كان من أعبد الناس وأكثرهم شه ذكراً وتسبيحاً وتمجيداً، وكان قد أعطاه [الله] من حسن الصوت ورقته ورخامته، ما لم يؤته أحداً من الخلق، فكان إذا سبح وأثنى على الله، جاوبته الجبال الصم والطيور البُهْم، وهذا فضل الله عليه وإحسانه، فلهذا قال: ﴿وكنا فاعلين﴾

وعلمناه صنعة لبوس لكم أي:
علم الله داود عليه السلام، صنعة
الدروع، فهو أول من صنعها وعلمها،
وسرت صناعته إلى من بعده،
فألان الله له الحديد، وعلمه كيف
يسردها، والفائدة فيها كبيرة،
ولتحصنكم من بأسكم أي: هي
وقاية لكم، وحفظ عند الحرب
واشتداد البأس.

﴿فهل أنتم شاكرون بعمة الله عليكم، حيث أجراها على يد عبده داود، كما قال تعالى: ﴿وجعل لكم سرابيل تقيكم الحر وسرابيل تقيكم بأسكم كذلك يتم نعمته عليكم لعلكم تسلمه ن ﴾.

يحتمل أن تعليم الله لداود صنعة الدروع وإلانتها أمر خارق للعادة، وأن يكون \_كما قاله الفسرون \_. إن الله ألانَ له الحديد، حتى كان يعمله كالعجين والطين، من دون إذابة له على النار، ويحتمل أن تعليم الله له، على جاري العادة، وأن إلانة الحديد له، بما علمه الله من الأسباب المعروفة الآن لإذابتها، وهذا هو الظاهر، لأن الله امْتَنَّ بِـذَلِكُ عِلَى العِبِـادِ وأمرهــم بشكرها، ولولا أن صنعته من الأمور التي جعلها الله مقدورة للعباد، لم يمتن عليهم بذلك، ويذكر فائدتها، لأن الدروع التي صنع داود عليه السلام، متعذر أن يكون المراد أعيانها، وإنما الِنَّةُ بِالْجِنْسِ، والاحتمال الذي ذكره المفسرون، لا ذليل عبليه إلا قوله: ﴿وَأَلْنَا لَهُ الْحُدَيْدِ﴾ وليس فيه أن الإلانة من دون سبب، والله أعلم بذلك.

1000円の 一般の回線 1000円の وَمِنَ ٱلشَّيَاطِينِ مَن يَغُوصُونِ لَهُ وَيَعْمَلُونَ عَمَلُونَ عَمَلُونَ عَمَلُا دُونَ ذَاكِنَّ وَكُنَّا لَهُرَّ كَفِظِينَ ۞ \* وَأَيُّوبَ إِذْ كَادَىٰ رَبُّهُ وَأَنِّي مَسَّنِيَ ٱلصِّرُ وَأَنتَ أَرْحَهُ ٱلزَّحِينَ ۞ فَأَسْتَجَيْنَا لْهُ فَكَ شَفْنَا مَا بِهِ مِن شُرٍّ وَءَاليِّنْكَ أَهْ لَهُ وَمِثْلَهُمُ مَّعَهُمُ وَرَحْمَةُ مِّنْ عِندِمَا وَذِكْرَكِ لِلْعَكِيدِينَ ۞ وَإِسْمَعِيلَ وَإِدْرِينَ وَذَا ٱلْكِفَرِّ كُلُّ مِنَ ٱلصَّابِرِينَ @ وَأَدْمَنُكُنَّا لَهُمْ فِي رَحْمَيْنَ أَإِنَّهُ وَمِّنَ الصَّلِيعِينَ ۞ وَذَا ٱلتُّونِ إِذِ ذَهَبَ مُعَنَيْبِ افَظَلَ أَنَا أَنْ نَقَدِرَ عَلَيْ هِ فَنَادَئ مِنْ ٱلظُّلُكَاتِ أَن لَّا إِلَّهُ إِلَّا أَنتَ سُبْحَلَنَاتَ إِنِّ كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِينِ ۞ فَأَسْتَجَنَا الْمُوَيَّخَيْنَاهُ مِنَ ٱلْغَيِّرُ وَكَذَٰلِكَ نَصْعِي ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ وَزَكَيْهَآ إِذْ كَادَىٰ وَبُّهُ وَبِّ لَاتَذَرْنِ فَرُوا وَأَنْتَ خَيْرا لُوارِثِينَ ا ﴿ فَأَسْمَجَنَا لَهُ وَوَكَبْنَا لَهُ يَكْتِيلَ وَأَصْلِكُ فَنَا لَمُزَوِّحِتُ وَإِنَّهُ مُركَانُوا يُسَكِرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَاتِ الله وَيَدْعُونَكَ ارْغَبُ اوْزَهَكُ أَوْكَانُواْ لَنَا خَلِيْعِينَ ۞ NEEDEN IN LEGICAL

ولسليمان الربع أي سخرناها وعاصفة أي: سريعة في مرورها، وعاصفة أي: سريعة في مرورها، أمره، غدوها شهر ورواحها شهر وإلى الرض التي باركنا فيها وهي أرض الشام، حيث كان مقره، فيذهب على الربع شرقاً وغرباً، ويكون مأواها ورجوعها إلى الأرض المباركة، وكنا بحل شيء عالمين قد أحاط علمنا بحل شيء عالمين قد أحاط علمنا وسليمان ما أوصلناهما به إلى ما ذكرنا.

ومن الشياطين من يغوصون له ويعملون عملاً دون ذلك وهذا أيضاً من خصائص سليمان عليه السلام، أن الله سخر له الشياطين والعفاريت، وسلطه على تسخيرهم في الأعمال، التي لا يقدر على كثير منها غيرهم، فكان منهم من يغوص له في البحر، ويستخرج الدر واللؤلؤ وغير ذلك، ومنهم من يعمل له مخاريب وتماثيل وجفان كالجواب وقدور راسيات وسخر طائفة منهم لبناء بيت المقدس ومات، وهم على عمله، وبقوا بعده سنة، حتى علموا موته، كما سيأتي إن شاء الله تعالى .

﴿وكِنا لهم حافظين أي: لا يقدرون على الامتناع منه وعصيانه، بل حفظهم الله له، بقوته وعزته، وسلطانه.

﴿ ٨٣ \_ ٨٤﴾ ﴿وأيسوب إذ نسادى

وَالَّتِيَّ أَحْصَلَتْ فَرْجَكُمَا فَنُفَخِّنَكِ إِفِيهَكَ امِن زُوجِنَكَا وَجَعَلْنَهَا وَٱبْنَهَآءَاكِةً لِلْعَالِمِينَ ۞ إِنَّ هَالَهِ: أُمَّتُكِدُ أَمَّةً وَمِيدَةً وَأَنَّا رَبُّكُمْ وَأَمَّا وَيُكُمِّ وَأَمَّا وَيُوعِ وَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُ مِينَاكُمِّ حُلُّ إِلَيْنَا رَجِعُونَ ٥ فَكُن يَعْمَلُ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُوَمُوِّمِنَّ فَلَاكُفْرَانَ لِسَتَعِيدِ، وَإِنَّالَهُ كَلِيمُونَ ۞ وَحَدَرُهُ عَلَى قَرْبَةٍ آهُلَكَ تُهَا أَنَّهُ رُلَا يَرْجِعُونَ ۞ حَتَّىٰ إِذَا فَيَحَتَّ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُم قِنْكُلِّ حَدَبٍ يَنْسِلُونَ ۞ وَاقْتَرَبُ ٱلْوَعْدُٱلْخَقُّ فَإِذَاهِنَ شَاخِصَةٌ أَبْصَدُوْلَأَيْدِتَ كُفَ رُوالِنُويَلُنَا قَدْ كُنَّا فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَالِذَا بَلْ كُنَّا ظَلِمِينَ ۞ إِنَّكَ رُومَاتَتَ بُدُونَ مِن دُونِ أَلَّهِ حَصَبُ جَهَا فَرَأَنتُهُ فَكَ اوْرِدُونَ ﴿ لَوْكَ انَ هَنَوُلاَّ عَالِهَا مُعَا مَاوَرَدُوهِ أُورَكُونَ ٥ لَهُمُّونِيهَا زَفِيرٌ وَهُمْ مِفِيهَا لَا يَسْمَعُونَ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ مُ اللَّهُ مَنْ لَهُ مِنْكَ ٱلْكُنْتُ فَيْ أَوْلَالِكَ عَنْهَا مُبْعَدُ وَلَكَ ۞ اللَّهِ اللَّهِ مُن كَالْتُهُ AND SOLUTION OF THE SERVICE OF THE S

ربه أن مسنى النضر وأنت أرحم الراحين \* فاستجبنا له فكشفنا ما به من ضرِّ وآتيناه أهله ومثلهم معهم رحمة من عندنا وذكري للمابدين، أي: واذكر عبدنا ورسولنا أيوب مثنيأ معظماً له، رافعاً لقدره - حين ابتلاه ببلاء شديد، فوجده صابراً راضياً عنه، وذلك أن الشيطان سلط على جسده، ابتلاء من الله وامتحاناً، فنفخ في جسده، فتقرح قروحاً عظيمة، ومكث مدة طويلة، واشتدبه البلاء، ومات أهله، وذهب مالة، فنادى ربة: رب ﴿ أَنِي مسنى النضر وأنت أرحم الراحمين، فتوسل إلى الله بالإخبار عن حال نفسه، وأنه بلغ الضر منه كل مبلغ، وبرحمة ربه الواسعة العامة فاستجاب الله له، وقال له: ﴿اركض برجلك هذا مغتسل بارد وشراب، فركض برجله، فخرجت من ركضته عين ماء باردة، فاغتسل منها وشرب، فأذهب الله ما به من الأذى، ﴿ وَآتَيناه ا أهله﴾ أي: رددنا عليه أهله وماله.

﴿ومثلهم معهم ﴾ بأن منحه الله مع العافية من الأهل والمال شيئاً كثيراً، ﴿رحمة من عندنا﴾ به، حيث صبر ورضي، فأثابه الله ثواباً عاجلاً قبل ثواب الآخرة..

عبرة للعابدين، الذين ينتفعون بالعبر، فإذا رأوا ما أصابه من البلاء، ثم ما أثابه الله بعد زواله، ونظروا السبب، وجدوه الصبر، ولهذا أثنى الله عليه به في قوله: ﴿إِنَا وَجِدِنَاهُ صَابِراً نَعُمُ الْعَبِدِ إنه أواب، فجعلوه أسوة وقدوة عندما يصيبهم الضر.

﴿٥٨ ـ ٨٦﴾ ﴿وإســمــاعـِـيــل وإدريسس وذا الكسفسل كسل مسن الصابرين \* وأدخلناهم في رحمتنا إنهم من الصالحين أي: واذكر عبادنا المصطفين وأنبياءنا المرسلين بأحسن الذكر، وأثن عليهم أبلغ الثناء، إسماعيل بن إبراهيم، وإدريس، وذا الكفل، نبيين من أنبياء بني إسرائيل ﴿كُلُـ مِن هِـؤلاء المذكورين ﴿من الصابرين، والصبر: هو حبس النفس ومنعها، مما تميل بطبعها إليه، وهذا يشمل أنواع الصبر الثلاثة: الصبر على طاعة الله، والصبر عن معصية الله، فلا يستحق العبد اسم الصبر التام، حتى يوفي هذه الثلاثة حقها. فهؤلاء الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، قد وصفهم الله بالصبر، فدل أنهم وفوها حقها، وقاموا بها كما ينبغى، ووصفهم أيضاً بالصلاح، وهو يشمل صلاح القلوب، بمعرفة الله ومحبته، والإنابة إليه كل وقت، وصلاح اللسان، بأن يكون رطباً من ذكر الله، وصلاح الجوارح، باشتغالها بطاعة الله وكُفُها عن العاصي. فبصبرهم وصلاحهم، أدخلهم الله برحمته، وجعلهم مع إخوانهم من الرسلين، وأثابهم الثواب العاجل والآجل. ولو لم يكن من تواجم، إلا أن الله تعالى نَوْهَ بذكرهم في العالمين، وجعل لهم لسان صدق في الآخرين، لكفي بذلك شرفاً و فصلاً .

﴿٨٧ \_ ٨٨﴾ ﴿وذا النون إذ ذهب مفاضباً فظن أن لن نقدر عليه فنادي في الظلمات أن لا إله إلاّ أنت سبحانك ﴿وذكرى للعابدين ﴾ أي: جعلناه إنّ كنت من الظالمين \* فاستجبنا له

ونجيناه من الغم وكذلك ننجى المؤمنين﴾ أي: واذكر عبدنا ورسولنا ذا النون، وهو: يونس، أي: صاحب النون، وهي الحوت، بالذكر الجميل، والثناء الحسن، فإن الله تعالى أرسله إلى قومه، فدعاهم، فلم يؤمنوا، فوعدهم بنزول العذاب بأمد سماه لهم.

[فجاءهم العذاب]، ورأوه عياناً، فعجُ وا إلى الله، وضجوا وتابوا، فرفع الله عنهم العذاب، كما قال تعالى: ﴿فلولا كانت قرية آمنت فنفعها إيمانها إلا قوم يونس لما آمنوا كشفنا عنهم عذاب الخزي في الحياة الدنيا ومتعناهم إلى حين ﴿ وقال: ﴿وأرسلناه إلى مئة ألف أو ينزيدون فآمنوا فمتعناهم إلى حين . وهذه الأمة العظيمة، الذين أمنوا بدعوة يونس، من أكبر فضائله، ولكنه عليه الصلاة والسلام ذهب مغاضباً، وأبق عن ربه لذنب من الذنوب التي لم يذكرها الله لنا في كتابه، ولا حاجةً لنا إلى تعيينها [لقوله: ﴿إِذْ أَبِقَ إِلَى الفلك . . . وهو مليم﴾ أي : فاعل ما يلام عليه](١) والظاهر أن(٢) عجلته ومغاضبته لقومه وخروجه منبين أظهرهم قبل أن يأمره الله بذلك، وظن أن الله لا يقدر عليه، أي: يضيق عليه في بيطن الحوت، أو ظن أنه سيفوت الله تعالى، ولا مانع من عروض هذا الظن للكمل من الخلق على وجه لا يستقر ولا يستمر عليه، فركب في السفينة مع أناس، فاقترعوا، مَنْ يلقون منهم في البحر؟ لما خافوا الغرق إن بقوا كلهم، فأصابت القرعة يونس، فالتقمه الحوت، وذهب به إلى ظلمات البحار، فنادى في تلك الظلمات: ﴿لا إِله إِلا أَنت سبحانك إنى كنت من الظالمين﴾ فأقر لله تعالى بكمال الألوهية، ونزهه عن كل نقص وعيب وآفة، واعترف بظلم نفسه وجنايته، قال الله تعالى: ﴿فَلُولًا أَنَّهُ كان من المسبحين، للبث في بطنه إلى يوم يبعثون، ولهذا قال هنا:

<sup>(</sup>٢) في الأصل: أنه.

﴿ فاستجبنا له ونجيناه من الغم ﴾ أي: الشدة التي وقع فيها.

﴿ وكذلك ننجي المؤمنين ﴾ وهذا وعد وبشارة لكل مؤمن وقع في شدة وغم، أن الله تعالى سينجيه منها، ويكشف عنه ويخفف، لإيمانه كما فعل بريونس عليه السلام.

﴿٩٩ ـ ٩٠﴾ ﴿وركسريا إذ نادى ربه رب لا تذرن فرداً وأنت خير الوارثين \* فاستجبنا له ووهبنا له يحيى وأصلحنا له زوجه إنهم كانوا يسارعون في الخيرات ويدعوننا رغباً ورهبا وكانوا لنا خاشعين، أي: واذكر عبدنا ورسولنا زكريا، منوهاً بذكره، ناشراً لناقبه وفضائله، التي من جملتها هذه النقبة العظيمة التضمنة لنصحه للخلق، ورحمة الله إياه، وأنه ﴿نادى ربه رب لا تذرني فرداً ﴾ أي: ﴿قال رب إن وهن العظم مني واشتعل الرأس شيباً \* ولم أكن بدعاتك رب شقياً \* وإني خفت الموالي من ورائي وكانت امرأتي عاقراً فهب لي من لدنك ولياً \* يرثني ويرث من أل يعقوب واجعله رب رضياً).

من هذه الآيات علمنا أن قوله 

رب لا تذري فرداً أنه لما تقارب 
أجله، خاف أن لا يقوم أحد بعده 
مقامه في الدعوة إلى الله، والنصح 
لعباد الله، وأن يكون في وقته فردا، 
ولا يخلف من يشفعه ويعينه، على ما 
قام به، ﴿وأنت خير الوارثين﴾ أي: 
خير الباقين، وخير من خلفني بخير، 
وأنت أرحم بعبادك مني، ولكني أريد 
ما يطمئن به قلبي، وتسكن له نفسي، 
ويجري في موازيني ثوابه، ﴿فاستجبنا 
له ووهبنا له يحيى ﴾ النبي الكريم، 
الذي لم يجعل الله له من قبل سمياً.

وأصلحنا له روجه بعدما كانت عاقراً، لا يصلح رحمها للولادة، فأصلح الله رحمها للحمل لأجل نبيه زكريا، وهذا من فوائد الجليس والقرين الصالح، أنه مبارك على قرينه، فصار يحيى مشتركاً بين الوالدين

ولما ذكر هؤلاء الأنبياء والمرسلين،

كُلاً على انفراده، أتنى عليهم عموماً فقال: ﴿إنهم كانوا يسارعون في الخيرات ﴾ أي: يبادرون إليها ويفعلونها في أوقاتها الفاضلة، ويكملونها على الوجه اللائق الذي ينبغي، ولا يتركون فضيلة يقدرون عليها إلا انتهزوا أي: يسألوننا الأمور المرغوب فيها، من مصالح الدنيا والآخرة، ويتعوذون بنا من الأمور المرهوب منها، من مضار بنا من الأمور المرهوب منها، من مضار لا غافلون، لاهون ولا مدلون، لا غافلون، لاهون ولا مدلون، لا فاللين متضرعين، وهذا لكمال معرفتهم برجم.

﴿ ١٩ - ٩٤﴾ ﴿ والتي أحصنت فرجها فنفخنا فيها من روحنا وجعلناها وابنها آية للعالمين ﴿ إِنَّ هَلَّهُ أَمْتَكُم أَمَةُ وَاللهُ وَلَقَطُعُوا وَاحَدَةً وَأَنَا رَبِّكُم فَاعَبِدُون ﴿ وتقطعُوا أَمْرِهُم بِينَهُم كُلُّ إلينا راجعُون ﴿ فَمَن فَلا يعمل من الصالحات وهو مؤمن فلا كفران لسعيه وإنّا له كاتبون ﴾ أي: واذكر مريم عليها السلام مثنياً عليها مبيناً لقدرها، شاهراً لشرفها فقال: موالتي أحصنت فرجها ﴾ أي: حفظته من الحرام وقربانه، بل ومن الحلال، فلم تتزوج لاشتغالها بالعبادة، واستغراق وقبها بالخدمة لربها.

وحين جاءها جبريل في صورة بشر سَوِيِّ تِامُ الخلق والحسن ﴿قالت إِن أعوذ بالرحن منك إن كنت تقياً﴾ فجازاها الله من جنس عملها، ورزقها ولدا من غير أب، بل نفخ فيها جبريل عليه السلام، فحملت بإذن الله.

وجعلناها وابنها آية للمالين ويث حملت به، ووضعته من دون مسيس أحد، وحيث تكلم في المهد، وبرأها عاظن بها المتهمون، وأخبر عن نفسه في تلك الحالة، وأجرى الله على يديه من الخوارق والمعجزات ما هو معلوم، فكانت وابنها آية للعالمين، يتحدث بها جيلاً بعد جيل، ويعتبر بها المعبرون.

ولما ذكر الأنبياء عليهم السلام، قال خاطباً للناس و ﴿إِن هذه أمتكم أمة واحدة ﴾ أي: هـؤلاء الـرسل المذكورون، هم أمتكم وأتمتكم الذين بهم تأتمون، وبهديهم تقتدون، كلهم على دين واحد، وصراط واحد، والرب أيضاً واحد،

ولهذا قال: ﴿وَأَمَا رِبِكُم ﴾ الذين خلقتكم، وربيتكم بنعمتي، في الدين والدنيا، فإذا كان الرب واحداً، والنبي واحداً، والدين واحداً، وهو عبادة الله وحده لا شريك له، بجميع أنواع العبادة كان وظيفتكم والواجب عليكم القيام بها، ولهذا قال ﴿فاعبدون﴾ فرتب العبادة على ما سبق بالفاء ترتيب المسبب على سببه.

وكان اللاثق، الاجتماع على هذا الأمر وعدم التفرق فيه، ولكن البغي والاعتداء، أبيا إلا الافتراق والتقطع ولهذا قال: ﴿وتقطعوا أمرهم بينهم﴾ أي: تفرق الأحزاب المنتسبون لاتباع الأنبياء فِرَقاً، وتشتتوا، كُلُ يدِّعي أن الحق معه، والباطل مع الفريق الاخر و وكل حزب بما لديهم فرحون﴾.

وقد علم أن المصيب منهم، من كان سالكاً للدين القويم والصراط المستقيم، مؤتماً بالأنياء، وسيظهر هذا إذا انكشف العطاء، وبرح الخفاء، وحشر الله الناس لفصل القضاء، فحينئذ يتبين الصادق من الكاذب، ولهذا قال: ﴿كُلُّ مِن الغرق المتفرقة وغيرهم ﴿إلينا راجعون》أي: فنجازيم أتم الجزاء.

ثم فصل جزاءه فيهم، منطوقاً ومفهوماً، فقال: ﴿فمن يعمل من الصالحات﴾ أي: الأعمال التي شرعتها الرسل، وحثت عليها الكتب ﴿وهو مؤمن بالله وبرسله، وما جاؤوا به ﴿فلا كفران لسعيه ﴾ أي: لا نضيع سعيه ولا نبطله، بل نضاعفه له أضعافا كثيرة.

﴿ وَإِنَّا لَهُ كَانِبُونَ ﴾ أي: مثبتون له في اللوح المحفوظ، وفي الصحف

التي مع الحفظة. أي: ومن لم يعمل من الصالحات، أو عملها وهو ليس بمؤمن، فإنه محروم خاسر في دينه ودنياه.

(90% ﴿ وحرام على قرية أهلكناها أسم لا يرجعون ﴾ أي: يمتنع على القرى الهلكة المعذبة الرجوع إلى الدنيا ليستدركوا ما فرطوا فيه، فلا سبيل إلى الرجوع لمن أهلك وعذب، فليحذر المخاطبون، أن يستمروا على ما يوجب الإهلاك فيقع بهم، فلا يمكن رفعه، وليقلعوا وقت الإمكان والإدراك

﴿٩٦ ـ ٩٧﴾ ﴿حتى إذا فتحت بأجوج ومأجوج وهم من كل حدب ينسلون \* واقترب الوعد الحق فإذا هي شاخصة أبصار الذين كفروا يا ويلنا قد كنا في غفلة من هذا بل كنا ظالمين﴾ هذا تحذير من الله للناس، أن يقيموا على الكفر والمعاصي، وأنه قد قرب انفتاح يأجوج ومأجوج، وهما قبيلتان عظيمتان من بني آدم، وقد سد عليهم ذو القرنين، لما شُكِي إليه إفسادهم في الأرض، وفي آخر الزمان ينفتح السد عنهم، فيخرجون إلى الناس في هذه الحالة والوصف، الذي ذكره الله، من كل مكان مرتفع، وهو الحدب، ينسلون أي: يسرعون. وفي هذا دلالة على كثرتهم الباهرة، وإسراعهم في خلق الله لهم من الأسباب التي تقرب لهم النغيد، وتسهل عليهم الصعب، وأنهم يقهرون الناس، ويعلون عليهم في الدسيا، وأنه لا يدان لأحد بقتالهم .

واقترب الوعد الحق أي: يوم القيامة الذي وعد الله بإتيانه، ووعده حق وصدق، ففي ذلك اليوم ترى أبصار الكفار شاخصة من شدة الأفزاع وما كانوا يعرفون من جناياتهم والندم والحسرة على ما فات، ويقولون له في غفلة من هذا اليوم العظيم، فلم نزل فيها مستغرقين، وفي العظيم، فلم نزل فيها مستغرقين، وفي

لهو الدنيا متمتعين، حتى أتانا اليقين، ووردنا القيامة، فلو كان يموت أحد من الندم والحسرة، لماتوا. ﴿ بل كنا ظلين ﴾ اعترفوا بظلمهم وعدل الله فيهم، فحينتذ يؤمر بهم إلى النار، هم وما كانوا يعبدون، ولهذا قال:

(48 - ١٠٣) ﴿ إنكم وما تعبدون من دون الله حصب جهنم أنتم لها واردون \* ليو كان هؤلاء آلهة ما وردوها وكل فيها خالدون \* لهم فيها زفير وهم فيها لا يسمعون \* إنّ الذين مبعدون \* لا يسمعون حسبها وهم مبعدون \* لا يسمعون حسبها وهم لا يحزنهم الفزع الأكبر وتتلقاهم لا يحزنهم الفزع الأكبر وتتلقاهم توعدون \* ، أي: إنكم أيها ألعابدون مع الله آلهة غيره ﴿ حصب جهنم الدون ﴾ وأصنامكم .

والحكمة في دخول الأصنام النار، وهي جماد لا تعقل، وليس عليها ذنب، بيان كذب من اتخذها آلهة، وليزداد عذابهم، فلهذا قال: ﴿لو كان هؤلاء آلهة ما وردوها﴾ وهذا كقوله تعلل: ﴿ليين لهم الذي يختلفون فيه وليعلم الذي كفروا أنهم كانوا كاذبين وكل من العابدين والمعبودين فيها خيالدون، لا يخرجون منها،

﴿لهم فيها زفير﴾ من شدة العذاب ﴿وهم فيها لا يسمعون﴾ صم بكم عمي، أو لا يسمعون من الأصوات غير صوتها، لشدة غليانها واشتداد زفيرها وتغيظها.

ودخول آلهة المشركين النار، إنما هو الأصنام، أو من عُبِدَ وهو راض بعبادته، وأما المسيح، وعزير، والملائكة ونحوهم، بمن عبد من الأولياء، فإنهم لا يعلبون فيها، ويدخلون في قوله: ﴿إِنَّ اللّٰهِينَ سَبقت لهم منا الحسنى ﴾ أي: سبقت لهم سابقة السعادة في علم الله، وفي اللوح المحفوظ وفي تسيرهم في الدنيا للسرى والأعمال الصالحة.

**﴿أُولِنُكُ عَنِهِا﴾** أي: عن النار ولا يكونون قريباً منها، بل يبعدون عنها غاية البعد، حتى لا يسمعوا حسیسها، ولا یروا شخصها، **﴿وهم** فيما اشتهت أنفسهم خالدون) من المآكل، والمشارب، والمناكح والمناظر، ما لا عين رأت، ولا أدن سمعت، ولا خطر على قلب بشر، مستمر لهم ذلك، يزداد حسنه على الأحقاب، ﴿لا يحزنهم الفزع الأكبر﴾ أي: لا يقلقهم إذا فزع الناس أكبر فزع، وذلك يوم القيامة، حين تقرب النار، تتغيظ على الكافرين والعاصين فيفزع الناس لذلك الأمر وهؤلاء لا يحزنهم، لعلمهم بما يقدمون عليه، وأن الله قد أمنهم مما يخافون، ﴿وتتلقاهم الملائكة﴾ إذا بعثوا من قبورهم، وأتواعلي النجائب وفداً لنشورهم، مهنئين لهم قائلين: ﴿ هَذَا يُومِكُمُ الذِّي كُنتُمُ توعدون، فليه بكم ما وعدكم الله، وليعظم استبشاركم بما أمامكم من الكرامة، وليكثر فرحكم وسروركم بما أمنكم الله من المخاوف والمكاره.

(١٠٤ - ١٠٥) ﴿ يسوم نسطوي السماء كطي السجل للكتب كما بدانا أول خلق نعيده وعداً علينا إنّا كنا فاعلين ﴿ ولقد كتبنا في الزبور من بعد المخاص أنّ الأرض يرثها عبادي الصالحون ﴾ يجبر تعالى أنه يوم القيامة يطوي السماوات على عظمها واتساعها - كما يطوي الكاتب للسجل أي: الورقة المكتوب فيها، فتنتشر وتزول عن أماكنها ﴿ كما بدأنا أول خلق نعيده ﴾ أي: إعادتنا للخلق، مثل ابتدائنا خلقهم ولم يكونوا شيئا، كذلك نعيدهم بعد موتهم

﴿وعداً علينا إنا كنا فاعلين ﴾ ننفذ ما وعدنا، لكمال قدرته، وأنه لا تمتنع منه الأشياء.

ولقد كتبنا في الزبور، وهو الكتاب المزبور، والمراد الكتب المنزلة، كالتوراة ونحوها ومن بعد

الذكر الذكر الذي الكتب المنزلة ، بعد ما كتبنا في الكتاب السابق ، الذي هو اللوح المحفوظ ، وأم الكتاب الذي توافقه جميع التقادير المتأخرة عنه أي : أرض الجنة ﴿ يُونُ الأرض ﴾ أي : أرض الجنة ﴿ يونُه ها عبادي واجتنبوا المنهيات ، فهم الذين واجتنبوا المنهيات ، فهم الذين يورثهم الله الجنات ، كقول أهل الجنة : ﴿ المرض نتبوا من الجنة حيث نشاء ﴾ .

ويحتمل أن المراد: الاستخلاف في الأرض، وأن الصالحين يمكن الله لهم في الأرض، ويوليهم عليها كقوله تعلل: ﴿وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض كما استخلف الذين من قبلهم ﴾ . . . الآية .

﴿ ١٠٦ \_ ١٠٦﴾ ﴿ إِنَّ فسى هسذا لبلاغاً لقوم عابدين \* وما أرسلناك إلاّ رحمةً للعالمين \* قل إنَّما يوحي إلى أنما إلهكم إله واحد فهل أنتم مسلمون \* فإن تولوا فقل آذنتكم على سواء وإن أدري أقريب أم بعيد ما توعدون ﴿ إِنَّهُ يعلم الجهر من القول ويعلم ما تكتمون \* وإن أدري لعله فتنة لك. ومتاع إلى حين \* قال رب احكم بالحقُّ وربنا الرحمن الستمان على ما تصفون، يثنى الله تعالى على كتابه العزبز «القرآن» ويبين كفايته التامة عن كل شيء، وأنه لا يستغنى عنه فقال: ﴿إِن في هذا لبلاغاً لقوم عابدين﴾ أي: يتبلغون به في السوصسول إلى رجمه، وإلى دار كرامته، فيوصلهم إلى أجل المطالب، وأفضل الرغائب. وليس للعابدين، الذين هم أشرف الخلق، وراءه غاية، لأنه الكفيل بمعرفة رسم، بأسمائه، وصفاته، وأفعاله، وبالإخبار بالغيوب الصادقة، وبالدعوة لحقائق الإيمان، وشواهد الإيقان، المبين للمأمورات كلها، والنهيات جميعها، العرف بعيوب النفس والعمل، والطرق التي ينبغي سلوكها في دقيق الدين وجليله، والتحذير من طرق الشيطان وبيان مداخله على الإنسان، فمن لم يعنه

القرآن فلا أغناه الله، ومن لا يكفيه فلا كفاه الله.

ثم أثنى على رسوله الذي جاء بالقرآن، فقال: ﴿وَما أُرسلناكُ إِلارِحَة للعالمِن ﴾ فهو رحمته المهداة لعباده، فالمؤمنون به قبلوا هذه الرحمة وشكروها وقاموا بها، وغيرهم كفرها، وبدلوا تعمة الله كفراً، وأبوا رحمة الله ونعمته.

﴿قل﴾ يا محمد ﴿إنما يوحى إلى أنما إلهكم إله واحد﴾ الذي لا يستحق العبادة إلا هو، ولهذا قال: ﴿فهل أنتم مسلمون﴾ أي: منقادون لعبوديته مستسلمون لألوهيته، فإن فعلوا فليحمدوا ربهم على ما منَّ عليهم بهذه النعمة التي فاقت المنن.

﴿ فَإِنْ تُولُوا ﴾ عن الانقياد لعبودية رسم، فحذرهم حلول الشلات، ونزول العقوبة.

﴿فقل آذنتكم ﴾ أي: أعلمتكم بالعقوبة ﴿على سواء ﴾ أي: علمي وعلمكم بذلك مستو، فلا تقولوا \_ إذا نزل بكم العذاب: ﴿ما جاءنا من بشير ولا نذير ﴾ بل الآن، استوى علمي وعلمكم لما أنذرتكم وحذرتكم، وأعلمتكم بمآل الكفر، ولم أكتم عنكم شيئاً.

﴿وإن أدري أقريب أم يعيد ما توعدون أي: من الغذاب، لأن علمه عند الله، وهو بيده، ليس لي من الأمر شيء.

﴿وإن أدري لعله فتنة لكم ومتاع إلى حين ﴿ أَي : لعل تأخير العذاب الذي استعجلتموه شر لكم، وأن تتمتعوا في المذسيا إلى حين، شم يكون أعظم لعقوبتكم.

﴿قال رب احكم بالحق﴾ أي: بيننا وبين القوم الكافرين، فاستجاب الله هذا الدعاء، وحكم بينهم في الدنيا قبل الآخرة، بما عاقب الله به الكافرين من وقعة «بدر» وغيرها.

﴿ وربنا الرحن الستعان على ما تصفون ﴾ أي: نسأل ربنا الرحن،

الإنشاء عُون حَسِيسَةً أَوَهُ مَرْفِي مَا أَشُلَهُ تَهُ تَ أَنفُكُ هُرّ خَلِدُونَ ۞ لَا عَزُنُهُمُ ٱلْفَرَّعُ ٱلْأَكْبَرُ وَتَسَلَقَ الْهُرُ التُلْيَكَةُ هَانَايَوْمُكُمُ ٱلَّذِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ۞ يَوْمَ نَظْوِي ٱلسَّكَمَاءَ كَفَلَىٰ ٱلسِّيحِ لِللَّكُتُبُّ كُمَّا بَدَأْنَا أَوْلَ خَلْقِ نُعِيدُهُ وَعَدَاعَلَيْنَ إِنَّاكُنَّ وَنُعِيلِ @ وَلَقَدُ كَتَبْنَا فِي ٱلزَّيُورِ مِنْ بَعَدِ ٱلذِّكُرِ أَتَ ٱلْأَرْضَ يَرِثُهُ عِبَادِي ٱلصَّلِيحُونَ ۞ إِنَّهِ هَلِذَا لَبَّلَغَا لِقَوْمٍ عَنبِينِ ۞ وَمَاۤ أَرْسَلْنَكَ إِلَّازَخَهَ ۗ لِلْعَالِمِينَ ۞ قُلَّ إِنَّهَا يُوحِّلَ إِلَّ أَنْتُمَا ٓ إِلَيْهُ كُمْ إِلَا وُبُحِلَّ فَهَلَ أَنتُ مِنُسُالِمُونِ ﴿ فَإِن تُولُواْ فَقُلْ ءَاذَننُ كُمِّ عَلِي ا سَوَاءً وَإِنْ أَدْرِي أَقَرِيكُ أَمْ بَعِيدِيدُ مَا تُوَعَدُونَ ۞ إِنَّهُ يُعَدُّ ٱلْجَهَّدَوِنَ الْقَوْلِ وَيَعَلَّمُ مَا تَكَ مُتُمُّونَ ۞ وَإِنْ أَدْرِهِ لَعَالَمُ فِتَتَ تُلَكُّمُ وَمَتَكُعُ إِلَّا حِينِ ۞ قَلَ رَبِّ أَحْكُم بِأَكْمَقُّ وَرَبُّنَا الرَّحَنَّ الْمُتَّمَّانُ مَلَّهُمَّ تَعَانُ عَلَيْهَا تَضِغُونَ ١ 

ونستعين به على ما تصفون، من قولكم سنظهر عليكم، وسيضمحل دينكم، فنحن في هذا، لا نعجب بأنفسنا، ولا نتكل على حولنا وقوتنا، وإنما نستعين بالرحن، الذي ناصية كل غلوق بيده، وزرجوه أن يتم ما استعناه به من رحته، وقد فعل، ولله الحمد.

## تفسير سورة الحج قيل: مكية، وقيل: مدنية

(۱-۲) ﴿بسم الله الرحن الرحيم يا أيها الناس اتقوا ربكم إنّ زلزلة الساعة شيء عظيم ﴿ يوم ترونها تذهل كل مرضعة عمّا أرضعت وتضع كل دات حمل حملها وترى الناس سكارى وما هم بسكارى ولكن عذاب الله شديد﴾ يخاطب الله الناس كافة، بأن يتقوا ربم، الذي رباهم بالنعم الظاهرة والباطنة، فحقيق بهم أن يتقوه، بترك الشرك والفسوق والعصيان، ويمتثلوا أوامره مهما استطاعوا.

ثم ذكر ما يعينهم على التقوى، \_ ويحذرهم من تركها، وهو الإخبار بأهوال القيامة، فقال:

﴿إِن زِلْزِلَةَ الساعة شيء عظيم﴾ لا يقدر قدره، ولا يبلغ كنهه، ذلك بأنها إذا وقعت الساعة، رجفت الأرض وارتجت، وزلزلت زلزالها،

يَّنَايُهَا النَّاسُ اتَّـ هُوَارَيِّكُمُّ إِلَى زَلْزَلَةَ ٱلنَّسَاعَةِ مَنْ مُ عَظِيرٌ ۞ يُوْمَ تُنَرُونَهُ اللَّهُ هَاكُ كُنُّ مُنْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُ ذَاتِ مَمْ إِحَلَهَا وَتَكَرَى النَّاسَ مُنكَزَى وَمَاهُ مِينُكَنَىٰ وَلَكِنَ عَذَابَ اللَّهِ شَكِيدٌ ۞ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَلَّدُ لُسِهِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَيَتَكِيمُ كُلَّ شَيْطَانِ مِّرِيدِ ۞ كُتِبَ عَلَيْهِ أَنْهُ مِنَ قُوْلًاهُ فَأَنَّهُ يُضِلُّهُ وَيَهْدِيدِ إِلَىٰ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ۞ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُسَّمُرُ فِ رَبِّ مِّنَ ۖ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَ كُمُ مِنْ تُرَابِ ثُمَّيِن تُطْفَةِ ثُدِّينَ عَلَقَ وَثُمَّ مِن مُضْعَى وَنُحَلِّقَ وَعَيْرِ مُخَلِّقَةٍ مون التأوّل المُعْرِف مِن الله مِن الل لَيْتِينَ لَحَيْمٌ وَنُقِينُ فِي ٱلْأَرْحَكِامِ مَانَشَآهُ إِلَىٰٓ أَجَالُمُسَمَّ

فهناك تنفطر السماء، وتكور الشمس والقمر، وتنتثر النجوم، ويكون من القلاقل والبلابل ما تنصدع له القلوب، وتَجلُ منه الأفئدة، وتشيب منه الولدان، وتبذوب له الصبم الصلاب، ولهذا قال: ﴿ يُوم ترونها تذهل كل مرضعة عما أرضعت الله مع أنها مجبولة على شدة محبتها لولدها، خصوصاً في هذه الحال، التي لا يعيش إلابها.

﴿وتضع كل ذات حمل حملها ﴾ من شدة الفزع والهول، ﴿وترى الناس سكاري وما هم بسكاري ﴾ أي: تحسبهم \_أيها الرائي لهم \_سكاري من الخمر، وليسوا سكاري.

﴿ولكن عـذاب الله شـديـد﴾: فلذلك أدهب عقولهم، وفرع قلومه، وملأها من الفزع، وبلغت القلوب الحناجر، وشخصت الأبصار، وفي ذلك اليوم، لا يجزي والدعن ولده، ولا مولود هو جاز عن والده شيئاً.

ويومئذ ﴿يفر المرءمن أخيه ۞ وأمه وأبيه \* وصاحبته وبنيه \* لكل امرىء

منهم يومئذ شأن يغنيه ﴿ (١).

وهناك ﴿ يعض الظالم على يديه ، يقول يالينني اتخذت مع الرسول سبيلاً \* يا ويلتي ليتني لم أتخذ فلاناً خليلاً﴾ وتسود حينئذ وجوه وتبيض وجوه، وتنصب الموازين التي يوزن بها مثاقيل الذر، من الخير والشر، وتنشر صحائف الأعمال وما فيها من جميع الأعمال والأقوال والنيات، من صغير وكبير، وينصب الصراط على متن جهنم، وتزلف الجنة للمتقين، وبرزت الجحيم للغاوين. ﴿إذا رأتهم من مكان بعيد سمعوا لها تغيظاً وزفيراً ﴿ وإذا ألقوا منها مكانأ ضيقأ مقرنين دعوا هنالك ثبوراً﴾ ويقال لهم: ﴿لا تدعوا اليوم ثبوراً واحداً وادعوا ثبوراً كثيراً﴾ وإذا نادوا ربهم ليخرجهم منها، قال:

كل حير، ووجدوا أعمالهم كلها، لم يفقدوا منها نقيراً ولا قطميراً . هذا، والمتقون في روضات الجنات يحبرون، وفي أنواع اللذات يتفكهون، وفيما اشتهت أنفسهم خالدون، فحقيق بالعاقل الذي يعرف أن كل هذا أمامه، أن يُعدُّ له عُدَّتُهُ، وأن لا يلهيه الأمل، فيترك العمل، وأن تكون

تقوى الله شعاره، وخوف دثاره،

﴿اخسؤوا فيها ولا تكلمون، قد

غضب عليهم الرب الرحيم،

وحضرهم العذاب الأليم، وأيسوا س

ومحبة الله وذكره، روح أعماله. ﴿ ٣ \_ ٤ ﴾ ﴿ ومن الناس من يجادل فى الله بغير علم ويتبع كل شيطان مريد \* كتب عليه أنّه من تولاه فأنّه يضله ويهديه إلى عذاب السعير﴾ أي: ومن الناس طائفة وفرقة، سلكوا طريق الضلال، وجعلوا يجادلون بالباطل الحق، يريدون إحقاق الباطل وإبطال الحق، والحال أنهم في غاية الجهل ما عندهم من العلم شيء، وغاية ما عندهم، تقليد أئمة الضلال، من كل شیطان مرید، متمرد علی الله وعلی رسله، معاندلهم، قد شاق الله

ورسوله، وصار من الأثمة الذين

يدعون إلى النار.

﴿كُتِبَ عَلَيه ﴾ أي: قدر على هذا الشيطان المريد ﴿أنَّه مِن تُولاهُ ﴾ أي: اتبعه ﴿فأنه يضله﴾ عن الحِق، ويجنبه الصراط المستقيم ﴿ويهديه إلى عذاب السعير، وهذا نائب إبليس حقاً، فإن الله قال عنه: ﴿إنما يدعو حزبه ليكونوا من أصحاب السعير، فهذا الذي يجادل في الله، قد جمع بين ضلاله بنفسه، وتصديه إلى إضلال الناس، وهو متبع، ومقلد لكل شيطان مريد، ظلمات بعضها فوق بعض، ويدخل في هذا، جمهور أهل الكفر والبدع، فإن أكثرهم مقلدة، يجادلون بغير علم.

﴿ ٥ \_ ٧﴾ ﴿ يا أيها الناس إن كنتم في ريب من البعث فإنّا خلقناكم من تراب ثم من نطفة ثم من علقة ثم من مضغة مخلقة وغير مخلقة لنبين لكم ونقر في الأرحام ما نشاء إلى أجل مسمى ثم نخرجكم طفلاثم لتبلغوا أشذكم ومنكم من يتوفي ومنكم من يرد إلى أرذل العمر لكيلا يعلم من بعد علم شيئا وترى الأرض هامدة فإذا أنزلنا عليها الماء اهتزت وربت وأنبتت من كل زوج بهيج \* ذلك بأنَّ الله هو الحق وأنه يحيى الموتى وأنه على كل شيء قدير \* وأنّ الساعة آتية لا ريب فيها وأنّ الله يبعث من في القبور، يقول تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنْ كُنْتُمْ فَي ريب من البعث) أي: شك واشتباه، وعدم علم بوقوعه، مع أن الواجب عليكم أن تصدقوا ربكم، وتصدقوا رسله في ذلك، ولكن إذا أبيتم إلا الريب، فهاكم دليلين عقليين تشاهدونهما، كل واحد منهما، يدل دلالة قطعية على ما شككتم فيه، ويزيل عن قلوبكم الريب.

أحدهما: الاستدلال بابتداء خلق الإنسان، وأن الذي ابتدأه سيعيده، فقال فيه: ﴿فإنا خلقناكم من تراب﴾ وذلمك بحلق أبي البشر آدم عليه السلام، ﴿ ثم من نطفة ﴾ أي: منِي،

وهذا ابتداء أول التخليق، ﴿ثم من علقة ﴾ أي: تنقلب تلك النطفة، بإذن الله دماً أحمر، ﴿ ثم من مضغة ﴾ أي: ينتقل الدم مضغة، أي: قطعة لحم، بقدر ما يمضغ، وتلك المضغة تارة تكون ﴿مُعْلَقَةً﴾ أي: مصور منها خِلق الأدمى، ﴿وغير مخلقة ﴾ تارة، بأن تقذفها الأرحام قبل تخليقها، (لنين لكم) أصل نشأتكم، مع قدرته تعالى على تكميل خلقه في لحظة واحدة؛ ولكن ليبين لنا كمال حكمته، وعظيم قدرته، وسعة رحمته.

﴿ ونقر في الأرحام ما نشاء إلى أجل مسمى ﴾ أي: ونقر، أي: نبقى في الأرحام من الحمل، الذي لم تقذفه الأرحام، ما نشاء إبقاءه إلى أجل مسمى، وهو مدة الحمل. ﴿ثم نخرجكم أمن بطون أمهاتكم ﴿طَفَلاً﴾ لا تعلمون شيئًا، وليس لكم قلارة، وسنخرنا لكم الأمهات، وأجرينا لكم في ثديها الرزق، ثم تنتقلون طوراً بعد طور، حتى تبلغوا أشدكم، وهو كمال القوة والعقل.

﴿ومنكم من يتوفى من قبل أن يبلغ سن الأشُدّ، ومنكم من يتجاوزه فيرد إلى أرذل العمر، أي: أخسه وأردله، وهو سن الهرم والتخريف، الذي به يزول العقل ويضمحل، كما زالت باقي القوى، وضعفت.

﴿لكيلا يعلم من بعد علم شيئاً أي: لأجل أن لا يعلم هذا المعمر شيئاً مما كان يعلمه قبل ذلك؛ وذلك تضعف عقله، فقوة الادمى محفوفة بضعفين، ضعف الطفولية ونقصها، وضعف الهرم ونقصه، كما قال تعالى: ﴿الله الذي خلقكم من ضعف ثم جعل من بعد ضعف قوة ثم جعل من بعد قوة ضعفاً وشيبة يخلق ما يشاء وهو العليم القدير﴾ والدليل الثاني، إحياء الأرض بعد موتها، فقال الله فیه: ﴿وتری الأرض هامدة الله أي: خاشعة مغيرة لا نبات فيها، ولا خضر، ﴿فَإِذَا أَنزِلْنَا عليها الماء اهترت اي: تحركت بالنبات ﴿وربت﴾ أي: ارتفعت بعد خشوعها وذلك لزيادة نباتها، ﴿وأنبتت

من كل زوج ﴾ أي: صنف من أصناف النبات ﴿ بهيج ﴾ أي: يبهج الناظرين، ويسر المتأملين، فهذان الدليلان القاطعان، يدلان على هذه المطالب الخمسة، وهي هذه.

﴿ ذلك ﴾ الذي أنشأ الآدمي من ما وصف لكم، وأحيا الأرض بعد موتها، ﴿**بَأَن**َ اللهِ **هُوَ الْحَقُّ** أَي: الرَّب المعبود، الذي لا تنبعي العبادة إلا له، وعبادته هي الحق، وعبادة غيره باطلة، ﴿وأنه يحيي الموتى الموتى كما ابتدأ الخلق، وكما أحيا الأرض بعد موتها، ﴿وأنه على كل شيء قدير كما أشهدكم من بديع قدرته وعظيم صنعته ما أشهدكم. ﴿وأن الساعة آتية لا ريب فيها﴾ فلا وجه لاستبعادها، ﴿وأن الله يبعث من في القبور﴾ فيجازيكم بأعمالكم حسنها وسيئها.

﴿ ٨ - ٩ ﴾ ﴿ ومن الناس من يجادل نی الله بغیر علم ولا هدی ولا کِتاب منير \* ثاني عطفه ليضلَ عن سبيل الله له في الدنيا خزي ونذيقه يوم القيامة عـذأب الحريـق، المجـادلـة المتـقـدمـة للمقلد، وهذه المجادلة للشيطان الريد، الداعي إلى البدع، فأخبر أنه ﴿ يَجِادُلُ فَي اللهِ ﴾ أي: يجادُل رسل الله وأتباعهم بالباطل ليدحض به الحق، «بغیر علم» صحیح «ولا هدی» أي: غير متبع في جداله هذا من يهديه، لا عقل مرشد، ولامتبوع مهتد، ﴿ولا كتاب منير﴾ أي: واضح بين، أي: فلا له حجة عقلية ولا نقلية، إن هي إلا شبهات، يوحيها إليه الشيطان ﴿وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لِيُوحُونَ إِلَى أوليائهم ليجادلوكم، ومع هذا ﴿ثاني عطفه ﴾ أي: لأوي جانبه وعنقه، وهذا كناية عن كبره عن الحق، واحتقاره للخلق، فقد فرح بما معه من العلم غير النافع، واحتقر أهل الحق وما معهم من الحق، ﴿ليضل﴾ الناس، أي ليكون من دعاة الضلال، ويدخل تحت هذا جميع أئمة الكفر والضلال، ثم ذكر عقوبتهم الدنيوية والأخروية فقال: ﴿ له في الدنيا خزي ﴾ أي: يفتضح هذا في الدنيا قبل الآخرة، وهذاً من

**建物** 图 图 1 ۚ ذَٰلِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَنَّهُ مُثِي لَلْوَٰنَّ وَأَنَّهُ مَا كُلِّ شَيٍّ عَلِيلً يُّمُّ ۞ وَأَنَّا لَسَاعَةَ عَالِيَّةٌ لَّارْتِبَ فِيهَا وَأَنَّ ٱللَّهَ يَبْعَثُ مَنْ فِي ٱلْقُبُورِ ۞ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَلِدِلُ فِي ٱللَّهِ بِعَيْرِعِلْمِ وَلَاهُدَى وَلَاكِنِّ مُّنِيرِ ۞ ثَلِنَ عِطْفِهِ لِيُضِلِّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ لَهُ اللُّهُمُ إِنَّ الدُّنْيَا خِرْيُّ وَنُدِيقُهُ مُرَّةً وَالْقِينَمَةِ عَذَابَ ٱلْحَيْقِ ۞ ذَٰلِكَ ﴿ عَاقَدَّمَتَ يَدَاكَ وَأَنَّ ٱللَّهَ لَيْسَ يَظَلَّكِمِ لِلْعَبِيدِ ۞ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَعْبُدُ ٱلْمَنَّةَ عَلَى مُؤَفِّرُ فَإِنْ أَصَابَهُ حَيْرٌ ٱطْمَأَنَّ بِلِّيوَانَ أَصَابَتُهُ وَنَنتُهُ أَنقَلَبَ عَلَى وَجْهِهِ حَيدَرَاللَّهُ نَيَا وَٱلْأَخِرَةُ ذَلِكَ هُوَٱلْخُتَرَانُٱلْكِيثِ ۞ يَدْعُواْ مِن دُوبِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُ وَمَا لَا يَنَفَعُمُّ ذَٰلِكَ هُوَ الضَّلَالُ ٱلْبَعِيدُ ۞ يَدْعُواْ لَنَ ضَرُّهُۥ ۗ أَقْرَبُ مِن نَّفْعِيدُ لِلنَّرَالُولَكَ وَلِينْسَ ٱلْعَشِيرُ ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ يُدِّيثُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن غَيَّهَا ٱلْأَنْهَا َ لَأَنَّهَ لَوْ أَلَّهُ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ۞ مَن كَانَ و يَطُنُّ أَنَ لَّن يَصُرَهُ ٱللَّهُ فِي الدُّنِّيا وَٱلْآخِرَةِ فَلْيَمُدُدُ بِسَبِّبٍ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنَّالًا فَمُ لَيْقُطِّعُ فَلْيَنُظُوهِ لَيُذْهِ مَنَّ كَيْدُمُ مَا يَغِيظُ MANAGE III SERSES

آيات الله العجيبة، فإنك لا تجد داعياً من دعاة الكفر والضلال، إلا وله من المقت بين العالمين، واللعنة، والبغض، والذم، ما هو حقيق به، وكل بحسب

﴿ وَنَـٰذَيْتُهُ يُنُومُ الْقَيْنَامِةُ عَـٰذَابِ الحريق أي: نذيقه حرَّها الشديد، وسعيرها البليغ، وذلك بما قدمت يداه، ﴿وأن الله ليس بظلام للعبيد﴾

﴿ ١١ - ١٢ ﴾ ﴿ ومن السناس مين يعبد الله على حرف فإن أصابه خير اطمأن به وإن أصابته فتنة انقلب على وجهه خسر الدنيا والآخرة ذلك هو الخمسران المبين \* يدعو من دون الله ما لا يضره وما لا ينفعه ذلك هو الضلال البعيد \* يدعو لمن ضره أقرب من نفعه لبئس المولى ولبئس العشير ﴾ أي: ومن الناس من هو ضعيف الإيمان، لم يدخل الإيمان قلبه، ولم تحالطه بشاشته، بل دخل فيه، إما خوفاً، وإما عادة على وجه لا يثبت عند المحن، ﴿ فَإِن أَصَابِهِ خِيرِ اطْمَأْنَ بِهِ ﴾ أي: إن استمر رزقه رغدا، ولم يحصل له من المكاره شيء، اطمأن بذلك الخير، . لا بإيمانه فهذا، ربما أن الله يعافيه، ولا يقيض له من الفتن ما ينصرف به عن دينه، ﴿وإن أصابته فَتَنَةُ ﴾ من خصول مكروه، أو زوال محبوب ﴿انقلب على وجهه ﴾ أي: ارتد عن دينه ، ﴿خسر الدنيا والآخرة﴾ أما في

وكَ ذَلِكَ أَنْزَلْنَهُ مَالِنَتِ بَيْنَاتِ وَأَنَّ أَلَادَيَهُ لِي مَنْ يُرِيدُ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِيرَ ﴾ هَادُواْ وَٱلصَّلِيدِينَ وَالنَّصَارَىٰ وَٱلْمَجُوسَ وَٱلَّذِينَ أَشَرَكُواْ إِنَّ اللَّهَ يَقْصِلُ بَيْنَهُ مْ وَمُّ الْقِينَمَةِ إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءِ شَهِيدٌ ۞ أَلَرْتَرَأَتَ اللَّهُ يَسْجُدُلُهُ مِنْ فِ السَّكُولِةِ وَمَنْ فِي ٱلْأَرْضِ وَالنَّمَسُ وَالْفَيْسُ وَالْفَيْسُ وَٱلنُّجُومُ وَٱلْجَالُ وَالشَّجَرُ وَالدَّوَّآبُ وَحَيَيْرُيْنَ النَّاسِّ وٓكَيْيُرَّحَقَّ عَلَيْءِٱلْعَذَابُّ وَمَنْ يُهِنِ ٱللَّهُ فَاۤ لَهُ مِن مُّكِرِمٌّ إِنَّ ٱللَّهَ يَقْعَلُ مَا يَشَكَّأُهُ ۞ ۞ ۞ هَلَا أَنِ خَصْمَان ٱخْتَصَهُوا فِرَيِّهِمِّ فَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ قَطِّعَتْ لَمُمَّرِثِيَاكِ فِن سَيَارٍ يُصَبُّعِن فَوَقِ زُءُوسِهِ مُ ٱلْحَيَدِ مُ ۞ يُصَّهَ رُبِدِ مَا فِي بُطَوْنِهِ مِّ وَٱلْجُلُودُ ۞ وَلَكُ مِلْقَلَيمُ مِنْ مَدِيدٍ۞ حُكُمُّنَا أَلَادُوٓا أَن يَخْدُرُ وَامِنْهَا مِنْ عَيْمٍ أَعِيدُ وَالْفِيهَا وَذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ ۞ إِنَّ اللَّهَ يُدْخِلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمَلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ جَنَّتَ تَجُرِي مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَا رَعْكَ لَوْتَ وِيهَا مِن السكاورَمِن ذَهَبِ وَلَوْلُوا وَلِسَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ۞

الدنيا، فإنه لا يحصل له بالردة ما أمله الذي جعل الردة رأساً لماله، وعوضاً عما يظن إدراكه، فخاب سعيه، ولم يحصل له إلا ما قسم له، وأما الآخرة، فظاهر، حرم الجنة التي عرضها السماوات والأرض، واستحق النار، ﴿ذُلُكُ هُو الخِسران المِينَ ﴾ أي: الواضح البين.

﴿يدعو﴾ هذا الراجع على وجهه هِمسن دون الله مسالا يستفسره ومسالا ينفعه، وهذا صفة كل مدعو ومعبود من دون الله، فإنه لا يملك لنفسه ولا لغيره نفعاً ولا ضراً، ﴿ذلك هو الضلال البعيد) الذي قد بلغ في البعد إلى حد النهاية، حيث أعرض عن عبادة النافع الضار، الغني المغني، وأقبل على عبادة مخلوق مثله أو دونه، ليس بيده من الأمر شيء، بل هو إلى حصول ضد مقصوده أقرب، ولهذا قال: يعمله من الأسباب. ﴿يدعو لمن ضره أقرب من نفعه﴾ فإن ضرره في العقل والبدن والدنيا والآخرة معلوم ﴿لبئس المولى﴾ أي: هذا العبود ﴿ولبنس المشير ﴾ أي: القرين الملازم على صحبته، فإن المقصود من المولى والعشير، حصول النفع، ودفع الضرر، فإذا لم يحصل شيء من هذا، فإنه مذموم ملوم.

﴿ ١٤﴾ ﴿إِن الله يدخل الذين آمنوا وعملوا الصالحات جنات تجرى من تحتها الأنهار إن الله يفعل ما يريد ﴾ لما ذكر تعالى المجادل بالباطل، وأنه على قسمين، مقلد، وداع، ذكر أن المتسمى بالإيمان أيضاً على قسمين، قسم لم يدخل الإيمان قلبه كما تقدم، والقسم الثانى: المؤمن حقيقة، صدق ما معه من الإيمان بالأعمال الصالحة، فأخبر تعالى أنه (١) يدخلهم جنات تجري من تحتها الأنهار، وسميت الجنة جنة، لاشتمالها على المنازل والقصور والأشجار والنوابت التي تجنُّ مَنْ فيها، ويستتر بها من كثرتها، ﴿إِنَّ اللَّهُ يَفْعِلُ مَا يُرِيدِ﴾ فما أراده تعالى فعله من غير ممانع ولا معارض، ومن ذلك، إيصال أهل الجنة إليها، جعلنا الله منهم بمنه وكرمه.

﴿ ١٥﴾ ﴿ من كان يظن أن لن مهما أمكنهم. ينصره الله في الدنيا والآخرة فليمدد بسبب إلى السماء ثم ليقطع فلينظر هل يذهبن كيده ما يغيظ اي: من كان يظن أن الله لا يتصر رسوله، وأن دينه سيضمحل، فإن النصر من الله ينزل من السماء ﴿ فليمد ﴿ ذلك الطان ﴿بسبب أي: حبل ﴿إِلَّ السماء ﴾ وليرقى إليها ﴿ثم ليقطع ﴾ النصر النازل عليه من السماء (٢)

﴿ فلينظر هل يذهبن كيده ﴾ أي: ما يكيد به الرسول، ويعمله من محاربته، والحرص على إبطال دينه، ما يغيظه من ظهور دينه، وهذا استفهام بمعنى النفي [وأنه]، لا يقدر على شفاء غيظه بما

ومعنى هذه الآية الكريمة: يا أيها المعادي للرسول محمد ﷺ، الساعي في إطفاء دينه، الذي يظن بجهله، أن سعيه سيفيده شيئاء اعلم أنك مهما فعلت من الأسباب، وسعيت في كيد الرسول، فإن ذلك لا يذهب غيظك، ولا يشفى كمدك، فليس لك قدرة في ذلك، ولكن سنشير عليك برأي

تتمكن به من شفاء غيظك، ومن قطع النصرعن الرسول \_ إن كان ممكناً \_ ائت الأمر مع بابه، وارتق إليه بأسبابه، اعمد إلى حبل من ليف أو غيره، ثم علقه في السماء، ثم اصعد به حتى تصل إلى الأبواب التي ينزل منها النصر، فسُدُّها وأغلقها واقطعها، فبهذه الحال تشفى غيطك، فهذا هو الرأي: والمكيدة، وأما ما سوى هذه الحال فلا يخطر ببالك أنك تشفي ها غيظك، ولو ساعدك من ساعدك من

وهذه الاية الكريمة، فيها من الوعد والبشارة بنصر الله لدينه ولرسوله وعباده المؤمنين ما لا يخفى، ومن تأييس الكافرين، الذين يريدون أن يطفؤوانور الله بأفواههم، والله متم نوره ولو كره الكافرون، أي: وسعوا

﴿١٦﴾ ﴿وكذلك أنزلناه آبات بينات وأن الله يهدى من يريد الله أي: وكذلك لما فصلنا في هذا القرآن ما فصلنا، جعلناه آيات بينات واضحات، دالات على جميع المطالب والمسائل النافعة، ولكن الهداية بيد الله، فمن أراد الله هدايته، اهتدى مذا القرآن، وجعله إماماً له وقدوة، واستضاء بنوره، ومن لم يرد الله هدايته، فلو جاءته كل آية ما أمن، ولم ينفعه القرآن شيئاً، بل يكون حجة عليه .

﴿ ١٧ - ٢٤ ﴾ ﴿إن اللَّذِينَ آمسُوا والذين هادوا والصابئين والنصارى والمجوس والذين أشركوا إن الله يفصل بينهم يوم القيامة إن الله على كل شيء شهيد \* ألم ترأن الله يسجد له من في السماوات ومن في الأرض والشمس والقمر والنجوم والجبال والشجر والدواب وكثير من الناس وكثير حق عليه العذاب ومن يهن الله فما له من مكرم إن الله يفعل ما يشاء \* هذان خصمان اختصموا في رجم الله قوله:

في النسختين: أنهم. (1)

في هامش ب (﴿فليمدد بسبب إلى السماء ثم ليقطع﴾ النصر عن الرسول).

ووهدوا إلى صراط الحميد في غبر تعالى عن طوائف أهل الأرض، من الذين أوتوا الكتاب، من المؤمنين واليهود والنصارى والصابئين، ومن المجوس، جيعهم ليوم القيامة، ويفصل بينهم بحكمه العدل، ويجازيهم بأعمالهم التي حفظها وكتبها وشهدها، ولهذا قال: وإن الله على كل شيء شهيد في مصل هذا الفصل بينهم بقوله: وهذان خصمان اختصموا في ربهم كل يدعى أنه المحق.

﴿ فالذين كفروا ﴾ يشمل كل كافر، من اليهود، والنصاري، والمجوس، والصابئين، والمشركين.

﴿قطعت لهم ثياب من نار﴾ أي: يجعل لهم ثياب من قطران، وتشعل فيها النار، ليعمهم العذاب من جميع جوانهم.

﴿يصب من فوق رؤوسهم الحميم﴾ الماء الحار جداً، يصهر به ما في بطونهم من اللحم والشحم والأمعاء، من شدة حره، وعظيم أمره، ﴿ولهم مقامع من حديد﴾ بيد الملائكة الغلاظ الشداد، تضربهم فيها وتقمعهم، ﴿كلما أرادوا أن يخرجوا منها من غم أعيدوا فيها، فلا يُفَتَّرُ عنهم العذاب، ولا هم ينظرون، ويقال لهم توبيخاً: ﴿ دُوقُوا عذاب الحريق، أي: المحرق للقلوب والأبدان، ﴿إِنَّ الله يدخل الذين آمنوا وعملوا الصالحات جنات تجرى من تحتها الأنهار ﴾ ومعلوم أن هذا الوصف لا يصدق على غير المسلمين، الذين أمنوا بجميع الكتب، وجميع الرسل، ﴿ يُحِلُونَ فِيهَا مِن أَسَاوِرِ مِن ذَهِبِ ﴾ أي: يُسَوَّرون في أيديهم، رجالهم ونساؤهم أساور الذهب.

﴿ولباسهم فيها حرّير﴾ فتم نعيمهم بذكر أنواع المأكولات السلديدات المشتمل عليها، لفظ الجنات، وذكر الأنهار الله واللبن والعسل والخمر، وأنواع اللباس، والحلى الفاخر، وذلك بسبب أنهم

﴿ هدوا إلى الطيب من القول؛ الذي أفضله وأطيبه كلمة الإخلاص، ثم سائر الأقوال الطيبة التي فيها ذكر الله، أو إحسان إلى عباد الله، ﴿وهدوا إلى صراط الحسيدي أي: السراط المحمود، وذلك، لأن جميع الشرع كله محتو على الحكمة والحمد، وحسن المأمور به، وقبح المنهى عنه، وهـو الدين الذي لا إفراط فيه ولا تفريط، المشتمل على العلم النافع والعمل الصالح. أو: وهدوا إلى صراط الله الحميد، لأن الله كثيراً ما يضيف الصراط إليه، لأنه يوصل صاحبه إلى الله، وفي ذكر ﴿الحميدِ ﴿ هنا، ليبين أنهم نالوا الهداية بحمد ربهم ومنته عليهم، ولهذا يقولون في الجنة: ﴿ الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله ﴾ واعترض تعالى بين هذه الآيات بذكر سجود المخلوقات له، جميع من في السماوات والأرض، والشمس، والقمر، والنجوم، والجبال، والشجر، والدواب، الذي يشمل الحيوانات كلها، وكثير من الناس، وهم المؤمنون، ﴿وكثير حق عليه العذاب﴾ أي: وجب وكتب، لكفره وعدم إيمانه، فلم يوفقه الله للإيمان، لأن الله أهانه، ﴿ومن يهن الله فما له مــن مـــكـــرم﴾ ولا رادً لما أراد، ولا معارض لمشيئته ، فإذا كانت المخلوقات كلها ساجدة لربها، خاضعة لعظمته، مستكينة لعزته، عانية لسلطانه، دل على أنه وحده، الرب المعبود، والملك المحمود، وأن من عدل عنه إلى عبادة سواه، فقد ضل ضلالاً بعيداً، وخسر

﴿٢٥﴾ ﴿إِنَّ الذين كفروا ويصدون عن سبيل الله والمسجد الحرام الذي جعلناه للناس سواء الماكف فيه والباد ومن يرد فيه بإلحاد بظلم نذقه من عذاب أليم﴾ يخبر تعالى عن شناعة ما عليه المشركون الكافرون يرجم، وأنهم جمعوا بين الكفر بالله ورسوله، وبين الصد

خسراناً مبيناً.

وَهُدُوا إِلَى الطَّيْبِ مِنَ الْقَوْلِ وَهُدُواْ إِلَّا صِرَطِ ٱلْحَيْبِ دِ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ كُفَّتُرُواْ وَيَصَدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلْمَتْحِدِ الْحَرَامِ ٱلَّذِي جَعَلَنَهُ لِلنَّاسِ سَوَّلَةً ٱلْعَاكِفُ فِيدِهِ الله وَمَن يُسرِدُ فِيهِ إِلْحَادِ يِظْلُمُ مُزَدَّهُ مُن عَذَابٍ أَلِيهِ ۞ وَإِذْ يُؤَلِّنَ الْإِثْرُهِ يَرِمُكَا لَ الْبَيْتُ أَن لَا تُشْرِكَ بِي شَيْعًا وَطَهِ رَبِّنِي لِلطَّلْآبِفِينَ وَٱلْقَاآبِمِينَ وَٱلرَّكَّ مِ ٱلشُجُودِ ۞ وَأَذِن فِي ٱلنَّاسِ مِٱلْحَيْمِ يَأْتُوكَ يِعَالَاوَعَانَكُ لِمَامِرِيَأَ مِن عَلَيْهِ عَمِيقٍ ۞ لِيُشْهَدُواْ مَنَافِعَ لَهُمُ وَيَذْحِكُمُ وَالْمَمُ اللَّهِ فِي أَيَّارِ مَعَلُومَتِ عَلَىٰ مَارَزَقَهُ مِنْ بَهِيمَةِ ٱلأَنْعَكِيرُ فَكُلُواْمِنْهَا وَأَطْعِمُواْ ٱلۡبِيَآيِسَٱلۡفَقِيرَ ۞ ثُمَّ لِيُقَضُّواْ تَقَتَهُمُ وَلَيُوفُواْ لَذُورَهُمُ وَلِيَظَوَفُواْ بِٱلْبَيْتِ ٱلْحَكِيْقِ ۞ ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمُ حُرُمَكِ اللَّهِ فَهُوَحَ يُرُّلِّهُ رِعِنَا لَكُونِ اللَّهِ وَلَيْكُ لَكُ ٱلْأَنْعَكُمُ إِلَّا مَا يُتَكَانِّكُ عَلَيْتِكُمُ فَكَاجُتَ يَسْجُوا 🎉 الرِّيفَ عِنَ الْأَوْثُ كِنِ وَأَجْدَيْهُ وَاقَوْلُ الرُّوْدِ ۞ 

عن سبيل الله ومنع الناس من الإيمان، والصد أيضاً عن المسجد الحرام، الذي ليس ملكاً لهم ولا لآبائهم، بل الناس فيه سواء، المقيم فيه، والطارىء إليه، بل صدوا عنه أفضل الخلق محمداً وأصحابه، والحال أن هذا المسجد الحرام، من حرمته واحترامه وعظمته، أن من يرد فيه بإلحاد بظلم نذقه من عذاب أليم.

فمجرد إرادة الظلم والإلحاد في الحرم، موجب للعداب، وإن كان غيره لا يعاقب العبد عليه إلا بعمل الظلم، فكيف بمن أتى فيه أعظم الظلم، من الكفر والشرك، والصدعن سبيله، ومنع من يريده بزيارة، فما ظنكم (١) أن يفعل الله بم؟!!

وفي هذه الآية الكريمة، وجوب احترام الحرم، وشدة تعظيمه، والتحذير من إرادة المعاصي فيه وفعلها.

﴿ ٢٦ ـ ٢٩﴾ ﴿ وإذ بوأنا لإبراهيم مكان البيت أن لا تشرك بي شيئاً وظهر بيتي للطائفين والقائمين والركع السجود \* وأذن في الناس بالحج يأتوك رجالاً وعلى كل ضامر يأتين من كل فج عميق \* ليشهدوا منافع لهم ويذكروا اسم الله في أيام معلومات على ما رزقهم من بهيمة الأنغام فكلوا

خُنَفَآ آءَ لِلَّهِ عَيْرَ مُشْرِكِ يرَنَ بِلِّهِ وَمَّن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَكَأَمَّا خَرَهِنَ ٱلسَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّيْرَأُوْتَهْوِي بِدِٱلزِيحُ فِي مَكَانِ ﴿ سِيعِيقِ ۞ ذَٰلِكَ وَمَن يُعَظِّمْ شَعَآ بِرَاللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى ٱلْقُلُوبِ ۞ لَكُونِهَا مَنَافِعُ إِنَّ أَجَالِ مُسَمَّى ثُرَيْعِلُهَا إِلَى ٱلْبَيْتِ ٱلْعَيْبِينَ ۞ وَلِحُلِلْأَمْنَةِ جَعَلْنَامُسَكُمْ لِيَدْكُرُواْ ٱسْمَالَنَّهِ عَلَىٰمَا رَزَقَهُ عُرِمَنْ بَهِ مِمَةِ ٱلْأَنْعَلِّمَ قَالَهُ كُمَّ إِلَّهُ ۗ وَحِيَّهُ فَلَهُ وَأَشْيِامُوَّا وَيَشِيرِ ٱلْخَيْتِينَ ۞ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَالصَّهِينَ عَلَىٰماً أَصَابَهُمْ وَٱلْمُقِيمِ ٱلصَّلَوٰةِ وَمِمَّارَزَقْتُهُمْ يُنفِقُونَ ۞ وَٱلْبُدُنَ جَعَلْنَهَالَّكُمْ يِّن سَعَآ بِرِ ٱللَّهِ لَكُرُ فِيهَا خَيْرٌ فَأَذْكُرُ وِ ٱلْسَرَ ٱللَّهِ عَلَيْهَا صَوَافًا فَإِذَا وَيَجَتَّ جُنُوبُهَا قُكُنُولُونَهَا وَأَلْمُعِينَا وَأَطْعِمُواْ الْقَالِعَ وَٱلْغَثْرُكَاكِكَ مَقَيِّهَا لَكُمْ لَعَلَّكُوتَشَّكُونِ ۞ لَرَيَّالَ اللَّهَ لُحُومُهَا وَلَادِمَا وَهَا وَلَاكِن بَيَالُهُ ٱلنَّقُوىٰ مِنكُرَّكَ ذَٰلِكَ سَخَيْهَا لَكُو لِلْكَيْرُوا اللَّهُ عَلَى مَاهَدَنَكُو ۚ وَيَشِرِ الْفَيْسِينِينَ ۞ \* إِنَّ اللَّهُ يُدَافِعُ عَنِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ خَوَّالِ كَعُودٍ ۞

منها وأطعموا البائس الفقير \* ئم ليقضوا تفشهم وليوفوا نـ أدورهم وليطؤفوا بالبيت العتيق في يذكر تعالى عظمة البيت الحرام وجلالته وعظمة بانيه، وهو خليل الرهن، فقال: ﴿وَإِذَ هِأَنَاهُ لَهُ، وأَنزلناه إياه، وجعل قسما من ذريته من سكانه، وأمره الله ببنيانه، فبناه على تقوى الله، وأسسه على طاعة الله، وبناه هـو وابنه إسماعيل، وأمره أن لا يشرك به شيئاً، بأن يخلص لله أعماله، ويبنيه على اسم الله.

AREA TO LEASE

﴿وطهر بيتي﴾ أي: من الشرك والمعاصي، ومن الانجاس والأدناس وأضافه الرحمن إلى نفسه، لشرفِه، وفضله، ولتعظم محبته في القلوب، وتنصب إليه الأفئدة من كل جانب، وليكون أعظم لتطهيره وتعظيمه، لكونه بيت الرب للطائفين به والعاكفين عنده، المقيمين لعبادة من العبادات من ذكر، وقراءة، وتعلم علم وتعليمه، وغير ذلك من أنواع القرب، ﴿والركع السجود﴾ أي: المصلين، أي: طهره لهؤلاء الفضلاء، الذين همهم طاعة مولاهم وخدمته، والتقرب إليه عند بيته، فهؤلاء لهم الحق، ولهم الإكرام، ومن إكرامهم تطهير البيت لأجلهم، ويدخل في تطهيره، تطهيره من الأصوات اللاغية والمرتفعة التي

تشوش على المتعبدين، بالصلاة والطواف، وقدم الطواف على الاعتكاف والصلاة، لاختصاصه بهذا البيت، ثم الاعتكاف، لاختصاصه بجنس المساجد.

﴿وأذن في الناس بالجيع ﴾ أي: أعلمهم به، وأدعهم إليه، وبَلَّغُ دانيهم وقاصيهم، فرضه وفضيلته، فإنك إذاً دعوتهم، أتوك حجاجاً وعُمَّاراً، رجالا، أي: مشاة على أرجلهم من الشوق، ﴿وعلى كل ضامر ﴾ أي: ناقة ضامر، تقطع الهامه والفاوز، وتواصل السير، حتى تأتي إلى أشرف الأماكن، ﴿من كل نَجَ عميق ﴿ أي: من كل بلد بعيد، وقد فعل الخليل عليه السلام، ثم من بعده ابنه محمد على، فدعيا الناس إلى حج هذا البيت، وأبديا فى دلك وأعادا، وقد حصل ما وعد الله به، أتاه الناس رجالاً وركباناً من مشارق الأرض ومغاربها، ثم ذكر فوائد زيارة بيت الله الحرام، مرغباً فيه فقال: ﴿لِيشهدوا منافع لهم﴾ أي: لينالوا ببيت الله منافع دينية، من العبادات الفاضلة، والعبادات التي لا تكون إلا فيه، ومنافع دنيوية، من التكسب، وحصول الأرباح الدنيوية، وكل هذا أمر مشاهد كُلُّ يعرفه، ﴿ويذكروا اسم الله في أيام معلومات على ما رزقهم من بهيمة الأنعام، وهذا من المنافع الدينية والدنيوية، أي: ليذكروا اسم الله عند ذبح الهدايا، شكراً لله على ما رزقهم منها، ويسرها لهم، فإذا ذبحتموها ﴿فكلوا منها وأطعموا البائس الفقير، أي: شديد الفقر، ﴿ثم ليقضوا تفثهم، أي: يقضوا نسكهم، ويزيلوا الوسخ والأذي، الذي لحقهم في حال أوجبوها على أنفسهم، من الحج، والعمرة والهدايا، ﴿وليطوفوا بالبيت العتيق﴾ أي: القديم، أفضل الساجد على الإطلاق، المعتق: من تسلط

الجبابرة عليه. وهذا أمر بالطواف،

خصوصاً بعد الأمر بالمناسك عموماً،

لفضله، وشرفه، ولكونه المقصود، وما

قبله وسائل إليه . ولعله \_ والله أعلم أيضاً \_ لفائدة أخرى، وهو: أن الطواف مشروع كل وقت، وسواء كان تابعاً لنسك، أم مستقلاً بنفسه .

﴿٣٠ - ٣١﴾ ﴿ذلك ومن يعظم حرمات الله فهو خير له عند ربه وأحلت لكم الأنعام إلا ما يتلى عليكم قول الزور \* حنفاء لله غير مشركين به ومن يشرك بالله فكأنما خرَّ من السماء فتخطفه الطير أو نهوي به الريح في مكان سحيق ﴿ ذلك ﴾ الذي ذكرنا لكم من تلكم الأحكام، وما فيها من تعظيم حرمات الله وإجلالها من الأمور المحبوبة لله ، المقربة إليه، التي من عظمها وأجلّها، أثابه الله ثواباً جزيلا، وكانت خيراً له في دينه، ودنياه وأخراه عند ربه.

وحرمات الله: كل ماله حرمة، وأمر باحترامه، بعبادةِ أو غيرها، كالمناسك كلها، وكالحرم والإحرام، وكالهدايا، وكالعبادات التي أمر الله العباد بالقيام بها، فتعظيمها إجلالها بالقلب، ومحبتها، وتكميل العبودية فيها، غير متهاون، ولا متكاسل، ولا متثاقل، ثم ذكر منته وإحسانه بما أحله لعباده، من بهيمة الأنعام، من إبل وبقر وغنم، وشرعها من جملة الناسك، التي يتقرب بها إليه، فعظمت منته فيها من الوجهين، ﴿إلا ما يتلي عليكم﴾ في القرآن تحريمه من قوله: ﴿حرمت عليكم الميتة والدم ولحم الخنزير، الاية، ولكن الذي من رحمته بعباده، أن حرمه عليهم، ومنعهم منه، تزكية لهم، وتطهيراً من الشرك به رقول الزور، ولهذا قال: ﴿فاجتنبوا الرجس﴾ أي: الحبث القذر ﴿من الأوثان ﴾ أي: الأنداد، التي جعلتموها أَلَهَةَ مَعُ اللهِ ، فإنها أكبر أنواع الرجس، والظاهر أن ﴿من﴾ هنا ليست لبيان الجنس، كما قاله كثير من المفسرين، وإنما هي للتبعيض، وأن الرجس عام في جميع المنهيات المحرمات، فيكون

منهياً عنها عموماً، وعن الأوثان التي هي بعضها خصوصاً، ﴿واجتنبوا قول الزور﴾ أي: جميع الأقوال المحرمات، فإنها من قول الزور الذي هو الكذب، ومن ذلك شهادة الزور فلما نهاهم عن الشرك والرجس وقول الزور.

أمرهم أن يكونوا ﴿حنفاء اللهِ أي: مقبلين عليه وعلى عبادته، معرضين عما سواه.

﴿غير مشركين به ومن يشرك بالله ومثله ﴿فكأنما خر من السماء ﴾ أي: سقط منها ﴿فتخطفه الطير ﴾ بسرعة ﴿أو تهوي به الريح في مكان سحيق ﴾ أي: بعيد، كذلك المشرك، فالإيمان بمزلة السماء، محفوظة مرفوعة

ومن ترك الإيمان، بمنزلة الساقط من السماء، عرضة للآفات والبليات، فإما أن تخطفه الطير فتقطعه أعضاء، كلك المشرك إذا ترك الاعتصام بالإيمان تخطفته الشياطين من كل جانب، ومزقوه، وأذهبوا عليه دينه ودناه.

﴿٣٣ ــ ٣٣﴾ ﴿ذلك ومن يعظم شمائر الله فإنها من تقوى القلوب 🐡 لكم فيها منافع إلى أجل مسمى ثم محلها إلى البيت العتيق﴾ أي. ذلك الذي ذكرنا لكم من تعظيم حرماته وشعائره، والمراد بالسعائر: أعلام الدين الظاهرة، ومنها المناسك كلها، كما قِال تعالى: ﴿إِن إلصفِ الرَّامِ مِنْ شعائر الله ومنها الهدايا والقربان للبيت، وتقدم أن معنى تعظيمها، إجلالها، والقيام بها، وتكميلها على أكمل ما يقدر عليه العبد، ومنها الهدايا، فتعظيمها باستحسانها واستسمانها، وأن تكون مكملة من كل وجه، فتعظيم شعائر الله صادر من تقوى القلوب، فالمعظم لها يبرهن على تقواه وصحة إيمانه، لأن تعظيمها تابع لتعظيم الله وإجلاله.

ولكم فيها أي: [في] في الهدايا ومنافع إلى أجل مسمى هذا في الهدايا المسوقة، من البدن ونجوها، ينتفع بها أربابها، بالركوب، والحلب ونحو ذلك، مما لا يضرها ﴿إلى أجل

مسمى الله معدر، موقت وهو ذبحها إذا وصلت محلها وهو البيت العتيق، أي: الحرم كله «منني» وغيرها، فإذا ذبحت، أكلوا منها وأهدوا، وأطعموا البائس الفقير.

﴿ ٣٤ ــ ٣٥﴾ ﴿ ولكل أمة جعلنا منسكاً ليذكروا اسم الله على ما رزقهم من بهيمة الأنعام فإلهكم إله واحد فله أسلموا وبشر المخبتين \* الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم والصابرين على ما أصابهم والقيمي الصلاة ومما رزقناهم ينفقون الله أي: ولكل أمة من الأمم السالفة جعلنا منسكاً، أي: فاستبقوا إلى الخيرات وتسارعوا إليها، ولننظر أيكم أحسن عملاً، والحكمة في جعل الله لكل أمة منسكاً، لإقامة ذكره، والالتفات لشكره، ولهذا قال: ﴿لَيْذَكُرُوا اسْمَ اللهُ عَلَى مَا رِزْقَهُمْ مِنْ بهيمة الأنعام فإلهكم إله واحد، وإن اختلفت أجناس الشرائع، فكلها متفقة على هذا الأصل، وهو ألوهية الله، وإفراده بالعبودية، وترك الشرك به ولهذا قال: ﴿فله أسلموا﴾ أي: انقادوا واستسلموا له لا لغيره، فإن الإسلام له طريق إلى الوصول إلى دار السلام. ﴿وبشر المخبنين ﴾ بخير الدنيا والأخرة، والمحبت: الخاضع لربه، المستسلم لأمره، المتواضع لعباده.

ثم ذكر صفات المخبتين فقال: ﴿الذين إذا ذكر الله وجلت قلومم أي: خوفاً وتعظيماً، فتركوا لذلك المحرمات، لخوفهم ووجلهم من الله وحده، ﴿والصابرين على ما أصابهم﴾ من البأساء والضراء وأنواع الأذي، فلا يجري منهم التسخط لشيء من ذلك، بل صيروا ابتغاء وجه ربهم، محتسبين ثوابه، مرتقبين أجره، ﴿والقيمي الصيلاة﴾ أي: الذين جعلوها قائمة مستقيمة كاملة، بأن أدوا اللازم فيها والمستحب، وعبوديتها الظاهرة والباطنة ، ﴿ومما رزقناهم ينفقون﴾ وهذا يشمل جميع النفقات الواحبةء كالزكاة، والكفارة، والنفقة على الـزوجـاتِ والممـاليك، والأقــارب، والنفقات المستحبة، كالصدقات بجميع

وجوهها، وأتى به ﴿من ﴾ المفيدة للتبعيض، ليعلم سهولة ما أمر الله به ورغب فيه، وأنه جزء يسير مما رزق الله، ليس للعبد في تحصيله قدرة، لولا تيسير الله له ورزقه إياه. فيا أيها المرزوق من فضل الله، أنفق مما رزقك الله ينفق الله عليك، ويزدك من فضله.

· ﴿٣٦\_٣٧﴾ ﴿والبُدنَ جعلناها لكم من شعائر الهلكم فيها خير فاذكروا اسم الله عليها صواف فإذا وجبت جنوبها فكلوا منها وأطعموا القانع والمتر كذلك سيخرناها لكم لعلكم تشكرون ۞ لن ينالُ الله لحومها ولا دماؤها ولكن يناله التقوي منكم كذلك سخّرها لكم لتكبّروا الله على ما هداكم وبشر المحسنين، هذا دليل أن الشعائر عام في جميع أعلام الدين الظاهرة. وتقدم أن الله أخبر أن من عظم شعائره، فإن ذلك من تقوى القلوب، وهنا أخبر أن من جملة شعائره، البُذْن، أي: الإبل، والبقر، على أحد القولين، فتعظم وتستسمن، وتستحسن، ﴿لكم فيها خير﴾ أي: المُهدي وغيره، من الأكل، والصدقة، والانتفاع، والشواب، والأجر، ﴿فَاذْكُرُوا اسم الله عليها﴾ أي: عند دبحها قولوا «بسم الله» واذبحوها، ﴿ صواف ﴾ أي: قائمات، بأن تقام على قوائمها الأربع، ثم تعقل يدها اليسري، ثم تنحر .

وفإذا وجبت جنوبها أي: سقطت في الأرض جنوبها، حين تسلخ، ثم يسقط الجزار جنوبها على الأرض، فحينتذ قد استعدت لأن يؤكل منها، وفكلوا منها وهذا خطاب للمهدي، فيجوز له الأكل من هديه، ووأطعموا القانع والمعتر أي: الفقير الذي لا يسأل، تقنعا، وتعففا، والفقير الذي يسأل، فكل منهما له حق فيهما.

﴿كذلك سخرناها لكم﴾ أي: البدن ﴿لعلكم تشكرون﴾ أله على تسخيرها، فإنه لولا تسخيره لها، لم يكن لكم ما طاقة، ولكنه ذللها لكم وسخرها، رحمة بكم وإحساناً إليكم،

فاحمدوه.

وقوله: ﴿ لن ينال الله لحومها ولا دماؤها ﴾ أي: ليس المقصود منها ذبحها ولا فقط. ولا ينال الله من لحومها ولا دمائها شيء الكونه الغني الحميد، والاحتساب، والنية الصالحة، ولهذا قال: ﴿ ولكن يناله التقوى منكم ﴾ فقي قال: ﴿ ولكن يناله التقوى منكم ﴾ فقي المنحر، وأن يكون القصد وجه الله سمعة، ولا مجرد عادة، وهكذا سائر وتقوى الله، كانت كالقشور الذي لا وتقوى الله، كانت كالقشور الذي لا روح فيه.

﴿كذلك سخرها لكم لتكبروا الله﴾ أى: تعظموه وتحلوه، ﴿على ما هداكم اي: مقابلة لهدايته إياكم، فإنه يستحق أكمل الثناء وأجل الحمد، وأعلى التعظيم؛ ﴿وبشر المحسين﴾ بعبادة الله بأن يعبدوا الله، كأنهم يرونه، فإن لم يصلوا إلى هذه الدرجة فليعبدوه، معتقدين وقت عبادتهم اطلاعه عليهم، ورؤيته إياهم، والمحسنين لعباد الله، بجميع وجوه الإحسان من نفع مال، أو علم، أو جاة، أو تصح، أو أمر بمعروف، أو نهي عن منكر، أو كلمة طيبة ونحو ذلك، فالمحسنون لهم البشارة من الله، بسعادة الدنيا والآخرة وسيحسن الله إليهم، كما أحسنوا في عبادته ولعباده ﴿ هل جزاء الإحسان إلا الإحسان ﴾ ﴿للذين أحسنوا الحسني وزيادة﴾.

و ٣٨ وإن الله يدافع عن اللين المنوا إن الله لا يحب كل خوان كفور و هذا إخبار ووعد وبشارة من الله للذين آمنوا، أن الله يدافع عنهم كل مكروه، ويدفع عنهم كل شرب بسبب إيمانهم سمن شر الكفار، وشر وسيئات أعمالهم، ويحمل عنهم عند نزول المكاره، ما لا يتحملون، فيخفف عنهم غاية التخفيف. كل مؤمن له من هذه المدافعة والفضيلة بحسب إيمانه، فمستقل ومستكثر.

﴿إِن الله لا يحب كل خوان ﴾ أي: خائن في أمانته التي حمله الله إياها، فيبخس حقوق الله عليه، ويخونها، ويخون الخلق.

﴿ كفور ﴾ لنعم الله، يوالي عليه الإحسان، ويستوالى منه الكفر والعصيان، فهذا لا يحبه الله، بل يبخضه ويمقته، وسيجازيه على كفره وخيانته، ومفهوم الآية، أن الله يحب كل أمين قائم بأمانته، شكور لمولاه.

﴿ ٣٩ ــ ٤١ ﴾ ﴿أَذَنَ لَلَّذِينَ يِقَاتِلُونَ بأنهم ظلمواوإن الله على نصرهم لقدير \* الذين أخرجوا من ديارهـ. بغير حق إلا أن يقولوا ربنا الله ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لهدمت صوامع وبيع وصلوات ومساجد يذكر فيها اسم الله كثيرا ولينصرن الله من ينصره إنّ الله لقوي عزيز \* الذين إن مكناهم في الأرض أقاموا الصلاة وآتوا الزكاة وأمروا بالمعروف ونهوا عن المتكر ولله عاقبة الأمور، كان المسلمون في أول الإسلام منوعين من قتال الكفار ، ومأمورين بالصبر عليهم، لحكمة إلهية، فلما هاجروا إلى المدينة، وأوذوا، وحصل لهم منعة وقوة، أذن لهم بالقتال، قال تعالى: ﴿أَذُنُ لِللَّهِنَ يقاتلون الفهم منه أنهم كانوا قبل ممنوعين، فأذن الله لهم بقتال الذين يُقاتِلُونَ، وإنما أذن لهم، لأنهم ظلموا، بمنعهم من دينهم، وأذيتهم عليه، وإخراجهم من ديارهم.

وإن الله على نصرهم لقدير فليستنصروه، وليستعينوا به، ثم ذكر صفة ظلمهم فقال: (الذين أخرجوا من ديارهم أي: أبلؤوا إلى الخروج بالأذية والفتنة (بغير حق إلا) أن ذنبهم الذي نقم منهم أعداؤهم (أن يقولوا رينا الله أي: إلا أنهم وحدوا الله، وعبدوه محلصين له الدين، فإن كان هذا ذنباً، فهو ذنبهم كقوله تعالى: (وما نقموا منهم إلا أن يؤمنوا بالله العزيز الحميد وهذا يدل على حكمة الجهاد، وأن القصود منه إقامة دين الله، وذبًا الكفار المؤذين الماؤمني، البادئين لهم بالاعتداء، عن المومني، البادئين لهم بالاعتداء، عن

ظلمهم واعتدائهم، والتمكن من عبادة الله، وإقامة الشرائع الظاهرة، ولهذا قال: ﴿ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض، فيدفع الله بالمجاهدين في سبيله ضرر الكافرين، ﴿لهدمت صوامع وبيع وصلوات ومساجد، أي. لهدمت هذه المعابد الكبار، لطوائف أهل الكتاب، معابد اليهود والنصاري، والساجد للمسلمين، ﴿ يذكر فيها ﴾ أي: في هذه المعابد ﴿اسم الله كثيراً ﴿ تقام فيها الصلوات، وتتلى فيها كتب الله، ويذكر فيها اسم الله بأنواع الذكر، فيلولا دفع الله الناس بعضهم ببعض، لاستولى الكفار على المسلمين، فخربوا معابدهم، وفتنوهم عن دينهم، فدل هذا، أن الجهاد مشروع، لأجل دفع الصائل والمؤذي، ومقصود لغيره، ودل ذلك على أن البلدان التي حصلت فيها الطمأنينة بعبادة الله، وعمرت مساجدها، وأقيمت فيها شعائر الدين كلها، من فضائل المجامدين وببركتهم، دفع الله عنها الكافرين، قال الله تعالى: ﴿ولولا دِفْعُ اللهِ النَّاسِ بعضهم ببعض لفسدت الأرض ولكن الله ذو فضل على العالمين﴾.

فإن قلت: نبرى الآن مساجد المسلمين عامرة لم تخرب، مع أنها كثير منها أمارة صغيرة، وحكومة غير منظمة، مع أنهم لا يذان لهم بقتال من جاورهم من الإفرنج، بل نرى المساجد التي تحت ولايتهم وسيطرتهم عامرة، ولاتهم من الكفار على هدمها، والله أخبر أنه لولا دفع الله الناس بعضهم بعض، لهدمت هذه المعابد، ونحن بيعض، لهدمت هذه المعابد، ونحن لا نشاهد دفعاً.

أجيب بأن هنذا السوال والاستشكال، داخل في عموم هذه الآية وفرد من أفزادها، فإن من عرف أحوال الدول الآن ونظامها، وأنها تعتبر كل أمة وجنس تحت ولايتها، وداخل في حكمها، تعتبره عضواً من أحضاء المملكة، وجزء من أجراء الحكومة، سواء كانت تلك الأمة

مقتدرة بُعَدَدِها أو عُدَدِها، أو مالها، أو عملها، أو خدمتها، فتراعى الحكومات مصالح ذلك الشعب، الدينية والدنيوية، وتخشى إن لم تفعل ذلك أن يختل نظامها، وتفقد بعض أركانها، فيقوم من أمر الدين بهذا السبب ما يقوم، خصوصاً المساجد، فإنها \_ ولله الحمد \_ في غاية الانتظام، حتى في عواصم الدول الكبار ..

وتراعى تلك الدول الحكومات المستقلة، نظراً لخواطر رعاياهم المسلمين، مع وجود التحاسد والتباغض بين دول النصاري، الذي أخبر الله أنه لا يزال إلى يوم القيامة، فتبقى الحكومة المسلمة، التي لا تقدر تدافع عن نفسها، سالمة من أكثير](١) ضررهم، لقيام الحسد عندهم، فلا يقدر أحدهم أن يمد يده عليها، خوفاً من احتمائها بالآخر، مع أن الله تعالى لا بدأن يُري عباده من نصر الإسلام والمسلمين، ما قد وعد به في كتابه.

وقد ظهرت ولله الحمد - أسبابه [بشعور المملمين بضرورة رجوعهم إلى دينهم والشعور مبدأ العمل](٢)، فنحمده ونسأله أن يتم نعمته، ولهذا قال في وعده الصادق المطابق للواقع: ﴿ولينصرن الله من ينصره ﴾ أي: يقوم بنصر دينه، مخلصاً له في ذلك، يقاتل في سبيله، لتكون كلمة الله هي العليا.

﴿إِنَّ اللَّهُ لَقُوى عَزِيزِ﴾ أي: كامل القوة، عزيز لا يرام، قد قهر الخلائق، وأخذ بنواصيهم، فأبشروا، يا معشر المسلمين، فإنكم وإن ضعف عَددُكُمْ وعُــدُدُكَــم، وقــويَ عــدد عــدوكــم وعدتهم <sup>(٣)</sup>، فإن ركنكم القوي العزيز، ومعتمدكم على من خلقكم وخلق ما تعملون، فاعملوا بالأسباب المأمور بها، ثم اطلبوا منه نصركم، فلا بدأن ينصركم.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمِنُوا إِنْ تَنْصُرُوا اللهِ ينصركم ويثبت أقدامكم وقومواء

أيها المسلمون، بحق الإيمان والعمل الصالح، فقد ﴿وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض كما استخلف الذين من قبلهم وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد خوفهم أمناً يعبدونني لا يشركون بي شيئاً﴾.

ثم ذكر علامة من ينصره، وبها يعرف، أن من ادعى أنه ينصر الله وينصر دينه، ولم يتصف جذا الوصف، فهو كاذب فقال: ﴿الَّذِينَ إِنْ مَكْنَاهُمُ في الأرض﴾ أي: ملكناهم إياها، وجعلناهم التسلطين عليها، من غير منازع ينازعهم، ولا معارض، ﴿أقاموا الصلاة ﴿ فِي أُوقَاتِهَا، وحدودها، وأركانها، وشروطها، في الجمعة والجماعات.

﴿ وآتوا الركاة ﴾ التي عليهم خصوصاً، وعلى رعيتهم عموماً، أتوها أهلها، الذين هم أهلها، ﴿وأمروا بالمعروف، وهذا يشمل كل معروف حسنه شرعاً وعقلاً، من حقوق الله، وحقوق الأدميين، ﴿ونهوا عن المنكر﴾ كل منكر شرعاً وعقلاً، معروف قبحه، والأمر بالشيء والنهي عنه يدخل قيه ما لا يتم إلا به، فإذًا كان المعروف والمنكر يتوقف على تعلم وتعليم، أجبروا الناس على التعلم والتعليم، وإذا كان يتوقف على تأديب مقدر شرعاً، أو غير مقدر، كأنواع التعزير، قاموا بذلك، وإذا كان يتوقف على جعل أناس متصدين له، لزم ذلك، ونحو ذلك مما لا يتم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إلا به.

﴿ولله عاقبة الأمور﴾ أي: جميع الأمور، ترجع إلى الله، وقد أخبر أن العاقبة للتقوى، فمن سلطه الله على العباد من الملوك، وقام بأمر الله، كانت له العاقبة الحميدة، والجالة الرشيدة، ومن تسلط عليهم بالجبروت، وأقام فيهم هوي نفسه،

اً أَذِنَ لِلَّذِيكَ يُقَانَلُونَ بِأَنَّهُ وَظُيلُمُواْ وَإِنَّ ٱلَّذَعَالَ نَصْرِهِمْ لَشَيَيرُ ۞ ٱلَّذِينَ أُخَرِجُواْمِن دِيكرِهِم يِغَيْرِ عَقِّ إِلَّا آنَ يَقُولُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ وَلَوْ لَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُ مِبَعْضِ هَ كَدِّمَتْ و صَوَمِعُ وَيِهِ وَصَلَوْتُ وَمَسَاجِدُ يُذَّكِّرُ فِيهَا أَسْدُ لِلَّهِ كَيْهِراً وَلِيَنْصُرَبَ اللَّهُ مَن يَنْصُرُهُ وإِنَّ اللَّهَ لَقَوِيُّ عَزِيدِزُّ ۞ ٱلَّذِينَ إِن مَّكَّنَّا هُرُ فِي ٱلْأَرْضِ أَقِ الْوَاكَ لَوَا الصَّلَوْةَ وَوَاتَّوَّا ٱلزَّكَوْةَ وَأَمْرُواْ بِٱلْمَدْرُوفِ وَنَهَوَاْعَنِ ٱلْنُكَيِّرُولِيُوعَقِهَةُ ٱلْأَمْوُرِ ۞ وَإِن يُكُفِّبُوكَ فَقَدْ كَذَّبَتْ قَتَلَهُمْ فَوَمُ نُوجٍ وَعَادُ وَثَمُودُ ۞ وَقَوْمُ إِبْرُهِ عِيرَوَقَوْمُ لُوطٍ ۞ وَأَعْمَلُ مَذْيَنَ ۚ وَكُذِبَ مُوسَىٰ فَأَمْلَتُ لِلْكَافِرِينَ ثُرَّا لَحَالَٰمِينَ ثُرَّا لَحَاذُ ثَهُمَّ ِ فَكَيْنَ كَانَ نَكِيرِ ۞ فَكَأَيْنَ ثِن قَرْكِةٍ أَهْلَكَ نَهَا وَهِيَ ظَالِكَةٌ فَهِي كَاوِيةٌ عَلَى عُرُوشِهَا وَبِيثْرِمُعَظَّلَةٍ وَقَصْرِ مَّشِيدٍ ۞ أَفَكَرُيَسِيرُواْسِهِ ٱلأَرْضِ فَنَكُونَ لَهُرُّ اللُّهُ وَاللَّهُ يَعْقِلُونَ بِهَا أَوْءَاذَاتُ يَسَمَعُونَ بِمَّافَإِنَّهَا لَاتَغَمَى ٱلْأَبْصَلُرُ وَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلِّي فِٱلصُّدُورِ ۞ 

فإنه وإن حصل له ملك موقت، فإن عاقبته غير حميدة، فولايته مشؤومة، وعاقبته مذمومة .

﴿ ٢٤ ــ ٤٦ ﴾ ﴿ وإن يكذبوك فقد كذبت قبلهم قوم نوح وعاد وتمود \* وقوم إبراهيم وقوم لوط \* وأصحاب مدين وكذب موسى فأمليت للكافرين ثم أخذتهم فكيف كان نكير \* فكأين من قرية أهلكناها وهي ظالمة فهي خاوية على عروشها وبئر معطلة وقصر مشيد \* أفلم يسيروا في الأرض فتكون لهم قلوب يعقلون بها أو آذان يسمعون بها فإنها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور ا يقول تعالى لنبيه محمد ﷺ: وإن يكذبك هؤلاء المشركون فلست بأول رسول كذب، وليسوا بأول أمة كذبت رسولها ﴿فقد كذبت قبلهم قوم نوح وعاد وثمود \* وقوم إبراهيم وقوم **لوط \* وأصحاب مدين €** أي: قوم

﴿ وكذب موسى فأمليت للكافرين، الكذبين، فلم أعاجلهم بالعقوبة، بل أمهلتهم، حتى استمروا في طغيانهم يعمهون، وفي كفرهم

زيادة من هامش ب. (١)

<sup>(</sup>٢) زيادة من هامش ب.

في أ: وعدتكم، وهو سبق قلم ـ والله أعلم ـ. (٣)

إُ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَنَابِ وَلَن يُخْلِفَ اللَّهُ وَعْدَهُ وَلِكَ يَوْمًا عِندَ رَيَكَ كَ أَلْفِ سَنَةٍ ثَمَانَعُدُ ونَ ﴿ وَكَ أَيْنَ مِن قَرَيَةٍ ا أَمْلَتُ لَمَا وَهِيَ ظَالِلَةً ثُنُمَ أَخَلَتُهُا وَإِلَى ٱلْمَصِيرُ ۞ قُلْ يَكَأَنُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّمَا آَنَا لَكُمْ نَذِيرٌ شِّيتٌ ۞ فَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ ٱلصَّلِيحَتِ لَمُتُمَعَ فِيرَةٌ وَيِلْقُ كَرِيمٌ وَٱلَّذِينَ سَعَوْا فِت ءَايَكِينَا مُعَكِجِذِينَ أَوْلَكِيكَ أَصْحَبُ ٱلْجَيْسِيرِ ۞وَكَمَا أَرْسَكُنَا مِن قَبْلِكَ مِن زَسُولِ وَلَانَبِيَ إِلَّا إِذَا تَمَنَّ أَلْقَ ٱلشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيتَتِهِ، فَيَنَسَحُ ٱللَّهُ مَا يُلْقِي ٱلشَّيُطَانُ ثُرَّ يُعُوِّجُهِ ٱللَّهُ ءَالِيَنِيُّ وَٱللَّهُ عَلِيدُ حَكِيرٌ ۞ لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِي ٱلشَّيْطَانُ فِتْنَةً لِلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِ مِثَرَضٌ وَٱلْقَامِسَةِ قُلُونِهُمُّ وَانَ ٱلظَّالِمِينَ لَيْ شِقَاقِ بَعِيدٍ ۞ وَلِيَعْلَرَ ٱلَّذِيرَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَّيِلَ فَيُؤْمِنُوا بِيهِ فَتُخِتَ لَهُ قُلُونِهُمُّ وَمَاتَ أَلَنَّهَ لَهَا وَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِلَىٰ صِرَاطِ مُسْتَقِيمِ ۞ وَلَايَزَالُ ٱلَّذِينَ كَفَّرُواْ فِيمُتِيَةِ مِنْهُ حَقَّلَ اللهُ عُلَالِمُهُ وَالسَّاعَةُ بَغْتَةً أَوْيَأْنِيهُمْ عَذَابُ يَوْمِ عَقِيدٍ ۞

TO DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

وشىرهم يىزدادون، ﴿تُم أَحَلْتُهُم ﴾ بالعذاب أخذ عزيز مقتدر ﴿فكيف كان نكير، أي: إنكاري عليهم كفرهم، وتكذيبهم كيف حاله، كان أشد العقوبات، وأفظع المثلات، فمنهم من أغرقه، ومنهم من أخذته الصيحة، ومنهم من أهْلِك بالريح العقيم، ومنهم من خسف به الأرض، ومنهم من أرسل عليه عذاب يوم الظلة، فليعتبر بهم هؤلاء المكذبون، أن يصيبهم ما أصابهم، فإنهم ليسوا خيراً منهم، ولا كتب لهم براءة في الكتب النزلة من الله، وكم من المعذبين المهلكين أمشال هؤلاء كشير، ولهذا قال: ﴿ وَفَكُأُينَ مِنْ قَرِيةً ﴾ أي: وكم من قرية ﴿أُهلَكُنَاها﴾ بالعذاب الشديد، والخري الدنيوي، ﴿وهم ظالة﴾ بكفرها بالله وتكذيبها لرسله، لم يكن عقوبتنا لها ظلماً منا، ﴿فهي خاوية على عروشها الله أي: فديارهم متهدمة، قصورها، وجدرانها، قد سقطت عروشها، فأصبحت خراباً بعدأن كانت عامرة، وموحشة بعد أن كانت آهلة بأهلها آنسة، ﴿وبئر معطلة وقصر مشيد الى: وكم من بئر، قد كان

يزدحم عليه الخلق، لشربهم وشرب مواشيهم، ففقد أهله، وعدم منه الوارد والصادر، وكم من قصر، تعب عليه أهله، فشيدوه، ورفعوه، وحصنوه، وزخرفوه، فحين جاءهم أمر الله، لم يغن عنهم شيئاً، وأصبح خالياً من أهله، قد صاروا عبرة لمن اعتبر، ومثالاً لمن فكر ونظر.

ولهذا دعا الله عباده إلى السير في الأرض، لينظروا، ويعتبروا فقال: ﴿أَفَلُّم يسيروا في الأرضِ البانهم وقلوبهم ﴿فتكون لهم قلوب يعقلون بها، آيات الله ويتأملون بها مواقع عبره، ﴿أَو أَذَان يسمعون بِما ﴾ أخبار الأمم الماضين، وأنباء القرون المعذبين، وإلا فمجرد نظر العين، وسماع الأذن، وسير البدن الخالي من التفكر والاعتبار، غير مفيد، ولا موصل إلى المطلوب، ولهذا قال: ﴿فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور ﴾ أي: هذا العمى الضار في الدين، عمى القلب عن الحق، حتى لا يشاهده كما لا يشاهد الأعمى المرئيات، وأما عمى البصر، فغايته بلغة، ومنفعة دنيوية.

﴿٤٧ ـ ٤٨﴾ ﴿وبستعجلونك بالعذاب ولن يخلف الله وعده وإنّ يوما عند ربِّك كألف سنة مما تعدون \* وكأيّن من قرية أمليت لها وهي ظالمة ثم أخذتها وإلى المصير، أي: يستعجلك هؤلاء المكذبون بالعذاب، لجهلهم، وظلمهم، وعنادهم، وتعجيزاً لله، وتكذيباً لرسله، ولن يخلف الله وعده، فما وعدهم به من العذاب، لا بد من وقوعه، ولا يمنعهم منه مانع، وأما عجلته، والمبادرة فيه، فليس ذلك إليك يا محمد، ولا يستفزنك عجلتهم وتعجيزهم إيانا . فإن أمامهم يوم القيامة، الذي يجمع فيه أولهم واخرهم، ويجازون بأعمالهم، ويقع بهم العذاب الدائم الأليم، ولهذا قال:

﴿ وإن يوماً عند ربك كالف سنة مما تعدون ﴾ من طوله، وشدته، وهوله، فسواء أصابهم عذاب في الدنيا، أم تأخر عنهم العذاب، فإن هذا اليوم، لا بد أن يدركهم.

ويحتمل أن الراد: أن الله حليم، ولو استعجلوا العذاب، فإن يوماً عنده كألف سنة مما تعدون، فالمدة، وإن تطاولتموها، واستبطأتم فيها نزول العذاب، فإن الله يمهل المدد الطويلة ولا يهمل، حتى إذا أخذ الظالمين بعذابه لم يفلتهم.

وكأين من قرية أمليت لها أي أمهلتها مدة طويلة ﴿وهي ظالم ﴾ أي أمه طلمهم ، فلم يكن مبادرتهم بالظلم ، موجباً لمبادرتنا بالعقوبة ، ﴿ثم مع عذاتها في الدنيا ، سترجع إلى الله ، في عذبها بلنوهها ، فلي خذر هؤلاء الطالمون من حلول عقاب الله ، ولا يعتروا بالإمهال .

. ﴿٤٩ ـ ٥١ ﴾ ﴿قبل بِا أَيِّهَا النَّاسِ إنما أنا لكم نذير مبين \* فالذين آمنوا وعملوا الصالحات لهم مغفرة ورزق كريم \* والذين سعوا في آياتنا معاجزين أولئك أصحاب الجحيم المناثران يأمر تعالى عبده ورسوله محمداً ﷺ أن يخاطب الناس جميعاً، بأنه رسول الله حقاً، مبشراً للمؤمنين بثواب الله، منذراً للكافرين والظالمين من عقابه، وقوله: ﴿مبين﴾ أي: بين الإنذار، وهو التخويف مع الإعلام بالمخوف، وذلك لأنه أقام البراهين الساطعة على صدق ما أنذرهم به، ثم ذكر تفصيل النذارة والبشارة فقال: ﴿ فَالَّذِينَ أمنوام بقلوبهم إيمانا صحيحا صادقا ﴿ وعملوا الصالحات ﴾ بجوارحهم ﴿ فِي جِناتِ النعيم ﴾ أي: الحنات التي يتنعم بها بأنواع النعيم من المآكل والمشارب والمناكح والصور والأصوات والتنعم برؤية الرب الكريم وسماع

<sup>(</sup>۱) سبق قلم الشيخ ـ رحمه الله ـ إلى الآبة رقم (٥٦) من هذه السورة فجمع بينها وبين هذه الآية فكتب (فالذين آمنوا وعملوا الصالحات في جنات النعيم والذين كفروا وكذبوا بآياتنا فأولئك أصحاب الجحيم) ثم فسرها بما يوافق الذي كتب، فعدلت الآية وصوبتها، وأبقيت التفسير كما هو.

كلامه ﴿والذين كفروا﴾ أي: جحدوا نعمة ربهم وكذبوا رسله وآياته فأولئك أصحاب الجحيم أي: الملازمون لها، المصاحبون لها في كل أوقاتهم، فلا يخفف عنهم من عذابها ولا يفتر عنهم لحظة من عقابها.

﴿ ٥٧ \_ ٥٧ ﴾ ﴿ وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبى إلا إذا تمنى ألقى الشيطان في أمنيته فينسخ الله ما يلقي الشيطان ثم يحكم الله آياته والله عليم حكيم \*ليجعل مايلقي الشيطان فتنة للذين في قلوبهم مرضّ والقاسية قلوبهم وإنّ الظالمين لفي شقاق بعيد \* وليعلم الذين أوتوا العلم أنه الحق من ربّك فيؤمنوا به فتخبت له قلوبهم وإنّ الله لهاد الذين آمنوا إلى صراط مستقيم \* ولا يزال الذين كفروا في مرية منه حتى تأتيهم الساعة بغنة أويأتيهم عذاب يوم عقيم \* الملك يومئذ لله يحكم بينهم فالذين آمنوا وعملوا الصالحات في جنات النعيم \* والذين كفروا وكذبوا بأياتنا فأولئك لهم عذاب مهين الجبر تعالى بحكمته البالغة، واختياره لعباده، وأن الله ما أرسل قبل محمد ﴿من رسول ولا نبى إلا إذا تمنى ﴾ أي: قرأً قراءته، التي يذكر بها الناس، ويأمرهم وينهاهم، ﴿ أَلْقَى الشيطان في أمنيته ﴾ أي: في قراءته، من طرقه ومَّكايده، ما هو مناقض لتلك القراءة، مع أن الله تعالى قد عصم الرسل بما يبلغون عن الله، وحفظ وحيه أن يشتبه، أو يختلط بغيره. ولكن هذا الإلقاء من الشيطان، غير مستقر ولا مستمر، وإنما هو عارض يعرض، ثم يزول، وللعوارض أحكام، ولهذا قال: ﴿ فَينسخ الله ما يلقى الشيطان ﴾ أي: يزيله ويذهبه ويبطله، ويبين أنه ليس من آياته، و ﴿ يُحكم الله آياته ﴾ أي: يتقنها، ويحررها، ويحفظها، فتبقى خالصة من مخالطة إلقاء الشيطان،

والاقتدار، فبكمال قوته، يحفظ وحيه، ويزيل ما تلقيه الشياطين، وحكيم وضع الأشياء مواضعها، فمن كمال المذكور، ليحصل ما ذكره بقوله: وليجعل ما يلقي الشيطان فتنة لطائفتين من الناس، لا يبالي الله بهم، وهم الذين وفي قلوبهم مرض أي: ضعف وعدم إيمان تام وتصديق حازم، فيؤثر في قلوبهم أدنى شبهة تطرأ عليها، فإذا سمعوا ما ألقاه الشيطان، داخلهم الريب والشك، فصار فتة لهم.

﴿والقاسية قلوبهم ﴾ أي: الغليظة، التي لا يؤثر فيها زجر ولا تذكير، ولا تفهم عن الله وعن رسوله لقسوتها، فإذا سمعوا ما ألقاه الشيطان، جعلوه حجة لهم على باطلهم، وجادلوابه وشاقوا الله ورسوله، ولهذا قال: ﴿ وَإِنَّ الطَّالِمِنَّ لفى شقاق بعيد اي: مشاقة شه، ومعاندة للحق، ومخالفة له، بعيد من الصواب، فما يلقيه الشيطان، يكون فتنة لهؤلاء الطائفتين، فيظهر به ما في قلوبهم، من الخبث الكامن فيها، وأما الطائفة الثالثة، فإنه يكون رحمة في حقنهنا، وهم المذكنورون بتقولته: ﴿وليعلم الذين أوتوا العلم أنه الحقّ من ربك، لأن الله منحهم من العلم، ما به يعرفون الحق من الباطل، والرشد من الغي، فيميزون بين الأمرين، الحق المستقر، الذي يحكمه الله، والباطل العارض الذي ينسخه الله، بما على كل منهما من الشواهد، وليعلموا أن الله حكيم، يقيض بعض أنواع الابتلاء، ليظهر بذلك كمائن النفوس الخيرة والشريرة، ﴿فيؤمنوا به ﴾ بسبب دلك، ويزداد إيمانهم عند دفع المعارض والسبه.

يتقنها، ويحررها، وليحفظها، فتبقى ﴿فتحبت له قلوبهم﴾ أي: تخشع خالصة من نخالطة إلقاء الشيطان، وتخضع، وتسلم لحكمته، وهذا من ﴿والله عربيز﴾ أي: كامل القوة هدايته إياهم، ﴿وإنَ الله لهادي اللّين

ٱلْمُنْكُ يُوْمَهِدِ لِلْهِ يَحْتُ مُرِمَّنَهُمْ قَالَّذِي ءَامْنُوا وَعَهُواُ ٱلصَّلِاحَتِ فِيحَنَّتِ ٱلنِّيدِهِ ۞ وَٱلَّذِينِ كَعَرُواْ وَكَ نُوْإِ عَايَدِنَا فَأُوْلَتِهِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ۞ وَالَّذِينَ هَاجَ رُواْ فِي سَجِيلِ ٱللَّهِ ثُمَّ قُيِّ لَوًّا أَوْمَا تُواْ لَيْرُوْقَتُهُ وُاللَّهُ رِزْقًا حَسَنًا وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهُوحَ يُزُالْزُوقِينَ @ لَيُدْخِلَكُ هُرِمُنْكُ كَالْرَضَوْنَ مُواكَ اللَّهُ لَعَبَلِيثُ حَلِيكُ ﴿ ۞ \* ذَٰلِكَ وَمَنْ عَاقَبَ بِمِثْلِ مَاعُوقِبَ بِهِ ثُمَّةُ مُعِي عَلَيْهِ لِنَصْرَتَ ٱللَّهُ إِلَى اللَّهَ لَكَ عُوَّةً عَـنُورٌ ۞ ذَالِكَ مِأْتَ اللَّهَ يُولِحُ ٱلْيُلَ فِي النَّهَارِ وَتُولِمُ النَّهَارَفِ النِّيلِ وَأَنَّ اللَّهَ سَيِعِيعٌ بَصِيرٌ ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ هُوَٱلْكَقُّ وَأَنَّ مَا يَدَّعُونَ مِن دُونِيهِ هُوَ ٱلْبَطِلُ وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ ٱلْعَالِيُّ ٱلْكَبِيرُ ۞ ﴾ أَوْمَتَوَأَتَ الْقَدَأَنْوَلَ مِنَ الْمَتَّمَاءَ مَنَّهُ فَصَيْحُ ٱلْأَرْضُ إِلَّا مُغْضَرَّةً إِنَّ اللهَ لَطِيفُ خَبِيرٌ ۞ لَهُ مَا فِي السَّمَوْتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَإِنَ اللَّهُ لَهُوَ ٱلْفَيْنِيُ ٱلْمُحْسِينَ ٥ 

آمنوا بسبب إيمانهم ﴿إلى صراط مستقيم علم بالحق، وعمل بمقتضاه، فيثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة، وهذا النوع من تثبيت الله لعبده.

وهـ أه الايات، فيها بيان أن للرسول الشرف أسوة بإخوانه المرسلين، لم وقتع منه عند قراءته اللات والنجم فلما بلغ ﴿ أفرأيتم اللات والعزى \* ومناة الثالثة الأخرى ﴾ ألقى الشيطان في قراءته: «تلك الغرانيق العلى، وإن شفاعتهن (١١) لترتجى »، فحصل بذلك للرسول حزن وللناس فتنة، كما ذكر الله، فأنزل الله هذه الآيات.

«٥٥ – ٥٥» ﴿ولا يـزال الـذيـن كفروا في مرية منه حتى تأتيهم الساعة بغتة أو يأتيهم عذاب يوم عقيم \* الملك يومئد لله يحكم بينهم فالذين آمنوا وعملوا الصالحات في جنات النعيم \* والذين كفروا وكذبوا بآياتنا فأولئك لهم عذاب مهين يغبر تعالى عن حالة الكفار، وأنهم لا يزالون في شك عا جئتهم به يا محمد، لعنادهم، وإعراضهم، وأنهم (٢) لا يبرحون مستمرين على هذه الحال ﴿حتى تأتيهم مستمرين على هذه الحال ﴿حتى تأتيهم عمدي المناهم،

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: شفاعتهم. ين

٢) في النسختين: وأنه.

الْوَتَرَانُ الْقَدَ مَخْرَكُمُ مِنْ الْأَرْضِ وَالْفَالَدُ عَيْرِى فِي الْمُوْرِ وَالْفَالَدُ عَيْرِى فِي الْمُوالِدُونِيَّ الْمَيْرِ الْمَدْرِوْرَ فَيْسِكُ السَّمَاءُ الْمَتْعَمَّ عَلَى الْأَرْضِ الْمَالِوْنِيَّ الْمَيْسُلُونُ وَقَرَيْتِ مِنْكُونُ وَيَوْلَا لَمِنَ الْمِيكُونُ وَلَا الْمَيْسُكُونُ وَيَعْمُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ ا

الساعة بغتة أي: مفاجأة أو يأتيهم على الساعة بغتة أي: مفاجأة أو يأتيهم على الساعة، وهو يوم القيامة، فإذا جاءتهم الساعة، أو أتاهم ذلك اليوم، علم الذين كفروا أنهم كانوا كاذبين، وندموا حيث لا ينفعهم الندم، وأبلسوا وأيسوا من كل خير، وودوا لو آمنوا بالرسول واتخذوا معه سبيلاً، ففي هذا تحذيرهم من إقامتهم على مريتهم وفريتهم.

والملك يومنك أي: يوم القيامة وله تعالى، لا لغيره، ويحكم بينهم بحكم العدل، وقضائه الفصل، وفضائه وما جاؤوا به وعملوا المصالحات ليصدقوا بذلك إيمانهم والروح والبدن، مما لا يصفه الواصفون، ولا تدركه العقول.

والنين كفروا بالله ورسله وكذبوا بآياته الهادية للحق والصواب فأعرضوا عنها، أو عاندوها، وفأولئك لهم عذاب مهين له لهم، من شدته، وألمه، وبلوغه للأفئدة كما استهانوا برسله وآياته، أهانهم الله بالعذاب.

﴿٥٨ - ٥٩ ﴾ ﴿والذين هاجروا في سبيل الله ثم تسلوا أو ساتوا ليرزقاً حسناً وإن الله لهو

خير الرازقين \* ليدخلنهم مدخلا يرضونه وإنّ الله لعليم حليم﴾ هذه بشارة كبرى، لمن هاجر في سبيل الله، فخرج من داره ووطنه وأولاده وماله، ابتغاء وجه الله، ونصرة لدين الله، فهذا قد وجب أجره على الله، سنواء مات على فراشه، أو قتل مجاهداً في سبيل الله، ﴿ليرزقنُّهم الله رزقاً حَسَناً في البرزخ، وفي يوم القيامة بدخول الجنة الجامعة للروح والريحان، والحسن والإحسان، ونعيم القلب والبدن، ويحتمل أن المعنى (١): أن المهاجر في سبيل الله، قد تكفل برزقه في الدنيا، رزقاً واسعاً حسناً، سواء علم الله منه أنه يموت على فراشه، أو يقتل شهيداً، فكلهم مضمون له الرزق، فلا يتوهم أنه إذا خرج من دياره وأمواله، سيفتقر ويحتاج، فإن رازقه هو خير الرازقين، وقد وقع كما أخبر، فإن المهاجرين السابقين، تركوا ديارهم وأبناءهم وأموالهم، نصرة لدين الله، فلم يلبثوا إلا يسيراً، حتى فتح الله عليهم البلاد، ومكنهم من العباد فاجتبرا من أموالها، ما كانوا به من أغنى الناس، ويكون على هذا القول، قوله: ﴿ليدخِلنهم مدخلا يرضونه الله عليهم من البلدان، خصوصاً فتح مكة المشرفة، فإسم دخلوها في حالة الرضا والسرور، وإما المراد به رزق الآخرة، وأن ذلك دخول الجنة، فتكون الآية جعت بين الرزقين، رزق الدنيا، ورزق الاخرة، واللفظ صالح لذلك كله، والمعنى صحيح، فلا مانع من إرادة الجميع ﴿وإن الله لعليم﴾

﴿٢٠﴾ ﴿ ذلك ومن عاقب بمثل ما عوقب به ثم بغي عليه لينصرنه الله إن الله لعفو غفور﴾ ذلك بأن من جُنِيَ

بالأمور، ظاهرها، وباطنها، متقدمها،

ومِتأخرها، ﴿حليم﴾ يعصيه الجلائق،

ويبارزونه بالعظائم، وهو لا يعاجلهم

بالعقوبة مع كمال اقتداره، بل يواصل

لهم رزقه، ويسدي إليهم فضله.

عليه وظَلِمَ، فإنه يجوز له مقابلة الجاني بمثل جنايته، فإن فعل ذلك، فليس عليه سبيل، وليس بملوم، فإن بُغِيَ عليه بعد هذا، فإن الله ينصره، لأنه مظلوم، فلا يجوز أن يُبغَى عليه، بسبب أنه استوفى حقه، وإذا كان المجازي غيره، بإساءته إذا ظلم بعد ذلك، نصره الله، فالذي بالأصل لم يعاقب أحداً إذا ظلم وجُني عليه، فالنصر إليه أقرب.

﴿إِن الله لعفو غفور﴾ أي: يعفو عن المذنبين، فلا يعاجلهم بالعقوبة، ويغفر ذنوجم فيزيلها، ويزيل آثارها عنهم، فالله هذا وصفه المستقر اللازم الذاتي، ومعاملته لعباده في جميع الأوقات بالعفو والمغفرة، فينبغي لكم أيها المظلومون المجني عليهم، أن تعفوا وتصفحوا وتغفروا ليعاملكم الله كما تعاملون عباده ﴿فَمَن عِفا وأصلح فأجره على الله ﴾

﴿ ٦١ - ٦٢ ﴾ ﴿ ذلك بأن الله يولج الليل في النهار ويولج النهار في الليل وأنَّ الله سميع بصير \* ذلك بأنَّ الله هو الحق وأنَّ ما يدعون من دونه هو الباطل وأن الله هو العلى الكبير، ذلك الذي شرع لكم تلك الأحكام الحسنة العادلة، هو حسن التصوف، في تقديره وتدبيره، الذي ﴿يُولِجِ اللَّيلِ فِي النهار، أي: يدخل هذا على هذا، وهذا على هذا، فيأتي بالليل بعد النهار، وبالنهار بعد الليل، ويزيد في أحدهما ما ينقصه في الآخر، ثم بالعكس، فيترتب على ذلك، قيام الفصول، ومصالح الليل والنهار، والشمس والقمر، التي هي من أجل نعمه على العياد، وهي من الضروريات لهم. ﴿وَأَنَّ اللهُ سَمِيعُ ﴾ يسمع ضجيج الأصوات، باختلاف اللغات، على تفنن الحاجات، ﴿بصير﴾ يري دبيب النبملة السوداء، تحت الصحرة الصماء؛ في الليلة الظلماء ﴿سواء مبكيم من أسر القول ومن جهر به ومن هو مستحف بالليل وسارب بالنهار﴾.

﴿ ذلك ﴾ صاحب الحكم والأحكام ﴿ وَاللَّهِ الحَمِّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ الحَمِّهِ أَي: الشابت، الذي لا يزال ولا يزول، الأول الذي ليس بعده شيء، كامل الأسماء والصفات، صادق الوعد، الذي وعده حق ولقاؤه حق، ودينه حق، وعبادته هي الحق، النافعة الباقية على الدوام.

﴿وأن ما يدعون من دونه ﴾ من الأصنام والأنداد، من الحيوانات والجمادات، ﴿هو الباطل﴾ الذي، هو باطل في نفسه، وعبادته باطلة، لأنها متعلقة بمضمحل فان، فتبطل تبعاً لغايتها ومقصودها، ﴿وأن الله هو العلى الكبير﴾ العلى في ذاته، فهو عال على جميع المخلوقات وفي قدره، فهو كامل الصفات، وفي قهره لجميع المخلوقات، الكبير في ذاته، وفي أسمائه، وفي صفاته، الذي من عظمته وكبرياثه، أن الأرض قبضته يوم القيامة، والسماوات مطويات بيمينه، ومن كبريائه، أن كرسيه وسع السماوات والأرض، ومن عظمته وكبريائه، أن نواصى العباد بيده، فلا يتصرفون إلا بمشيئته، ولا يتحركون ويسكنون إلا بإرادته .

وحقيقة الكبرياء التي لا يعلمها إلا هو، لا ملك مقرب، ولا نبي مرسل، أنها كل صفة كمال وجلال وكبرياء وعظمة، فهي ثابتة له، وله من تلك الصفة أجلها وأكملها، ومن كبريائه، أن العبادات كلها، الصادرة من أهل السماوات والأرض، كلها وإجلاله وإكرامه، ولهذا كان التكبير شعاراً للعبادات الكبار، كالصلاة وغيدها

و 27 \_ 37 ﴾ ﴿أَلَمْ تَسَرُ أَنْ اللهُ أَنْ رَلُ مِن اللهُ أَنْ رَلُ مِن اللهِ أَنْ رَلُ مِن مُخْضَرة إِنَّ اللهُ لَمْ لِللَّهِ مَا فِي السماوات وما في الأرض وإنَّ الله لهو المغني الحميد﴾ هذا حث منه تعالى، ورَرغيب في النظر بآياته الدالات على

وحدانيته، وكماله فقال: ﴿أَلُمْ تُر﴾ أَي : أَلَمْ تَشَاهد ببصرك وبصيرتك ﴿أَنْ الله أَنْزِلُ مِن السماء ماء ﴾ وهو: المطر، فينزل على أرض خاشعة مجدبة، قد اغبرت أرجاؤها، ويبس ما فيها، من شجر ونبات، فتصبح مخضرة قد اكتست من كل زوج كريم، وصار لها بذلك منظر بهيج، إن الذي أحياها بعد موتها وهمودها لمحيى الموتى بعد أن كانوا رميماً.

﴿إِن الله لطيف خبير﴾ اللطيف الذي يدرك بواطن الأشياء، وخفياتها، وسرائرها، الذي يسسوق إلى عبده الخير، ويدفع عنه الشر (۱۱)، بطرق يري عبده، عزته في انتقامه وكمال اقتداره، ثم يظهر لطفه بعد أن أشرف العبد على الهلاك، ومن لطفه، أنه يعلم مواقع القطر من الأرض، وبذور الأرض في باطنها، فيسوق ذلك الماء الخلائق فينبت منه أنواع النبات، الحلائق فينبت منه أنواع النبات، الصدور، وخفايا الأمور،

﴿له ما في السماوات وما في الأرض﴾ خلقاً وعبيداً، يتصرف فيهم بملكه وحكمته وكمال اقتداره، ليس لأحد غيره من الأمر شيء.

وإن الله لهو الغني الناه الذي له الغنى المطلق النام، من جميع الوجوه، ومن غناه، أنه لا يحتاج إلى أحد من ولا يتكثر بهم من قلة، ومن غناه، أنه ما اتخذ صاحبة ولا ولداً، ومن غناه، أنه أنه صمد، لا يأكل ولا يشرب، ولا يحتاج إلى ما يحتاج إليه الخلق بوجه من الوجوه، فهو يُطعِمُ ولا يُطعَمُ، ومن غناه، أن الخلق كلهم مفتقرون اليه، في إيجادهم، وإعدادهم، وفي دينهم ودنياهم، ومن غناه، أنه لو اجتمع من في السماوات ومن في الأرض، الأحياء منهم

والأموات، في صعيد واجد، فسأل كل منهم ما بلغت أمنيته، فأعطاهم فوق أمانيهم، ما نقص ذلك من ملكه شيء، ومن غناه، أنَّ يده سحّاء بالخير والبركات، الليل والنهار، لم يزل إفضاله على الأنفاس، ومن غناه وكرمه، ما أودعه في دار كرامته، مما ولا خطر على قلب بشر.

 الحميد أي: المحمود في ذاته، وفي أسمائه، لكونها حسني، وفي صفاته، لكونها كلها صفات كمال، وفي أفعاله، لكونها دائرة بين العدل والإحسان والرحمة والحكمة، وفي شرعه، لكونه لا يأمر إلا بما فيه مصلحة خالصة أو راجحة، ولا ينهى إلا عما فيه مفسدة خالصة أو راجحة، ألذي له الحمد، الذي يملأ ما في السماوات والأرض، وما بينهما، وما شاء بعدها، الذي لا يحصى العباد ثناء على حمده، بل هو كما أثني على نفسه، وفوق ما يشنى عليه عباده، وهو المحمود على توفيق من يوفقه، وخذلان من يخذله، وهو الغني في حده، الحميد في غناه .

- ﴿١٩ ـ ٢٩﴾ ﴿أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهُ سَخَرَ لكم ما في الأرض والفلك تجري في البحر بأمره ويمسك السماء أن تقع على الأرض إلا بإذنه إنّ الله بالناس لرؤوف رحيم \* وهو الذي أحياكم ثم يميتكم ثم يحييكم إنَّ الإنسان لكفور﴾ أي: ألم تشاهد ببصرك وقلبك نعمة ربك السابغة، وأياديه الواسعة، و ﴿أَنَّ اللَّهُ سخر لكم ما في الأرض﴾ من حیوانات، ونبات، وجمادات، فجمیع ما في الأرض، مسخر لبنى آدم، حيواناتها، لركوبه، وحمله، وأعماله، وأكله، وأنواع انتفاعه، وأشجارها، وثمارها، يقتاتها، وقد سلط على غرسها واستغلالها، ومعادنها، يستخرجها، وينتفع بها، ﴿والفلك﴾ أي: وسخر لكم الفلك، وهي السفن

<sup>(</sup>١) في ب: (عباده الخير ويدفع عنهم الشر).

﴿ تَجْرِي فِي البحر بأمره ﴾ تحملكم، وتحمل تجاراتكم، وتوصلكم من محل إلى محل، وتستخرجون من البحر حلية تلبسونها، ومن رحته بكم أنه ﴿ يمسك رحته وقدرته، لسقطت السماء على الأرض ، فتلف ما عليها، وهلك من فيها ﴿ إِنَّ الله يمسك السماوات والأرض أن ترولا ولئن زالتا إن أمسكهما من أحد من بعده إنه كان حليماً غفوراً ﴾.

﴿إِن الله بالناس لرؤوف رحيم ﴾ أرحم بهم من والديهم، ومن أنفسهم، ولهذا يريد لهم الخير، ويريدون لها الشر والضر، ومن رحمته، أن سخر لهم ما سخر من هذه الأشياء.

﴿وهو الذي أحياكم ﴾ أوجدكم من العدم ﴿ثم يميتكم ﴾ بعد أن أحياكم ، ﴿ثم يحييكم ﴾ بعد موتكم ، ليجازي المحسن بإحسانه ، والمسيء بإساءته ، ﴿إن الإنسان ﴾ أي : جنسه ، إلا من عصمه الله ﴿لكفور ﴾ لنعم الله ، كفور بالله ، لا يعترف بإحسانه ، بل ربما كفر بالبعث وقدرة ربه .

﴿٧٧ \_ ٧٠﴾ ﴿لكل أمة جعلنا منسكاً هم ناسكوه فلا ينازعنك في الأمر وادع إلى ربـك إنّـك لـعـلى هـدى مستقيم \* وإن جادلوك فقل الله أعلم بما تعملون \* الله يحكم بينكم يوم القيامة فيما كنتم فيه تختلفون \* ألم تعلم أنَّ الله يعلم ما في السماء والأرض إنَّ ذلك في كشابٌ إنَّ ذلك على الله يسير﴾ يخبر تعالى أنه جعل لكل أمة ﴿منسكاً﴾ أي: معبداً وعبادة، قد تختلف في بعض الأمور، مع اتفاقها على العدل والحكمة، كما قال تعالى: ﴿لكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجأ ولوشاء الله لجعلكم أمة واحدة ولكن ليبلوكم فيما أتاكم، الآية ، ﴿ هم ناسكوه ﴾ أي: عاملون عليه، بحسب أحوالهم، فلا اعتراض على شريعة من الشرائع، خصوصا من الأميين أهل الشرك والجهل المبين، فإنه إذا ثبتت رسالة الرسول بأدلتها، وجب أن يتلقى جميع ما جاء به بالقبول

والتسليم، وترك الاعتراض، ولهذا قال: ﴿فلا ينازعنك في الأمر ﴾ أي: لا ينازعك المكذبون لك، ويعترضون على بعض ما جئتهم به، بعقولهم الفاسدة، مثل منازعتهم في حل الميتة، بقياسهم الفاسد، يقولون: «تأكلون ما قتلتم، ولا تأكلون ما قتل الله»، وكقولهم «إنما البيع مثل الربا» ونحو ذلك من اعتراضاتهم، التي لا يلزم الجواب عن أعيانها، وهم منكرون لأصل الرسالة، وليس فيها مجادلة ومحاجة بانفرادها، بل لكل مقام مقال، فصاحب هذا الاعتراض، النكر لرسالة الرسول، إذا زعم أنه يجادل ليسترشد، يقال له: الكلام معك في إثبات الرسالة وعدمها، وإلا فالاقتصار على هذه، دليل أن مقصوده التعنت والتعجيز، ولهذا أمر الله رسوله أن يدعو إلى ربه بالحكمة والموعظة الحسنة، ويمضى على ذلك، سواء اعترض المسترضون أم لا، وأنبه لا ينبغي أن يثنيك عن الدعوة شيء، لأنك ﴿على حدى مستقيم﴾ أي: معتدل موصل للمقصود، متضمن علم الحق والعمل به، فأنت على ثقة من أمرك، ويقين من دينك، فيوجب ذلك لك الصلابة والمضيطا أمرك به ربك، ولست على أمر مشكوك فيه، أو حديث مفتري، فتقف مع الناس ومع أهوائهم، وآرائهم، ويوقفك اعتراضهم، ونظير هذا قوله تعالى: ﴿ فِتُوكِلُ عَلَى اللهِ إِنْكُ عَلَى الْحُقَّ المبين ﴾. مع أن في قوله: ﴿إِنْكُ لَعَلَى هدى مستقيم ارشادٌ الأجربة المعترضين على جزئيات الشرع، بالعقل الصحيح، فإن الهدى وصف لكل ما جاء به الرسول، والهدى: ما تحصل به الهداية، من مسائل الأصول والفروع، وهيي المسائل التي يعرف حسنها وعدلها وحكمتها بالعقل والفطرة السليمة، وهذا يعرف بتدبر تفاصيل المأمورات والمنهيات.

ولهذا أمره الله بالعدول عن جدالهم في هذه الحالة، فقال: ﴿وإن جدالهم في هذه الحالة ، مما تعملون ﴾

أي: هو عالم بمقاصدكم ونياتكم، فمجازيكم عليها في يوم القيامة الذي يحكم الله بينكم فيما كنتم فيه تختلفون، فمن وافق الصراط الستقيم، فهو من أهل النعيم، ومن زاغ عنه، فهو من أهل الجحيم، ومن تمام حكمه، أن يكون حكماً بعلم، فلذلك ذكر إحاطة علمه، وإحاطة كتابه فقال: ﴿ أَلَّم تَعلُّم أن الله يعلم ما في السماء والأرض﴾ لا يخفى عليه منها خافية ، من ظواهر الأمور وبواطنها، خفيّها وجليها، متقدمها ومتأخرها، أن ذلك العلم المحيط بما في السماء والأرض قد أثبته الله في كتاب، وهو اللوح المحفوظ، حين خلق الله القلم، قال له: «اكتب» قال: ما أكتب؟ قال: «اكتب ما هو كائن إلى يوم القيامة».

﴿إِن ذلك على الله يسير ﴾ وإن كان تصوره عندكم لا يحاط به، فالله تعالى يسير عليه أن يحيط علماً بجميع الأشياء، وأن يكتب ذلك في كتاب مطابق للواقع.

﴿٧١ ـ ٧٢﴾ ﴿ويسعسيدون مسن دون الله ما لم ينزل به سلطاناً وما ليس لهم به علم وما للظالمين من نصير \* وإذا تتلي عليهم آياتنا بينات تعرف في وجوه الذين كفروا المنكر يكادون يسطون بالذين يتلون عليهم آياتنا قل أَفَأَنْبِئُكُم بِشَرَّ مِن ذَلِكُم النَّارِ وعِدها اللهِ الذين كفروا وبئس المصير، يذكر تعالى حالة المشركين به، العادلين به غيره، وأن حمالهم أقبيح الحالات، وأنه لا مستند لهم على ما فعلوه، فليس لهم به علم، وإنما هو تقليد تلقوه عن أبائهم الضالين، وقد يكون الإنسان لا علم عنده بما فعله، وهو ــفي نفس الأمر \_ له حجة ما علمها، فأخبر هنا، أن الله لم ينزل في ذلك سلطاناً، أي: حجة تدل عليه وتجوزه، بل قد أنزل البراهين القاطعة على فساده وبطلانه، ثم توعد الظالمين منهم المعاندين للحق فقال: ﴿وما للظالمِن من نصير ﴾ ينصرهم من عِداب الله إذا نزل بهم وحل. وهِل هؤلاء الذين لا علم لهم بما هم عليه قصد في اتباع

الايات والهدي إذا جاءهم؟ أم هم راضون بما هم عليه من الباطل؟ ذكر دلك بقوله: ﴿وإذا تنلي عليهم آياتنا﴾ التي هي آيات الله إلجليلة، المستلزمة لبيان الحق من الباطل، لم يلتفتوا إليها، ولم يرفعوا بها رأساً، بل ﴿تعرف في وجوه الذين كفروا المنكر، من بغضها وكراهتها، ترى وجوههم مُعَبَّسة، وأبشارهم مكفهرة، ﴿يكادون يسطون بالذين يتلون عليهم آياتنا، أي: يكادون يوقعون بهم القتل والضرب البليغ، من شدة بغضهم وبغض الحق وعداوته، فهذه الحالة من الكفار بئس الحالة، وشرها بئس الشر، ولكن ثُمَّ ما هو شر منها، حالتهم التي يؤولون إليها، فلهذا قال: ﴿قُلْ أَفَأُنْبُنَّكُم بِشُر من ذلكم النار وعدها الله الذين كفروا وبئس الصير ، فهذه شرها طويل عريض، ومكروهها وآلامها تزداد على

﴿٧٤ ـ ٧٣﴾ ﴿يا أيها الناس ضرب مثل فاستمعوا له إنّ الذين تدعون من دون الله لن يخلقوا ذباباً ولو اجتمعوا له وإن يسلبهم الذباب شيئا لا يستنقذوه منه ضعف الطالب والمطلوب \* ما قدروا الله حق قدره إنّ الله لقوى عزيز الله منا منال ضربه الله لقبح عبادة الأوثان، وبيان نقصان عقول من عبدها، وضعف الجميع، فقال: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسِ ﴾ هذا خطاب للمؤمنين والكفار، المؤمنون يزدادون علماً وبصيرة، والكافرون تقوم عليهم الحجة، ﴿ضرب مثل فاستمعواله اي: ألقوا إله أسماعكم، وتفهموا ما احتوى عليه، ولا يصادف منكم قلوباً لاهية، وأسماعاً معرضة، بلّ ألقوا إليه القلوب والأسماع، وهو هذا: ﴿إِنَّ اللَّهُ مِنْ . تلعون من دون الله السمل كل ما يُدْعَى من دون الله، ﴿ لَنْ يَخْلَقُوا دْبَابِأَ ﴾ الذي هنو من أحقر المحلوقيات وأخسها، فليس في قدرتهم خلق هذا

أولى، ﴿**ولو اجتمعوا له**﴾ بل أبلغ من دلك لو ﴿يسلبهم الذباب شيئاً لا يستنقذوه منه ﴾ وهذا غاية ما يصير من العجز . ﴿ضعِف الطالب﴾ الذي هو المعبود من دون الله ﴿والمطلوب﴾ الذي هو الذباب، فكل منهما ضعيف، وأضعف منهما، من يتعلق جذا الضعيف، وينزله منزلة رب العالمين.

فهذا ما قدر ﴿ الله حق قدره ﴾ حيث سوى الفقير العاجز من جميع الوجوه، بالغنى القوي من جميع الوجوه، سوى من لا يملك لنفسه، ولا لغيره نفعاً ولا ضراً، ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً، بمن هو النافع الضار، المعطى المانع، مالك الملك، والمتصرف فيه بجميع أنواع النصريف .

﴿إِنْ الله لقوى عزيز ﴾ أي: كامل القوة، كامل العزة، من كمال قوته وعزته، أن نواصى الخلق بيديه، وأنه لا يتحرك متحرك، ولا يسكن ساكن، إلا بإرادته ومشيئته، فما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن، ومن كمال قوته، أنه يمسك السماوات والأرض أن تزولا، ومن كمال قوته، أنه يبعث الخنلق كلهم، أولهم وآخرهم، بصيحة واحدة، ومن كمال قوته، أنه أهلك الجبابرة والأمم العاتية، بشيء يسير، وسوط من

﴿٧٦ \_ ٧٩﴾ ﴿الله يصطفي من الملائكة رسلاً ومن الناس إنّ الله سميع بصير \* يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم وإلى الله ترجع الأمور، لما بين تعالى كماله وضعف الأصنام، وأنه المعبود حقاً، بين حالة الرسل، وتميزهم عن الخلق بما تميزوا به من الفضائل فقال: ﴿الله يصطفى من الملائكة رسلا ومن الناس الي أي: يختار ويجتبي من الملائكة رسلاً، ومن الناس رسلاً، يكونون أركى ذلك النوع،

يِّنَّا يُهَا ٱلنَّاسُ ضَرِبَ مَثَلُ فَاسْتَمِعُواْلَهُ إِنَّا ٱلَّذِينَ تَتَعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لَن يَخْلُقُواْ ذُكِ أَبَا وَلَوا جَثَنَعُواْ لُمُّ وَإِن يَسْلُبُكُمُ ٱلذُّمَّابُ شَيْعًا لَّايَتَ تَنقِدُوهُ مِنْ مُضَعُفَ ٱلظَّالِبُ وَٱلْطَلُوبُ ۞ مَافَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ۗ إِنَ ٱللَّهَ لَقَوِيٌّ عَيْدِذُ ۞ ٱللَّهُ يُصَطِّفِي مِنَ ٱلْمُلَآتِكَةِ وُسُلًا وَمِنَ ٱلْتَكَانَّ إِنِّ ٱلْتُمَسَّعِيعُ بَصِيرٌ ۞ يَعْلَمُ مَانِيْ أَيْدِيهِمْ وَمَاخَلْفَهُمُّ وَلِكَ اللَّهِ تُرْجَكُ ٱلْأُمُورُ ۞ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَرْكَعُواْ وَأَسَجُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَبِّكُمْ وَالْعَبُدُوارَيِّكُمْ وَافْعَكُواْ ٱلْخَيْرَلْعَلِّكُمْ مُقْلِحُونَ ۞ ﴿ وَجَهِدُواْفِ اللَّهِ حَقَّ جِهَادِيَّهِ هُوَأَجْتَبَىكُمْ وَمَاجَعَلَ عَلَيْصِكُمْ فِي ٱليِّينِ مِنْ حَسَرَجْ عِلَّهَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِ يَرْهُوسَمَّ مَكُرٌّ ٱلْمُسِّلِينَ مِن قَبَلُ وَفِي هَا ذَالِيَ كُونَ ٱلرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْ كُونَاكُونُولُ شُهَكَآءَ عَلَى النَّاسُّ فَأَقِيمُوا الصَّكَاوَةَ وَءَاتُواْ الزَّكَوْةَ القيم المنافق ال ٠٠٠ <u>ښانوالنۍ</u> وه کا اور د کا

صفوة الخلق على الإطلاق، والذي اختارهم واصطفاهم (۱۱)، ليس جاهلاً بحقائق الأشياء، أو يعلم شيئاً دون شيء، وإنما الصطفي لهم، السميع، البصير، الذي قد أحاط علمه وسمعه وبصره بجميع الأشياء، فاختياره إياهم، عن علم منه، أنهم أهل لذلك، وأن الوحى يصلح فيهم كما قال تعالى: ا ﴿ الله أعلم حيث يجعل رسالته ﴾.

﴿وَإِلَى اللهِ تَرْجُعُ الْأُمُورُ﴾ أي: هو يرسل الرسل، يدعون الناس إلى الله، فمنهم المجيب، ومنهم الراد لدعوتهم، ومنهم العامل، ومنهم الناكل، فهذا وظيفة الرسل، وأما الجزاء على تلك الأعمال، فمصيرها إلى الله، فلا تعدم منه فضلاً أو عدلاً.

﴿٧٧ ـ ٧٨﴾ ﴿يا أيها الذين آمنوا اركعوا واسجدوا واعبدوا ربكم وافعلوا الخير لعلكم تفلحون \* وجاهدوا فى الله حق جهاده هو اجتباكم وما جعل عليكم في الدين من حرج ملة أبيكم إبراهيم هو سماكم المسلمين من قبل وفي هذا ليكون الرسول شهيداً عليكم وتكونوا شهداء على الناس فأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة واعتصموا بالله هو مولاكم فنعم المولى ونعم وأجمعه لبصفات المجد، وأحقه النصير، يأمر تعالى عبادة المؤمنين المحلوق الضعيف، فما فوقه من باب بالاصطفاء، فالرسل لا يكونون إلا بالصلاة، وخص منها الركبوع

القائقة المؤدن و الدّين مُنه في مسكن به خدّه مؤدن و الدّين مُنه في مسكن به خدّه مؤدن و الدّين مُنه في مسكن به خدّه مؤدن و الدّين مُنه المؤدن و الدّين مؤدن و المؤدن و المؤدن

TI ZEGHENE FOR

والسجود، لفضلهما وركنيتهما، وعبادته التي هي قرة العيون، وسلوة القلب المحزون، وأن ربوبيته وإحسانه على العباد، يقتضي منهم أن يخلصوا له العبادة، ويأمرهم بفعل الخير عموماً.

وعلق تعالى الفلاح على هذه الأمور فقال: ﴿لعلكم تفلحون ﴿ أَي : فقورون بالمطلوب المرغوب، وتنجون من المكروه المرهوب، فلا طريق للفلاح سوى الإخلاص في عبادة والسعي في نفع عبيده، فمن وفق لذلك، فله القلح المعكن، من السعادة والنجاح والفلاح.

وجاهدوا في الله حق جهاده والجهاد بذل الوسع في حصول الغرض المطلوب، فالجهاد في الله حق جهاده، هو القيام التام بأمر الله، ودعوة الخلق إلى سبيله بكل طريق موصل إلى ذلك، من نصيحة وتعليم وقتال وأدب وزجر ووعظ، وغير

وهو اجتباكم أي: اختاركم - يا معشر المسلمين - من بين الناس، واختار لكم الدين، ورضيه لكم، واختار لكم أفضل الكتب وأفضل الرسل، فقابلوا هذه المنحة العظيمة، بالقيام بالجهاد فيه حق القيام، ولما كان قوله: ﴿وجاهدوا في الله حق جهاده﴾

تم تفسير سورة الحج، والحمد لله رب العالمين تفسير سورة المؤمنون<sup>(۱)</sup> وهي مكية

﴿١١- ١١﴾ ﴿بستم الله الترحمين الرحيم قد أفلح المؤمنون \* الذين هم في صلاتهم خاشعون \* والذين هم عن اللغو معرضون \* والذين هم للزكاة فاعلون الاوالذين هم لفروجهم حافظون \* إلا على أزواجهم أو ما ملكت أيمانهم فإنهم غير ملومين \* فمن ابتغى وراء ذلك فأولئك هم المادون الوالذين هم الأماناتهم وعهدهم راعون \* والذين هم على صلواتهم يحافظون \* أولئك هم الوارثون \* الذين يرثون الفردوس هم **فيها خالدون،** هذا تنويه من الله، بذكر عباده المؤمنين، وذكر فلاحهم وسعادتهم، وبأي: شيء وصلوا إلى ذلك، وفي ضمن دلك، الحث على الاتصاف بصفاتهم، والترغيب فيها. فليزن العبد نفسه وعيره على هذه الآيات، يعرف بذلك ما معه وما مع غيره من الإيمان، زيادة ونقصا، كثرة وقلة، فقوله: ﴿قد أفلح المؤمنون﴾ أي: قد فازوا وسعدوا ونجحوا، وأدركوا كل ما يرام المؤمنون الذين آمنوا بالله وصدقوا المرسلين الذين من صفاتهم الكاملة أنهم ﴿ في صلاتهم خاشعون

والخشوع في الصلاة: هو حضور القلب بين يدي الله تعالى، مستحضراً لقربه، فيسكن لذلك قلبه، وتطمئن نفسه، وتسكن حركاته، ويقل التفاته، متأدباً بين يدي ربه، مستحضراً جميع ما صلاته إلى آخرها، في صلاته، من أول صلاته والمقصود منها، وهذا روح الصلاة، والمقصود منها، وهؤ الذي يكتب للعبد، فالصلاة التي لا خشوع فيها ولا حضور قلب، وإن كانت ميزية مثاباً عليها، فإن الثواب على

ربما توهم متوهم أن هذا من باب تكليف ما لا يطاق، أو تكليف ما يشق، احترز منه بقوله: ﴿وما جعل عليكم في الدين من حرج ﴾ أي: مشقة بغاية السهولة، فأولا ما أمر وألزم إلا بما هو سهل على النفوس، لا يثقلها ولا يؤودها، شم إذا عرض بعض الأسباب الموجبة للتخفيف، خفف ما أمر به، إما بإسقاطه، أو إسقاط شرعية وهي أن «المشقة تجلب التيسير» و «الضرورات تبيح المحظورات»، فيدخل في ذلك من الأحكام الفرعية، فيدخل في ذلك من الأحكام الفرعية، شيء كثير معروف في كتب الأحكام.

ي ملة أبيكم إبراهيم أي: هذه الملة المذكورة، والأوامر الزبورة، ملة أبيكم إبراهيم، التي ما زال عليها، فالزموها واستمسكوا بها.

﴿ هُو سِماكِم السَّلَمِينَ مِن قَبِلَ ﴾ أي: في الكتب السابقة، مذكورون ومشهورون، ﴿وفي هذا ﴾ أي: هذا الكتاب، وهذا الشرع. أي: ما زال هذا الاسم لكم قديماً وحديثاً، ﴿ليكون الرسول شهيداً عليكم بأعمالكم خيرها وشرها ووتكونوا شهداء على الناس) لكونكم خير أمة أخرجت للناس، أمة وسطا عدلا خياراً، تشهدون للرسل أنهم بلغوا أنمهنم، وتشهدون على الأمم أن رسلهم بلغتهم بما أخبركم الله به في كتابه، ﴿فأقيموا الصلاة ﴾ بأركانها وشروطها وحدودها، وجميع لوازمها، ﴿وآتوا ال كاة المفروضة لمستحقيها شكراً لله على ما أولاكم، ﴿واعتصموا باللهِ ﴾ أي: امتنعوا به وتوكلوا عليه في ذلك، ولا تتكلوا على حولكم وقوتكم، ﴿ هُو مُولاكُم ﴾ الذي يتولى أموركم، فيدبركم بحسن تدبيره، ويصرفكم على أحسن تقديره، ﴿فنمم المولى ونعم النصير ﴾ أي: نعم المولى لمن تولاه، فحصل له مطلوبه ﴿ونعم النصير﴾ لمن استنصره فدفع عنه المكروه.

﴾ وَآوَلْنَامِنَ الشَّمَاءَ مَآءَ إِعَدَدِ فَأَسْكَنَّهُ فِي الْأَرْضِ ْ وَإِنَّا عَلَىٰ ذَهَابٍ

بِيهِ لَقَائِدِ رُونَ ۞ فَأَنشَأْنَا لَكُم بِيهِ حَنَّاتٍ مِن نَّخِيلٍ

﴿ وَأَعْنَبِ أَكْرِيهِا فَوَكِهُ كَدِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ۞

إلى وَشَجَرَةً تَخْرُجُ مِن طُورِسَيْنَاءَ تَنْبُتُ بِالدُّهِن وَصِبْغِ لِلْأَكِينَ

رُّ اللهِ وَإِنَّ لَكُرُفِ ٱلْأَنْعَكِرِ لَعِبْرَةً نَّشِيقٍ كُرِيمَا فِيطُونِهَا وَلَكُرُ

﴾ فِهَا مَنْفِعُ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ۞ وَعَلَيْهَا وَعَلَى ٱلْفُلْكِ

تَعْلَوُنَ۞ وَلَقَدُأَ رَسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَرْمِهِ وَقَالَ يَنَقَوْمِ أَعْبُدُواْ

اللَّهُ مَا لَكُرْمِنْ إِلَّهِ عَيْرُهُۥ أَفَلَا لَتَكَفُّونَ ۞ فَقَالَ ٱلْكَوُّ ٱلَّذِينَ

كَفَرُواْمِنَ قَوْمِهِ مِمَاهَا ذَا إِلَّا بَشَرِّيمَتْكُمُ يُرِيدُ أَن يَنْفَضَلَ عَلَيْكُهُ

مُّ اللَّهُ وَلُوَشَاءَ اللَّهُ لَأَنزَلَ مَلَيْكَةً مَّاسِيَعْنَ إِيهَا ذَافِ عَالِمَإِذَا

اللَّقَلِينَ ۞ إِنْ هُوَ إِلَارَجُلُ إِيهِ جِنَّةٌ فَتَرَقَمُولْهِ يحَتَّجِينٍ

@قَالَ رَبِّ ٱنصُرُفِي بِمَاكَذَّبُونِ ۞ فَأَوْحَيْنَ ۖ إَلِيُواَنِ

الصَّنِعِ ٱلْفُلُكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحِينَا فَإِذَاجَآءَ أَمْرُنَا وَفَارَالَتَنُورُ

الْ فَأَسْلُكَ فِيهَا مِن كُلِّ زَوْءَيْنِ ٱثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَنَ سَبَّقَعَلَتِهِ

خالدون لا يظعنون عنها،

الْقَوْلُ مِنْ فَعَ وَلَا تَعْلِيتِنِي فِي الَّذِينَ ظَلَمُوٓ أَنَّهُ مُعْ رَقُونَ ٥

ولا يبغون عنها حِوَلا، لاشتمالها على

أكمل النعيم وأفضله وأتمه، من غير

﴿ ١٦ \_ ١٦﴾ ﴿ ولقد خلقنا الإنسان

من سلالة من طين \* ثم جعلناه نطفة

في قرار مكين # ثم خلقنا النطفة علقة

فخلقنا العلقة مضغة فخلقنا الضغة

عظاماً فكسونا العظام لحماً ثم أنشأناه خلقاً آخر فتبارك الله أحسن الخالقين \*

ثم إنكم بعد ذلك لميتون \* ثم إنكم

يوم القيامة تبعثون الله في هذه

الآيات أطوار الآدمي وتنقلاته، من

ابتداء خلقه إلى آخر ما يصير إليه، فذكر

ابتداء خلق أبي النوع البشري آدم عليه

السلام، وأنه ﴿من سلالة من طين﴾ أي: قد سلت، وأخذت من جميع

الأرض، ولذلك جاء بنوه على قدر

الأرض، منهم الطيب والخبيث، وبين

دلك، والسهل والحزْنُ، وبين ذلك.

مكدر ولا منغص.

حسب ما يعقل القلب منها.

﴿واللَّين هم عن اللَّغو﴾ وهو الكلام الذي لا خير فيه ولا فائدة، ﴿معرضون﴾ رغبة عنه، وتنزيهاً لأنفسهم، وترفعاً عنه، وإذا مروا باللغو مروا كراماً، وإذا كانوا معرضين عن اللغو، فإعراضهم عن المحرم من باب أولى وأحرى، وإذا ملك العبد لسانه وخزنه \_إلا في الخير \_كان مالكاً لأمره، كما قال النبي ع لمعاذ بن جبل حين وصاه بوصايا قال: «ألا أخبرك بملاك ذلك كله؟» قلت: بلي يا رسول الله، فأخذ بلسان نفسه وقال: «كُفّ عليك هذا»، فالمؤمنون من صفاتهم الحميدة، كَفُّ ألسنتهم عن اللغو والمحرمات.

﴿والذين هم للزكاة فاعلون﴾ أي : مؤدون لزكاة أموالهم، على اختلاف أجناس الأموال، مزكين لأنفسهم من أدناس الأخلاق ومساوىء الأعمال التي تزكو النفس بتركها وتجنُّبها، فأحسنوا في عبادة الخالق، في الخشوع في الصلاة، وأحسنوا إلى خلقه بأداء

﴿والَّذِينَ هِم لَقُرُوجِهِم حَافِظُونَ﴾ عن الزنا، ومن تمام حفظها تجنُّب ما يدعو إلى ذلك، كالنظر واللمس ونحوهما. فحفظوا فروجهم من كل أحد ﴿ إلا على أزواجهم أو ما ملكت أيمانهم كمن الإماء المملوكات ﴿فإنهم غير ملومين، بقربهما، لأن الله تعالى

﴿فُمِن ابتغى وراء ذلك ﴿غير الزوجة والسرية ﴿ فَأُولِتُكُ هِمَ العادون، الذين تعدوا ما أحل الله إلى ما حرمه، المتجرؤون على محارم الله. وعموم هذه الآية، يدل على تحريم نكاحَ المتعة، فإنها ليست زوجة حقيقة مقصوداً بقاؤها، ولا مملوكة، وتحريم نكاح المحلل لذلك.

ويىدل قوله: ﴿أُوماملكت أيمانهم ﴿ أنه يشترط في حل المملوكة ،

أن تكون كلها في ملكه، فلو كان له بعضها لم تحل، لأنها(١) ليست بما ملكت يمينه، بل هي ملك له ولغيره، فكما أنه لا يجوز أن يشترك في المرأة الحرة زوجان، فلا يجوز أن يشترك في الأمة المملوكة سيدان.

﴿ وَالَّذِينَ هُمَ لأَمَانَاتُهُمْ وَعَهَدُهُمْ

راعون، أي: مراعون لها، ضابطون، حافظون، حريصون على القيام بها وتنفيذها، وهذا عام في جميع الأمانات التي هي حق لله، والتي هي حق للعباد، قال تعالى: ﴿إِنَا عَرَضْنَا ٱلأَمَانَةِ على السماوات والأرض والجبال فأبين أن يحملنها وأشفقن منها وحملها الإنسان﴾ فجميع ما أوجبه الله على عبده أمانة، على العبد حفظها بالقيام التام بها، وكذلك يدخل في ذلك أمانات الآدميين، كأمانات الأموال والأسرار ونحوهما، فعلى العبد مراعاة الأمسريس، وأداء الأمانسين ﴿إن الله يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها، وكذلك العهد، يشمل العهد الذي بينهم وبين ربهم والذي بينهم وبين العباد، وهي الالتزامات والعقود التي يعقدها العبد، فعليه مراعاتها والوفاء بها، ويحرم عليه التفريط فيها وإهمالها، ﴿والذِّينِ هم على صلواتهم يحافظون﴾ أي: يـداومـون عـليهـا فـي أوقـاتهـا وحدودها وأشراطها وأركانها، فمدحهم بالخشوع بالصلاة، وبالمحافظة عليها، لأنه لا يتم أمرهم إلا بالأمرين، فمن يداوم على الصلاة من غير خشوع، أو على الخشوع من دون محافظة عليها، فإنه مذموم ناقص. ﴿ أُولِتُكُ ﴾ الموصوفون بتلك

الصفات ﴿ هم الوارثون \* الذين يرثون الفردوس الذي هو أعلى الجنة ووسطها وأفضلها، لأنهم حلوا من صفات الخير أعلاها وذروتها، أو المراد بذلك جميع الجنة، ليدخل بذلك عموم المؤمنين، على درجاتهم و(٢) مراتبهم،

**﴿ثُم جعلناه﴾أي: جنس الآدميين** ﴿نطفة﴾تخرج من بين الصلب والترائب، فتستقر ﴿في قرار مكين﴾ وهو الرحم، محفوظة من الفساد والريح وغير ذلك.

﴿ ثُم خلقنا النطفة ﴾ التي قد كل بحسب حاله، ﴿ هم فيها استقرت قَبْلُ ﴿ علقة ﴾ أي: دما أحمر،

في أ: لأنه، وفي ب: لأن، ولعل الصواب ما أثبت.

في ب: في مراتبهم. (٢)

STATE OF THE STATE فَإِذَا ٱسْتَوَيِّتَ أَنتَ وَمَن مَّحَكَ عَلَى ٱلْفُلْكِ فَقُل ٱلْحَمْدُينَوالَّذِي غَغَتَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ۞ وَقُل زَّتِ أَيْلِنِي مُنزَلَا هُارَكُا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْمَرْلِينَ ۞ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيْكِ وَإِن كُنَّا لَيُسْكِلِينَ ۞ ثُرُّأَنشَأَنَا مِنْ بَعَدِهِرْ قَرْبًاءَ اخْرِينَ ۞ فَأَرْسَلْنَا فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمْ أَنِ أَعْبُدُوا أَلَنَّهُ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهِ عَيْرُمُ وَأَفَلَا نَتَقُونَ ۞ وَقَالَ ٱلْمُتَلَأِينَ فَقَوِمِهِ ٱلَّذِينَ كَفَتَرُواْ وَكُذَّبُواْ بِلِقَآءِ ٱلْآخِرَةِ وَأَتْرُوْنَهُمْ فِٱلْكَيْوَةِ الدُّنْيَا مَاهَلَاً إِلَّابِتُشْرِيَّمُلُكُو يَأْكُلُ يمَّاتَأْكُلُونَ مِنْهُ وَيَشْرَبُ مِمَّاتَشْرَبُونَ ۞ وَلَيَنْ أَطَعَتْمُ بَشَرُايَتَكُنُّو إِنَّكُرُ إِذَا لَخَذِيرُونَ ۞ أَيَعِدُكُو أَنْكُو إِذَا عِشْمُ وَكُنتُ مِرْنَا ﴾ وَعِظَلمًا أَنْكُمْ فَغَرْجُونَ ۞ \* هَيْهَاتَ هَيْهَاتَ لِلَا تُوعَدُونَ ﴿ إِنْ هِنَ إِلَّا حَيَاثُنَا ٱلدُّنِّيا مَثُوثُ وَغَيَّا وَمَا خَنَّ يِمَبْعُوثِينَ ۞ إِنْ هُوَ إِلْارَجُلُ افْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبَّا وَمَا خَنَّ لَهُۥ مِثْقِينِينَ۞ قَالَ رَبِٱلصُرْفِي مَاكُنَّبُونِ۞ قَالَ عَمَّاقِيلِ لَيُصْبِحُنَّ نَكِيمِينَ ۞ فَأَخَذَنْهُمُ الصَّيْعَةُ بِأَنْتُقِ فَعَلَنَهُمُ غُثَاءً فَهُعُـدًا إِلَّهُ لِلْقَوْمِ الظَّلِمِينَ ۞ ثُرَّأَنشَأَنَّا مِنْ بَعْدِهِمْ قُرُونًا ءَاخِرِينَ ۞

بعد مضى أربعين يوماً من النطفة، ﴿ثُمُ خلقنا العلقة ﴾ بعد أربعين يوما ﴿مضفة﴾ أي: قطعة لحم صغيرة، بقدر ما يمضغ من صغرها، ﴿فخلقنا المضغة ﴾ اللينة ﴿عظاماً ﴾ صلبة، قد تخللت اللحم، بحسب حاجة البدن إليها، ﴿فكسونا العظام لحماً ﴾ أي: جعلنا اللحم، كسوة للعظام، كما جعلنا العظام، عماداً للحم، وذلك في الأربعين الثالثة، ﴿ثم أنشأناه خلقاً آخر﴾ نفخ فيه الروح، فانتقل من كونه جياداً، إلى أن صيار حيروانياً، ﴿فَتَبَارِكُ اللَّهُ﴾ أي: تعالى وتعاظم وكثر خيره ﴿أحسن الخالفين ﴿ وَالَّذِي أحسن كل شيء خلقه وبدأ خلق الإنسان من طين \* ثم جعل نسله من سلالة من ماء مهين \* ثم سواه ونفخ فيه من روحه وجعل لكم السمع والأبصار والأفئدة قليلاً ما تشكرون﴾ فَخُلْقُهُ كُلُّهُ حَسَنٌ ، والإنسان من أحسن مخلوفاته، بل هو أحسنها على الإطلاق، كما قال تعالى: ﴿لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم، ولهذا كان خواصه أفضل المخلوقات وأكملها .

وثم إنكم بعد ذلك الخلق، ونفخ الروح فليتون في أحد أطواركم وتنقلاتكم، فثم إنكم يوم القيامة تبعثون في فتجازون بأعمالكم، حسنها

وسيئها. قال تعالى: ﴿أيحسب الإنسان ان يترك سدى ﴿ أَلْم يَكُ نطفة من مني يمنى ﴿ ثم كان علقة فخلق فسوى ﴿ فجعل منه الزوجين الذكر والأنثى ﴿ أَلِيس ذلك بقادر على أن يحيي الموتى ﴿ الله على أن يحيي الموتى ﴿ الله على أن يحيي الموتى ﴿ عافلين ﴿ واثرلنا من السماء ماء بقدر فأسكناه في الأرض وإنا على ذهاب به لقادرون ﴿ فأنشأنا لكم به جنات من نخيل وأعناب لكم فيها فواكه كثيرة ومنها تأكلون ﴿ وشجرة تخرج من طور ومنها تأكلون ﴿ وشجرة تخرج من طور ذكر تعالى خلق الآدمي، ذكر سكنه،

وتَوَفُّر النعم عليه من كل وجه فقال: ﴿ولقد خلقنا فوقكم﴾ سقفاً للبلاد، ومصلحة للعباد ﴿سبع طرائق﴾ أي: سبع سماوات طباقاً، كل طبقة فوق الأخرى، قد زينت بالنجوم والشمس والقمر، وأودع فيها من مصالح الخلق ما أودع، ﴿ وَما كنا عن الخلق غافلين ﴾ فكما أن خلقنا عام لكل مخلوق، فعلمنا أيضاً محيط بما خلقنا، فلا نغفل مخلوقا ولا ننساه، ولا نخلق خلقاً فنضيعه، ولا نغفل عن السماء فتقع على الأرض، ولا ننسي ذرة في لجب البحار وجوانب الفلوات، ولا دابة إلا سقنا إليها رزقها ﴿وما من دابة في الأرض إلا على الله رزقها ويعلم مستقرها ومستودعها﴾ وكثيراً ما يقرن تعالى بين خلقه وعلمه كقوله: ﴿أَلا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير، ﴿ بِلِّي وهو الخلاق العليم ﴾ لأن خلق

المخلوقات، من أقوى الأدلة العقلية،

دوامه، ﴿فأسكناه في الأرض﴾ أي : أنزلناه عليها، فسكن واستقر، وأخرج بقدرة منزله، جميع الأزواج النباتية، وأسكنه أيضاً معداً في خزائن الأرض، بحيث لم يذهب نازلا، حتى لا يوصل إليه، ولا يبلغ قعره، ﴿وإنا على ذهاب ننزله، فيذهب نازلاً لا يوصل إليه، أو نندله، أو يقدروا عدمها، ماذا يحصل به من منه لعباده أن يشكروه على نعمته، ويقدروا عدمها، ماذا يحصل به من ويقدروا عدمها، ماذا يحصل به من الضرر، كقوله تعالى: ﴿قل أرأيتم إن أصبح ماؤكم غوراً فمن يأتيكم بماء معين﴾

﴿ فَأَنْشَأْنَا لَكُم بِه ﴾ أي: بذلك الماء ﴿ جنات ﴿ أَي: بسانين ﴿ من نحيل وأعناب ، خص تعالى هذين النوعين، مع أنه ينشيء منه غيرهما من الأشجار، لفضلهما ومنافعهما، التي فاقت بها الأشجار، ولهذا ذكر العام في قوله: ﴿ **لَكُم فيها**﴾ أي: في تلك الجنات ﴿فُواكه كثيرة ومنها تأكلون﴾ من تين، وأترج، ورمان، وتفاح وغيرها، ﴿وشجرة تخرج من طور سيناء﴾ وهي شجرة الزيتون، أي: جنسها، خصت بالذكر، لأن مكانها خاص في أرض الشام، ولمنافعها، التي ذكر بعضها في قوله: ﴿تنبت بالدهن وصبغ للآكلين﴾ أي: فيها الزيت، الذي هو دهن، يستعمل (١) استعماله من الاستصباح به، واصطباع الآكلين، أي: يجعل إداماً للآكلين، وغير ذلك من المنافع.

إداما للاكلين، وغير ذلك من المتافع (٢١ ـ ٢١) ﴿ وإن لكم في الأنعام لعبرة نسقيكم مما في بطونها ولكم فيها منافع كثيرة ومنها تأكلون \* وعليها عليكم، أن سخر لكم الأنعام، الإبل والبقر، والغنم، فيها عبرة للمعتبرين، ومنافع للمنتفعين ﴿ نسقيكم مما في بطونها ﴾ من لبن، يخرج من بين فرث ودم، خالص سائغ للشاربين، ﴿ ولكم فيها منافع كشيرة ﴾ من أصوافها، وأوبارها، وأشعارها، وجعل لكم من

جلود الأنعام بيوتاً تستخفونها يوم ظعنكم ويوم إقامتكم ﴿ومنها تأكلون﴾ أفضل المآكل من لحم وشحم

﴿وعليها وعلى الفلك محملون﴾ أي: جعلها سفناً لكم في البر، تحملون عليها أثقالكم إلى بلد لم تكونوا بالغيه إلا بشق الأنفس، كما جعل لكم متاعكم، فليلاً [كان] أو كثيراً، فالذي أنعم بهذه النعم، وصنف أنواع الإحسان، وأدر علينا من خيره الشكر، وكمال الثناء، والاجتهاد في عبوديته، وأن لا يستعان بنعمه على

﴿٣٦ ــ ٣٠﴾ ﴿ولقد أرسلنا نوحاً إلى قومه فقال يا قوم اعبدوا الله ما لكم من إله غيره أفلا تتقون﴾ إلى أخر القصة وهي قوله ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لِآيِاتِ وِإِنْ كُنَّا لمِتلين ﴾ يذكر تعالى رسالة عيده ورسوله نوح عليه السلام، أول رسول أرسله الأهل الأرض، فأرسله إلى قومه، وهم يعبدون الأصنام، فأمرهم بعبادة الله وحده، فقال: ﴿ياقوم **اعبدوا الله الله أي:** أخلصوا له العبادة ، لأن العبادة لا تصح إلا بإخلاصها. ﴿ مالكم من إله غيره ﴾ فيه إبطال ألوهية غير الله، وإثبات الإلهية لله تعالى، لأنه الخالق الرازق، الذي له الكمال كله، وغيره بخلاف ذلك. ﴿أَ**فَلا** تتقون ما أنتم عليه من عبادة الأوثان والأصنام، التي صورت على صور قوم صالحين، فعبدوها مع الله، فاستمر على ذلك، يدعوهم سرأ وجهاراً، وليلاً ونهاراً، ألف سنة إلا خمسين عباما، وهم لا يسزدادون إلا عشوا ونفوراً.

﴿ فقال الملاك من قومه الأشراف والسادة المتبوعون \_ على وجه المعارضة لنبيهم نوح، والتحذير من اتباعه \_:

﴿ما هذا إلا بشر مثلكم يريد أن يتفضل عليكم أي: ما هذا إلا بشر مثلكم، قصده حين ادعى النبوة أن

يزيد عليكم فضيلة، ليكون متبوعاً، وإلا فما الذي يفضله عليكم، وهو من جنسكم؟ وهذه المعارضة ما زالت موجودة في مكذبي الرسل، وقد أجاب الله عنها بجواب شاف، على ألسنة رسله كما في قوله: ﴿قالوا﴾ أي: لرسلهم ﴿إن إنتم إلا بشر مثلنا فأتونا بسلطان مبين \* قالت لهم ولكن الله يمن على من يشاء من رسلهم إن نحن إلا بشر مثلكم، ولكن الله يمن على من يشاء من ومنته، فليس لكم أن تحجروا على الله، ومنته، فليس لكم أن تحجروا على الله، ومنته، فليس لكم أن تحجروا على الله،

وقالوا هنا: ﴿ ولو شاء الله لأنزل ملائكة ﴾ وهذه أيضاً معارضة بالمشيئة باطلة، فإنه وإن كان لو شاء لأنزل ملائكة، فإنه حكيم رحيم، حكمته ورحمته تقتضي أن يكون الرسول من جنس الآدميين، لأن المَلكَ لا قدرة لهم على مخاطبته، ولا يمكن أن يكون الملبس عليهم كما كان.

وقولهم: ﴿ما سمعنا بهذا﴾ أي: بإرسال رسول ﴿في آبائنا الأولين﴾ وأي حجة في عدم سماعهم إرسال رسول في آبائهم الأولين؟ لأجم لم يحيطوا علماً بما تقدم، فلا يجعلوا يرسل فيهم رسولاً، فإما أن يكونوا على الهدى، فلا حاجة لإرسال الرسول إذ ذاك، وإما أن يكونوا على غيره، فليحمدوا ربيم ويشكروه أن خصهم بنعمة لم تأت آباءهم، ولا شعروا بها، ولا يجعلوا عدم الإحسان على غيرهم سبأ لكفرهم للإحسان إليهم.

﴿إِن هِو إِلا رجل به جنة ﴾ أي: بجنون ﴿فتربصوا به ﴾ أي: انتظروا به ﴿حتى حين ﴾ إلى أن يأتيه الموت.

وهذه الشُبَه التي أوردوها (١٠)، معارضة لنبوة نبيهم، دالة على شدة كفرهم وعنادهم، وعلى أنهم في غاية

الجهل والضلال، فإنها لا تصلح للمعارضة بوجه من الوجوه، كما ذكرنا، بل هي في نفسها متناقضة متعارضة. فقوله: ﴿ما هذا إلا بشر مثلكم يريد أن يتفضل عليكم﴾ أثبتوا أن له عقلاً يكيدهم به، ليعلوهم ويحتاج مع هذا مأن عفر منه لئلا يغتر به، فكيف يلتئم مع قولهم: ﴿إِنْ هو إلا رجل به جنة وهل هذا إلا من مشبه ضال، منقلب عليه الأمر، قصده الدفع بأي: طريق التفق له، غير عالم بعما يقول؟!!

فلما رأى نوح أنه لا يفيدهم دعاؤه إلا فراراً ﴿قال رب انصرني بسمنا كذبون فاستنصر ربه عليهم، غضباً لله، حيث ضيعوا أمره، وكذبوا رسوله وقال: ﴿رب لا تند على الأرض من الكافرين دياراً \* إنك إن تندهم يضلوا عبادك ولا يلدوا إلا فاجراً كفاراً قال تعالى: ﴿ولقد نادانا نوح فلنعم المجيون ﴾

وفاوحينا إليه عند استجابتنا له ، سبباً ووسيلة للنجاة ، قبل وقوع أسبابه ، وأن اصنع الفلك أي : السفينة وبأعيننا ووحينا أي : بأمرنا لك ومعونتنا ، وأنت في حفظنا وكلاءتنا بحيث نراك ونسمعك .

﴿ فَإِذَا جِاء أَمْرِنا ﴾ بإرسال الطوفان الذي عذبوا به ﴿ وَفَارِ الشّنور ﴾ أي : فارت الأرض ، وتفجرت عيوناً ، حتى عن المناء ، ﴿ فاسلك فيها من كل زوجين عن الماء ، ﴿ فاسلك فيها من كل زوجين من الحيوانات ، ذكراً وأنشى ، تبقى مادة النسل لسائر الحيوانات ، التي القرض ، ﴿ وَأَهْلَكُ ﴾ أي : أدخلهم الأرض ، ﴿ وَأَهْلَكُ ﴾ أي : أدخلهم الأرض ، ﴿ وَأَهْلَكُ ﴾ أي : أدخلهم ﴿ وَلا تُخاطبني في الذين ظلموا ﴾ كاينه ، ﴿ وَلا تُخاطبني في الذين ظلموا ﴾ أي : ﴿ وَلا تَخاطبني في الذين ظلموا ﴾ أي : والقدر ، قد حتم أنهم مغرقون .

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: أوردها.

﴿ فَإِذَا استويت أنت ومن معك على الفلك ﴾ أي: علوتم عليها، واستقلت بكم في تيار الأمواج، ولجح اليم، فاحدوا الله على النجاة والسلامة. فقل الحمد لله الذي نجانا من القوم الظالمين، وهذا تعليم منه له ولمن معه، أن يقولوا هذا شكراً له وحمداً على نجاتهم، من القوم الظالمين في عملهم وعذاهم.

ووقل رب أنزلني منزلاً مباركاً وأنت خير المنزلين أي: وبقيت عليكم نعمة أخرى، فادعوا الله فيها، وهي أن ييسر الله لكم منزلاً مباركا، فاست جاب الله دعاءه، قال الله: وقيل بعداً للقوم الظالمين إلى أن قال: وقيل يا نوح اهبط بسلام منا وبركات علياً أمم عن معك الآية.

وإن في ذلك أي: في هذه القصة ولايسات تدل على أن الله وحده المعبود، وعلى أن رسوله نوحاً صادق، وأن قومه كاذبون، وعلى رحمة الله بعباده، حيث حملهم في صلب أبيهم نوح، في الفلك لما غرق أهل الأرض. والفلك أيضاً من آيات الله، قال تعالى: وولقد تركناها آية فهل من مذكر ولهذا جمعها هنا لأنها تدل على عدة آيات ومطالب. ووإن كنا

لمبتلين الله المراب المراب المسائد المن المدهم قرنا آخرين المائد المهم من المدوا الله ما لكم من الله غيره أفلا تتقون الموقال الملا من قومه المدين كفروا وكذبوا بلقاء الآخرة المراب المناكم يأكل مما تأكلون منه ويشرب بشر مثلكم يأكل مما تأكلون منه ويشرب المنكم إذا لخاسرون المعتم بشراً مثلكم متم وكنتم تراباً وعظاماً أنكم غرجون المحات هيهات الماتوعدون الا حياتنا الدنيا نموت ونحيا وما نحن إلا حياتنا الدنيا نموت ونحيا وما نحن

بمبعوثين \* إن هو إلا رجل افترى على الله كذبا وما نحن له بمؤمنين (١) \* قال رب انصرني بما كذبون \* قال عما قليل ليصبحن نادمين \* فأخذتهم الصيحة بالحق فجعلناهم غثاء فبعدا للقوم الظالمين لا ذكر نوحاً وقومه، وكيف أهلكهم قال: ﴿ثم أنشأنا من بعدهم قرناً آخرين الظاهر أنهم "ثمود" قوم صالح عليه السلام، لأن هذه القصة تشبه قصتهم.

وفأرسلنا فيهم رسولاً منهم من من منهم من يعرفون نسبه وحسبه وصدقه ، ليكون ذلك أسرع وصدقه ، إذا كان منهم ، وأبعد عن الشمئز ازهم ، فدعا إلى ما دعت إليه الرسل أمهم وأن اعبدوا الله ما لكم من إله غيره فكلهم اتفقوا على هذه الدعوة ، وهي أول دعوة يدعون بها أمهم ، الأمر بعبادة الله ، والإخبار أنه المستحق لذلك ، والنهي عن عبادة ما ولهذا قال : وأفلا تتقون وبكم ، ولهذا قال : وأفلا تتقون وبكم ، ولهذا قال : وأفلا تتقون وبكم ، ولهذا قال : وأفلا تتقون وبكم ،

﴿وقال اللاَّ من قومه الذين كفروا وكذبوا بلقاء الآخرة، وأترفناهم في الحياة الدنيا﴾ أي: قال الرؤساء الذين جمعوا بين الكفر والمعاندة، وأطغاهم ترفهم في الحياة الدنيا، معارضة لنبيهم، وتكذيباً وتحذيراً منه: ﴿ما هذا إلا بشر مثلكم اي: من جنسك ﴿ يِأْكُلُ مُا تَأْكُلُونَ مِنْهُ وِيشُرِبُ مُا تشربون الدى يفضله عليكم؟ فهلاكان ملكاً لا يأكل الطعام، ولا يشرب الشراب، ﴿ولئن أطعتم بشراً مثلكم إنكم إذاً لخاسرون﴾ أي : إن تبعتموه وجعلتموه لكم رئيساً، وهو مثلكم إنكم لمسلوبو العقل، نادمون على ما فعلتم. وهذا من العجب، فإن الخسارة والندامة حقيقة لمن لم يتابعه ولم ينقدله. والجهل والسفه العظيم لن تكبر عن الانقياد لبشر، خصه الله

بوحيه، وفضله برسالته، وابتلي بعبادة الشجر والحجر.

وهذا نظير قولهم: ﴿قالوا أبشراً منا واحداً نتبعه إنا إذاً لفي ضلال وسعر \* أألقى الذكر عليه من بيننا بل هو كذاب أشر﴾ فلما أنكروا رسالته وردوها، أنكروا ما جاء به من البعث بعد الموت، والمجازاة على الأعممال فيقالموا: ﴿أبعدكم أنكم إذا متم وكنتم ترابأ وعظاماً أنكم خرجون \* هيهات هيهات لما توعدون﴾ أي: بعيد بعيد ما يعدكم به، من البعث، بعد أن تمزقتم وكنتم ترابأ وعظاماً، فنظروا نظراً قاصراً؛ ورأوا هذا بالتسبة إلى قدرهم غير ممكن، فقاسواً قدرة الخالق بقدرهم، تعالى الله. فأنكروا قدرته على إحياء الموتى، وعجزوه عاية التعجيز، ونسوا خلقهم أول مرة، وأن الذي أنشأهم من العدم، فإعادته لهم بعدالبلي أهون عليه، وكلاهما هين لديه، فلم لا ينكرون أول خلقهم، ويكابرون المحسوسات، ويقولون: إننا لم نزل موجودين، حتى يسلم لهم إنكارهم للبعث، وينتقلوا معهم إلى الاحتجاج على إثبات وجود الخالق العظيم؟ .

وهنا دليل آخر، وهو أن الذي أحيا الأرض بعد موتها، إن ذلك لمحيي الموتى، إنه على كل شيء قدير، وقم دليل آخر، وهو ما أجاب به المنكرين للبعث في قوله: ﴿بل عجبوا أن جاءهم منذر منهم فقال الكافرون هذا شيء عجيب \* أإذا متنا وكنا تراباً ذلك رجع بعيد فقال في جوابهم: ﴿قد علمنا ما تنقص الأرض منهم أي: في البلي، ﴿وعندنا كتاب حفيظ ﴾

﴿إِنْ هِي إِلا حِياتِنَا الدُنيَا نَمُوتُ ونحيا﴾ أي: يموت أناس، ويحيا أناس ﴿وما نحن بمبعوثين﴾

﴿إِنْ هُو إِلا رَجِلُ بِهُ جَنَّهُ (٢) فَلَهُذَا أَتِي بِمَا أَتِي بِهِ، مَنْ تُوخِيدُ اللهِ،

<sup>(</sup>١) كتب الشيخ هذه الآية فقال: (إن هو إلا رجل به جنة فتربصوا به حتى حين) وهذا سبق قلم منه \_ رحمه الله \_، وسيفسرها فيما يلي على نحو مما أثبت وقد تركت تفسيره للآيات كما هو.

<sup>(</sup>٢) ينظر التعليق السابق.

وإثبات المعاد ﴿فتربصوا به حتى حين﴾ أي: ارفعوا عنه العقوبة بالقتل وغيره، احتراماً له، ولأنه مجنون غير مؤاخذ بما يتكلم به، أي: فلم يبق بزعمهم الباطل مجادلة معه، لصحة ما جاء به، فإنهم قد عرفوا<sup>(١)</sup> بطلانه، وإنما بقي الكلام، هل يوقعون به أم لا؟، فبزعمهم أن عقولهم الرزينة، اقتضت الإبقاء عليه، وترك الإيقاع به، مع قيام الموجب، فهل فوق هذا العناد والكفر غاية؟!! ولهذا لما اشتد كفرهم، ولم ينفع فيهم الإنذار، دعا عليهم نبيهم فقال: ﴿رب انصرني بما كذبون﴾ أي: بإهلاكهم، وخزيهم الدنيوي، قبل الأخرة. ﴿قَالَ﴾ الله مجيباً لذعوته: ﴿عما قليل ليصبحن نادمين \* فأخذتهم الصيحة بالحق لا بالظلم والجور، بل بالعدل وظلمهم، أخذتهم الصيحة، فأهلكتهم عن آخرهم.

﴿فجعلناهم غثاء﴾ أي: هشيماً يبسأ بمنزلة غثاء السيل الملقى في جنبات الوادي، وقال في الآية الأخرى ﴿إنا أرسلنا عليهم صيحة واحدة فكانوا كهشيم المحتظر》.

﴿ فَبِعِداً لِلقَومِ الطّالمِينَ ﴾ أي: أتبعوا مع عذابهم، البعد واللعنة والذم من العالمين ﴿ فما بكت عليهم السماء والأرض وما كانوا منظرين ﴾.

«٤٤ – ٤٤» ﴿ أسم أنسانا من بعدهم قرونا آخرين \* ما تسبق من أمة أجلها وما يستأخرون \* ثم أرسلنا رسلنا تتراكل ما جاء أمة رسولها كنبوه فأتبعنا بعضهم بعضاً وجعلناهم أحاديث فبعداً لقوم لا يؤمنون ﴾ أي: ثم أنشأنا من بعد هؤلاء المكذبين الماندين قرونا آخرين، كل أمة في وقت مسمى، وأجل محدود، لا تتقدم عنه ولا تتأخر، وأرسلنا إليهم رسلا متتابعة، لعلهم يؤمنون وينيبون، فلم يزل المحفر والتكذيب دأب الأمم العصاة، والكفرة البغاة، كلما جاء أمة لرسولها كذبوه، مع أن كل رسول يأتي رسولها كذبوه، مع أن كل رسول يأتي

من الآيات ما يؤمن على مثله البشر، بل محرد دعوة الرسل وشرعهم، يدل على حقيه ما جاؤوابه، ﴿فَأَتَبِعنا بعضهم بعضاً﴾ بالهلاك، فلم يبق منهم باقية، وتعطلت مساكنهم من بعدهم ووجعلناهم أحاديث يتحدث بهم من بعدهم، ويكونون عبرة للمتقين، وذكالا للمكذبين، وخزياً عليهم مقروناً بعذابهم.

﴿ فبعداً لقوم لا يؤمنون ﴾ ما أخسر صفقهم!! وتعساً لهم، ما أخسر صفقهم!!

﴿ ٤٥ \_ ٤٩﴾ ﴿ثم أرسلنا موسى وأخاه هارون بآياتنا وسلطان مبين \* إلى فرعون وملئِه فاستكبروا وكانوا قوماً عالين \* فقالوا أنؤمن لبشرين مثلنا وقومهما لنا عابدون \* فكذبوهما فكانوا من المهلكين ۞ ولقد آتينا موسى الكتاب لعلهم يهتدون المرعلي منذ رمان طويل كلام لبعض العلماء لا يحضرني الآن اسمه، وهو أنه بعد بعث موسى ونزول التوراة، رفع الله العنذاب عن الأميم، أي: عنذاب الاستئصال، وشرع للمكذبين المعاندين الجهاد، ولم أدر سن أين أخذه، فلما تدبرت هذه الآيات، مع الآيات التي في سورة القصص، تبين لي وجهه، أما هذه الآيات، فلأن الله ذكر الأمم المهلكة المتتابعة على الهلاك، ثم أخبر أنه أرسل موسى بعدهم، وأنزل عليه التوراة فيها الهداية للناس، ولا يرد على هذا، إهلاك فرعون، فإنه قبل نزول التوراة، وأما الآيات التي في سورة القصص، فهي صريحة جداً، فإنه لما ذكر هلاك فرعون قال: ﴿ولقد اتينا موسى الكتاب من بعد ما أهلكنا القرون الأولى بصائر للناس وهدي ورحمة لعلهم يتذكرون، فهذا صريح أنه أتاه الكتاب بعد هلاك الأمم الباغية، وأخبر أنه أنزله بصائر للناس وهدي ورحمة، ولعل من هذا، ما ذكر الله في سورة «يونس» من قوله:

CENTRE THE SECOND مَاتَسَقُونُ أَتَّهَ أَجَلَهَا وَمَايِسَتَغِيرُونَ ۞ ثُمَّ أَرْسَلْنَا (سُلَّنَا تَتْرَّأَكُلَّ مَاجَاءً أُمَّةً زَسُوفُ الكَّنَامُوهُ فَالْبَعْنَا بَعْضَهُمْ بَعْضَا وَجَعَلَنَاهُمُّ أَمَادِيثٌ فَبُعِّدًا لِقَوْمِ لَآيِؤُمِنُونَ۞ ثُرُّأُرْسَلْنَا مُوسَى وَأَخَاهُ هَدُرُونَ بِعَالِنَيْنَا وَسُلْطَانِ مِّينِ ۞ إِلَّا فِرْعَوْنَ وَمَلَإِنهِ عِنَاسَتَكُبَرُواْ وَكَانُواْ فَوْمًا عَالِينَ ﴿ فَقَا لَوَا الْوَّيْنُ لِلتَّنَيِّيْنِ مِثْلِنَا وَقَوْمُهُمَا لَنَاعَئِدُونَ۞ فَكَنْبُوهُمَا فَكَانُولُ مِنَ ٱلْمُهُلَكِينَ ۞ وَلَقَدُ ءَاتِيْنَا مُونَى ٱلْكِنْبَ لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ ۞ وَيَحْمَلْنَا أَبْنَ مَرْيَمَ وَأَمَّهُ وَعَلَيْهُ وَعَاوِيْنَهُمَ آلِلَ رَوْوَةِ ذَاتِ قَرَارٍ وَمَعِينِ ۞ يَنَأَيُّهُا ٱلزُّسُلُكُلُواْمِنَ ٱلطَّيْبَاتِ وَأَعْمَلُواْ صَلِيعًا إِنْ بِمَاتَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ۞ وَإِنَّ هَلَاهِ مُأْمَثُكُو أَمَّةً وَلِيدَةً وَأَنْأُرَثُكُمْ فَأَتَّقُونِ۞ فَنْقَطّْعُواْ أَمْرَهُرَيِّنَهُمْ زُفَّرًا كُلَّحِرْبٍ يَمَالَدَيْهِ وَفُرِخُونَ ﴿ فَذَرُهُمْ فِي غَرَيْهِمْ حَتَّى حِينِ ﴿ لَيَعْسَبُونَ أَنَّا فِي أَكُمُ مِنِي مِن قَالِ وَيَنِينَ ﴿ مُسَارِعُ لَمُمْ فِي أَخَيَّرُكِ مِل لَّا يَشْعُرُونَ ۞ إِنَّ ٱلَّذِنَ هُم مِّنْ خَشْيَةٍ رَبِّهِم مُّشْفِقُونَ ۞ وَٱلَٰذِنَ مُمْ يِتَايَنَتِ رَقِهِمْ يُؤْمِنُونَ ﴿ وَٱلَّذِينَ أَمْ بِرِيِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ ۞

وثم بعثنا من بعده أي : من بعد نوح وسلا إلى قومهم فجاؤوهم بالبينات فما كانوا ليؤمنوا بما كذبوا به من قبل كذلك نطبع على قلوب المعتدين \* ثم بعثنا من بعدهم موسى وهارون الآيات والله أعلم.

فقوله: ﴿ثم أرسلنا موسى﴾ بن عمران، كليم الرحمن ﴿وأخاه هارون﴾ حين سأل ربه أن يشركه في أمره فأجاب سؤله.

﴿بآياتنا﴾ الدالة على صدقهما وصحة ما جاءا به ﴿وسلطان مبين﴾ أي: حجة بينة، من قوتها، أن تقهر القلوب، وتتسلط عليها لقوتها فتنقاد لها قلوب المؤمنين، وتقوم الحجة البينة على المعاندين، وهذا كقوله ﴿ولقد آتينا موسى تسع أيات بينات﴾ ولهذا رئيس المعاندين عرف الحق وعاند ﴿فاسأل بني إسرائيل إذ جاءهم﴾ أي: بتلك الأيات البينات ﴿فقال﴾ له ﴿فرعون إني لأظـنـك يــا مىوســي مــــحـوراً﴾ فِي ﴿قَالُ﴾ موسى ﴿قَالَ لَقَدَ عَلَمَتِ مَا أنسزل هسؤلاء إلا رب السسمساوات والأرض بـصـائـر، وإني لأظـنـك يــا فرعون مشبوراً ﴾ وقيال تُعيالي: ﴿وجحدوا بها واستيقنتها أنفسهم ظلماً وعلواً ﴾ وقال هنا: ﴿ثم أرسلنا موسى

وَٱلَّذِينَ وُوْتُونَ مَآءَاتُواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً أَنْهُمْ إِلَىٰ رَبِّهِمْ رَاجِعُونَ ۞ أُوْلَيْكَ يُسَارِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَهُرَاكَ السَيقُونَ ۞ وَلَا تُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُمُتَّعَهَأً وَلَدَيْنَاكِتُ يَتَطِقُ بِٱلْكِيِّ وَفُرْلَا يُظْلَمُونَ ۞ بَلْ قُلُوبُهُ مِنْ فِي غَمْرَ وَمِنْ هَلَا اوَلِمَا مُأْمَّا مُعَلِّمُ مِن دُونِ ذَلِكَ هُمُ لَمَا عَكِمِلُونَ۞حَتَّى ٓ إِذَا أَنَدُنَا مُثَرَفِيهِ مِياً لُعَذَابِ إِذَاهُمٌ يَجْعَرُونَ۞ لَاتَجْعَرُواٱلْيَوْمُ إِنَّكُومِنَا لَانْصَرُونَ۞ كَلَهُ كَانَتْ ءَايْنِي تُتَلَاعَلَيْكُوفَكُنتُ مُعَلِّلَا عَقَلِكُو تَنْكِصُونَ ۞ مُسْتَكْمِينَ بِدِ سَكِيرَاتَهُجُرُونَ۞ أَفَلَرَيَّذَبَّرُواْأَلْفَقُلَأَمَّجَآدَهُمُ مَّالَرِّيَأْتِ ءَابَآءَهُمُ ٱلْأُقَلِينَ ۞ أَمُلَةً يَعْمِ فُواْرَسُولَهُمْ فَهُمُ لَهُ مُنكِرُونَ ۞ أَمْيَةُولُونَ بِهِي حِنَّةُ أَبْلَ جَأَةً هُمِ بِٱلْحَقِّ وَأَلْشَرُهُمُ لِلْحَقِّ كَيْرِهُونَ ۞ وَلَوِ النَّبَعَ ٱلْحَقَّ أَهْوَآ مُحْ لِفَسَالَ مَنا ٱلسَّمَوْتُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ بَلْ أَيَّنَاهُمُ بِنِكْرِهِمْ فَهُمْ عَن دِكْرِهِمْ مُعْ بِهُونَ ۞ أَرَّ لَنتَأَلُهُمْ خَرْبُكَا فَخَرَاجٌ رَيِّكَ خَيْرُ وُهُو خَيْرُٱلْزَرْقِينَ ۞ وَإِنَّكَ لَتَنْعُوهُمْ إِلَّىٰ صِرَطِمُ سُتَقِيمٍ ۞ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِأَلْأَخِرَةِ عَنِ ٱلصِّرَطِ لَنَكِبُونَ ۞ 

BENEFIT TO SERVE IT

وأخاه هارون بآياتنا وسلطان مبين إلى فرعون ومَلَيْهِ كَ «هامان» وغيره من رؤسائهم، ﴿فاستكبروا ﴾ أي: تكبروا عن الإيمان بالله، واستكبروا على أنبيائه، ﴿وكانوا قوماً عالين﴾ أي: وصفهم العلو، والقهر، والفساد في الأرض، فله خاصدر منهم الاستكبار، ذلك غير مستكثر منهم.

﴿فقالوا ، كبراً وتيهاً ، وتحذيراً لضعفاء العقول ، وتحويها : ﴿أَنوُمن لِبُسُرِين مثلنا » كما قاله من قبلهم سواء بسواء ، تشابهت قلوبهم في الكفر ، فتشابهت أقوالهم وأفعالهم ، وجحدوا منة الله عليهما بالرسالة .

وقومهما أي: بنو إسرائيل ولنا عابدون أي: معبدون بالأعمال والأشغال الشاقة، كما قال تعالى: وإذ نجيناكم من آل فرعون في المعدون المعداب يذبحون أبناءكم ويستحيون نساءكم وفي ذلكم تابعين بعد أن كنا متبوعين؟! وكيف يكون هؤلاء رؤساء علينا؟! ونظير واتبعك الأرذلون وما نراك اتبعك الأرذلون وما نراك اتبعك المعلوم أن هذا لا يصلح لدفع الحق، ومعاندة.

ولهذا قال: ﴿فكذبوهما فكانوا من

المهلكين، في الغرق في البحر، وينو إسرائيل ينظرون.

ولقد آتينا موسى بعدما أهلك الله فرعون، وخلص الشعب الإسرائيلي مع موسى، وتمكن حينئذ من إقامة أمر الله فيهم، وإظهار شعائره، وعده الله أن ينزل عليه التوراة أربعين ليلة، فذهب لمقات ربه، قال الله تعالى ﴿وكتبنا له في الألواح من كل شيء موعظة وتفصيلا لكل شيء ﴾. ولهذا قال هنا: ﴿لعلهم يهتدون أي: بمعرفة تفاصيل الأمر والنهي، والثواب والعقاب، ويعرفون ربهم بأسمائه وصفاته.

﴿٥٠﴾ ﴿وجعلنا ابن مريم وأمَّه آيةً وأويناهما إلى ربوة ذات قرار ومعين، أي: وامْتنَتَّا على عيسى ابن مريم، وجعلناه وأمه من آيات الله العجيبة، حيث حملته وولدته من غير أب، وتكلم في المهد صبياً، وأجرى الله على يديه من الآيات ما أجرى، ﴿وآويناهما إلى ربوة ﴾ أي: مكان مرتفع، وهذا \_ والله أعلم \_وقت وضعها، ﴿ذَاتُ قرار، أي: مستقر وراحة ﴿ومعين﴾ أى: ماء جار، بدليل قوله: ﴿قَدْ جعل ربك تحتك الكان الذي أنت فيه، لارتفاعه، ﴿سرياً﴾ أي: نهراً وهو المعين ﴿وهـزي إليك بجـذع النخلة تساقط عليك رطبا جنيا اله فكلي واشربي وقري عيناً.

(١٥ ـ ٥٠) ﴿ إِنَّ أَيّهَا الرَّسْلِ كُلُوا مِن الطيبات واعملوا صالحاً إِن يما تعملون عليم \* وإن هذه أمتكم أمة واحدة وأنا ربكم فاتقون \* فتقطعوا أمرهم بينهم زبراً كل حزب بما لديهم فرحون \* فلرهم في غمرتهم حتى \* أيحسبون أنما نمدهم به من مال وبنين \* نسارع لهم في الخيرات بل لا يشعرون \* هذا أمر منه تعالى لرسله بأكل الطيبات، التي هي الرق الطيب بأكل الطيبات، التي هي الرق الطيب الحلال، وشكر الله، بالعمل الصالح، الذي به يصلح القلب والبدن، والدنيا والآخرة. ويخبرهم أنه بما يعملون عليم، فكل عمل عملوه، وكل سعي

اكتسبوه، فإن الله يعلمه، وسيجازيهم عليه أتم الجزاء وأفضله، فدل هذا على أن الرسل كلهم، متفقون على إباحة الطيبات من المآكل، وتحريم الخبائث منها، وأنهم متفقون على كل عمل صالح وإن تنوعت بعض أجناس المأمورات، واختلفت بها الشرائع، فإنها كلها عمل صالح، ولكن تتفاوت بعنوت الأزمنة.

ولهذا، الأعمال الصالحة، التي هي صلاح في جميع الأزمنة، قد اتفقت عليها الأنبياء والشرائع، كالأمر بتوحيد الله، وإخلاص الدين له، ومحبته، وخوفه، ورجائه، والبر، والصدق، والوفاء بالعهد، وصلة الأرحام، وبر الوالدين، والإحسان إلى الضعفاء والمساكين واليتامي، والحنُوِّ والإحسان إلى الخلق، ونحو دلك من الأعمال الصالحة، ولهذا كان أهل العلم، والكتب السابقة، والعقل، حين بعث الله محمداً ﷺ، يستدلون على نبوته بأجناس ما يأمر به، وينهى عنه، كما جرى لهرقل وغيره، فإنه إذا أمر بما أمر به الأنبياء، الذين من قبله، ونهي عما نهوا عنه، دل على أنه من جنسهم، بخلاف الكذاب، فلا بدأن يأمر بالشر، وينهى عن الخير.

ولهذا قال تعالى للرسل: ﴿وإن هذه أمتكم أمة﴾ أي: جماعتكم \_ يا معشر الرسل \_ جماعة ﴿واحدة﴾ متفقة على دين واحد، وربكم واحد.

واجتناب زواجري، وقد أمر الله واجتناب زواجري، وقد أمر الله المومنين، المؤمنين بما أمر به الموسلين، الأنهم بهم فيا أيها الذين آمنوا كلوا من طيبات ما رقناكم واشكروا لله إن كنتم إياه تعبدون فالواجب من كل المنتسين إلى الأنبياء وغيرهم، أن يمتثلوا هذا، ويعملوا به، ولكن أبى الظالمون المفترقون إلا عصيانا، ولهذا قال: وفتقطعوا أمرهم بينهم زيراً في تقطع المتسبون إلى اتباع الأنبياء تقطع المتسبون إلى اتباع الأنبياء قامرهم في أي: دينهم وبينهم زيراً أي: قطعاً وكل حزب بما لديهم

أي: بما عندهم من العلم والدين فرحون يزعمون أنهم المحقون، وغيرهم على غير الحق، مع أن المحق منهم، من كان على طريق الرسل، من أكل الطيبات، والعمل الصالح، وما عداهم فإنهم مبطلون.

﴿أيحسيون أنما نمدهم به من مال وبنين \* نسارع لهم في الخيرات ، أي : أيظنون أن زيادتنا إياهم بالأموال والأولاد، دليل على أنهم من أهل الخير والسعادة، وأن لهم خير الدنيا والآخرة ؟ وهذا مقدم لهم، ليس الأمر كذلك.

﴿ بل لا يشعرون ﴾ أنما نملي لهم ونمهلهم ونماهم بالنعم، ليزدادوا إشما، وليتوفر عقابهم في الآخرة، وليغتبطوا بما أوتوا ﴿ حتى إذا فرحوا بما أوتوا أخذناهم بغتة ﴾ .

﴿٥٧ ـ ٦٢﴾ ﴿إن الذين هم من خشية ربهم مشفقون \* والذين هم بأيات ربهم يؤمنون ﴿ والذين هم بربهم لا يشركون \* والذين يؤتون ما أتوا وقلوبهم وجلة أنهم إلى ربهم راجعون \* أولئك يسارعون في الخيرات وهم لها سابقون \* ولا نكلف نفسأ إلأ وسعها ولدينا كتاب ينطق بالحق وهم لا يظلمون الله ذكر تعالى الذين جمعوا بين الإساءة والأمن، الذين يزعمون أن عطاء الله إياهم في الدنيا دليل على خيرهم وفضلهم، ذكر الذين جمعوا بين الإحسان والخوف، فقال: ﴿إِن الذين هم من خشية ربهم مشفقون، مشفقة قلوبهم كل ذلك من خشية ربهم، خوفاً

أن يضع عليهم عدله، فلا يبقى لهم حسنة، وسوء ظن بأنفسهم، أن لا يكونوا قد قاموا بحق الله تعلى، وخوفاً على إيمانهم من الزوال، ومعرفة منهم بربهم، وما يستحقه من الإجلال والإكرام، وخوفهم وإشفاقهم يوجب لهم الكف عما يوجب الأمر المخوف من الذنوب، والتقصير في الواجبات.

والذين هم بآيات ربهم يؤمنون اين : إذا تليت عليهم آيساته زادتهم إيماناً، ويتفكرون أيضاً في الآيات معاني القرآنية ويتدبرونها، فيبين لهم من معاني القرآن وجلالته واتفاقه، وعدم اختلافه وتناقضه، وما يدعو إليه من معرفة الله وخوفه ورجائه، وأحوال الجزاء، فيحدث لهم بذلك من تفاصيل الإيمان، ما لا يعبر عنه اللسان.

ويتفكرون أيضاً في الآيات الأفقية، كما في قوله: ﴿إِن في خلق السماوات والأرض واختلاف السليل والسهار لآيسات لأولي الألسساب ﴾ إلى آخسر الآيات.

﴿والذين هم برجم لا يشركون﴾ أي: لا شركاً جلياً، كاتخاذ غير الله معبوداً، يدعوه ويرجوه ولا شركاً خفياً، كالرياء ونحوه، بل هم مخلصون لله، في أقوالهم وأعمالهم وسائر أحوالهم.

﴿والذين يوتون ما آتوا﴾ أي:
يعطون من أنفسهم مما أمروا به، ما آتوا
من كل ما يقدرون عليه، من صلاة،
وزكاة، وحج، وصدقة، وغير ذلك،
﴿وَ لَهُ مع هذا ﴿قلوبهم وجلة ﴾ أي:
خائفة ﴿أمم إلى ربهم راجعون ﴾ أي:
خائفة عند عرض أعمالها عليه،
والوقوف بين يديه، أن تكون أعمالهم
غير منجية من عذاب الله، لعلمهم
بريهم، وما يستحقه من أصناف

﴿ أُولِئِكَ يسارعون في الخيرات ﴾ أي: في ميدان التسارع في أفعال

الخير، همهم ما يقربهم إلى الله، وإرادتهم مصروفة فيما ينجي من عنابه، فكل خير سمعوا به، أو سنحت لهم الفرصة إليه، انتهزوه وسادروه، قد نظروا إلى أولياء الله وأصفيائه، أمامهم، ويمنة، ويسرة، يسارعون في كل خير، وينافسون في الزلفي عند ربهم، فنافسوهم، ولما كان السابق لغيره المسارع قد يسبق لحده وتشميره، وقد لا يسبق لتقصيره، أخبر تعالى أن هؤلاء من القسم السابقين فقال:

﴿ وهم لها ﴾ أي: للحيرات ﴿سابقون﴾ قد بلغوا ذروتها، وتباروا هم والرعيل الأول، ومع هذا، قد سبقت لهم من الله سابقة السعادة، أنهم سابقون. ولما ذكر مسارعتهم إلى الخيرات وسبقهم إليها، ربما وهم واهم أن المطلوب منهم ومن غيرهم أمر غير مقدور أو متعسر، أخبر تعالى أنه لا يكلف **﴿نفسا إلا وسعها﴾** أي: بقدر ما تسعه، ويفضل من قوتها عنه، ليس مما يستوعب قوتها، رحمة منه وحكمة، لتيسير طريق الوصول إليه، ولتعمر جادة السالكين في كل وقت إليه. ﴿ولدينا كتاب بنطق بالحق﴾ وهو الكتاب الأول، الذي فيه كل شيء، وهو يطابق كل واقع يكون، فلذلك كان حقاً، ﴿وهم لا يظلمون﴾ ينقص من إحسانهم، أو يزداد في عقوبتهم وعصيامهم.

(17 - 17) (بال قالوبهم في غمرة من هذا ولهم أعمال من دون ذلك هم لها عاملون "حتى إذا أخذنا مترفيهم بالعذاب إذا هم يجارون " تجاروا اليوم إنكم منا لا تنصرون " قد كانت آياتي تعلى عليكم فكنتم على أعقابكم تنكصون " مستكبرين به أعقابكم تنكصون " مستكبرين به المكذبين في غمرة من هذا، أي: وسط غمرة من الجهل والظلم، والغفلة والإعراض، تمنعهم من الوصول إلى هذا القرآن، فلا يهتدون به، ولا يصل

إلى قبلوبهم منه شيء. ﴿ وَإِذَا قَرَاتُ الْقَرَانَ جَعَلَنَا بِينَكُ وَبِينَ الذَينَ لا يؤمنون بالآخرة حجاباً مستوراً \* وجعلنا على قلوبهم أكنة أن يفقهوه وفي غمرة منه، عملوا بحسب هذا الحال، من الأعمال الكفرية، والمعاندة للشرع، ما هو موجب لعقابهم، ﴿ وَ الله للشرع، هم لها عاملون ﴾ أي: فلا يستغربوا هم مها عاملون ﴾ أي: فلا يستغربوا عدم وقوع العذاب فيهم، فإن الله يعملوا هذه الأعمال، التي يمهلهم ليعملوا هذه الأعمال، التي عملوها واستوفوها، انتقلوا بشر حالة عملوها واستوفوها، انتقلوا بشر حالة إلى غضب الله وعقابه.

وحتى إذا أخذنا مترفيهم أي. متنعميهم، الذين ما اعتادوا إلا الترف والرفاهية والنعيم، ولم تحصل لهم المكاره، فإذا أخذناهم وبالعذاب ووجدوا مَسَّه وإذا هم يجأرون يصرخون ويتوجعون، لأنه أصابهم أمر خالف ما هم عليه، ويستغيثون، فيقال لهم: ولا تجأروا اليوم إنكم منا لا تنصرون وإذا لم تأتهم النصرة من الله، وانقطع عنهم (١) الغوث من بالله، في يستطيعوا نصر أنفسهم، ولم يضرهم أحد.

فكأنه قيل: ما السبب الذي أوصلهم إلى هذا الحال؟ قال: ﴿قَلَ كانت آيال تتلي عليكم التؤمنوا بها وتقبلوا علَّيها، فلم تفعلوا ذلك، بل ﴿كنتم على أعقابكم تنكصون﴾ أي: راجعين القهقري إلى الخلف، وذلك لأن باتباعهم القرآن يتقدمون، وبالإعراض عنه يستأحرون وينزلون إلى أسفل سافلين. ﴿مستكبرين به سامراً تهجرون، قال المفسرون معناه: مستكبرين به، الضمير يعود إلى البيت، المعهود عند المخاطبين، أو الحرم، أي: متكبرين على الناس بسببه، تقولون: نحن أهل الحرم، فنحن أفضل من غيرنا وأعلى، ﴿سامراً﴾ أي: جماعة يتحدثون ببالبليل حول البيت

وتمجرون [أي: تقولون الكلام الهجر الذي هو القبيع في [(٢) هذا القرآن. فالمكذبون كانت طريقتهم في القرآن، الإعراض عنه، ويوصي بعضهم بعضاً بذلك ﴿وقال الذين كفروا لا تسمعوا لهذا القرآن والغوا فيه لعلكم تغلبون ﴿ وقال الله عنهم: وتضحكون ولا تبكون \* وأنتم سامدون ﴿ والم تبكون خواه والم تقوله ﴾ وأنتم سامدون ﴿ وأنتم سامدون ﴿ وأنتم والم تقوله ﴾ وأنتم سامدون ﴿ وأنتم سامدون ﴿ وأنتم سامدون ﴾ وأنتم سامدون المراب ا

فلما كانوا جامعين لهذه الرذائل، لا جرم حقت عليهم العقوبة، ولما وقعوا فيها، لم يكن لهم ناصر ينصرهم، ولا مغيث ينقذهم، ويوبخون عند ذلك بهذه الأعمال الساقطة ﴿أفلم يدبروا القول﴾ أي: أفلا يتفكرون في القرآن ويتأملونه أي: فإنهم لو تدبروه، لأرجب لهم الإيمان، ولمنعهم من الكفر، ولكن المصيبة التي أصابتهم بسبب إعراضهم عنه، ودل هذا على أن تدبر القرآن، يدعو إلى كل خير، ويعصم من كل شر، والذي منعهم من تدبره أن على قلوبهم أقفالها.

وأم جاءهم ما لم يأت آباءهم الأولين أي: أو منعهم من الإيمان، أنه جاءهم رسول وكتاب، ما جاء آباءهم الأولين، فرضوا بسلوك طريق آبائهم الفالين، وعارضوا كل ما خالف ذلك، ولهذا قالوا، هم ومن أشبههم من الكفار، ما أخبر الله في قرية من نذير إلا قال مترفوها إنا وجدنا آباءنا على أمة وإنا على آثارهم مقتدون فأجابم بقوله: وقال أو لو جئتكم بأهدى عما وجدتم عليه آباءكم فهل تتبعون إن كان قصدكم الحق، فأجابوا بحقيقة أمرهم وقالوا إنا بما أرسلتم به كافرون في أرستم به كافرون في المناهم المناهم أو المناهم أو المناهم المناهم أو المناهم أو

وقوله: ﴿أَمْ لَمْ يَعْرَفُوا رَسُولُهُمْ فَهُمْ لَهُ مِنْكُرُونَ ﴾ أي: أو منعهم من اتباع الحق، أن رسولهم محمداً ﷺ، غير معروف عندهم، فهم منكرون له؟

يقولون: لا نعرفه، ولا نعرف صدقه، دعونا حتى ننظر حاله ونسأل عنه من له به خبرة، أي: لم يكن الأمر معرفة تامة، صغيرهم وكبيرهم يعرفون منه كل خلق جميل، ويعرفون صدقه وأمانته، حتى كانوا يسمونه قبل البعثة "الأمين" فلم لا يصدقونه، حين جاءهم بالحق العظيم، والصدق المبين؟.

﴿أُم يقولون به جنة ﴾ أي: جنون، فلهذا قال ما قال، والمجنون غير مسموع منه، ولا عبرة بكلامه، لأنه يهذي بالباطل والكلام السخيف.

قِبَالُ اللهِ فِي الردعيليهم فِي هذه القالة: ﴿ بِل جِاءِهِم بِالْحِقِّ أَي: بالأمر الشابت، اللهي هو صدق وعدل، لا اختلاف فيه ولا تناقض، فكيف يكون من جاء به، به جنة؟! وهلا يكون إلا في أعلى درج الكمال، من العلم والعقل ومكارم الأخلاق، وأيضاً فإنَّ في هذا الانتقال مما تقدم، أي: بل الحقيقة التي منعتهم من الإيمان أنه جاءهم بالحق ﴿وأكثرهم للحق كارهون، وأعظم الحق الذي جاءهم به إخلاص العبادة لله وحده، وترك ما يعبد من دون الله، وقد علم كراهتهم لهذا الأمر وتعجبهم منه، فكون الرسول أتى بالحق، وكونهم كارهين للحق بالأصل أهو الذي أوجب لهم التكذيب بالحق لا شكأ ولا تكذيباً للرسول، كما قال تعالى: ﴿ فَإِنَّهُم لا يَكْذَبُونَكُ وَلَكُنَّ الْطَالَمِينَ بآيات الله يحجدون، فإن قيل: لم لم يكن الحق موافقاً لأهوائهم لأجل أن يؤمنوا ويسرعوا الانقياد؟ أجاب تعالى بقوله: ﴿ولواتبع الحق أهواءهم لفسدت السماوات والأرض ، ووجه ذلك أنَّ أهواءهم متعلقة بالظلم والكفر والفساد من الأخلاق والأعمال، فلو تبع الحق أهواءهم لفسدت السماوات والأرض، لفساد التصرف والتدبير البنى على الظلم وعدم العدل،

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: عنه.

فالسماوات والأرض ما استقامتا إلا بالحق والعدل فبل أتيناهم بذكرهم أي : بهذا القرآن المذكر لهم بكل خير، الذي به فخرهم وشرفهم، حين يقومون به ، ويكونون به سادة الناس.

﴿فهم عن ذكرهم معرضون﴾ شقاوة منهم، وعدم توفيق ﴿نسوا الله فنسيهم﴾ ﴿نسوا الله فأنساهم أنفسهم﴾ فالقرآن ومن جاء به، أعظم نعمة ساقها الله إليهم، فلم يقابلوها إلا بالرد والإعراض، فهل بعد هذا الحرمان حرمان؟ وهل يكون وراءه إلا نهاية الحسران؟.

﴿٧٧﴾ ﴿أُم تسألهم خرجاً فحراج ربك خيرٌ وهو خيرُ الرازقينُ اي: أو منعهم من اتباعك يا محمد، أنك تسألهم على الإجابة أجراً ﴿فهم من مغرم مثقلون، يتكلفون من اتباعك، بسبب ما تأخذ منهم من الأجر والخراج، ليس الأمر كذلك ﴿فخراج ربك خير وهو خير الرازقين، وهذا كما قال الأنبياء لأعهم: ﴿ يَا قُومُ لا أسألكم عليه أجراً إن أجري إلا على الله ﴾ أي: ليسوا يدعون الخلق طمعاً فيما يصيبهم منهم من الأموال، وإنما يدعون نصحاً لهم، وتحصيلاً لمصالحهم، بل كان الرسل أنصح للخلق من أنفسهم، فجزاهم الله عن أممهم خير الجزاء، ورزقنا الاقتداء بهم في جميع الأحوال.

ورنك لتدعوهم إلى صراط مستقيم \* وإن الدين صراط مستقيم \* وإن الدين لا يؤمنون بالآخرة عن الصراط لناكبون فذكر الله تعالى في هذه الآيات الكريمات؛ كل سبب موجب للإيمان، وذكر الموانع، وبين فسادها، واحداً بعد واحد، فذكر من الموانع أن القول، وأنهم اقتدوا بابائهم، وأنهم القول، وأنهم اقتدوا بابائهم، وأنهم عاليها، وذكر من الأمور الموجبة عليها، وذكر من الأمور الموجبة نعمة الله بالقبول، ومعرفة حال نعمة الله بالقبول، ومعرفة حال

الرسول محمد ﷺ؛ وكمال صدقه وأمانته، وأنه لا يسألهم عليه أجراً، وإنما سعيه لنفعهم ومصلحتهم، وأن الذي يدعوهم إليه صراط مستقيم، سهل على العاملين لاستقامته، موصل إلى القصود، من قرب حنيفية سمحة، حنيفية في التوحيد، سمحة في العمل، فدعوتك إياهم إلى الصراط المستقيم، موجبٌ لن يريد الحق أن يتبعك، لأنه مما تشهد العقول والفطر بحسنه، وموافقته للمصالح، فأين يذهبون إن لم يتابعوك؟ فإنهم ليس عندهم مايغنيهم ويكفيهم عن متابعتك، لأنهم ﴿عن الصراط لناكبون المتجنبون منحرفون، عن البطريق الموصل إلى الله، وإلى دار كرامته، ليس في أيديهم إلا ضلالات وجهالات.

وهكذا كل من خالف الحق، لا بد أن يكون منحرفاً في جميع أموره، قال تعالى: ﴿فَإِنْ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَكُ فَاعِلْم أنما يتبعون أهواءهم ومن أضل بمن اتبع هواه بغير هدى من الله.

﴿ ٧٧ - ٧٧﴾ ﴿ ولو رحمناهم وكشفنا ما بهم من ضر للجوا في طغيانهم يعمهون \* ولقد أخذناهم بالعذاب فما استكانوا لربهم وما يتضرعون \* حتى إذا فتحنا عليهم بابا ذا عذاب شديد إذا هم فيه مُبلِسون \* هذا بيان لشدة عردهم وعنادهم، وأنهم إذا أصابهم الضر، دعوا الله أن يكشف عنهم ليؤمنوا، أو ابتلاهم بذلك ليرجعوا إليه. إن الله إذا كشف الضر عنهم لحوا، أي: استمروا في طغيانهم يعمهون، أي: يجولون في كفرهم، حائرين مترددين.

كماذكر الله حاله معتدركوب الفلك، وأنهم يدعونه مخلصين له الدين، وينسون مايشركون به، فلما أنجاهم إذا هم يبغون في الأرض بالشرك وغيره.

﴿ولقد أخذناهم بالعذاب ﴾قال المفسرون: المراد بذلك: الجوع الذي أصابم سبع سنين، وأن الله ابتلاهم

\* وَلَوْرَزَهْنَاهُمْ وَكُثَفْنَا مَا يِهِ مِينَ ضُرِّ لَّلَجُواْ فِي كُلْفِكَنِيمٌ يَعْمَعُونَ ۞ وَلَقَدُ أَخَذَنَهُم إِلَّاكَذَابِ فَمَا ٱسْتَكَاتُولُ لِرَبِهِمْ وَمَا يُضَرِّعُونَ ۞ حَتَى إِذَا فَعَثَاعَلَيْهِ بَابًا ذَاعَذَابِ شَييدٍ إِذَاهُ مِنْ فِيهِ مُتِلِسُونَ ۞ وَهُوَالَّذِيَّ أَنْشَأَلَكُمُ التَتَمَعَ وَٱلْأَبْصَارَ وَٱلْأَفِيدَةُ قَلِيلًا مَاتَشَكُرُونَ ۞ وَهُوَالَّذِي ذَرَّأَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَ إِلَيْهِ تُحَشَّرُونَ ۞ وَهُو ا ٱلَّذِي يُعَي ، وَيُبِتُ وَلَهُ ٱخْتِلَفُ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَ ٓ آرِ ٱفْلَا تَعْقِلُونَ ﴿ بَلْ قَالُواْمِثُلُ مَاقَالُ ٱلْأَوْلُونَ ﴿ قَالُواْ أَهِ ذَامِتُنَا وَكَ نَا ثُرَابًا وَعِظَامًا أَءِ نَا لَبَعُوثُونَ ۞ لَقَدْوُعِدْنَا خَوْرُ وَءَابَ أَوْمَا هَا نَدَامِن قَبَلُ إِنْ هَا ذَاۤ إِلَّا أَسْلِطِيرُ ٱلْأُوَّلِينَ ﴿ قُل لِنَنِ ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهَا إِن كُنتُرَ تَعَلَمُونَ ﴾ مَسَيَقُولُونَ بِلَّهِ قُلْ أَفَلَا نَذَكُرُونَ ۞ قُلْ مَن رَّبُّ ٱلْمُسَمَوَّتِ ٱلسَّبْعِ وَرَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيدِ ۞ سَيَقُولُونَ بِنَّهِ قُلُ أَفَلَا نَشَّقُونَ ا ۞ قُلْمَنْ بِيكِيدِ مَلَكُونُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَيُجِيرُ وَلَا يُجَارُعَلَيْكِ رُهُمْ إِن كُنتُمْ تَعَالَمُونَ ۞ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلُّ فَأَنَّى لَشَيَحُرُونَ ۞ ﴿ AND THE PROPERTY OF THE PARTY O

بندلك، ليرجمعموا إليه بمالنال والاستسلام، فلم ينجع فيهم، ولا نجح منهم أحد، ﴿فَمَا استَكَانُوا لربهم﴾ أي: خضعوا وذلوا ﴿وما يتضرعون، إليه ويفتقرون، بل مَرَّ عليهم ذلك ثم زال، كأنه لم يصبهم، لم يزالوا في غيهم وكفرهم، ولكن وراءهم العذاب الذي لا يرد، وهو قوله: ﴿ حتى إذا فتحنا عليهم باباً ذا عذاب شديد﴾ كالقتل يوم بدر وغيره، ﴿إذا هم فيه مبلسون﴾ آيسون من كل خير، قد حضرهم الشر وأسبابه، فَـلْيَحُـذَرُوا قـبـل نـزول عـذاب الله الشديد، الذي لا يرد، بخلاف مجرد العذاب، فإنه ربما أقلع عنهم، كالعقوبات الدنيوية، التي يؤدب الله بها عباده. قال تعالى فيها: ﴿ظهر الفساد في البر والبحر بما كسبت أيدي الناس ليليقهم بعض الذي عملوا لعلهم يرجعون، .

﴿ ٧٨ ـ ٧٨﴾ ﴿ وهو البذي أنشأ لكم السمع والأبصار والأفئدة قليلاً ما تشكرون \* وهو الذي ذرأكم في الأرض وإليه تحشرون \* وهو الذي يحيي ويميت وله اختلاف الليل والنهار أفلا تعقلون ﴾ يجبر تعالى بمننه على عباده الداعية (١) لهم إلى شكره، والقيام بحقه فقال: ﴿ وهو الذي أنشأ لكم بحقه فقال: ﴿ وهو الذي أنشأ لكم

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: الداعي.

بَلْ أَتَيْنَكُمْ بِالْحَقِّ وَإِنَّهُ مُلْكَ لِلْجُونَ ۞ مَا ٱتَّخَذَ اللَّهُ مِنْ وَلِدِ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَا ۚ إِذَا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَّهِ بَمَا خَلَقَ ۗ وَلَعَلَا يَعْضُهُمُ مُعَلَى بَعْضِ مُعَرِيعًا لِعَصْ مُعَمِّ مُعَمِّ اللّهِ عَمَّا لِيَصِفُونَ ۞ عَلِمِ ٱلْغَيْمِ وَالشَّهَادَةِ فَتَعَالَى عَمَّالِثُمْرِكُونَ ۞ قُل أَنَّهُ زَّبَ إِمَّا تُرْيَيْنِي مَا يُوعَدُونَ ۞ رَبِّ فَلَا تَجْعَلُنِي فِي الْقَوْمِ إِ ٱلْظَالِمِينَ ۞ وَإِنَّا عَلَىٰٓ أَن زُّيكِ مَانَعِيدُهُمُ لَقَادِرُونَ ۞ أدْفَعْ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ٱلسَّيْعَةَ فَفَنُ أَعَلَمُ مِمَا يَصِفُونَ ۞ وَقُل زَّبَ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ ٱلشَّيَطِينِ ۞ وَأَعُوذُ بِكَ الْكُلُّ رَبِّ أَن يَعْفَرُونِ ﴿ حَتَّى إِذَاجَاءَ أَحَكَ هُرُ ٱلْمُوتُ قَالَ رَبُ ٱرْجِعُونِ ۞ لَعَبَلَ أَعْمَلُ صَالِحًا فِيمَا تَرَكَتُ كُلًّا إِنَّهَاكَ لِمَدُّ هُوَ قَايَلُهَا وَمِن وَرَآبِهِ مِ زَرْزَحُ إِلَى يَوْمِ رِبْعَثُونَ ٥ فَإِذَا نُفِخَ فِي الصُّورِ فَلاَ أَسَابَ بَيْنَاهُمْ يُوْمِينِ وَلا يَتَسَاءَ لُونَ ۞ فَمَنَ تَقَلَّتُ مَوَزِينُهُ مَا أُولَيِّكَ هُمُ ٱلْفَلِحُونَ ۞ وَمَنْ خَفَّتْ مَوَزِينُهُ مَّأُولَتِهِكَ الَّذِينَ خَيرُوا الفَّسَكُمُ فِي جَهَنَّمَ الْأَ خَلِدُونَ۞ تَلْفَحُ وُجُوهَهُمُ ٱلنَّارُ وَهُرِفِهَا كَلِيحُونَ۞ PRESIDENT LENGTH

السمع لتدركوا به المسموعات، فتنتفعوا في دينكم ودنياكم، ﴿والأبصار﴾ لتدركوا بها البصرات، فتتفعوا بها(١) في مصالحكم.

﴿والأفشدة ﴾ أي: العقول التي تدركون بها الأشياء، وتتميزون بها عن البهائم، فلو عدمتم السمع، والأبصار، والعقول، بأن كنتم صما عمياً بكماً ماذا تكون حالكم؟ وماذا تفقدون من ضرورياتكم وكمالكم؟ أفلا تشكرون الذي مَنْ عليكم بهذه النعم، فتقومون بتوحيده وطاعته؟ ولكنكم، مع توالى النعم عليكم.

ووهو تعالى والذي ذراكم في الأرض أي: بشكم في أقطارها، وجهاتها، وسلطكم على استخراج مصالحها وجعلها كافية تحشرون بعد موتكم، فيجازيكم بما عملتم في الأرض، من خير وشر، بأخبارها، وهو تعالى وحده والذي يويميت أي: المتصرف في الحياة والموت، هو والمنها، ووهو تعالى وحده والذي يجيي ويميت أي: المتصرف في الحياة والموت، هو والمنها والمنها والنهار في أي: تعاقبهما

وتناوبهما، فلوشاء أن يجعل النهار سرمداً، من إله غير الله يأتيكم بليل تسكنون فيه؟ ولوشاء أن يجعل الليل سرمداً، من إله غير الله يأتيكم بضياء أفلا تبصرون؟. ﴿ومن رحمته جعل لكم الليل والنهار لتسكنوا فيه ولتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون﴾.

ولهذا قال هنا: ﴿أقلا تعقلون﴾ فتعرفون أن الذي وهب لكم من النعم، السمع، والأبصار، والأفئدة، والذي يحيي ويميت وحده، والذي يحيي ويميت وحده، أن ذلك موجب لكم، أن تخلصوا له العبادة من وحده لا شريك له، وتتركوا عبادة من لا ينفع ولا يضر، ولا يتصرف بشيء، بل هو عاجز من كل وجه، فلو كان لكم عقل لم تفعوا ذلك.

﴿ ٨٨ ـ ٨٨﴾ ﴿ بل قالوا مثل ما قال الأولون \* قالوا أوذا متنا وكنا تراباً وعظاماً أإنّا لمبعوثون \* لقد وعدنا نحن وآباؤنا هذا من قبل إن هذا إلا أساطير الأولين ﴾ أي: بـل سـلـك هـؤلاء المكذبون مسلك الأولين من المكذبين بالبعث، واستبعدوه غاية الاستبعاد وقالوا: ﴿ أإذا متنا وكنا تراباً وعظاماً أإنا لمبعوثون ﴾ أي: هذا لا يتصور، ولا يدخل العقل، بزعمهم.

﴿وضرب لِنا مثلاً ونسي خلقه قال من يحيي العظام وهي رميم﴾ الآيات ﴿وترى الأرض هامدة فإذا أنزلنا عليها

الماء اهتزت وربت﴾ الآيات.

﴿٨٤ \_ ٨٩﴾ ﴿قـــل لن الأرض ومن فيها إن كنتم تعلمون \* سيقولون لله قبل أفيلا تبذكرون \* قبل من رب السماوات السبع ورب العرش العظيم \* سيقولون لله قل أفلا تتقون ﴿ قل من بيده ملكوت كل شيء وهو يجير ولا يجار عليه إن كنتم تعلمون \* سيقولون له قل فأنى تسجرون الى: قل لهؤلاء المكذبين بالبعث، العادلين بالله غيره، محتجاً عليهم بما أثبتوه، وأقروا به من توحيد الربوبية، وانفراد الله بها، على ما أنكروه من توحيد الإلهية والعبادة، وبما أثبتوه من خلق المخلوقات العظيمة، على ما أنكروه من إعادة الموتى، الذي هو أسهل من ذلك.

﴿ لَمْ الأرضُ ومن فيها ﴾ أي: من هو الخالق للأرض ومن عليها، من حیوان، ونبات، وجماد، وبحار، وأمهار، وجبال، المالك لذلك، المدبر له؟ فإنك إذا سألتهم (٢) عن ذلك، لا بدأن يقولوا: لله وحده، فقل لهم إذا أقروا بذلك: ﴿أَفَلَا تَذْكُرُونَ﴾ أي: أفلا ترجعون إلى ما ذكركم الله به، مما هو معلوم عندكم، مستقر في فطركم، قد يغيبه الإعراض في بعض الأوقات، والحقيقة أنكم إن رجعتم إلى ذاكرتكم، بمجرد التأمل، علمتم أن مالك ذلك، هو المعبود وحده، وأن إلهية من هو عملوك، أبطل الباطل، ثم انتقل إلى ما هـو أعظم من ذلك، فقال: ﴿قُلُّ مِن رب السماوات السبع، وما فيها من النيرات، والكواكب السيارات، والثوابت ﴿ورب العرش العظيم﴾ الذي هو أعلى المخلوقات وأوسعها وأعظمها، فمن الذي خلق ذلك ودبره، وصرفه بأنواع التدبير؟ ﴿سيقولون لله﴾ أي: سيقرون بأن الله رب ذلك كله .

قل لهم حين يقرون بذلك: ﴿أَفَلا تتقون﴾ عبادة المخلوقات العاجزة،

<sup>(</sup>١) - كذا في ب، وفي أ: لتدركوا به المبصرات، فتنتفعون به.

<sup>(</sup>٢) في أ: سألتم.

وتتقون الرب العظيم، كامل القدرة، عظيم السلطان؟ وفي هذا من لطف الخطاب، من قوله: ﴿أَفلا تَذْكُرُون﴾ ﴿أَفلا تَذْكُرُون﴾ والوعظ بأداة العرض الجاذبة للقلوب، ما لا يخفى. ثم انتقل لي إقرارهم بما هو أعم من ذلك كله فقال: ﴿قُلْ مِن بيده ملكوت كل شيء﴾ أي: ملك كل شيء، من العالم العلوي، والعالم السفلي، ما نبصره، وما لا نبصره؟.

و «اللكوت»: صيغة مبالغة، بمعنى الملك. ﴿وهو يجير﴾ عباده من الشر، ويدفع عنهم المكاره، ويحفظهم عما يضرهم، ﴿ولا يجار عليه﴾ أي: لا يقدر أحد أن يجير على الله، ولا يدفع الشر الذي قدره الله. بل ولا يسشف أحد عنده إلا باذنه، فلسيقولون لله ﴾ أي: سيقرون أن الله الملك لكل شيء، المجير، الذي لا يجار عليه.

وقل لهم حين يقرون بذلك، ملزماً لهم، وفأنى تسحرون أي: فأين تنهب عقولكم، حيث عبدتم من علمتم أنهم لا ملك لهم، ولا قسط من الملك، وأنهم عاجرون من جيع الوجوه، وتركتم الإخلاص للمالك العظيم القادر المدبر لجميع الأمور، فالعقول التي دلتكم على هذا، لا تكون سحرها الشيطان، بما زين لهم، وحسن لهم، وقلب الحقائق لهم، فسحر عقولهم، كما سحرت السحرة أعين الناس.

﴿ ٩٠ - ٩٢ ﴾ ﴿ بِلِ أَتَينَاهُم بِالحِقُ وَإِنْهُم لَكَاذَبُونُ \* مَا أَكُنْدُ اللهُ مِن وَلِدُ وَمَا كَانَ مِعهُ مِن إِلَٰهٍ إِذَا لَذَهِب كُلِ إِلَٰهُ بِما خَلَقَ وَلَعلا بِعَضْهُم عَلَى بِعضَ سِبحانَ الله عما يصفون \* عالم الغيب والشهادة فتعالى عما يشركون ﴾ يقول تعالى: بل أتينا هؤلاء المكذبين بالحق، المتضمن للصدق في الأخبار، العدل في الأمر والنهي، فما بالهم لا يعترفون به، وهو أحق أن يتبع؟ وليس عندهم

ما يعوضهم عنه، إلا الكذب والظلم، ولهذا قال: ﴿وإنهم لكاذبون﴾.

﴿ مَا أَتَخَذُ اللهُ مِنْ وَلَدُ وَمَا كَانَ مِعِهُ من إله ﴾ كذب يعرف بخبر الله، وخبر رسله، ويعرف بالعقل الصحيح، ولهذا نبه تعالى على الدليل العقلي، على امتناع إلهين فقال: ﴿إِذَا ﴾ أي: لو كان معه ألهة كما يقولون ﴿لذهب كل إله بما خلق﴾ أي: لانفرد كل واحد من الإلهين بمخلوقاته واستقل بها، ولحرص على ممانعة الآخر ومغالبته، ﴿ولعلا بعضهم على بعض﴾ فالغالب يكون هو الإله، وإلا فمع التمانع لا يمكن وجود العالم، ولا يتصور أن ينتظم هذا الانتظام المدهش للعقول، واعتبر ذلك بالشمس والقمر، والكواكب الثابتة، والسيارة، فإنها منذ خلقت، وهي تجري على نظام واحد، وترتيب واحد، كلها مسخرة بالقدرة، مدبرة بالحكمة لصالح الخلق كلهم، ليست مقصورة على مصلحة أحد دون أحد، ولن ترى فيها خللاً ولا تناقضاً، ولا معارضة في أدنى تصرف، فهل يتصور أن يكون ذلك، تقدير إلهين رَبِّين!!

﴿ سبحان الله عما يصفون ﴾ قد نطقت بلسان حالها، وأفهمت ببديع أشكالها، أن المدبر لها إله واحد، كامل الأسماء والصفات، قد افتقرت إليه جميع المخلوقات، في ربوبيته لها، وفي إلهيته لها، فكما لا وجود لها ولا دوام إلا بربوبيته، كذلك، لا صلاح لها ولا قوام إلا بعبادته وإفراده بالطاعة، ولهذا نبه على عظمة صفاته بأنموذج من ذلك، وهو علمه المحيط، فقال: ﴿ عالم الغيب ﴾ أي: الذي عاب عن أبصارنا وعلمنا، من الواجبات والمستحيلات والممكنات، ﴿ وَالشَّهَادَةُ ﴾ وهو ما نشاهد من ذلك ﴿ فتعالى أي: ارتفع وعظم، ﴿ عما يشركون﴾ به، من لا علم عنده، إلا ما غلمه الله<sup>(۱)</sup>.

﴿٩٣ \_ ٩٥﴾ ﴿قل رب إما تريني

ما يوعدون \* رب فلا تجعلني في القوم الظالمين ﴿ وإنَّا على أن نريك ما نعدهم لقادرون لل أقام تعالى على المكذبين أدلته العظيمة، فلم يلتفتوا لها، ولم يذعنوا لها، حق عليهم العذاب، ووعدوا بنزوله، وأرشد الله رسوله أن يقول: ﴿قُلُ رَبِ إِمَا تُرِينَى مِا يوعدون أي: أي وقت أريتني عذابهم، وأحضرتني ذلك، ﴿رب فلا تجعلني في القوم الظالين، أي: اعصمني واحنى، ما ابتليتهم به من الذنوب الموجبة للنقم، واحنى أيضاً من العذاب الذي ينزل بهم، لأن العقوية العامة تعم عند نزولها ــ العاصى وغيره، قال الله في تقريب عذابهم: ﴿ وإنا على أن نريك ما نعدهم لقادرون، ولكن إن أخرناه فلحكمة، وإلا، فقدرتنا صالحة لإيقاعه فيهم.

﴿٩٦ ـ ٩٦﴾ ﴿ادفع بالتي هي أحسن السيئة نحن أعلم بما يصفون ﴿ وقل ربّ أعوذ بك من همزات الشياطين \* وأعوذ بك رب أن يحضرون، هذا من مكارم الأخلاق، التي أمر الله رسوله بها فقال: ﴿ ادفع بالتي هي أحسن السيئة ﴾ أي: إذا أساء إليكَ أعداؤك، بالقول والفعل، فلا تقابلهم بالإساءة، مع أنه يجوز معاقبة المسيء بمثل إساءته، ولكن ادفع إساءتهم إليك بالإحسان منك إليهم، فإن ذلك فضل منك على المشيء، وتمن مصالح ذلك، أنه تخف الإساءة عنك، في الحال، وفي الستقبل، وأنه أدعى لجلب المسيء إلى الحق، وأقرب إلى ندمه وأسفه، ورجوعه بالتوبة عما فعل، وليتصف العافي بصفة الإحسان، ويقهر بنذلك عدوه الشيطان، وليستوجب الثواب من الرب، قال تعالى: ﴿فَمَنْ عَمَّا وأَصَلَّحَ فأجره على الله وقال تعالى: ﴿ادفع بالتي هي أحسن فإذا الذي بينك وبينه عداوة كأنه ولي حميم # وما يلقاها، أي: ما يوفق لهذا الحلق الجميل ﴿إلا الذين صبروا وما يلقاها إلا ذو حظ

<sup>(</sup>١) في ب: شطب حرف الجر (من) وغيرت الجملة فصارت (ولا علم عندهم إلا ما علمه الله).

عظيم﴾.

وقوله. ﴿نحن أعلم بما يصفون﴾ أي: بما يقولون من الأقوال المتضمنة للكفر والتكذيب بالحق، قد أحاط علمنا بذلك، وقد حلمنا عنهم، وأمهلناهم، وصبرنا عليهم، والحق لنا، وتكذيبهم لنا، فأنت \_ يا محمد \_ ينبغي لك أن تصبر على ما يقولون، وتقابلهم بالإحسان، هذه (١) وظيفة العبد في مقابلة المسيء من البشر، وأما المسيء من الشياطين، فإنه لا يفيد فيه الإحسان، ولا يدعو حزبه إلا ليكونوا من أصحاب السعير، فالوظيفة في مقابلته، أن يسترشد ما أرشد الله إليه رسوله فقال: ﴿وقل رب أعوذ بك﴾ أي: اعتصم بحولك وقوتك متبرئا من حولي وقوي ﴿من همزات الشياطين \* وأعوذ بك رب أن يحضرون ﴾ أي: أعوذ بك من الشر الذي يصيبني بسبب مباشرتهم وهمزهم ومسّهم، ومن الشر الذي بسبب حضورهم ووسوستهم، وهذه(٢) استعادة من مادة الشركله وأصله، ويدخل فيها، الاستعادة من حميع نزغات الشيطان، ومن مسه ووسوسته، فإذا أعاذ الله عبده من هذا الشر، وأجاب دعاءه، سلم من كل شر، ووفق لكل خير.

﴿لعلي أعمل صالحاً فيما تركت﴾ من العمل، وفرطت في جنب الله. ﴿كلا﴾ أي: لا رجعة له ولا إمهال، قد قضى الله أنهم إليها لا يرجعون،

﴿إنها ﴾ أي: مقالته التي تمنى فيها الرجوع إلى الدنيا ﴿كلمة هو قائلها﴾ أي: مجرد قول باللسان، لا يفيد صاحبه إلا الحسرة والندم، وهو أيضاً غير صادق في ذلك، فإنه لو رُدٌ لعاد لما نُهي عنه.

ومن ورائهم برزخ إلى يوم يبعثون أي يوم يبعثون أي من أمامهم وبين أيديهم برزخ، وهو الحاجز بين الشيئين، فهو هذا الحاجز بين الدنيا والآخرة، وفي هذا البرزخ، يتنعم المطيعون، ويعذب العاصون، من موتهم إلى يوم يبعثون، أي: فليُعدوا له عُدَّته، وليأخذوا له أهنه.

﴿ ١٠١﴾ ﴿ ١٠٤﴾ ﴿ فَإِذَا نَـفَحُ فَي الصور فلاأنساب بينهم يومئذ ولأ بتساءلون \* فمن ثقلت موازينه فأولئك هم الفلحون \* ومن خفت موازيته فأولئك الذين خسروا أنفسهم في جهنم خالدون \* تلفح وجوههم النار وهم فيها كالحون \* ألم تكن آيال تتلى عليكم فكنتم بها تكذبون \* قالوا ربنا غلبت علينا شقوتنا وكنا قومأ ضالين \* ربنا أخرجنا منها فإن عدنا فإنا ظالمون \* قال اخسؤوا فيها ولا تكلمون \* إنّه كان فريق من عبادي يقولون ربنا آمنا فاغفر لنا وارحنا وأنت خير الراحمين #فاتخذتموهم سخرياً حتى أنسوكم ذكري وكنتم منهم تضحكون \* إن جزيتهم اليوم بما صيروا أنهم هم الفائزون \* قال كم لبنتم في الأرض عدد سنين \* قالوا لبثنا يومأ أوبعض يوم فأسأل العادين \* قال إن لبثتم إلا قليلاً لو أنكم كنتم تعلمون ﴿ يُخبر تعالى عن هول يوم القيامة، وما في ذلك اليوم، من المزعجات والقلقات، وأنه إذا نفخ في الصور نفخة البعث، فحشر الناس أجمعون، ليقات يوم معلوم، أنه يصيبهم من الهول ما ينسيهم أنساسم، التي هي أقوى الأسباب، فغير

الأنساب من باب أولى، وأنه لا يسأل أحد أحداً عن حاله، لاشتغاله بنفسه، فلا يدري هل ينجو نجاة لا شقاوة بعدها؟ أو يشقى شقاوة لا سعادة بعدها؟ قال تعالى: ﴿يوم يفر المرء من أحيه \* وأمه وأبيه \* وصاحبته وبنيه \* لكل امرىء منهم يومئذ شأن يغنيه (٣).

وفي القيامة مواضع، يشتد كربها، ويعظم وقعها، كالميزان الذي يميز به أعمال العبد، وينظر فيه بالعدل ما له وما عليه، وتبين فيه مثاقيل الذر، من الخير والشر، ﴿فمن ثقلت موازينه﴾ بأن رجحت حسناته على سيئاته ﴿فأولئك هم المفلحون النجاتهم من النار، واستحقاقهم الجنة، وفوزهم بالثناء الحميل، ﴿ومن خفت موازينه﴾ بأن رجحت سيئاته على حسناته، وأحاطت بها خطيئاته ﴿فأولئك الذين خسروا أنفسهم﴾ كل خسارة، غير هذه الخسارة، فإنها \_ بالنسبة إليها \_ سهلة، ولكن هذه خسارة صعبة، لا يجبر مصابها، ولا يستدرك فائتها، خسارة أبدية، وشقاوة سرمدية، قد خسر نفسه الشريفة، التي يتمكن بها من السعادة الأبدية ففوَّما هذا النعيم المقيم، في جوار الرب الكريم.

وفي جهنم خالدون لا يخرجون منها أبد الآبدين، وهذا الوعيد، إنما هو كما ذكرنا، لمن أحاطت خطيئاته بحسناته، ولا يكون ذلك إلا كافراً، فعل هذا، لا يحاسب محاسبة من توزن لهم، ولكن تُعَدُّ أعمالهم وتحصى، فيوقفون عليها، ويقررون بها، ويخزون بها، وأما من معه أصل الإيمان، ولكن عظ مت سيئاته، فرجحت على حسناته، فإنه وإن دخل النار، لا يخلد فيها، كما دلت على ذلك نصوص الكتاب والسنة.

ثم ذكر تعالى، سوء مصير الكافرين

<sup>(</sup>١) في الموضعين في النسختين: هذا.

<sup>(</sup>٢) في الموضعين في النسختين: هذا.

<sup>(</sup>٣) في النسختين وقع تداخل بين آيات سورة عبس وآيات سورة المعارج فكانت أقرب إلى آيات سورة عبس فأثبتها منها.

فقال: ﴿تلفح وجوههم النار﴾ أي: تغشاهم من جميع جوانبهم، حتى تِصيب أعضاءهم الشريفة، ويتقطع لهبها عن وجوههم، ﴿وهم فيها كالحون، قد عبست وجوههم، وقلصت شفاههم، من شدة ما هم فيه، وعظيم ما يلقونه، فيقال لهم \_ توبيخا ولوماً \_: ﴿أَلَمْ تَكُنُّ آيَاتُ تَتَّلِّي عليكم تدعون بها، لتؤمنوا، وتعرض عليكم لتنظروا، ﴿فكنتم بما تكذبون، ظلماً منكم وعناداً، وهي آيات بينات، دالات على الحق والباطل، مبينات للمحق والبطل، فحينئذ أقروا بظلمهم، حيث لا ينفع الإقرار ﴿قالوا ربنا علبت علينا شقوتنا ﴾ أي: غلبت علينا الشقاوة الناشئة عن الظلم والإعراض عن الحق، والإقبال على ما يضر، وترك ما ينفع ﴿وكنا قوماً ضالين ﴾ في عملهم، وإنَّ كانوا يدرون أنهم ظالمُون، أي: فعلنا في الدنيا فعل التائه، الضال السفيه، كما قالوا في الآية الأخرى: ﴿وقالوا لو كنا نسمع أو نعقل ما كنا في أصحاب السعير، أ

﴿ ربنا أخرجنا منها فإن عدنا فإنا ظالمون، وهم كاذبون في وعدهم هذا، فإنهم كما قال تعالى: ﴿ولو ردوا لعادوا لما نهوا عنه ﴾ ولم يُبْقِ الله لهم حجة، بل قطع أعذارهم، وعمَّرهم في الدنيا، ما يتذكر فيه [من] المتذكر، ويرتدع فيه المجرم، فقال الله جواباً لسؤالهم: ﴿ أَخِسوُوا فَيِهَا وَلَا تكلمون، وهذا القول \_نسأله تعالى العافية \_ أعظم قول على الإطلاق يسمعه المجرمون في التخييب، والتوبيخ، والذل، والخسار، والتأييس من كل خير، والبشري بكل شر، وهذا الكلام والغضب من الرب الرحيم، أشد عليهم وأبلغ في نكايتهم من عدَّابِ الجحيم، ثم ذكر الحال التي أوصلتهم إلى العذاب، وقطعت عنهم الرحمة فقال: ﴿إنه كان قريق من عبادي يقولون ربنا آمنا فاغفر لنا وارحمنا وأنت

خير الراحمين فجمعوا بين الإيمان المقتضي لأعماله الصالحة، والدعاء لربهم بالمغفرة والرحمة، والتوسل إليه بربوبيته، ومنته عليهم بالإيمان، والإخبار بسعة رحمته، وعموم إحسانه، وفي ضمنه، ما يدل على خضوعهم وخشوعهم، وانكسارهم لربهم، وخوفهم ورجائهم.

فهؤلاء سادات الناس وفضلاؤهم، فاتخذتموهم أيها الكفرة الأنذال ناقصو العقول والأحلام السخرياً تهزؤون بهم وتحتقرونهم، حتى اشتغلتم بذلك السفه.

﴿حتى أنسوكم ذكري وكنتم منهم تضحكون وهذا الذي أوجب لهم نسيان الذكر، اشتغالهم بالاستهزاء بهم، كما أن نسيانهم للذكر، يحثهم على الاستهزاء، فكل من الأمرين يمد الآخر، فهل فوق هذه الجراءة جراءة؟!

﴿إِنِ جزيتهم اليوم بما صبروا﴾ على طاعتي، وعلى أذاكم، حتى وصلوا إلى.

﴿أنهم هم الفائزون﴾ بالنعيم المقيم، والنجاة من الجحيم، كما قال في الآية الأخرى: ﴿فاليوم النبين آمنوا من الكفار يضحكون﴾ الآيات.

﴿قَالَ﴾ لهم على وجه اللوم، وأنهم سفهاء الأحلام، حيث اكتسبوا في هذه المدة اليسيرة كل شر أوصلهم إلى غضبه وعقوبته، ولم يكتسبوا ما اكتسبه المؤمنون [من] الخير، الذي يوصلهم إلى السعادة الدائمة ورضوان ربهم.

﴿ كم لبنتم في الأرض علد سنين ﴿
قالوا لبننا يوماً أو يعض يوم ﴾ كلامهم هذا، مبني على استقصارهم جداً، لمدة مكثهم في الدنيا وأفاد ذلك، لكنه لا يفيد مقداره، ولا يعينه، فلهذا قالوا: ﴿ فَاسَأَلُ الْعَادِينَ ﴾ أي: الضابطين لعدده، وأما هم، ففي شغل شاغل (١)، وعذاب مذهل، عن معرفة عدده، فقال لهم: ﴿ إِنْ لَبِشْتُم إِلاَ

الْتَكَنَّةُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْمَكَنَّةُ مُكْثَّهُ مِهَا الْسَكَلَّهُونَ وَ وَ الْمَكَنَّةُ عَلَيْهُ الْمَكَنِّةُ وَ الْمَكَنَّةُ وَ الْمَكَنِّةُ وَ الْمَكَنِّةُ وَ الْمَكَنِّةُ وَ الْمَكَنَّةُ وَ الْمَكَنِّةُ وَ الْمَكَنِّةُ وَ الْمَكَنِّةُ وَ الْمَكِنَّةُ وَ الْمَكَنِّةُ وَ الْمَكَنِّةُ وَ الْمَكَنِّةُ وَ الْمَكِنَّةُ وَ الْمَكَنِّةُ وَ الْمَكَنِّةُ وَ الْمَكَنِّةُ وَ الْمَكِنِّةُ وَ الْمَكَنِّةُ وَ الْمَكِنِّةُ وَ الْمُكْوِلِينَ الْمُكْلِكُ وَ الْمَكَنِّةُ وَ الْمَكِنِّةُ وَالْمُؤْمِنِينَ الْمُكْلِكُ وَ الْمَكِنِينَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَكُونِ وَالْمَكُونِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِينَا لِمُكْتَلِقُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولِينَ الْمُعْلِقُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْتُولُونَ الْمُنْ الْمُولِقُولُ وَالْمُؤْتِقُولِقُولِينَا وَالْمُؤْتُلُونَ وَالْمُؤْتُولُونَ وَالْمُؤْتُولُونَ وَالْمُؤْتُولُونَا وَالْمُؤْتُولُونَا وَالْمُؤْتُولُونَا وَالْمُؤْتُلُونَا وَالْمُؤْتُلُونَا وَالْمُؤْتُلُونَا وَالْمُؤْتُولُونَا وَالْمُؤْتُولُونَا وَالْمُؤْتُولُونَا وَالْمُؤْتُولُونَا الْمُؤْتُلُونَا وَالْمُؤْتُولُونَا الْمُؤْتُلُونَا الْمُؤْتُلُونَا الْمُؤْتُلِلِلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْتُلُونَا الْمُؤْتُولُونَا ا

قليلاً﴾ سواء عيشم عدده، أم لا ﴿لو أنكم كنتم تعلمون﴾.

﴿ ١١٥ \_ ١١٦﴾ ﴿ أَفْحَسَبَتُمُ أَنْمَا خلقناكم عبثأ وأنكم إلينا لا ترجعون ﴿ فتعالى الله الملك الحق لا إله إلا هو ربُّ العرش الكريم) أي: ﴿أَفْحَسِيتُم﴾ أيها الخلق ﴿أَنَّمَا خلقناكم عبثاً ﴾ أي: سدى وباطلاً، تأكلون وتشربون وتمرحون، وتتمتعون بلذات الدنيا، ونترككم لا نأمركم، و[لا] ننهاكم ولا نثيبكم، ونعاقبكم؟ ولهدا قال: ﴿وأنكر على إلينا لا ترجعون لا يخطر هذا ببالكم، ﴿فتعالى الله أي: تعاظم وارتفع عن هذا الظن الباطل، الذي يرجع إلى القدح في حكمته. ﴿ الملكُ الحق لا إِنَّهُ إلا هو رب العرش الكريم) فكونه مُلِكًا للخلق كلهم حقاً، في صدقه، ووعده، ووعيده، مألوها معبوداً، لما له من الكمال ﴿ربِ العرش الكريم﴾ فما دونه من باب أولى، يمنع أن يخلقكم عبثاً.

﴿ ١١٧ ـ ١١٨ ﴾ ﴿ ومسن يسدع مع الله إلها آخر لا برهان له به فإنما حسابه عند ربه إنه لا يسفلح الكافرون \* وقل ربّ اضفر وارحم وأنت خير الراحمن ﴾ أي: ومن دعا

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: كلمة غير واضحة كأنها: متاغل.

湖湖北阳

مع الله آلهة غيره، بلا بينة من أمره ولا برهان يدل على ما ذهب إليه، وهذا قيد ملازم، فكل من دعا غير الله، فليس له برهان على ذلك، بل دلت البراهين على بطلان ما ذهب إليه، فأعرض عنها ظلماً وعناداً، فهذا سيقدم على ربه، فيجازيه بأعماله، ولا ينيله من الفلاح شيئاً، لأنه كافر، ﴿إنه لا يفلح الكافرون﴾ فكفرهم منعهم من الفلاح.

TO THE TOTAL TO THE PARTY OF TH

﴿وقل﴾ داعياً لربك مخلصاً له الدين ﴿رب الحفر﴾ لنا حتى تنجينا من المكروه، وارحمنا، لتوصلنا برحمتك إلى كل خير.

﴿ وَأَبْتَ خَيْرِ الراحِينَ ﴾ فكل راحم للعبد، فالله خير له منه، أرحم بعبده من الوالدة بولدها، وأرحم به من نفسه.

> تم تفسير سبورة المؤمنين، من فضل الله وإحسانه

تفسير سورة النور وهي مدنية

﴿١﴾ ﴿بسم الله الرحمن الرحيم سورة أنزلناها وفرضناها وأنزلنا فيها آيات بينات لعلكم تذكرون ﴾ أي: هذه ﴿سورة ﴾ عظيمة القدر ﴿أنزلناها﴾

رحمة منا بالعباد، وحفظناها من كل شيطان ﴿وفرضناها﴾ أي: قدرنا فيها ما قدرنا، من الحدود والشهادات وغيرها، ﴿وأنزلنا فيها آيات بينات﴾ أي: أحكاماً جليلة، وأوامر وزواجر، وحكماً عظيمة ﴿لعلكم تذكرون﴾ حين نبين لكم، ونعلمكم ما لم تكونوا تعلمون.

ثم شرع في بيان تلك الأحكام المشار إليها، فقال:

﴿٢ ـ ٣﴾ ﴿الزانية والزاني فاجلدوا كل واحد منهما مئة جلدة ولا تأخذكم بهما رأفة في دين الله إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر وليشهد عذابهما طائفة من المؤمنين﴾

هذا الحكم في الراني والزانية البكرين، أنهما يجلد كل منهما مئة جلدة، وأما الثِّيب، فقد دلت السنة الصحيحة المشهورة، أن حده الرجم، ونهانا تعالى أن تأخذنا رأفة [بهما] في دين الله، تمنعنا من إقامة الحد عليهم، سواء رأفة طبيعية ، أو لأجل قرابة أو صداقة أو غير ذلك، وأن الإيمان موجب لانتفاء هذه الرأفة المانعة من إقامة أمر الله، فرحمته حقيقة، بإقامة حدّ الله عليه، فنحن وإن رحمناه لجريان القدر عليه، فلا نرحه من هذا الجانب، وأمر تعالى أن يحضر عذاب الزانيين طائفة ، أي: جماعة من المؤمنين ، ليشتهر ويحصل بذلك الخزي والارتداع، وليشاهدوا الحد فعلاً، فإن مشاهدة أحكام الشرع بالفعل، نما يقوى بها العلم، ويستقر بها الفهم، ويكون أقرب لإصابة الصواب، فلا يزاد فيه ولا ينقص، والله أعلم.

﴿الزان لا ينكح إلا زانية أو مشركة والزانية لا ينكحها إلا زان أو مشرك وحرم ذلك على المؤمنين ﴿ هذا بيان لرذيلة الزنا، وأنه يدنس عرض

صاحبه، وعرض من قارنه ومازجه، ما لا يفعله بقية الذنوب، فأخبر أن الزاني لا يقدم على نكاحه من النساء، إلا أنثى زآنية، تناسب حاله حالها، أو مشركة بالله، لا تؤمن ببعث ولا جزاء، ولا تلتزم أمر الله، والزانية كذلك، لا ينكحها إلا زان أو مشرك هوحرم ذلك على المؤمنين أي أي حرم عليهم أن يُنكحوا زانيا، أو ينكحوا زانيا، أو ينكحوا زانيا، أو ينكحوا زانيا،

ومعنى الاية: أن من اتصف بالزناء من رجل أو امرأة، ولم يتب من ذلك، أن القدم على نكاحه، مع تحريم الله لذلك، لا يجلو إما أن لا يكون ملتزماً لحكم الله ورسوله، فذاك لا يكون إلا مشركاً، وإما أن يكون ملتزماً لحِكم الله ورسوله، فأقدم على نكاحه مع علمه بزناه، فإن هذا النكاح زنا، والناكح زان مسافح، فلو كان مؤمناً بالله حقاً، لم يقدم على ذلك، وهذا دليل صريح على تحريم نكاح الزانية حتى تتوب، وكذلك إنكاح الزّاني حتى يتوب، فإن مقارنة الزوج لزوجته، والزوجة لزوجها، أشد الاقترانات والاردواجات، وقيد قيال تعالى . ﴿احشروا الذين ظلموا وأزواجهم﴾ أي: قرناءهم، فجرم الله ذلك، لما فيه من الشر العظيم، وفيه من قلة الغيرة، وإلحاق الأولاد، اللذيبن ليسوا من الزوج، وكون الزاني لا يعفها بسبب اشتغاله بغيرها، مما بعضه كاف للتحريم (١) ، وفي هذا دليل أن الزاني ليس مؤمناً، كما قال النبي ﷺ: «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن» فهو وإن لم يكن مشركاً، فلا يطلق عليه اسم المدح؛ الذي هو الإيمان المطلق.

﴿٤ - ٥﴾ ﴿والنيسن يسرمون المحصنات ثم لم يأتوا بأربعة شهداء فاجلدوهم ثمانين جلدة ولا تقبلوا لهم شهادة أبدا وأولئك هم الفاسقون \* إلا الذين تابوا من بعد ذلك وأصلحوا فإن الله غفور رحيم لل عظم تعالى أمر

الزاني(١) بوجوب جلده، وكذا رجمه إن كان محصناً، وأنه لا تجوز مقارنته، ولا مخالطته على وجه لا يسلم فيه العبد من الشر، بين تعالى تعظيم الإقدام على الأعراض بالرمي بالزنا فقال: ﴿والذين يرمون المحصنات﴾ أي: النساء الأحرار العفائف، وكذاك الرجال، لا فرق بين الأمرين، والمراد بالرَّمْي الرَّمْيُ بالزنا، بدليل السياق، ﴿ثُم لَم يَأْتُوا﴾ على ما رموا به ﴿بأربعة شهداء الله أي رجال عدول، يشهدون بذلك صريحاً، ﴿فاجلدوهم ثمانين جلدة ﴾ بسوط متوسط، يؤلم فيه، ولا يبالغ بذلك حتى يتلفه، لأن القصد التأديب لا الإتلاف، وفي هذا تقدير حد القذف، ولكن بشرط أن يكون المقذوف كما قال تعالى محصناً مؤمناً ، وأما قذف غير الحصن، فإنه يوجب التعزير .

ولا تقبلوا لهم شهادة أبداً أي : لهم عقوبة أخرى، وهو أن شهادة القاذف غير مقبولة، ولو حُدَّ على القاذف، حتى يتوب كما يأت، وأولولتك هم الفاسقون أي : الخارجون عن طاعة الله، الذين قد كثر شرهم، وذلك لانتهاك ما حرم الله، وانتهاك عرض أخيه، وإزّالة الأخوة على الكلام بما تكلم به، وإزّالة الأخوة التي عقدها الله بين أهل الإيمان، وعبة أن تشيع الفاحشة في الذين من أمنوا، وهذا دليل على أن القذف من كبائر الذنوب.

وقوله: ﴿إلا الله تابوا من بعد ذلك وأصلحوا فإن الله غفور رحيم فالتوبة في هذا الموضع، أن يُكذُب القاذف نفسه، ويقر أنه كاذب فيما قال، وهو واجب عليه، أن يكذب نفسه ولو تيقن وقوعه، حيث لم يأت بأربعة شهداء، فإذا تاب القاذف وأصلح عمله بدل إساءته إحساناً، زال عنه الفسق، وكذلك تقبل شهادته على الصحيح، فإن الله غفور رحيم يغفر

الذنوب جميعاً، لمن تاب وأناب، وإنما يجلد القاذف، إذا لم يأت بأربعة شهداء إذا لم يكن زوجاً، فإن كان زوجاً، فقد ذكر بقوله:

(٣-١٠) ﴿ والذين يسرمون أزواجهم ولم يكن لهم شهداء إلا أنواجهم ولم يكن لهم شهداء إلا أنهسهم فشهادة أحدهم أربع شهادات لمنة الله عليه إن كان من الكاذبين \* ويلارأ عنها العذاب أن تشهد أربع شهادات بالله إنه لمن الكاذبين \* والخامسة أن غضب الله عليها إن كان من الصادقين \* ولولا فضل الله عليكم ورحته وإن الله تواب حكيم ﴾

وإنما كانت شهادات الزوج على زوجته، دارئة عنه الحد، لأن الغالب، أن الزوج لا يقدم على رَمي زوجته، التي يدنسه ما يدنسها إلا إذا كان صادقا، ولأن له في ذلك حقا، وخوفاً من إلحاق أولاد ليسوا منه به، ولغير ذلك من الحكم المفقودة في غيره فقال: ﴿وَاللّهُ مِن يَرمون أَرُواجِهُم ﴾ أي: الحرائر (٢) لا المملوكات.

ولم يكن لهم على رميهم بذلك وشهداء إلا أنفسهم بأن لم يقيموا شهداء، على مارموهم به وفشهادة أحدهم أربع شهادات بالله إنه لمن الصادقين سماها شهادة، لأنها نائبة مناب الشهود، بأن يقول: «أشهد بالله إلى لمن الصادقين فيما رميتها به».

والخامسة أن لعنة الله عليه إن كان من الكاذبين أي: يزيد في الخامسة مع الشهادة المذكورة، مؤكداً تلك الشهادات، بأن يدعو على نفسه، باللعنة إن كان كاذباً، فإذا تم لعانه، سقط عنه حد القذف، ظاهر الآيات، يسقط حقه تبعاً لها. وهل يقام عليها الحد، بمجرد لعان الرجل ونكولها أم يسس؟ فيه قولان للعلماء، الذي يدل عليها الحد، عليها الدليل، أنه يقام عليها الحد، عليها العذاب أن

إِذَا لَذِينَ جَآءُ وِبِالْإِفَافِ عُصْبَةٌ مِن كُولًا تَحْسَبُوهُ شَرًّا لَكُوبَكُ هُوَخَيْرًا لِكُمُ مُ لِكُلُ أَمْرِي مِنْهُم مَا أَكُلُسَبَ مِنَ ٱلْإِثْمِرُ وَٱلَّذِي ا تَوَلُّ كِبُرُهُ مِنْ هُمَّ لَهُ عَذَابٌ عَظِيرٌ ۞ لَوْكُمْ إِذْ سَيَعْتُمُوهُ ظَنَّ ٱلْمُوِّمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَةُ بِأَنفُيهِ هِرُخَيْرًا وَقَالُواْ هَلَمْ ٓ أَإِفْكُ مُّينُّ ۞ لَوْلَاجَآءُوعَلَيْهِ بِأَرْبِعَةِ شُهَدَّةَ فَإِذْ لَأَيْأَقُواْ الشُّهَآ اِ ا فَأُوْلَيْكَ عِندَاللَّهِ هُمُ ٱلْكَذِبُونَ ۞ وَلَوْلَا فَصَٰلُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحَتُهُ فِي ٱلدُّنيَاوَٱلْآخِرَةِ لَشَكَّرِ فِي مَاۤ أَفَضَمُّ فِيهِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ۞إِذْ لَلَقَّوْنَهُ وِأَلْسِنَتِكُمْ وَتَقُولُونَ بِأَفْوَاهِكُمْ مَّالَيْسَ لَكُم بِهِ. عِلْرٌ وَتَحْسَنُهُونِهُ مُهِيِّنًا وَهُوَعِندَ ٱللَّهِ عَظِيدٌ ۞ وَلَوْلَاۤ إِذْ سَيْمَتُمُوهُ قُلْمُ مَايَكُونُ لَنَا أَن تَتَكَارُ بِهِذَا سُبْحَنَكَ هَذَا بُهْتَنُ عَظِيمٌ ۞ يَعِظُكُرُ اللَّهُ أَن تَعُودُ وَالِلِثْلِيرَ أَبْدًا إِن كُنتُم تُؤْمِرِينَ ۞ وَ وَيُعِينُ ٱللَّهُ لَكُمُ الْأَيْلَةِ وَاللَّهُ عَلِيهُ وَكِيدُ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ اللُّهِ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَلَحِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ ءَامَتُواْ لَمُمَّوَاكُمُ مَعَذَاكُ أَلِيمٌ إِنَّ الدُّنْيَاوَٱلْآخِرَةُ وَٱللَّهُ يَعُلَّهُ وَأَسْتُمْ لَا تَعْاَمُونَ ۞ وَلَوْلَا ا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْهِ عُمِّمٌ وَرَحْمُتُهُ، وَأَنْ اللَّهُ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ٥ TO LEGISLA

تشهد الله آخره، فلولا أن العذاب وهو الحد قد وجب بلعانه، لم يكن لعانها درائاً له.

ويدرأ عنها، أي: يدفع عنها العذاب، إذ قابلت شهادات الزوج، بشهادات من جنسها.

وأن تشهد أربع شهادات بالله إنه لن الكاذبين وتزيد في الخامسة، مؤكدة لذلك، أن تدعو على نفسها بالغضب، فإذا تم اللعان بينهما، فرق بينهما إلى الأبد، وانتفى الولد الملاعن عليه، وظاهر الآيات يدل على اشتراط هذه الألفاظ عند اللعان، منه ومنها، واشتراط الترتيب فيها، وأن لا ينقص منها شيء، ولا يبدل شيء بشيء، وأن اللعان مختص بالزوج إذا رمى امرأته، اللعان لا عبرة به، كما لا يعتبر مع الفراش، وإنما يعتبر الشبه حيث لا مرجح إلا هو.

ولولا فضل الله عليكم ورحمته وأن الله تواب حكيم وجواب الشرط محدوف، يدل عليه سياق الكلام أي: لأحل بأحد المتلاعنين الكاذب منهما، ما دعا به على نفسه، ومن رحمته وفضله، ثبوت هذا الحكم الخاص بالزوجين، لشدة الحاجة إليه، وأن بين

<sup>(</sup>١) في أ: الزنا، وفي ب: الكلمة مشطوبة.

<sup>(</sup>٢) في النسختين: الأحرار ولعل الصواب ما أثبت.

\* يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُتَبِّعُوا خُطُوَّاتِ ٱلشَّيْطَانُ وَمَن يَتَّبعُ خُطُورِي الشَّيْطِانِ فَإِنَّهُ يَأْمُرُ بِٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْنُكُرُ وَلَوْلَا فَضَلَّ الْكُ ٱللَّهِ عَلَيْتُ لَمْ وَرَحْمَتُهُ مَازَكُمْ مِنكُرِيِّنْ أَحَدٍ أَبَدًا وَلَكِنَّ ٱللَّهُ يُنكِّي مَن يَتَكَأَةُ وَاللَّهُ سَيَمِيعٌ عَلِيهٌ ۞ وَلَا يَأْلِي أَوْلُوا ٱلْفَضَرِ مِنكُو وَالنَّعَةِ أَن يُؤْتُوا أُولِي الْقُدْنِيَ وَلَلْسَلِكِينَ وَلَلْهَا جِيدِ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ۗ وَلَيَحْفُواُ وَلِيَصَفَحُواۚ ٱلْآتِجُنُونَ أَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ ٱلْأُرُّ وَٱلْقَاءَغُورُ تَكِيدُمُ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَرَمُونَ ٱلْخُصَلَتِ ٱلْغَفِلَتِ ٱلْمُؤْمِنَاتِ لُعِنُواْ فِي الدُّيْنَا وَٱلْآخِرَةِ وَكُمَّةِ عَذَابُ عَظِيرٌ ۞ يَوْدَنَشْهَدُعَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِ مُوَأَرْجُلُهُم ِيَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞ يَوْمَ إِنْوَفْهِمُ ٱللَّهُ دِينَهُ مُ ٱلْكُونَ الْكُونَ الْكُونَ الْمُونَ أَنَّ اللَّهَ هُوَا لَكُونُّ اللَّهِينُ ۞ الْحَيَيتَتُ لِلْحَيِيثِينَ وَٱلْحَيِيثُونَ لِلْخَيِيثُكَ وَٱلطَّيِّبَكُ لِلطَّيْبِينَ وَٱلطَّيْبِينَ وَٱلطَّيْبُونَ لِلطَّيْبَكِ أَوْلَيْكَ مُبَرَّءُ ونَ مِنَا يَمُولُونَ لَمُ مِنْ فَعِنَ أُورِزُقُ كَرِيمٌ ۞ يَسَأَنُهَا ﴾ ٱلَّذِينَ- امْنُواْ لَانْدَخُلُواْ يُوتَّاغَيْرَيُونِكُمْ حَتَّى لِّسَنَالِمُواْ وَلْسَكِمُواْ عَلَنَ أَهْلِهَا ذَالِكُمْ مَنْوَلَكُو لَسَلَكُونَدُكُونَ ٥ TO DESCRIPTION OF THE REAL PROPERTY OF THE REAL PRO

لكم شدة الزنا وفظاعته، وفظاعة القذف به، وأن شرع التوبة من هذه الكبائر وغيرها.

(11- ٢٦) ﴿إِنَّ اللَّيْسَ جَاؤُوا بِالإِفْكُ عَصِبَةُ مَنْكُم لا تُحْسَبُوهُ شُراً لَكُم بِل هُو خير لكم ﴾ إلى آخر الآيات وهو قوله: ﴿لهم مغفرةٌ ورزقٌ كريم ﴾ لما ذكر فيما تقدم، تعظيم الرَّمْي بالزنا عموماً، صار ذلك كأنه مقدمة لهذه القصة، التي وقعت على أشرف النساء، أم المؤمنين رضي الله عنها، وهذه الآيات، نزلت في قصة الإفك المشهورة، الثابتة في الصحاح والسنن والمسانيد.

وحاصلها أن النبي على ، في بعض غزواته ، ومعه زوجته عائشة الصديقة بنت الصديق فانقطع عقدها فانحبست في طلبه ورحلوا جلها وهودجها ، فلم يفقدوها ، ثم استقل الجيش راحلا ، وجاءت مكانهم ، فاستمروا في مسيرهم ، وكان فاستمروا في مسيرهم ، وكان أفاضل الصحابة رضي الله عنه ، قد عرس في أخريات القوم ونام ، فرأى عائشة رضي الله عنها فعرفها ، فأناخ راحلته ، فركبتها من دون أن يكلمها أو تكلمه ، ثم جاء يقود بها بعد ما نزل

الجيش في الظهيرة، فلما رأى بعض من ذا النافقين الذين في صحبة النبي على جماع في ذلك السفر مجيء صفوان بها في معظم هذه الحال، أشاع ما أشاع، ووشى عب الحديث، وتلقفته الألسن، حتى اغتر لعن بذلك بعض المؤمنين، وصاروا يتناقلون وهو هذا الكلام، وانحبس الوحي مدة النار. طويلة عن الرسول على

وبلغ الخبر عائشة بعد ذلك بمدة، فحزنت حزناً شديداً، فأنزل الله تعالى براءتها في هذه الآيات، ووعَظ الله المؤمنين، وأعظم ذلك، ووصاهم بالوصايا النافعة. فقوله تعالى: ﴿إِنّ الكذب الشنيع، وهو رَمْي أم المؤمنين ﴿عصبة منكم ﴾ أي: الكذب معشر المؤمنين، منهم المؤمن الصادق أفي إيمانه ولكنه اغتر بشرويح النافقين] (١) ومنهم المنافق.

﴿لا تحسبوه شراً لكم بل هو خير لكم المؤمنين ذلك تبرئة أم المؤمنين ونزاهتها، والتنويه بذكرها، حتى تناول عموم المدح سائر زوجات النبي على ولا تضمن من بيان الأيات المضطر إليها العباد، التي ما زأل العمل بها إلى يتوم القيامة، فكل هذا خير عظيم، لولا مقالة أهل الإفك لم يحصل ذلك، وإذا أراد الله أمراً جعل له سبباً، ولذلك جعل الخطاب عاماً مع المؤمنين كلهم، وأخبر أن قدح بعضهم ببعض كقدح في أنفسهم، ففيه أن المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم، واجتماعهم على مصالحهم، كالحسد الواحد، والمؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضاً، فكما أنه يكره أن يقدح أحد في عرضه، فليكره من كل أحد، أن يقدح في أحيه المؤمن، الذي بمنزلة نفسه، ومالم يصل العبد إلى هذه الحالة، فإنه من نقص إيمانه وعدم

﴿لَكُلُ امْرِيءَ مَنْهُمُ مَا اكتسبُ مِنَ الإِنْمَ﴾ وهذا وعيد للذين جاؤوا بالإفك، وأنهم سيعاقبون على ما قالوا

من ذلك، وقد حد النبي هي منهم مهماعة، ﴿والذي تولى كبره ﴾ أي: معظم الإفك، وهو النافق الخبيث، عبيد الله بين أي بين سيلول \_ لعنه الله \_ ﴿له عذاب عظيم ﴾ ألا وهو الخلود في الدرك الأسفل من الذا.

ثم أرشد الله عباده عند سماع مثل هذا الكلام فقال: ﴿لُولا إِذْ سمعتموه ظن المؤمنون والمؤمنات بأنفسهم ببعض أي: ظن المؤمنون بعضهم ببعض ما معهم من الإيمان المعلوم، يدفع ما قيل فيهم من الإيمان المعلوم، يدفع ما بسبب ذلك الطن ﴿سبحانك﴾ أي: تنزيها لك عن كل سوء، وعن أن تبتل مبين أي: كذب وجت، من أعظم المؤمن، مثل هذا الكنام، وأبينها. فهذا من الظن الواجب، حين سماع المؤمن عن أخيه المؤمن، مثل هذا الكلام، وأن يبرئه الميانة، ويكذب القائل لذلك.

﴿لُولا جاؤوا عليه بأربعة شهداء ﴾
أي: هلا جاء الرامون على ما رموا به ، بأربعة شهداء أي: عدول مرضيين . ﴿فَإِذْ لَم يأتوا بالشهداء فأولتك عند الله مم الكاذبون في قد تيقنوا ذلك ، فإنهم كاذبون في بذلك ، من دون أربعة شهود ، ولهذا قال : ﴿فَأُولِتُكُ عند الله هم الكاذبون ﴾ ولم يقل : ﴿فَأُولِتُكُ عند الله هم الكاذبون ﴾ ولم يقل : ﴿فَأُولِتُكُ عند الله هم الكاذبون ﴾ وهذا كله ، من تعظيم حرمة عرض وهذا كله ، من تعظيم حرمة عرض رميه ، من دون نصاب الشهادة راسيد ، الله المنافقة المنافقة .

ولولا فضل الله عليكم ورحمته في الدنيا والآخرة بحيث شملكم إحسانه في أمر دينكم ودنياكم وللمكم فيما أفضتم أي خضتم ونياكم من شأن الإفك وعداب عظيم لاستحقاقكم ذلك بما قلتم، ولكن من فضل الله عليكم ورحمة، أن

شرع لكم التوبة، وجعل العقوبة مطهرة للذنوب.

وإذ تلقونه بالسنتكم أي: تلقفونه، ويلقيه بعضكم إلى بعض، وتستوشون حديثه، وهو قول باطل. وتقولون بأفواهكم ما ليس لكم به والأمران مخطوران، التكلم بالباطل، والقول بلا علم، وتحسيونه هينا في فلذلك أقدم عليه من أقدم من ذلك، وهو عند أله عظيم وهذا فيه الزجر البليغ، عن تعاظي بعض فيه الذوب على وجه التهاون بها، فإن العبد لا يفيده حسبانه شيئاً، ولا يخفف الغنب، ويسهل عليه مواقعته مرة أخرى.

﴿ولولا إذ سمعتموه﴾ أي: وهلا إذ سمعتم \_أيها المؤمنون \_كلام أهل الإفك ﴿قلتم ﴿ منكرين لذلك، معظمين لأمره: ﴿ما يكون لنا أن تتكلم بهذا﴾ أي: ما ينبغي لنا، وما يليق بناً الكلام، جذا الإفك المبين، لأن المؤمن يمنعه إيمانه من ارتكاب القبائح ﴿هذا بهستان 🗣 أي: كلاب عيظيم. ﴿ يعظكم الله أن تعودوا لمثله ﴾ أي: لنظيره، من رَمْي المؤمنين بالفجور، فالله يعظكم وينصحكم عن ذلك، ونعم المواعط والنصائح من ربنا فيجب علينا مقابلتها بالقبول والإذعان، والتسليم والشكر له، على ما بيَّن لنا «إن الله نعما يعظكم به». ﴿إِن كنتم مؤمنين الإيمان دلك على أن الإيمان الصادق، يمنع صاحبه من الإقدام على المحرمات. ﴿ويبين الله لكم الأيات﴾ المشتملة على بيان الأحكام، والوعظ، والزجر، والترغيب، والترهيب، يوضحها لكم توضيحاً جلياً. ﴿والله عليم﴾ أي: كامل العلم عام الحكمة، فمن علمه وحكمته، أن علمكم من علمه، وإن كان ذلك راجعاً لمصالحكم في كل وقت.

﴿إِن اللّهِ الْمُعْرِفِ أَي: الأمور الشنيعة المستقبحة المستعظمة ، فيحبون أن تشتهر الفاحشة ﴿في الذين آمنوا لهم عذاب أليم أي: موجع للقلب والبدن، وذلك لغشه لإخوانه المسلمين، وعبة الشرلهم، وجراءته على أعراضهم، فإذا كان هذا الوعيد، واستحلاء ذلك بالقلب، فكيف بما هو واستحلاء ذلك بالقلب، فكيف بما هو ونقله ؟!! وسواء كانت الفاحشة، وادرة أو غير صادرة.

وكل هذا من رحمة الله بعباده المؤمنين، وصيانة أعراضهم، كما صان دماءهم وأموالهم، وأمرهم بما يقتضي المصافاة، وأن يجب أحدهم الأخيه ما يجب لنفسه، ويكره له ما يكره لنفسه. ﴿وَالله يعلم وأنتم لا تعلمون﴾ فلذلك علمكم، ويبن لكم ما تجهلونه.

ولولا فضل الله عليكم فقد أحاط بكم من كل جانب ورحمه على عليكم وأن الله رؤوف رحيم كا بين لكم مذه الأحكام والمواعظ، والحكم الجليلة، ولما أمهل من خالف أمره، ولكن فضله ورحمه، وأن ذلك وصفه اللازم أثر لكم من الخير الدنيوي والأخروي، ما لن تحصوه، أو تعدوه.

ولما بهى عن هذا الذنب بخصوصه ، نهى عن الذنوب عموماً فقال: ﴿ يا أيها الذين آمنوا لا تتبعوا خطوات الشيطان ، يدخل فيها سائر المعاصي المتعلقة بالقلب ، واللسان والبدن ، ومن حكمته تعالى ، أن بين الخكم ، وهو: النَّهْيُ عن اتباع خطوات الشيطان . والحكمة وهو بيان ما في المشيطان . والحكمة وهو بيان ما في المشيطان . والحكمة وهو بيان ما في والداعي لتركه فقال: ﴿ ومن يتبع طوات الشيطان فإنه ﴾ أي: ما نستفحشه ﴿ يأمر بالفحشاء ﴾ أي: ما نستفحشه المعقول والسرائع ، من الذنوب

العظيمة، مع ميل بعض النفوس إليه. ﴿ والمنكر ﴾: هو ما تنكره العقول والا تعرفه. فالمعاصي التي هي خطوات الشيطان، لا تخرج عن ذلك، فنهى الله عنها للعباد، نعمة منه عليهم أن يشكروه ويذكروه، لأن ذلك صيانة لهم عن التدنس بالرذائل والقبائح، فمن إحسانه عليهم، أن نهاهم عنها، كما نهاهم عن أكل السموم القاتلة وتحوها، ﴿ولولا فضل الله عليكم ورحمته ما زكى منكم من أحد أبدأ﴾ أي: ما تطهر من اتباع خطوات الشيطان، لأن الشيطان يسعى هو وجنده، في الدعوة إليها وتحسينها، والنفس ميالة إلى السوء أمارة به، والنقص مُستَول على العبد من جميع جهاته، والإيمان غير قوي، فلو خُلَي وهذه الدواعي، ما زكى أجد بالتطهر من الذنوب والسيئات والنماء بفعل الحسنات، فإن الزكاء يتضمن الطهارة والنماء، ولكن فضله ورحمته أوجبا أن يتزكى منكم من تزكي.

وكان من دعاء النبي على: «اللهم آت نفسي تقواها، وزكها أنت خير من زكاها، أنت وليها ومولاها»، ولهذا قال: ﴿ولكن الله يزكي من يشاء﴾ من يعلم منه أن يزكى بالتزكية، ولهذا قال: ﴿والله سميع عليم﴾.

﴿ولا يأتل ﴾ أي: لا يحلف ﴿أولو الفضل منكم والسعة أن يؤتوا أولي القصلى منكم والسعة أن يؤتوا أولي سبيل الله وليعفوا وليصفحوا ﴾ كان من جملة الخائضين في الإفك "مسطح بن أثاثة » وهو قريب لأبي بكر الصديق رضي الله عنه ، وكان مسطح فقيراً من المهاجرين في سبيل الله ، فحلف أبو بكر أن لا ينفق عليه ، لقوله الذي قال .

فنزلت هذه الآية، ينهاهم (١) عن هذا الحلف المتضمن لقطع النفقة عنه، ويحده على العفو والصفح، ويعده بمغفرة الله إن غفر له، فقال:

﴿ أَلا تحبون أن يغفر الله لكم والله غفور رحيم ﴿ إذا عاملتم عبيده، بالعفو والصفح، عاملكم بذلك، فقال أبو يكر \_ لما سمع هذه الآية \_ : بلى، والله إني لأحب أن يغفر الله لي، فرجع النفقة إلى مسطح، وفي هذه الآية دليل على النفقة على القريب، وأنه لا تترك النفقة والإحسان بمعصية الإنسان، والحث على العفو والصفح، ولو جرى على العلم والصفح، ولو جرى على العلم أهل الجرائم،

ثم ذكر الوعيد الشديد على رمي المحصنات فقال: ﴿إِنَّ اللّٰهِن يرمون المحصنات﴾ أي: العفائف عن الفجور ﴿الغافلات﴾ التي لم يخطر ذلك بقلوبهن ﴿المؤمنات﴾ ﴿لعندوا في الدنسيا والآخرة﴾ واللعنة لا تكون إلا على ذنب كبير.

وأكد اللعنة بأنها متواصلة عليهم في الدارين ﴿ولهم عذاب عظيم﴾ وهذا زيادة على اللعنة، أبعدهم عن رحمته، وأحل بهم شدة نقمته.

وذلك العذاب يوم القيامة ﴿يوم تشهد عليهم السنتهم وأيديهم وأرجلهم بما كانوا يعملون، فكل جارحة تشهد عليهم بما عملته، ينطقها الذي أنطق كل شيء، فلا يمكنه الإنكار، ولقد عدل في العباد، من جعل شهودهم من أنفسهم، ﴿يومئذ يوفيهم الله دينهم الحق ﴾ أي: جزاءهم على أعمالهم، الجزاء الحق، الذي بالعدل والقسط، يجدون جزاءها موفراً، لم يفقدوا منها شيئاً، ﴿ويقولون يا ويلتنا مالِ هذا الكتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها ووجدوا ما عملوا حاضرأ ولا يظلم ربك أحداً﴾ ويعلمون في ذلك الموقف العظيم، أن الله هو الحق المبين، فيعلمون انحصار الحق المبين في الله تعالى.

فأوصافه العظيمة حق، وأفعاله هي الحق، وعادته هي الحق، ولقاؤه حق، ووعده ووعده وحكمه الديني والجزائي حق، فلائم حق، إلا في الله وما من الله.

﴿الخبيثات للخبيثين والخبيثون

للخبيثات أي: كل خبيث من الرجال والنساء، والكلمات والأفعال، مناسب للخبيث، وموافق له، ومقترن به، ومشاكل له، وكل طيب من الرجال والنساء، والكلمات لله، ومقترن به، ومشاكل له، فهذه كلمة عامة وحصر، لا يخرج منه شيء، من أعظم مفرداته، أن الأنبياء حصوصاً أولى العزم منهم،

سيء ، من اعظم مقرداله ، ال الأنبياء \_ خصوصاً أولي العزم منهم ، خصوصاً سيدهم محمد على ، الذي هو أفضل الطيبين من الخلق على الإطلاق لا يناسبهم إلا كل طيب من النساء ، فالقدح في عائشة رضي الله عنها بهذا الأمر قدح في النبي على ، وهو المقصود بهذا الإفك ، من قصد النافقين ، فمحرد كونها زوجة للرسول على ، يعلم أنها لا تكون إلا

فكيف وهي هي؟!! صِدِّيقةُ النساء وأفضلهن وأعلمهن وأطيبهن، حبيبة دسه لي دب العالمان، التسل بنا ل

طيبة طاهرة من هذا الأمر القبيح.

رسول رب العالمين، التي لم ينزل الوحي عليه وهو في لحاف زوجة من زوجاته غبرها، ثم صرح بذلك، بحيث لا يبقى لمبطل مقالاً، ولا لشك وشبهة مجالاً، فقال: ﴿أُولِئُكُ مبرؤونِ عما يقولونِ والإشارة إلى عائشة رضي الله عنها أصلاً، وللمؤمنات الخافلات تبعاً ﴿لهم مغفرة ﴾ تستغرق الذنوب ﴿ورزق كريم ﴾ في الجنة صادر من الرب

الكريم.

﴿ ٢٧ ـ ٢٩ ﴾ ﴿ يا أيها اللين آمنوا لا تدخلوا بيوتاً غير بيوتكم حتى لكم لعلكم تذكرون \* فإن لم تجدوا فيها أحداً فلا تدخلوها حتى يؤذن لكم وإن قيل لكم والله بما تعملون عليم \* ليس عليكم جناح أن تدخلوا بيوتاً غير تبدون وما تكتمون والله يعلم ما عباده المؤمنين، أن لا يدخلوا بيوتاً غير بيوتهم بغير استئذان، فإن في ذلك عدة مفاسد: منها ما ذكره الرسول ﷺ ،

حيث قال «إنما جعل الاستئذان من أجل البصر»، فبسبب الإخلال به، يقع البصر على العورات التي داخل البيوت، فإن البيت للإنسان في ستر عورة ما وراءه، بمنزلة الثوب في ستر عورة جسده.

ومنها: أن ذلك يوجب الريبة من الداخل، ويتهم بالشر سرقة أو غيرها، لأن الدخول خفية، يدل على الشر، ومنع الله المؤمنين من دخول غير بيوتهم حتى يستأذنوا. سمي الاستئذان استئناساً، لأن به يحصل الاستئناس، وبعدمه تحصل الوحشة، ﴿وتسلموا على أهلها﴾ وصفة ذلك، ما أدخل»؟

﴿ ذَلَكُم ﴾ أي: الاستئذان المذكور ﴿ خير لكم لعلكم تذكرون ﴾ لاشتماله على عدة مصالح، وهو من مكارم الأخلاق الواجسة، فإن أذن، دخل الستأذن.

﴿ فَإِن لَم تَجِدُوا فَيِهَا أَحِداً فِلَا تدخلوها حتى يؤذن لكم وإن قيل لكم ارجعوا فارجعوا ﴾ أي: فلا تمتنعوا من الرجوع، ولا تغضبوا منه، فإن صاحب المنزل، لم يمنعكم حقاً واجباً لكم، وإنما هو متبرع، فإن شاء أذن أو منع، فأنتم لا يأخذ أحدكم الكبر والاشمئزاز من هذه الحال، ﴿هُو أَزْكَى لكم الكم أي: أشد لتطهيركم من السيئات، وتنميتكم بالحسنات. ﴿والله بما تعملون عليم﴾ فيجازي كل عامل بعمله، من كثرة وقلة، وحسن وعدمه، هذا الحكم في البيوت المسكونة، سواء كان فيها متاع للإنسان أم لا، وفي البيوت غير المسكونة، التي لا متاع فيها للإنسان، وأما البيوت التي ليس فيها أهلها، وفيها متاع الإنسان المحتاج للدخول إليه، وليس فيها أحد يتمكن من استئدانه، وذلك كبيوت الكراء وغيرها، فقد ذكرها يقوله:

﴿لِيس عليكم جناح﴾ أي: حرج وإثم، دل على أن الدخول من غير استئذان في البيوت السابقة، أنه عرم،

وفيه حرج ﴿أَن تدخلوا بيوتاً غير مسكونة فيها متاع لكم، وهذا من احترازات القرآن العجيبة، فإن قوله: ﴿لا تدخلوا بيوتاً غير بيوتكم ﴾ لفظ عام في كل بيت ليس ملكاً للإنسان، أخرج منه تعالى البيوت التي ليست ملكه، وفيها متاعه، وليس فيها ساكن، فأسقط الحرج في الدخول إليها، ﴿والله يعلم ما تبدون وما تكتمون، أحوالكم الطاهرة والخفية، وعلم مصالحكم، فلذلك شرع لكم ما تحتاجون إليه وتضطرون، من الأحكام

﴿٣٠﴾ ﴿قل للمؤمنين يغضوا من أبصارهم ويحفظوا فروجهم ذلك أزكى لهم إنَّ الله خبيرٌ بما يصنعون، أي: أرْشِدِ المؤمنين، وقل لهم: الذين معهم إيمان، يمنعهم من وقوع ما يخل بالإيمان. ﴿يغضوا من أبصارهم ﴾ عن النظر إلى العورات وإلى النساء الأجنبيات، وإلى المردان، الذين يخاف بالنظر إليهم الفتنة، وإلى زينة الدنيا التي تفتن، وتُوقع في المحذور.

﴿ويحفظوا فروجهم﴾ عن الوطء الحرام، في قُبُل أو دُبُر، أو ما دون ذلك، وعن التمكين من مسها، والنظر إليها. ﴿ وَلَكَ ﴾ الحفظ للأبصار والنفروج ﴿أَزْكِي لِهِمَ ﴾: أطهر وأطيب، وأنمى لأعمالهم، فإن من حفظ فرجه وبصره، طهر من الخبث الذي يتدنس به أهل الفواحش، وزكت أعماله، بسبب ترك المحرم، الذي(١) تطمع إليه النفس وتدعو إليه، فمن ترك شيئاً لله، عوضه الله خيراً منه، ومِن غض بصره عن المحرم، أنبار الله بصيرته، ولأن العبدإذا حفظ فرجه وبصره عن الحرام ومقدماته، مع داعي الشهوة، كان حفظه لغيره أبلغ، ولهذا سماه الله حفظاً، فالشيء المحفوظ إن لم يجتهد حافظه في مراقبته وحفظه، وعمل الأسباب الموجبة لحفظه، لم ينحفظ، كذلك البصر والفرج، إن لم يجتهد العبد في حفظهما، أوقعاه في

بلايا ومحن، وتأمل كيف أمر بحفظ الفرج مطلقاً، لأنه لا يباح في حالة من الأحوال، وأما البصر فقال: ﴿يغضوا من أبصارهم﴾ أتى بأداة «من» الدالة على التبعيض، فإنه يجوز النظر في بعض الأحوال لحاجة، كنظر الشاهد والعامل والخاطب، ونحو ذلك. ثم ذكرهم بعلمه بأعمالهم، ليجتهدوا في حفظ أنفسهم من المحرمات.

﴿٣١﴾ ﴿وقل للمؤمنات يغضضن

من أبصارهن ويحفظن فروجهن ولا يبدين زينتهن إلا ما ظهر منها وليضربن بخمرهن على جيوبهن ولايبدين زينتهن إلا لبعولتهن أو آبائهن أو آباء بعولتهن أو أبنائهن أو أبناء بعولتهن أو إخوانهن أو بني إخوانهن أو بني أخواتهن أو نسائهن أو ما ملكت أيمانهن أو التابعين غير أولى الإربة من الرجال أو الطفل الذين لم يظهروا على عورات النساء ولايضربن بأرجلهن ليعلم ما يخفين من زينتهن وتوبوا إلى الله جميعاً أبها المؤمنون لعلكم تفلحون، لما أمر المؤمنين بغض الأبصار وحفظ الفروج، أمر المؤمنات بذلك، فقال: ﴿وقل للمؤمنات يغضضن من أبصارهن، عن النظر إلى العورات والرجال، بشهوة ونحو ذلك من النظر المنوع، ﴿ويحفظن فروجهن﴾ من التمكين من جماعها، أو مسها، أو النظر المحرم إليها. ﴿ولا يبدين زينتهن، كالثياب الجميلة والحلي، وجميع البدن كله من الزينة، ولما كانت الثياب الظاهرة، لا بدلها منها، قال: ﴿ إِلَّا مِا ظَهُرُ مِنْهَا ﴾ أي: التياب الظاهرة، التي جرت العادة بلبسها إذا لم يكن في ذلك ما يدعو إلى الفتنة بها، ﴿وليضربن بخمرهن على جيوبهن﴾ وهذا لكمال الاستتار، ويدل ذلك على أن الزينة التي يحرم إبداؤها، يدخل فيها حميع البدن، كما ذكرنا. ثم كرر النهي عن إبداء زينتهن، ليستثنى منه قوله: ﴿إِلا لبعولتهن اي: أزواجهن ﴿أُو

فَإِن لِّرْتِمِ دُوافِهَا أَحَدًا فَلَا تَدْخُلُوهَا حَتَّى فُوْذَنَّ لَكُو وَإِن قِيلَ لَكُمُ ٱلْجِعُوافَازَجِعُواْ هُوَازْكَا لَكُمْ وَاللَّهُ بِمَالَقَ مِمَالُونَ عَلِيهُ ۞ لَيْسَ عَلَيْهُ كَمْرَجُنَاحُ أَن مَدْ خُلُواْ يُوْتَا غَيْرَ مَسْكُونَةٍ فِيهَا مَنْ فُعِلِّكُمْ وَاللَّهُ يُعَلِّمُ مَاتِبَّدُونَ وَمَاتَكُمْتُمُونَ ۞ قُل لِلْمُوَّمِيْدِ، يَعْضُواْمِنَ أَبْصَابِهِمْ وَيَحْفَظُواْفُرُوجَهُمُّ ذَالِكَ أَنَّكُ لَهُمَّ إِنَّ ٱللَّهَ خَيِرُ يِمَا يَصْنَعُونَ ۞ وَقُل لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصُكِوهِنَ وَيَحْفَظْنَ فُرُوكِيَةً كَ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُ ﴿ إِلَّا مَاظَهُ رَمِنُهَا وَلُصِّينِ وَمُرْفِينَ عَلَيْجِيوبِ عِنْ الْجَيُوبِ عِنْ وَلَايُتُدِينَ زِينَنَاهُ ۚ إِلَّا لِلْعُولَئِهِينَ أَوْءَاكَ بِهِ ۖ أَوَّ ءَابَآءِ بُعُولَئِهِ ﴾ أَوَأَبْتَآبِهِ ﴾ أَوْأَبْتَآبِهِ ﴿ أَوْأَبْتَآءِ بُعُولَئِهِ ﴾ أَوْ إِخْوَانِهِنَّ أَوْسَيْنَ إِخْرَنِهِنَ أَوْسَنَهِي أَخْوَتِهِنَ أَخُوَتِهِنَ أَوْسَنَاهِمَنَّ ﴾ أَوْمَامَلَكَتْ أَيْمُنَهُنَّ أُوالتَّبِعِيبَ غَيْرِأُولِياً أَلْإِرْبَدِينَ ٱلرِجَالِ أَوَالِطَفْلِ ٱلَّذِينَ لَرَيْظَهَرُوا عَلَى عَوَرَتِ النِّسَآءَ اً وَلَا يَضْرِينُ بِأَرْضُاهِنَّ لِيعُدِّمَ مَا يُغْفِينَ مِن رِينَيْتِهِنَّ الله الله والمرابع من الله والمرابع الله والمرابع المرابع المر AND THE SECOND

آبائهن أو آباء بعولتهن، يشمل الأب بنفسه، والجد وإن علا، ﴿أُو أَبِناتُهن أو أبناء بعولتهن، ويدخل فيه الأبناء وأبناء البعولة مهما نزلوا ﴿أُو إِحْوانِهِنْ أو بني إخوانهن﴾ أشقاء، أو لأب، أو لأم. ﴿ أُو بني أخواتهن أو نسائهن ﴾ أي: يجوز للنساء أن ينظر بعضهن إلى بعض مطلقاً، ويحتمل أن الإضافة تِقتضي الجنسية، أي: النساء السلمات، اللاتي من جنسكم، ففيه دليل لمن قال: إن المسلمة لا يجوز أن تنظر إليها الذمية.

﴿أُو ما ملكت أيمانهن ﴾ فيجوز للملوك إذا كان كله للأنثى، أن ينظر لسيدته، ما دامت مالكة له كله، فإن زال الملك أو بعضه، لم يجز النظر .

﴿ أُو التابعين غير أولى الإربة من الرجال، أي: أو الذين يتبعونكم، ويتعلقون بكم، من الرجال الذين لا إربة لهم في هذه الشهوة، كالمعتوه الذي لا يدري ما هنالك، وكالعنين الذي لم يبق له شهوة، لا في قرجة، ولا في قلبه، فإن هذا لا محذور من

﴿أُو الطفل الذين لم يظهروا على عورات النساء ﴾ أي: الأطفال الدين دون التمييز، فإنه يجوز نظرهم للنساء

DAME DE LA COMPANIE LA COMPANI وَأَنكِحُوا ٱلْأَيْلَعَلِينِكُ وَٱلصَّلِيعِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَامَالِيكُ إِن يَكُونُواْفَقَ لَآءَ يُغَنِهِمُ أَلَدُين فَضَيادً وَأَلَدُهُ وَسِيمٌ عَلِيدٌ ۞ وَلِّيَسَّتَعْفِفِ ٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَاحًا حَتَّى يُغْنِيَهُ وُأَنَّتُمِن فَشْيِلِةٍ وَٱلَّذِينَ يَبِتَغُونَ ٱلْكِنَابَ مِمَّا مَلَّكَتْ أَيْمَنْكُمْ فَكَالِنُوهُمْ إِنْ عَلِيْتُ مِّ فِهِ مِّ خَيِّزاً وَءَا تُوْهُ مِ مِّن مَّالِ اللَّهِ ٱلَّذِي ٓ الْنَكُمُّ وَلَاثُكُرِهُواْ فَنَيَا يَكُوْعَلَى ٱلْمُعَلِّى إِنْ أَرَدُنَ تَعَصَّنَا اِلْتَبْتَغُواْ عَهَنَ ٱلْكَيَوْوَاللَّهُ نَبُّ وَمَن يُكَوِيهِ هُنَّ فَإِلَّ ٱللَّهَ مِنْ بَعْدِ إِكْرَاهِهِنَّ ` عَفُورٌ وَيَحِدُ ۞ وَلَقَدُ أَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ ءَايَتِ مُبِيِّنَتَ وَمُثَلًا مِنَ ٱلَّذِينَ خَلَوْ أَمِن قَبَالِكُمْ وَمُوْءِظَةً لِٱمْثَقِينَ ۞ \* ٱللَّهُ تُورُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ مَثَلُ فُرودِ كَيْشُكُوةِ فِهَا مِصْبَاحٌ أَلْصَبَاحُ فِي زُجَاجَةً ٱلزَّجَاجَةُ كَأَنْهَا كُوْكَبُّ دُرِّئٌ يُوتِدُ مِن شَجَرَةٍ مُّبَدَرُكَةٍ زَيْتُوْفَةِ لَّاشْرُقِينَةِ وَلَاغَنِينَةِ يَكَادُزُينْغَايَفِينَ ۗ وَلُوْلَا غَسَسَهُ نَّا وَّوُوْمَانُ وَرُّعِنِي السَّلُوْدِي مِن يَشَاءُ وَيَضَرِيهُ السَّلَامُثَلُ الْمُثَلُ الْمُثَلُ الْمُثَلُ النَّلُ وَلَمُن مِنْ اللَّهِ عَلَيْهُ ﴿ فِي يُوسِ إِذِنَ اللَّهُ الْمُثَوِّقُ الْمُثَالِثُ وَالْمُثَلِّقُ الْمُ وَيُدْكَرَفِيهَا السَّمُمُ لِنْسَيْحُ المُفِيهَا بِالشَّمُو وَالْاَسِالِ ۞ رُّ أَوْيُدْكَ مَنِيهَا أَسْمُهُ يُسْتَبِحُ لَهُ فِيهَا بِالْفُدُوِّ وَٱلْأَصْالِ ۞ TO STREET

الأجانب، وعلل تعالى ذلك، بأنهم لم يظهروا على عورات النساء، أي: ليس لهم علم بذلك، ولا وجدت فيهم الشهوة بعد ودل هذا، أن الميز تستتر منه المرأة، لأنه يظهر على عورات النساء.

ولا يضربن بأرجلهن ليعلم ما يخفين من زينتهن أي: لا يضربن الأرض بأرجلهن، ليُصوِّت ما عليهن من حُلي، كخلاخل وغيرها، فتعلم زينتها بسببه، فيكون وسيلة إلى الفتنة.

ويؤخذ من هذا ونحوه، قاعدة سد الوسائل، وأن الأمر إذا كان مباحاً، ولكنه يفضي إلى محرم، أو يخاف من وقوعه، فإنه يمنع منه، فالضرب بالرجل في الأرض، الأصل أنه مباح، ولكن لما كان وسيلة لعلم الزينة، منع

ولما أمر تعالى مهذه الأوامر الحسنة، ووصى بالوصايا المستحسنة، وكان لا بد من وقوع تقصير من المؤمن بذلك، أمر الله تعالى بالتوبة، فقال:

جود مور الله الله جميعا أيها المؤمنون الله المؤمن يدعوه إيمانه إلى التوبة ثم علق على ذلك الفلاح، فقال: 

الموبة ثم علق على ذلك الفلاح، فقال: 
الموبة ثم علق على ذلك الفلاح، فقال:

الفلاح إلا بالتوبة، وهي الرجوع مما يكرهه الله، ظاهراً وباطناً، إلى: ما يحبه ظاهراً وباطناً، إلى: ما مؤمن محتاج إلى التوبة، لأن الله خاطب المؤمنين جميعاً، وفيه الحث على الإخلاص بالتوبة في قوله: ﴿وتوبوا إلى الله أي: لا لقصد غير وجهه، من سلامة من آفات الدنيا، أو رياء وسمعة، أو نحو ذلك من المقاصدة.

﴿٣٢ ـ ٣٣﴾ ﴿وأنكحوا الأيامي منكم والصالحين من عبادكم وإمائكم إن يكونوا فقراء يغنهم الله من فضله والله واسع عليم الله وليستعفف الذين لا يجدون نكاحاً حتى يغنيهم الله من فضله والذين يبتغون الكتاب مما ملكت أيمانكم فكاتبوهم إن علمتم فيهم خيرا وأتوهم من مال الله اللذي أتباكم ولأ تكرهوا فتياتكم على البغاء إن أردن تحصنأ لتبتغوا عرض الحياة الدنيا ومن يكرههن فإن الله من بعد إكراههن غفور رخيم، يأمر تعالى الأولياء والأسياد، بإنكاح من تحت ولايتهم من الأيامي وهم: من لا أزواج لهم، من رجال، ونساء ثيب، وأبكار، فيجب على القريب وولي اليتيم، أن يزوج من يحتاج للزواج، نمن تجب نققته عليه، وإذا كانوا مأمورين بإنكاح من تحت أيديهم، كان أمرهم بالنكاح بأنفسهم من باب أولى.

والصالحين من عبادكم وإمائكم المسلح الدين، على الراد بالصالح من العبيد صلاح الدين، وأن الصالح من العبيد والإماء وهو الذي لا يكون فاجراً على صلاحه، وترغيباً له فيه، ولأن الفاسد بالزنا، منهي عن تزوجه، فيكون مؤيداً للمذكور في أول السورة، أن نكاح الزاني والزانية محرم حتى يتوب، ويكون التخصيص بالصلاح في العبيد والإماء دون العبيد والإماء دون العبيد والعراء دون العراء دون العراء دون العراء دون العراء دون العراء دون والعراء دون العراء دون

عادة، ويحتمل أن المراد بالصالحين الصالحون للتزوج المحتاجون إليه (۱) من العبيد والإماء، يؤيد هذا المعنى، أن السيد غير مأمور بتزويج مملوكه، قبل حاجته إلى الزواج. ولا يبعد إرادة المعنيين كليهما، والله أعلم.

وقوله: ﴿إِنْ يَكُونُوا فَقَرَاءَ﴾ أي: الأزواج والمتروجين ﴿يغنهم الله من فضله فلا يمنعكم ما تتوهمون، من أنه إذا تزوج، افتقر بسبب كثرة العائلة ونحوه، وفيه حث على التزوج، ووعد للمتزوج بالغنى بغد الفقر.

ورالله واسع كثير الخير عظيم الفضل (عليم) بمن يستحق فضله الديني والدنيوي أو أحدهما، ممن لا يستحق، فيعطي كُلاً ما علمه واقتضاه حكمه.

وليستعفف الذين لا يجدون نكاحاً حتى يغنيهم الله من فضله هذا حكم العاجز عن النكاح، أمره الله أن يستعفف، أن يكف عن المحرم، ويفعل الأسباب التي تكفه عنه، من صرف دواعي قلبه بالأفكار التي تخطر بإيقاعه فيه، ويفعل أيضاً، كما قال النبي على «يا معشر الشباب من استطاع منكم الباءة فليتزوج، ومن لم يستطع فعلية بالصوم فإنه له وجاء».

وقوله: ﴿الذين لا يجدون نكاحاً ﴾
أي: لا يقدرون نكاحاً، إما لفقرهم أو فقر أوليائهم وأسيادهم، أو امتناعهم من تزويجهم [وليس لهم] (٢)، من قدرة على إجبارهم على ذلك، وهذا التقدير، أحسن من تقدير «لا يجدون مهر نكاح»، وجعلوا المضاف إليه نائباً مناب المضاف، فإن في ذلك عدورين: أحدهما: الخذف في الكلام، والأصل عدم الخذف.

والثان: كون المعنى قاصراً على من له حالان، حالة غنى بماله، وحالة عدم، فيخرج العبيد والإماء ومن إنكاحه على وليه، كما ذكرنا.

﴿حتى يغنيهم الله من فضله﴾ وعد

<sup>(</sup>١) في النسختين: الصالحين للتزوج المحتاجين إليه.

<sup>(</sup>٢) زيادة من ب بخط مغاير، وقد حذف بعدها حرف (من).

للمستعفف أن الله سيغنيه وييسر له أمره، وأمرٌ له بانتظار الفرج، لئلا يشق عليه ما هو فيه.

وقوله ﴿والذبن يبتغون الكتاب مما ملكت أيمانكم فكاتبوهم إن علمتم فيهم خيراً ﴾ أي: من ابتغي وطلب منكم الكتابة، وأن يشتري نفسه، من عبيد وإماء، فأجيبوه إلى ما طلب، وكاتبوه، ﴿إِن علمتم فيهم﴾ أي: في الطالبين للكتابة ﴿خيراً﴾ أي: قدرة على التكسب، وصلاحاً في دينه، لأن في الكتابة تحصيل المصلحتين، مصلحة العتق والحرية، ومصلحة العوض الذي يبذله في فداء نفسه. وربما جد واجتهد، وأدرك لسيده في مدة الكتابة من المال ما لا يحصل في رق، فلا يكون ضرر على السيد في كتابته، مع حصول عظيم المنفعة للعبد، فلذلك أمر الله بالكتابة على هذا الوجه أمر إيجاب، كما هو الظاهر، أو أمر استخباب على القول الأخر؛ وأمر بمعاونتهم على كتابتهم، لكونهم محتاجين لذلك، بسبب أنهم لا مال لهم، فقال: ﴿وآتوهم من مال الله الذي آتاكم الله يدخل في ذلك أمر سيده الذي كاتبه، أن يعطيه من كتابته أو يسقط عنه منها، وأمر الناس بمعونتهم.

ولهذا جعل الله للمكاتبين قسطاً من إكراهها على ما يضرها الزكاة، ورغب في إعطائه بقوله: ﴿من ﴿٢٤﴾ ﴿ولقد أنزلنا إِ مال الله الله يأيد فكما أن مينات ومثلاً من الذي خلو المنافي فلا تعظ عطية من الله لكم ومحض منة، لهذه الآيات، التي تلاها عظم فأحسنوا لعباد الله، كما أحسن الله ليعرفوا قدرها، ويقوموا بح إليكم.

ومفهوم الآية الكريمة، أن العبد إذا لم يطلب الكتابة، لا يؤمر سيده أن يبتدىء بكتابته، وأنه إذا لم يعلم منه خيراً، بأن علم منه عكسه، إما أنه يعلم أنه لا كسب له، فيكون بسبب ذلك كَلاً على الناس، ضائعاً، وإما أن يخاف إذا عتق، وصار في حرية نفسه، أن يتمكن من الفساد، فهذا لا يؤمر

بكتابته، بل ينهى عن ذلك لما فيه من المحذور المذكور.

ثم قبال تعالى: ﴿ولا تكرهوا فتياتكم﴾ أي: إماءكم ﴿على البغاء﴾ أي: أن تكون زانية ﴿إن أردن تحصناً》 لأنه لا يتصور إكراهها إلا بهذه الحال، وأما إذا لم ترد تحصناً فإنها تكون بغيا، عبي سيدها منعها من ذلك، وإنما هذا نهي لما كانوا يستعملونه في هذا نهي لما كانوا يستعملونه في البغاء، ليأخذ منها أجرة ذلك، ولهذا قال: ﴿لتبتغوا عرض الحياة الدنيا》 منكم، وأعف عن الزنا، وأنتم تفعلون منكم، وأعف عن الزنا، وأنتم تفعلون من من ذلك، لأجل عرض الحياة، متاع من عرض ثم يزول.

فكسبكم النزاهة، والنظافة، والنظافة، والمروءة - بقطع النظر عن ثواب الآخرة وعقابها - أفضل من كسبكم الرذالة والحسة.

ثم دعا من جرى منه الإكراه إلى التوبة، فقال: ﴿ومن يكرههن فإن الله من بعد إكراههن غفور رحيم ﴾ فَلْيَتُبْ إلى الله، ولَيقْلِغ عما صدر منه بما يغضبه، فإذا فعل ذلك، غفر الله ذنوبه، ورحمه كما رحم نفسه بفكاكها من العذاب، وكما رحم أمته بعدم إكراهها على ما يضرها.

و ٣٤٩ (ولقد أنزلنا إليكم آيات مينات ومثلاً من الذين خلوا من قبلكم وموعظة للمتقين هذا تعظيم وتفخيم ليخرفوا قدرها، ويقوموا بحقها فقال ليعرفوا قدرها، ويقوموا بحقها فقال أي: واضحات الدلالة، على كل أمر بحيث لا يقى فيها إشكال ولا شبهة، بحيث لا يقى فيها إشكال ولا شبهة، للذين خلوا من قبلكم من أحبار وصفة أعمالهم، وما جرى لهم وجرى وصفة أعمالهم، وما جرى لهم وجرى عليهم تعبرونه مثالاً ومعبراً، لمن فعل عليهم تعبرونه مثالاً ومعبراً، لمن فعل

مثل أفعالهم أن يجازى مثل ما جوزوا. وموعظة للمتقين أي: وأنزلنا إليكم موعظة للمتقين، من الوعد والوعيد، والترغيب والترهيب، يتعظ بها المتقون، فينكفون عما يكره الله إلى

ما يحبه الله. ﴿٣٥﴾ ﴿الله يُسور السسماواتِ والأرض مثل نوره كمشكاة فيها مصباح الصباح في زجاجة الزجاجة كانها كوكب دري يوقد من شجرة مباركة زيتونة لا شرقية ولاغربية يكاد زيتها يضيء ولو لم تمسسه نار نور على نور يهدي الله لنوره من يشاء ويضرب الله الأمشال للناس والله بكل شيء عليم، ﴿الله نور السماوات والأرض، الحسى والمعنوي، وذلك نه تعالى بذاته نور، وحجابه الذي لولا لطفه، لاحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه سنورٌ، وبه استنار العرش، والكرسبي، والشمس، والقمر، والنور، وبه استنارت الجنة. وكذلك النور المعنوي يرجع إلى الله، فكتابه نور، وشرعه نور، والإيمان والمعرفة في قلوب رسله وعباده المؤمنين نور. فلولا نوره تعالى، لتراكمت الظلمات، ولهذا، كل محل يفقد نوره فَثُمُّ الظلمة والحصر، ﴿مثل نوره﴾ الذي يهدي إليه، وهو نور الإيمان والتقرآن في قبلوب المؤسسين، ﴿ كمشكاة ﴾ أي: كوة ﴿ فيها مصباح ﴾ لأن الكوة تجمع نور الصباح بحيث لا يتفرق ذلك ﴿المصباح في رجاجة الزجاجة﴾ من صفائها وبهائها ﴿كأنها كوكب دري أي: مضيء إضاءة الدر . ﴿ يوقد ﴾ ذلك الصباح ، الذي في تلك الرجاجة الدرية ﴿من شجرة مباركة زيتونة أي: يوقد من زيت الزيتون الذي تاره من أنور ما يكون، ﴿لا شرقية﴾ فقط، فلا تصيبها الشمس أخر النهار، ﴿ولا غربية﴾ فقط، فلا تصيبها الشمس [أول]<sup>(١)</sup> النهار، وإذا انتفى عنها الأمران، كانت متوسطة من الأرض، كزيتون الشام،

تصيبها الشمس أول النهار وآخره، فتحسن وتطيب، ويكون أصفى لزيتها، ولهذا قال: ﴿يكاد زيتها من صفائه ﴿يضيء ولو لم تمسه نار فإذا مسته النار، أضاء إضاءة بليغة ﴿نور على نور ﴾ أي: نور النار، ونور الزيت.

ووجه هذا المثل الذي ضربه الله و وتطبيقه على حالة المؤمن، ونور الله في قلبه، أن فطرته التي فطر عليها، بمنزلة النيت الصافي، فقطرته صافية، والعمل الشروع، فإذا وصل إليه العلم والإيمان، اشتعل ذلك النور في قلبه، المصباح، وهو صافي القلب من سوء المقهم عن الله، إذا القصد، وسوء المقهم عن الله، إذا وصل إليه الإيمان، أضاء إضاءة وطليمة، لصفائه من الكدورات، وظيمة، لصفائه من الكدورات، وذلك بمنزلة صفاء الزجاجة الدرية، ونور العلم، وصفاء المعرفة، نور على ونور العلم، وصفاء المعرفة، نور على ونور

ولما كان هذا من نور الله تعالى، وليس كل أحد يصلح له ذلك، قال: ﴿يهدي الله لنوره من يشاء ﴾ ممن يعلم زكاءه وطهارته، وأنه يزكى معه وينسمو. ﴿ويسضرب الله الأمشال للناس﴾ ليعقلوا عنه ويفهموا، لطفأ منه بهم، وإحساناً إليهم، وليتضح الحق من الباطل، فإن الأمثال تقرب المعان المعقولة من المحسوسة، فيعلمها العباد علماً واضحاً ، ﴿والله بكل شيء عليم الأشياء، فَلْتَعُلِّمُوا أَنْ ضَرْبِهِ الأمثال، ۖ ضرَّبُ من يعلم حقائق الأشياء وتفاصيلها، وأنها مصلحة للعباد، فَلْيَكُن اشتغالكم بتدَبُّرها وتعقُّلها، لا بالاعتراض عليهاً، ولا بمعارضتها، فإنه يعلم وأنتم لا تعلمون.

ولما كان نور الإيمان والقرآن أكثر وقوع أسبابه في المساجد، ذكرها منوها بها فقال:

﴿٣٦ ـ ٣٨﴾ ﴿في بيوت أذن الله أن ترفع ويذكر فيها اسمه يسبح له فيها

بالغدو والآصال «رجال لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة يخافون يوماً تتقلب فيه القلوب والأبصار «ليجزيهم الله أحسن ما عملوا ويزيدهم من فضله والله يرزق من يشاء بغير حساب».

أي: يتعبد لله في بيوت عظيمة فاضلة، هي أحب البقاع إليه، وهي المساجد. وأذن الله أي: أمر ووصى وأن ترفع أحكام المساجد، فيدخل في رفعها، بناؤها، وكنسها، وتنظيفها من النجاسة والأذى، وصونها عن المجانين والصبيان الذين لا يتحرزون عن النجاسة، وعن الكافر، وأن تصان عن اللغو فيها، ورفع الأصوات بغير ذكر الله.

﴿ ويذكر فيها اسمه ﴾ يدخل في ذلك الصلاة كلها، فرضها، ونفلها، وقراءة القرآن، والتسبيح، والتهليل، وغيره من أنواع الذكر، وتعَلُّم العلم وتعليمه، والمذاكرة فيها، والاعتكاف، وغير ذلك من العبادات التي تفعل في الساجد، ولهذا كانت عمارة المساجد على قسمين: عمارة بنيان، وصيانة لها، وعيمارة بذكر اسم الله، من الصلاة وغيرها، وهذا أشرف القسمين، ولهذا شرعت الصلوات الخمس والحمعة في المساجد، وجوباً عند أكثر العلماء، أو استحياباً عند آخرين. ثم مدح تعالى عُمَّارُهَا بالعبادة فقال: ﴿يسبح له ﴾ إخلاصاً ﴿بالغدو﴾ أول النهار ﴿**والآصال**﴾ آخره ﴿رجال﴾. خص هـ ذيـن الـوقـتـين لشرفهما ولتيسر السير فيهما إلى الله وسهولته. ويدخل في ذلك، التسبيح في الصلاة وغيرها، ولهذا شرعت أذكار الصباح والمساء وأورادهما عند الصباح والمساء. أي: يسبح فيها لله، رجال، وأي: رجال، ليسوا ممن يؤثر على ربه دنيا، ذات لذات، ولا تجارة ومكاسب، مشغلة عنه، ﴿لا تلهيهم تجارة﴾ وهذا يشمل كل تكَسُّب يقصد به العوض، فيكون قوله: ﴿ولا بيع﴾ من باب عطف الخاص على العام،

لكشرة الاستغال بالبيع على غيره، فهؤلاء الرجال، وإن اتجروا، وباعوا، واستروا، فإن ذلك، لا محلور فيه لكنه لا تلهيهم تلك، بأن يقدموها ويؤثروها على ﴿ذكر الله وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة ﴾ بل جعلوا طاعة الله وعبادته غاية مرادهم، ونهاية مقصدهم، فما حال بينهم وبينها رفضوه.

ولما كان ترك الدنيا شديداً على أكثر النفوس، وحب المكاسب بأنواع التجارات محبوباً لها، ويشق عليها تركه في الغالب، وتتكلف من تقديم حق الله على ذلك، ذكر ما يدعوها إلى ذلك ترغيباً وترهيباً فقال: ﴿ يَخَافُونَ بُوماً تَنْقَلَبُ فِيهُ الْقَلُوبِ والأبصار﴾ من شدة هوله وإزعاجه للقلوب والأبدان، فلذلك خافوا ذلك اليوم، فسهل عليهم العمل، وترك ما يشغل عنه، ﴿ليجزيهم الله أحسن ما عملوا، والمراد بأحسن ما عملوا: أعمالهم الحسنة الصالحة، لأنها أحسن ما عملوا، لأنهم يعملون الماحات وغيرها، فالثواب لا يكون إلا على العمل الحسن، كقوله تعالى: ﴿لِيكِفُرِ اللهِ عنهم أسوأ الذي عملوا ويجزيهم أجرهم بأحسن ماكانوا يعملون، ﴿ويزيدهم من فضله ﴾ زيادة كثيرة عن الجزاء القابل لأعمالهم، ﴿والله يرزق من يشاء بغير حساب﴾ بل يعطيه من الأجر ما لا يبلغه عمله، بل ولا تبلغه أمنيته، ويعطيه من الأجر بلا عَدُولا كيل، وهذا كناية عن كثرته جدأت

﴿ ٣٩ ـ ٠٤ ﴾ ﴿ والـذيـن كـفـروا أعمالهم كسراب بقيعة يحسبه الظمآن ماء حتى إذا جاءه لم يحده شيئاً ووجد الله الحساب ﴿ أو كظلمات في بحر لجي يغشاه موج من فوقه موج من فوقه سحاب ظلمات بعضها فوق بعض إذا أخرج يده لم يكديراها ومن لم يجعل الله نوراً فما له من نور ﴾ هذان مثلان ، ضربهما الله لأعمال الكفار في بطلانها وذها بها سدى وتحسر عامليها منها وذها بها سدى وتحسر عامليها منها

فقال: ﴿والذين كفروا﴾ بربهم وكذبوا رسله ﴿أعمالهم كسراب بقيعة﴾ أي: بقاع، لا شجر فيه ولا نبت.

﴿ يُحسبه الظمآن ماء ﴾ شديد العطش، الذي يتوهم ما لا يتوهم غيره، بسبب ما معه من العطش، وهذا حسبان باطل، فيقصده ليزيل ظمأه، ﴿حتى إذا جاءه لم يجده شيئاً﴾ فندم ندماً شديداً، وازداد ما به من الظمأ، بسبب انقطاع رجائه، كذلك أعمال الكفار، بمنزلة السراب، تُرَى ويظنها الجاهل الذي لا يدري الأمور، أعمالاً نافعة، فيغره صورتها، ويخلبه خيالها، ويحسبها هو أيضاً أعمالاً نافعة لهواه، وهو أيضاً محتاج إليها بل مضطرٌ إليها، كاحتياج الظمآن للماء، حتى إذا قدم على أعماله يوم الجزاء، وجدها ضائعة، ولم يجدِها شيئاً، والحال إنه لم يـدهــ، لا لـه ولا عـليه، بـل ﴿وجد الله عنده فوفاه حسابه ﴾ . لم يُحَفُّ عليه من عمله نقير ولا قطمير، ولن يعدم منه قليلاً ولا كثيراً، ﴿واللهِ سريع الحساب فلا يستبطىء الجاهلون ذلك الوعد، فإنه لا بدمن إتيانه، ومَثِّلها الله بالسراب الذي بقيعة، أي: لا شجر فيه ولا نبات، وهذا مثال لقلوبهم، لا خير فيها ولا بر، فتزكو فيها الأعمال وذلك للسبب المانع، وهو الكفر.

والمثل الثاني، لبطلان أعمال الكفار وكظلمات في بحر لجي بعيد قعره، طويل مداه ويغشاه موج من فوقه موج من فوقه موج بعضها فوق بعض ظلمة البحر اللجي، ثم فوقه ظلمة الأمواج المتراكمة، ثم فوق ذلك، ظلمة السحب المدلهمة، ثم فوق ذلك ظلمة الليل البهيم، فاشتدت الظلمة جداً، بحيث إن الكائن في تلك الحال وإذا أخرج يده لم يكد يراها مع قربها إليه، فكيف بغيرها، كذلك قربها إليه، فكيف بغيرها، كذلك الكفار، تراكمت على قلويهم الظلمات، ظلمة الطبيعة، التي لا خير الظلمات، ظلمة الطبيعة، التي لا خير

فيها، وفوقها ظلمة الكفر، وفوق ذلك، ظلمة الجهل، وفوق ذلك، ظلمة الأعمال الصادرة عما ذكر، فبقوا في الظلمة متحيرين، وفي غمرتهم يعمهون، وعن الصراط المنتقيم مدبرين، وفي طرق الغي والضلال يترددون، وهذا لأن الله تعالى خذلهم، فلم يعطهم من نوره، ﴿وَمِنْ لَم يجعل الله له نوراً فما له من نور ﴾ لأن نفسه ظالمة جاهلة، فليس فيها من الخير والنور، إلا ما أعطاها مولاها، ومنحها ربها. يحتمل أن هذين المثالين، لأعمال جميع الكفار، كل منهما، منطبق علّيها، وعَدَّدَهُما لتعدد الأوصاف، ويحتمل أن كل مثال، لطائفة وفرقة. فالأول، للمتبوعين، والثاني، للتابعين، والله أعلم.

﴿ ٤١ ـ ٤١ ﴾ ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَ اللهُ يَسْبَحَ له من في السماوات والأرض والطير صافات كل قدعلم صلاته وتسبيحه والله عليم بما يفعلون ﴿ ولله ملك السماوات والأرض وإلى الله المصير ﴾ ينبه تعالى عباده على عظمته، وكمال سلطانه، وافتقار جميع المخلوقات له في ربوبيتها، وعبادتها فقال: ﴿أَلَّمُ تُو أن الله يسبح له من في السماوات والأرض﴾ من حيوان وجماد ﴿والطير صافات، أي: صافات أجنحتها، في جو السماء، تسبح ربها. ﴿كُلُّ مِن هذه المخلوقات ﴿قدعلم صلاته وتسبيحه اي: كل له صلاة وعبادة بحسب حاله اللائقة به، وقد ألهمه الله تلك الصلاة والتسبيح، إما بواسطة الرسل، كالجن والإنس والملائكة، وإما بإلهام منه تعالى، كسائر المخلوقات غير ذلك، وهذا الاحتمال أرجح، بدليل قوله: ﴿وَاللَّهُ عَلَيْمٌ بِمَا يَفْعُلُونَ﴾ أي: علم جميع أفعالها، فلم يخف عليه منها<sup>(۱)</sup> شيء، وسيجازيهم بذلك، فیکون علی هذا، قد جمع بین علمه<sup>(۲)</sup> بأعمالها، وذلك بتعليمه، وبين علمه بأعمالهم المتضمن للجزاء.

رِيَالُ لَانْلَهِيهِ مِرْتِحَكَرَةٌ وَلَابَيَامٌ عَن ذِكِيرِ ٱللَّهِ وَاقَامِ ٱلصَّاوَةِ وَإِيتَآءِ ٱلرِّكَوْفِي عَنَافُونَ يَوْمَالنَقَلَبُ فِيهِ ٱلْقُلُوبُ وَٱلْأَضْرُ العِيْزِيَهُمُ اللَّهُ أَحْسَنَ مَا عِملُواْ وَزِيدَهُم مِن فَضَيلِةً وَاللَّهُ يَرَزُقُ مَن يَشَاءُ يِعَيْرِ حِسَابٍ ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابٍ بقيحة يَخْسَبُهُ ٱلظَّنْفَانُ مَلَّةٌ حَنَّى إِذَا جَلَّهُ أَرْتِجِدُهُ شَيْفًا وَقَجَدَ ٱللَّهَ عِندَهُ وَقَوْلُهُ حِسَابَهُ وَٱللَّهُ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ۞ أَوْكُطُالُسَ فِي بَحْرِ لِيَّتِي يَغْشَلُهُ مُوَّجُّ مِّنْ فَوْقِيرِ مَوْجُ مِّنْ فَوْقِيدِ و سَكَابُ طْلُلُتُ البِّمْشُهَافَوْقَ بَعْضِ إِذَآ أَخْرَجَ يَلَدُرُلَّ يَتَكَدِّ رَبَعَآ وَمَن لُرَّ يَجْعَلِ اَللَّهُ لَمُوْرًا فَمَا لَهُ مِن نُّورٍ ۞ أَلْرَسَرَأَنَّ اللَّهَ يُسَيِّحُ لَهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلطَّيْرُصَلِقَاتِّ كُلُّ قَدْ عَلِم صَلَاتَهُ وَتَسْبِيكَهُ وَاللَّهُ كَلِيمٌ إِمَا يَفْعَلُونَ ۞ وَيَتَّهِ مُلَّكُ ٱلسَّكَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَى اللَّهِ لَلْصِيرُ ۞ أَلْرَتَ رَأَتَ اللَّهُ زُنِي سَعَابًا ثُرَّ يُؤَلِّفُ بِنِّنَهُ ثُمُّ يَجْعَمُلُمُ رُكَامًا فَنَرَى ٱلْوَدُّفَ يَخْرُجُ مِنْ خِلَالِهِ ع وَيُزَلُونَ ٱلسَّمَلَةِ مِن جِهَالِ فِيهَامِنُ بَرَدِفَيْصِيبٌ بِهِ، مَن يَشَآَّةُ وَيَصْرِفُهُ مَعَن مِّن يَشَاءُ يَكَادُ سَتَا بَرُقِهِ يَذَهَبُ بِٱلْأَبْصِكِ ۞ 

ويحتمل أن الضمير في قوله: ﴿قَدَّ عِلْمَ صَلَاتِهُ وَسَبِيحِهُ يَعُودُ إِلَى الله ، علم صلاتِهُ وتسبيحه يعود إلى الله ، وأن لم تعلموا أيها العباد منها ، إلا ما أطلعكم الله عليه . وهذه الآية كقوله تعالى: ﴿تسبح له السماوات السبع والأرض ومن فيهن وإن من شيء إلا يسبح بحمده ولكن لا تفقهون يسبح بحمده ولكن لا تفقهون تسبحهم إنه كان حليماً غفوراً ﴾ .

فلما بين عبوديتهم وافتقارهم إليه م من جهة العبادة والتوحيد - بَين افتقارهم، من جهة الملك والتربية والتدبير فقال:

وقه ملك السماوات والأرض خالقهما (٢) ورازقهما، والمتصرف فيهما، في حكمه الشرعي [والقدري](٤)، في هذه الدار، وفي حكمه الجزائي، بدار القرار، بدليل قوله: ﴿وَإِلَى الله المصير ﴾ أي: مرجع الحلق ومآلهم، ليجازيهم بأعمالهم.

﴿ ٢٤ ـ ٤٤ ﴾ ﴿ أَلَمْ تَرِ أَنْ اللهُ يَرْجَيُ سحاباً ثم يؤلف بينه ثم يجعله ركاما فترى الودق يخرج من خلاله وينزل من السماء من جبال فيها من برد فيصيب به من يشاء ويصرفه عن من يشاء يكاد سنا برقه يذهب بالأبصار \* يقلب الله الليل والنهار إن في ذلك لعبرة لاولي

(٤) زيادة من هامش: ب.

<sup>(</sup>٢) في النسختين: خالقها، ولعل

الصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>١) في السختين (منه).

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أ: علمها.

غَيْبُ المَّالَّةِ وَالْهَارُ أَذَ فِي قَالِنَ لِعَبْرَةُ وَلَّوْلِهِ الْجَسَدِ هِ الْمَسْدِ فَلِمَّا الْمَسْدِ فَلَا لَمْ مَنْ عَلَيْهِ فَلَا الْمَسْدِ فَلَهُمْ مَنْ عَيْمُ مَنْ عَيْمُ وَالْمَا الْمَسْدِ وَمِنْهُمْ الْمَسْدَةِ فَلَا أَنْ عَلَيْهُمْ الْمَالُكُمْ الْمَسْدَةُ فَلَا أَنْ عَلَيْكُمْ الْمَسْدَةُ فَلَا أَنْ الْمَالِكُمْ اللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهُ ال

الأبصار أي: ألم تشاهد ببصرك، عظيم قدرة الله، وكيف ﴿ يزجي ﴾ أي: يسوق ﴿ سحاباً ﴾ قطعاً متفرقة ﴿ ثم يؤلف ﴾ بين تلك القطع، فيجعله سحاباً متراكماً، مثل الجبال.

NAMES TO LESS OF STREET

﴿ السوال المواقى أي: الواسل والمطر، يخرج من خلال السحاب، نقطاً متفرقة، ليحصل بها الانتفاع من دون ضرر، فتمتلىء بذلك الغدران، وتتدفق الخلجان، وتسيل الأودية، وتنبت الأرض من كل زوج كريم، وتارة ينزل الله من ذلك السحاب بَرّداً يُتْلِفُ ما يصيه.

فيصيب به من يشاء ويصرفه عن من يشاء ويصرفه عن من يشاء بحسب ما اقتضاه حكمه القدري، وحكمته التي يحمد عليها، ويكاد سنا برقه أي: يكاد ضوء برق ذلك السحاب، من شدته وينهب بالأبصار السامة الشي أنشأها وساقها لعباده المفتقرين، وأنزلها على وجه يحصل به النفع ويتفي به الضرر، كامل القدرة، نافذ المشيئة، واسع الرحة؟

﴿يقلب الله الليل والنهار》 من حر إلى برد، ومن برد إلى حر، من ليل إلى نهار، ونهار إلى ليل، ويُدِيلُ الأيام بين عباده، ﴿إن في ذلك لعبرة لأولى الأبصار》 أي: لنوي البصائر، والعقول النافذة للأمور المطلوبة منها، كما تنفذ الأبصار إلى الأمور المشاهدة الحسية. فالبصير ينظر إلى هذه

المخلوقات نظر اعتبار وتفكر وتَدبُّر لما أريد بها ومنها، والمعرض الجاهل نظره إليها نظر غفلة، بمنزلة نظر البهائم.

وه ٤ ﴾ ﴿ والله خلق كل دابة من ماء فمنهم من يمشي على بطنه ومنهم من يمشي على بطنه ومنهم من يمشي على أربع يخلق الله ما يشاء إن الله على كل شيء قدير ﴾ ينبه عباده على ما يشاهدونه ، أنه خلق جيع الدواب التي على وجه الأرض ، ﴿ من ماء ﴾ أي : مادتها كلها الماء ، كما قال تعلى : ﴿ وجعلنا من الماء كل شيء حي ﴾ .

فالحيوانات التي تتوالد، مادتها ماء النطفة، حين يلقح الذكر الأنشي. والحيوانات التي تتولد من الأرض، لا تتولد إلا من الرطوبات المائية، كالحشرات لا يوجد منها شيء، يتولد من غير ماء أبدأ، فالمادة واحدة، ولكن الخلقة مختلفة من وجوه كثيرة، ﴿فَمُنْهُمُ **من يمشي على بطنه﴾** كالحية ونحوها، ﴿ومنهم من يمشى على رجلين﴾ كالأدميين، وكثير من الطيور، ﴿وَمِنْهُمْ من يمشي على أربع ﴾ كبهيمة الأنعام ونحوها. فاختلافها \_مع أن الأصل واحد ـيدل على نفوذ مشيئة الله، وعموم قدرته، ولهذا قال: ﴿يخلق الله ما يشاء ﴾ أي: من المخلوقات، على ما يشاؤه من الصفات، ﴿إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شيء قدير، كما أنزل المطرعلي الأرض، وهو لقاح واحد، والأم مختلفو الأصناف والأوصاف ﴿وفي الأرض قطع متجاورات وجنات من أعساب وزرع ونخيل صنوان وعير صنوان يسقى بماء واحد ونفضل بعضها على بعض في الأكل إن في ذلك لايات لقوم يعقلون﴾.

\$23\$ ولقد أنزلنا آيات مبينات والله يهدي من يبشاء إلى صراط مستقيم أي: لقد رحمنا عبادنا، وأنزلمنا إليهم آيات بينات، أي: واضحات الدلالة، على جمع المقاصد المسرعية، والآداب المحمودة، والمعارف الرشيدة، فاتضحت بذلك السبل، وتبين الرشد من الغي،

والهدى من الضلال، فلم يبق أدني شبهة لمبطل يتعلق بها، ولا أدني إشكال لمريد الصواب، لأنها تنزيل مَن كُمُلَ علمه، وكملت رحمته، وكمل بيانه، فليس بعد بيانه بيان ﴿ليهلك﴾ بعد ذلك ﴿من هلك عن بينة ويحيا من حى عن بينه ﴾، ﴿والله يهدى من يشاء﴾ ممن سبقت لهم سابقة الحسني، وقدم الصدق، ﴿إلى صراط مستقيم﴾ أي: طريق واضح مختصر، موصل إليه، وإلى دار كرامته، متضمن العلم بالحق وإيثاره والعمل به. عمم البيانُ التام لجميع الخلق، وخصص بالهداية من يشاء، فهذا فضله وإحسانه، وما فضل الكريم بممنون وذاك عدله، وقطع الحجة للمحتج، والله أعلم حيث يجعل مواقع إحسانه.

﴿٤٧ ـ ٠ ٥ ﴾ ﴿ويقولون آمنا بالله وبالرسول وأطعنا ثم يتولى فريق منهم من بعد ذلك وما أولئك بالمؤمنين \* وإذا دعوا إلى الله ورسوله ليحكم بينهم إذا فريق منهم معرضون ﴿ وإِنْ يكنُّ لهم الحق يأتوا إليه مذعنين \* أني قلوبهم مرض أم ارتابوا أم يخافون أن يحيف الله عليهم ورسوله بل أولئك هم الظالمون مجبر تعالى عن حالة الظالمين، ممن في قلبه مرض وضعف إيمان، أو نفاق وريب وضعف علم، أنهم يقولون بألسنتهم، ويلتزمون الإيمان بالله والطاعة، تم لا يقومون بما قالوا، ويتولى فريق منهم عن الطاعة تَوَلِّياً عظيماً، بدليل قوله: ﴿وهم معرضون، فإن المتولي، قد يكون له نية عود ورجوع إلى ما تولى عنه، وهذا المتولي معرض، لا التفات له، ولا نظر لما تولي عنه، وتجد هذه الحالة مطابقة لحال كثير ممن يدُّعِي الإيمان والطاعة لله وهو ضعيف الإيمان، تجده لا يقوم بكثير من العبادات، خصوصاً: العبادات التي تشق على كثير من النفوس، كالزكوات، والنفقات الواجبة والمستحبة، والجهاد في سبيل الله، ونحو ذلك.

﴿ وَإِذَا دَعُوا إِلَى اللهِ ورسوله ليحكم بينهم ﴾ أي: إذا صار بينهم وبين أحد

حكومة، ودعوا إلى حكم الله ورسوله ﴿إِذَا فريق منهم معرضُون ﴾ يريدون أحكام الجاهلية، ويفضلون أحكام القوانين غير الشرعية على الأحكام الشرعية، لعلمهم أن الحق عليهم، وأن الشرع لا يحكم إلا بما يطابق الواقع، ﴿وإنَّ يَكُنُّ لَهُمُ الْحُقِّ يَأْتُوا إليه ﴾ أي: إلى حكم الشرع ﴿مذعنين ﴾ وليس ذلك لأجل أنه حكم شرعي، وإنما ذلك لأجل موافقة أهواتهم، فليسوا ممدوحين في هذه الحال، ولو أتوا إليه مذعنين، لأن العبد حقيقة، من يتبع الحق فيما يحب ويكره، وفيما يسره ويحزنه، وأما الذي يتبع الشرع عند موافقة هواه، وينبذه عند مخالفته، ويقدم الهوى على الشرع، فليس بعبد على الحقيقة، قال الله في لومهم على الإعراض عن الحكم الشرعي: ﴿ أَفِي قلوبهم مرض اي: علة، أخرجتُ القلب عن صحته وأزالت حاسته، فصار بمنزلة المريض، الذي يعرض عما ينفعه، ويقبل على ما يضره، ﴿أَم ارتابوا﴾ أي: شكوا، وقلقت قلوبهم من حكم الله ورسوله، واتهموه أنه لا يحكم بالحق، ﴿أُم يَضَافُونَ أَنْ يحيف الله عليهم ورسوله ﴾ أي: يحكم عليهم حكماً ظالماً جائراً، وإنما هذا وصفهم ﴿بل أولئك هم الظالمون﴾

وأما حكم الله ورسوله، ففي غاية وأما حكم الله ورسوله، ففي غاية هومن أحسن من الله حكماً لقوم يوقنون وفي هذه الآيات، دليل على أن الإيمان، ليس هو مجرد القول حتى يقترن به العمل، ولهذا نفى الإيمان عمن تولى عن الطاعة، ووجوب الانقياد لحكم الله ورسوله في كل حال، وأن من ينقد له دل على مرض في قلبه، وريب في إيمانه، وأنه مجرم إساءة الظن بأحكام الشريعة، وأن يظن ما خلاف العدل والحكمة.

ولما ذكر حالة المعرضين عن الحجم السرعي، ذكر حالة المؤسسين المدوحين، فقال:

﴿ ٥ - ٢٥﴾ ﴿إنسما كان قول المؤمنين إذا دعوا إلى الله ورسول ليحكم بينهم أن يقولوا سمعنا وأطعنا وأولئك هم المفلحون \* ومن يطع الله ورسوله ويخش الله ويتقه فأولئك هم الفائزون ﴾

أي: ﴿إنصاكان قول المؤمنين﴾ حقيقة، الذين صدقوا إيمانهم بأعمالهم حين يدعون إلى الله ورسوله ليحكم بينهم، سواء وافق أهواءهم أو خالفها، ﴿أن يقولوا سمعنا وأطعنا﴾ أي: سمعنا حكم الله ورسوله، وأجبنا من دعانا إليه، وأطعنا طاعة تامة، سالمة من الحرج.

﴿ وأولئك هم المفلحون ﴿ حصر الفلاح: الفوز بالمطلوب، والنجاة من المكروه، ولا يفلح إلا من حكم الله ورسوله، وأطاع الله ورسوله،

ولما ذكر فضل الطاعة في الحكم خصوصاً، ذكر فضلها عموماً، في جميع الأحوال، فقال: ﴿وَمِنْ يُطُّعُ اللَّهِ ورسوله، فيصدق خبرهما ويمتثل أمرهما، ﴿وَيَحْشُ اللَّهُ ۗ أَى: يَخَـافُـهُ خوفاً مقروناً بمعرفة، فيترك ما نهى عنه، ويكف نفسه عما تهوى، ولهذا قال: ﴿ويتقه﴾ بترك المحظور، لأن التقوى \_عند الإطلاق \_يدخل فيها، فعل المأمور، وترك المنهى عنه، وعند اقترانها بالبر أو الطاعة \_كما في هذا الموضع ـ تفسر بتوقّي عذاب الله، بترك معاصيه، ﴿فأولئك﴾ الذين جمعوا بين طاعة الله وطاعة رسوله، وخشية الله وتقواه، ﴿هم الفائزون﴾ بنجاتهم من العذاب، لتركهم أسبابه، ووصولهم إلى الثواب، لفعلهم أسبابه، فالفوز محصور فيهم، وأما من لم يتصف بوصفهم، فإنه يفوته من الفوز بحسب ما قبصر عنه من هذه الأوصاف الحميدة، واشتملت هذه الآية، على الحق المشترك بين الله وبين رسوله، وهو الطاعة المستلزمة للإيمان، والحق المختص بالله، وهو الخشية والتقوى،

وبقي الحق الثالث المختص بالرسول، وهو التعزير والتوقير، كما جمع بين الحقوق الشلاقة في سورة الفتح في قوله: ﴿لتؤمنوا بالله ورسوله وتعزروه وتوقروه وتسبحوه بكرة وأصيلاً﴾.

﴿٥٣ \_ ٥٤ ﴾ ﴿وأقسموا بالله جهد أيمانهم لئن أمرتهم ليخرجن قل لا تقسموا طاعة معروفة إن الله خبير بما تعملون \* قل أطيعوا الله وأطيعوا الرسول فإن تولوا فإنما عليه ما حمل وعليكم ما حملتم وإن تطيعوه تهتدوا وما على الرسول إلا البلاغ المبين، يخبر تعالى عن حالة التخلفين عن الرسول ﷺ في الجهاد من المنافقين، ومن في قلوبهم مرض وضعف إيمان أنهم يقسمون بالله، ﴿لَئِن أَمِرتُهم﴾ فيما يستقبل، أو لئن نصصت عليهم حين خرجت ﴿ليخرجن﴾ والمعنى الأول أولى. قال الله ـراداً عليهـم ــ: ﴿قُلْ لا تقسموا﴾ أي: لا نحتاج إل إقسامكم ولا إلى أعذاركم، فإن الله قد نبأنا من أخباركم، وطاعتكم معروفة، لا تخفى علينا، قد كنا نعرف منكم التثاقل والكسل من غير عذر، فلا وجه لعذركم وقسمكم، إنما يحتاج إلى ذلك، من كان أمره محتملاً، وحاله مشتبهة، فهذا ربما يفيده العذر براءة، وأما أنتم فكلا ولما، وإنما ينتظر بكم ويخاف عليكم حلول بأس الله ونقمته، ولهذا توعدهم بقوله: ﴿إِنَّ اللَّهُ خبير بما تعملون، فيجازيكم عليها أتم الجزاء، هذه حالهم في نفس الأمر، وأما الرسول عليه الصلاة والسلام، فوظيفته أن يأمركم وينهاكم، ولهذا

﴿قل أطيعوا الله وأطيعوا الرسول فيان استشاروا كنان حظ كم وسعادتكم (١) وإن ﴿تولوا فإنما عليه ما حمل من الرسالة ، وقد أداها . ﴿وعليكم ما حملتم و من الطاعة ، وقد بانت حالكم وظهرت ، فبان ضلالكم وغيكم واستحقاقكم العذاب . ﴿وإن تطيعوه تهتدوا ﴾ إلى الصراط المستقيم ،

قولاً وعملاً، فلا سبيل لكم إلى الهداية إلا بطاعته، وبدون ذلك، لا يمكن، بل هو محال.

﴿ وما على الرسول إلا البلاغ المين ﴾ أي: تبليغكم البين الذي لا يُبقي لأخد شكا ولا شبهة ، وقد فعل على المبلغ المبين ، وإنما الذي يجاسبكم ويجازيكم هو الله تعالى ، فالرسول ليس له من الأمر شيء ، وقد قام بوظيفته .

﴿٥٥﴾ ﴿وعد الله الله ين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض كما استخلف الذين من قبلهم وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد خوفهم أمنأ يعبدونني لا يشركون بي شيئاً ومن كفر بمد ذلك فأولئك هم الفاسقون﴾ هذا من أو عاده (١٦) الصادقة، التي شوهد تأويلها ومخبرها، فإنه وَعَدُ من قام بالإيمان والعمل الصالح من هذه الأمة، أن يستخلفهم في الأرض، يكونون هم الخلفاء فيها، المتصرفين في تدبيرها، وأنه يُمكِّن لهم دينهم الذي ارتضى لهم، وهو دين الإسلام، الذي فاق الأديان كلها، ارتضاه لهذه الأمة، لفضلها وشرفها وتعمته عليها، بأن يتمكنوا من إقامته، وإقامة شرائعه الظاهرة والباطنة، في أنفسهم وفي غيرهم، لكون غيرهم من أهل الأديان وسائر الكفار مغلوبين ذليلين، وأنه يبدلهم من بعد خوفهم الذي كان الواحد منهم لا يتمكن من إظهار دينه، وما هو عليه إلا بأذي كِثير من الكفار، وكون جماعة المسلمين قليلين جداً بالنسبة إلى غيرهم، وقد رماهم أهل الأرض عن قوس واحدة، وبغوا لهم الغوائل.

فوعدهم الله هذه الأمور وقت نرول الآية ، وهي لم تشاهد الاستخلاف في الأرض والتمكين فيها ، والتمكين من إقامة الدين الإسلامي ، والأمن الشام ، بحيث يعبدون الله ولا يشركون به شيئاً ، ولا يخافون أحداً إلا الله ، فقام صدر هذه

الأمة، من الإيمان والعمل الصالح بما يفوقون على غيرهم، فمكنهم من البلاد والعباد، وفتحت مشارق الأرض ومغاربها، وحصل الأمن التام والتمكين التام، فهذا من آيات الله العجيبة الباهرة، ولا يزال الأمر إلى قيام الساعة، مهما قاموا بالإيمان والعمل الصالح، فلا بدأن يوجد ما الكفار والمنافقين، ويُديلهم في بعض الأحيان، بسبب إخلال المسلمين بالإيمان والعمل الصالح.

﴿ ومن كفر بعد ذلك ﴾ التمكين والسلطنة التامة لكم، يا معشر المسلمين، ﴿ فَأُولِنُكُ هِمِ الْفَاسِقُونَ ﴾ الندين خرجوا عن طاعة الله، وفسدوا، فلم يصلحوا لصالح، ولم يكن فيهم أهلية للخير، لأن الذي يترك الإيمان في حال عزه وقهره، وعدم وجود الأسباب المانعة منه، يدل على فسادنيته، وخبث طويته، لأنه لا داعى له لترك البدين إلا ذلك. ودلت هذه الآية، أن الله قد مكن من قبلنا، واستخلفهم في الأرض، كما قال موسى لقومه: ﴿ويستخلفكم في الأرض فينظر كيف تعملون، وقال تعالى: ﴿ونريد أن نمن على الذين استضعفوا في الأرض ونجعِلهم أئمة ونجعلهم الوارثين \* ونمكن لهم في الأرض﴾.

₹٥ - ٧٥ ﴿ وأقيموا الصلاة وأتوا الركاة وأطيعوا الرسول لعلكم ترحمون ﴿ لا تحسين الذين كفروا معجزين في الأرض ومأواهم النار الصلاة، بأركانها وشروطها وآدابها، ظاهراً وباطناً، وبإيتاء الزكاة من المعباد، وأعطاهم إياها، بأن يؤتوها الفقراء وغيرهم، ثمن ذكرهم الله المصرف الزكاة، فهذان أكبر الطاعات وأجلهما، جامعتان لحقه وحق خلقه، للإحلاص للمعبود، وللإحسان إلى

العبيد، ثم عطف عليهما الأمر العام، فقال: ﴿وَأَطِيعُوا الرسولِ وَذَلِكُ بِامتِثَالُ أُوامِرِهُ وَاجتنابُ نواهيه ﴿من يطع السرسول فيقد أطاع الله ﴿لملكم ﴿ حين تقومُون بذلك ﴿لملكم ومن رجاها من دون إقامة طريقها، ومن رجاها من دون إقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة، وإطاعة الرسول، فهو مُتمنً كاذب، وقد منته الأماني الكاذبة.

ولا تحسبن الذين كفروا معجزين في الأرض الله فلا يغروك ما مُتعوا به في الحياة الدنيا، فإن الله، وإن أمهلهم فإنه لا يهملهم فنمتعهم قليلاً ثم نضطرهم إلى عذاب غليظ الله .

ولهذا قال هنا: ﴿ومِأُواهِم النار ولبئس المصير﴾ أي: بئس المآل، مآل الكافرين، مآل الشر والحسرة والعقوبة الأبدية.

﴿ ٥٨ ﴾ ﴿ يَا أَيُّ اللَّهُ عِنْ آمِنُوا ليستأذنكم الذين ملكت أيمانكم والذين لم يبلغوا الحلم منكم ثلاث مرات من قبل صلاة الفجر وحين تضعون ثيابكم من الظهيرة ومن بعد صلاة العشاء ثلاث عورات لكم ليس عليكم ولأعليهم جناح بعدهن طوافون عليكم بعضكم على بعض كذلك يبين الله لكم الآيات والله عليم حكيم أمر المؤمنين أن يستأذنهم مماليكهم، والذين لم يبلغوا الحلم منهم أقد ذكر الله حكمته وأنه ثلاث عورات للمستأذن عليهم، وقت نومهم بالليل بعد العشاء، وعند انتباههم قبل صلاة الفجر، فهذا \_ في الغالب \_ أن النائم يستعمل للنوم في الليل ثوباً غير ثوبه المعتاد، وأما نوم النهار، فلمَّا كان في الغالب قليلاً، قد ينام فيه العبد بثيابه المعتادة، قيده بقوله: ﴿وحين تضمون ثيابكم من الظهيرة ﴾ أي . للقائلة، وسط النهار.

ففي ثلاثة هذه الأحوال، يكون الماليك والأولاد الصغار كغيرهم، لا يُمَكَّنون من الدخول إلا بإذن، وأما

<sup>(</sup>١) كذا في النسختين، ولعل الصواب: وعوده.

ما عدا هذه الأحوال الثلاثة فقال: 

إليس عليكم ولا عليهم جناح 
بعدهن أي: ليسوا كغيرهم، فإنهم 
يعتاج إليهم دائماً، فيشق الاستئذان 
منهم في كل وقت، ولهذا قال: 
إطوافون عليكم بعضكم على بعض 
أي: يترددون عليكم في قضاء 
أشغالكم وحوائجكم.

﴿كذلك ببين الله لكم الآيات ﴾ بياناً مقروناً بحكمته ، ليتأكد ويتقوى ويعرف به رحمة شارعه وحكمته ، لولهذا قال: ﴿والله عليم حكيم ﴾ له العلم المحيط بالواجبات والمستحيلات والمكنات ، والحكمة التي وضعت كل شيء موضعه ، فأعطى كل خلوق خلقه اللائق به ، وأعطى كل حكم شرعي حكمه اللائق به ، ومنه هذه الأحكام التي بينها وبين مآخذها وحسنها .

ووه و فراذا بلغ الأطفال منكم الحلم وهو إنزال المني يقظة أو مناماً، وفليستأذنوا كما استأذن الذين من قبلهم أي: في سائر الأوقات، والذين من قبلهم، هم الذين آمنوا لا تدخلوا بيوتاً غير بيوتكم حتى تستأنسوا الآية.

﴿كذلك ببين الله لكم الآيات﴾ ويوضحها، ويفصل أحكامها ﴿والله عليم حكيم﴾.

ومنها: الأمر بحفظ العورات، والاحتياط لذلك من كل وجه، وأن

المحل والمكان، الذي مظنة لرؤية عورة الإنسان فيه، أنه منهيّ عن الاعتسال فيه والاستنجاء، ونحو ذلك.

ومنها: جواز كشف العورة لحاجة، كالحاجة عند النوم، وعند البول والغائط، ونحو ذلك.

ومنها: أن المسلمين كانوا معتادين للقيلولة وسط النهار، كما اعتادوا نوم الليل، لأن الله خاطبهم ببيان حالهم الموجودة.

ومنها: أن الصغير الذي دون البلوغ، لا يجوز أن يُمكن من رؤية العورة، ولا يجوز أن تُرى عورته، لأن الله لم يأمر باستثنائهم، إلا عن أمر ما يجوز.

ومنها: أن المملوك أيضاً، لا يجوز أن يرى عورة سيده، كما أن سيده لا يجوز أن يرى عورته، كما ذكرنا في الصغير.

ومنها: أنه ينبغي للواعظ والمعلم ونحوهم، ممن يتكلم في مسائل العلم الشرعي، أن يقرن بالحكم، بيان مأخذه ووجهه، ولا يلقيه مجرداً عن الدليل والتعليل، لأن الله لل بين الحكم المذكور علله بقوله: ﴿ ثلاث عورات لكم﴾.

ومنها: أن الصغير والعبد، خاطبان، كما أن وليهما نخاطب لقوله: (ليس عليكم ولاعليهم جناح بعدهن).

ومنها: أن ريق الصبي طاهر، ولو كان بعد نجاسة، كالقيء، لقوله تعالى: ﴿طواقون عليكم﴾ مع قول النبي على حين سئل عن الهرة: ﴿إنها ليست بنجس، إنها من الطوافين عليكم والطوافات».

ومنها: جواز استخدام الإنسان مَنْ تحت يـده، مـن الأطـفـال عـلي وجـه

إُ أَقُلَ آلِيلِهُ وَاللَّهُ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولُّ فَإِن تَوْلُوا فَإِنَّا عَلَيْهِ مَاحُيِّلَ وَعَلَىٰ كُمُ مِنَا مُعِلَّتُ فَي أَن تُولِيعُونَ تَهْ مَدُوْ أَوْمَا عَلَىٰ لَرْسُولِ إِلَّا ٱلْتَلَغُ ٱلْمُدِيثِ ۞ وَعَدَالَقَهُ ٱلَّذِينَ ءَامَتُواْمِنكُمْ وَعَيِلُوا ٱلصَّلِلِحَتِ لِيُسْتَخَلِّفَنَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كُمَا ٱسْتَخَلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيْمَكِ نَنَّ لَهُمُمْ دِينَهُ مُوٱلَّذِي ٱلْقَصَىٰ لَمُمَّ وَلِّنَا يَدَلْنَهُ مِنْ بَعً بِخَوْفِهِ مِرَ أَمْنَأْ يَغَبُ دُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيِّعًا ۚ وَمَنكَ فَرَيَعُدَ ذَالِكَ فَأَوْلَيْكَ هُءُ ٱلْفَالِيهِ قُونَ ۞ وَأَقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ الزُّكُوٰةَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ لُرَّحُونَ ۞ لاَ تَحْسَكَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مُعْجِزِينَ فِي ٱلأَرْضِ وَمَأْوَنَهُمُ ٱلنَّارُّ وَلِينْ مَالَمْضِيرُ ۞ يَتَأَيُّهُا ٱلَٰذِينَ ءَامَنُواْ لِيسَّنَفُونَكُمُ ۗ ٱلِّذِينَ مَلَكَتَ أَيْمَنَكُورُ وَالَّذِينَ لَرَجَلُغُوا ٱتَحَلَّرُ مِنكُوثَكَ مَثَاتَّ مِن قَبْلِ صَلَاقِ ٱلْفَجْرِ وَحِينَ تَصَعَوْنَ ثِينَا بَكُرِينَ ٱلظَّهِيرَ وَوَمِنَ لَمْ بَقَدِ صَلَوْةِ ٱلْمِيْتَ أَوْ ثَلَكُ عَوْرَتِ لِّكُمُّ لِيْسَ عَلَيْكُمْ ﴿ وَلَاعَلَيْهِ رَجْنَاحٌ بَعَدَهُنَّ طَوَّافُونَ عَلَيْكُمْ بَعْضَكُو عَلَابَعْضِ ا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُ مُ الْآيَاتُ وَاللَّهُ عَلِيدٌ حَكِيدٌ ۞ RAMADO TOVERNESS

ومنها: أن الحكم المذكور المصل، إنما هو لما دون البلوغ، فأما ما بعد البلوغ، فليس إلا الاستئذان

ومنها: أن البلوغ يحصل بالإنزال، فكل حكم شرعي رتب على البلوغ، حصل بالإنزال، وهذا مجمع عليه، وإنما الخلاف، هل يحصل البلوغ بالسن، أو الإنبات للعانة، والله أعلم.

لا يرجون نكاحاً فليس عليهن جناح لا يرجون نكاحاً فليس عليهن جناح أن يضعن ثيابهن غير متبرجات بزينة وأن يستمففن خير لهن والله سميع عليم والقواعد من النساء أي: اللاي قعدن عن الاستمتاع والشهوة ﴿اللاتِ لا يرجون نكاحاً ﴾ أي: لا يطمعن في النكاح، ولا يُطمع فيهن، وذلك لكونها عجوزاً لا تُشتهى، أو دميمة الخلقة لا تَشْتَهي ولا تُشْتَهي أي: حرج أليس عليهن جناح ﴾ أي: حرج وإثم ﴿أن يضعن ثيابهن ﴾ أي: الثياب وإثم ﴿أن يضعن ثيابهن ﴾ أي: الثياب الظاهرة، كالجمار ونحوه، الذي الظاهرة، كالجمار ونحوه، الذي بخمرهن على جيوبهن ﴾ . فهؤلاء،

وَإِذَا بَلَغَ ٱلْأَطْفَلُ مِنكُءُ ٱلْخُلُمُ فَلْتَسْتَثْذِفُوا كُمَا أَسْتَغَذَنَّ ٱلَّذِيرَ مِن قَبْلِهِمُّ كُذَّالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ مَا يَكَيُّهُ وَٱللَّهُ عَلِيهُ حَكِيمٌ ٥ وَٱلْقَوَعِهُ مُعِنَ النِّسَآءِ ٱلَّتِي لَايْرَجُونَ ينكاحًا فَلَيْسَ عَلَيْهِ ﴾ جُنَاحُ أَن يَصَعَ لِيَابَهُ كَغَيْرً مُسَكِّرِيحَكَةِ بِزِينَةُ وَأَن يَسَتَعْفِفْ خَيْرُكُمُّنَ ۚ وَٱلْقَاسَحِيعُ عَلِيدٌ ۞ لَٰتِنَ عَلَالْأَغْمَاحَكَةٌ وَلَاعَكَى ٱلْأَغْرَجَ حَنَجٌ وَلَاعَلَ ٱلْمَرِيضِ حَنَجٌ وَلَاعَلَ الْفُسِكُمْ أَن تَأْكُلُواْ مِنْ يُوتِكُمْ أَوْيُوتِ ءَابَآلِكُمْ أَوْيُثُوتِ أُمَّهَا يُنِكُمْ أَوْبُوْنِ إِخْوَانِكُمْ أَوْبُيُونِ أَخُوَاتِكُمْ أَوْبُوْنِ أَعْكَمِكُمْ أَوْبُوْنِ عَمَّلَيْكُمْ أَوْبُيُونِ أَخْوَالِكُمْ أَوْيُوْنِ خَالَانِكُمْ أَوْمَامَلَكُمْ مَّوْمَامَلَكُمْ مَّفَالِحَهُ أَوْصَدِيقِكُمْ لِيَسَ عَلَيْكُمْ مُحْنَاحُ أَنْ سَأَكُ لُواْ جَيِعًا أَوْأَشَا مَأْتَأْفَ إِذَا دَخَ لَتُم يُتُويتَ افْسَ لِمُواْعَلَىٰ أَنفُسِكُمْ قِيَّةً مِّنْ عِندِ اللَّهِ مُبَازَكُهُ طَيِّبَةً كَذَٰلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ ٱلْآئِلَتِ لَمَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ۞

يجوز لهن أن يكشفن وجوههن لأمن المحذور منها وعليها، ولماكان نَفْيُ الحرج عنهن في وضع الثياب، ربما توهم منه جواز استعمالها لكل شيء، دفع مذا الاحتراز بقوله: ﴿غير متبرجات بزينة ﴾ أي: غير مظهرات للناس زينة، من تجمل بثياب ظاهرة، وتستر وجهها، ومن ضرب الأرض برجلها، ليعلم ما تخفي من زينتها، لأن محرد الزينة على الأنثى، ولو مع تسترها، ولوكانت لا تشتهي يفتن فيها، ويوقع الناظر إليها في الحرج ﴿وأن يستعففن خير لهن ﴾. والاستعفاف: طلب العفة، بفعل الأسباب القتضية لذلك، من تزوج وتَرْكِ لما يُحَسَى منه الفتنة ، ﴿والله سميع الأصوات (عليم) بالنيات والمقاصد، فلْيَحْذُرْنَ من كل قول وقصد فاسد، ويعلمن أن الله . يجازي على ذلك .

﴿٢١﴾ ﴿ليس على الأعمى حرج ولا على الأعرج حرج ولا على المريض حرج ولا على أنفسكم أن تأكلوا من بيوتكم أو بيوت آبائكم أو بيوت أمهاتكم أو بيوت إخوانكم أو بيوت

أخواتكم أو بيوت أعمامكم أو بيوت عماتكم أو بيوت أخوالكم أو بيوت أخوالكم أو بيوت صديقكم ليس عليكم جناح أن تأكلوا جيماً أو أشتاتاً فإذا دخلتم بيوتاً فسلموا على أنفسكم تحية من عند الله مباركة طيبة كذلك يبين الله لكم الآيات لعلكم تعقلون في يبر تعالى عن مِتَهِ على عباده، وأنه لم يجعل عليهم في الدين من حرج بل يسره غاية التيسير، فقال:

﴿ليس على الأعمى حرج ولا على الأعرج حرج ولا على المريض حرج) أي: ليس على هؤلاء جناح، في ترك الأمور الواجبة، التي تتوقف على واحد منها، وذلك كالجهاد ونحوه، مما يتوقف على بصر للأعمى، أو سلامة للأعرج، أو صحة للمريض، ولهذا المعنى العام الذي ذكرناه، أطلق الكلام في ذلك، ولم يقيد، كما قيد قوله: ﴿ولا على أنفسكم ﴾ أي: حرج ﴿أن تاكلوا من بيوتكم أي: بيوت أولادكم، وهذا موافق للحديث الشابت: «أنت ومالك لأبيك»، والحديث الآخر: «إن أطيب ما أكلتم من كسبكم، وإن أولادكم مين كسبكم»، وليس المراد من قوله: ﴿منْ بيوتكم اليت الإنسان نفسه، فإن هذا من باب تحصيل الحاصل، الذي ينزه عنه كلام الله، ولأنه نفي الحرج عما يظن أو يتوهم فيه الإثم من هؤلاء المذكورين، وأما بيت الإنسان نفسه فليس فيه أدنى توهم.

﴿أُو بيوت آبائكم أُو بيوت أمهاتكم، أُو بيوت إخوانكم، أُو بيوت أحمامكم، أُو بيوت أحمامكم، أُو بيوت عماتكم، أو بيوت أخوالكم، أو بيوت خالاتكم ﴿ وهؤلاء معروفون، ﴿أُو ما ملكتم مفاتحه ﴾ أي: البيوت التي أنتم متصرفون فيها بوكالة، أو ولاية ونحو ذلك، وأما تفسيرها

بالمملوك، فليس بوجيه، لوجهين:

أحدهما: أن المملوك لا يقال فيه «ملكت مفاتحه»، بل يقال: «ما ملكتموه» أو «ما ملكت أيمانكم» لأنهم مالكون له جملة، لا لفاتحه فقط.

والثاني: أن بيوت الماليك، غير خارجة عن بيت الإنسان نفسه، لأن المملوك وما ملكه لسيده، فلا وجه لنفى الحرج عنه.

وهذا الحرج المنفي عن الأكل (١)، من هذه البيوت كل ذلك، إذا كان بدون إذن، والحكمة فيه معلومة من السياق، فإن هؤلاء المسمن (٢)، قد جرت العادة والعرف، بالمساعة في الأكل منها، لأجل القرابة القريبة، أو التصرف التام، أو الصداقة، فلو قُدر في أحد من هؤلاء عدم المساعة والشتح في الأكل المذكور، لم يجز الأكل، ولم يرتفع الحرج، نظراً للحكمة والمعنى.

وقوله: ﴿ليس عليكم جناح أن تأكلوا جمعاً أو أشتاتاً ﴾ فكل ذلك جائز، أكل أهل البيت الواحد جمعاً، أو أكل كل واحد منهم وحده، وهذا نفيّ للحرج، لا نَفيّ للفضيلة وإلا فالأفضل الاجتماع على الطعام.

وفإذا دخلتم بيوتاً في نكرة في سياق الشرط، يشمل بيت الإنسان وبيت غيره، سواء كان في البيت ساكن أم انفذا دخلها الإنسان وفسلموا على أنفسكم في أي: فليسلم بعضكم على واحد، من تواددهم، وتراحمهم، وتناطفهم، فالسلام مشروع لدخول سائر البيوت، من غير فرق بين بيت وبيت، والاستئذان تقدم أن فيه تفصيلاً في أحكامه، ثم مدح هذا السلام فيال: وقال: وقية من عند الله مباركة

 <sup>(</sup>١) في ب من.

<sup>(</sup>٢) مراد الشيخ ـ رحمه الله ـ فإن بيوت هؤلاء المسمين؛ كما يبدو ـ والله أعلم ـ.

طيبة أي: سلامكم بقولكم:

«السلام عليكم ورحمة الله وبركاته» أو

«السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين»

إذ تدخلون البيوت، ﴿تحية من

وجعلها تحيتكم، ﴿مباركة﴾ لاشتمالها
على السلامة من النقص، وحصول
الرحمة والبركة والنماء والزيادة،
﴿طيبة للنها من الكلم الطيب
المحبوب عند الله، الذي فيه طيب
نفس للمحيا، ومحبة وجلب مودة.

لا بين لنا هذه الأحكام الجليلة قال: ﴿ كذلك يبين الله لكم الآيات ﴾ الدالات على أحكامه الشرعية وحكمها، ﴿ لعلكم تعقلون ﴾ عنه فتفهمونها، وتعقلونها بقلوبكم، ولتكونوا من أهل العقول والألباب على وجهها، يزيد به العقل، وينمو به اللب، لكون معانيها أجل المعانى، وأدابها أجل الآداب، ولأن الجزاء من العمل، فكما استعمل عقله لعقل عن ربه، وللتفكر في آياته التي دعاه إليها، زاده من ذلك.

وفي هذه الآيات دليل على قاعدة عامة كلية وهي: «أن العرف والعادة خصص للألفاظ، كتخصيص اللفظ للفظ». فإن الأصل، أن الإنسان عنوع من تناول طعام غيره، مع أن الله أباح الككل من بيوت هؤلاء، للعرف والعادة، فكل مسألة تتوقف على الإذن من مالك الشيء، إذا علم إذنه بالقول أو العرف، جاز الإقدام عليه.

وفيها دليل على أن الأب يجوز له أن يأخذ ويتملك من مال ولده ما لا يضره، لأن الله سمى بيته بيتاً للإنبان.

وفيها دليل على أن المتصرف في بيت الإنسان، كزوجته، وأخته ونحوهما، يجوز لهما الأكل عادة، وإطعام السائل

وفيها دليل، على جواز المشاركة في الطعام، سواء أكلوا مجتمعين، أو

متفرقين، ولو أفضى ذلك إلى أن يأكل بعضهم أكثر من بعض.

﴿ ٦٢ ــ ٦٤﴾ ﴿إنما المؤمنون الذين أمنوا بالله ورسوله وإدا كانوا معه على أمر جامع لم يذهبوا حتى يستأذنوه إنّ الذين يستأذنونك أولئك الذين يؤمنون بالله ورسوله فإذا استأذنوك لبعض شأنهم فأذن لمن شئت منهم واستغفر لهم الله إنَّ الله غيفور رحيم \* لا تجملوا دعاء الرسول بينكم كدعاء بعضكم بعضا قديعلم الله الذين يتسللون منكم لواذأ فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذاب أليم \* ألا إنَّ لله ما في السماوات والأرض قد يعلم ما أنتم عليه ويوم يرجعون إليه فينبئهم بمأ عملوا والله بكل شيء عليم﴾ هذا إرشاد من الله لعباده المؤمنين، أنهم إذا كانوا مع الرسول ﷺ على أمر جامع، أي: من ضرورته أو من مصلحته، أن يكونوا فيه جميعاً، كالجهاد، والمشاورة، ونحو ذلك من الأمور التي يشترك فيها المؤمنون، فإن المصلحة تقتضى اجتماعهم عليه وعدم تفرقهم، فالمؤمن بالله ورسوله حقاً، لا يذهب لأمر من الأمور، لا يرجع لأهله، ولا يذهب لبعض الحوائج التي يشذ بها عنهم، إلا بإذن من الرسول أو نائبه من بعده، فجعل موجب الإيمان، عدم الذهاب إلا بإذن، ومدحهم على فعلهم هذا وأدبهم مع رسوله وولي الامر مثهم، فَقَالَ: ﴿ وَإِنَّ الذَّيْنِ يَسْتَأَذُّنُونُكُ أُولَئُكُ الذين يؤمنون بالله ورسوله ﴾ ولكن هل يأذن لهم أم لا؟ ذكر لإذنه لهم شرطين:

أحــدهمــا: أن يـكــون لــشــأن مــن شؤونهم، وشغل من أشغالهم، فأما من يستأذن من غير عذر، فلا يؤذن له.

والثاني: أن يشاء الإذن له فتقتضيه المصلحة، من دون مضرة بالآذن، قال:

﴿فَإِذَا استأذنوك لبعض شأنهم فأذن لمن شئت منهم﴾ فإذا كان له عذر واستأذن، فإن كان في قعوده وعدم

م المنافرة المنافرة

ذهابه مصلحة برأيه، أو شجاعته، ونحو ذلك، لم يأذن له، ومع هذا إذا استأذن، وأذن له بشرطيه، أمر الله رسوله أن يستغفر له، لما عسى أن يكون مقصراً في الاستئذان، ولهذا قال: ﴿واستغفر لهم الله إن الله غفور رحيم﴾ يغفر لهم الذنوب ويرحهم، بأن جوز لهم الاستئذان مع العذر.

﴿لا تجعلوا دعاء الرسول بينكم كدعاء بعضكم بعضاً أي: لا تجعلوا دعاء الرسول إياكم ودعائكم للرسول كدعاء بعضكم بعضاً، فإذا دعاكم فأجيبوه وجوباً، حتى إنه تجب إجابة الرسول ﷺ في حال الصلاة، وليس أحد إذا قال قولاً يجب على الأمة قبول قوله والعمل به، إلا الرسول، لعصمته، وكوننا خاطبين باتباعه، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اسْتَجَيِّبُوا لِلَّهُ وللرسول إذا دعاكم لما يحييكم، وكذلك لا تجعلوا دعاءكم للرسول كدعاء بعضكم بعضاً، فلإ تقولوا: «يا محمد» عند ندائكم، أو «يا محمد بن عبد الله » كما يقول ذلك بعضكم لبعض، بل من شرفه وفضله وتميزه ﷺ عن غيره، أن يقال: يا رسول الله، يا نَبِّي الله.

﴿قد يعلم الله الذين يتسللون منكم لواذاً لل مدح المؤمنين بالله ورسوله، الذين إذا كانوا معه على أمر جامع لم يذهبوا حتى يستأذنوه، توعد من لم

وَالْخَدُوانِ وَهُ وَهِ مَالِمُهُ لَا يَعْلَقُونَ شَيْعًا وَحُرِيَّا لَقُونَ الْمِهُ لَا يَعْلَقُونَ الْمَيْعًا وَلَا يَعْلَمُونَ وَالْمُوانِ وَقَالَ الْمِينَ كَدُّوانِ وَالْمَيْعُ اللَّهِ وَمَنْ وَالْمُعْلِقُ وَالْمُعْلِقُ وَالْمُعْلِقُ وَالْمُعْلِقُ وَالْمُعْلِقُ وَالْمُعْلِقُ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَالْمُعْلِقُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمُلِّلِي اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمُعْلِلِي اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ ا

TORREST TORREST

色数 医特别较是 to

يفعل ذلك وذهب من غير استئذان، فهو وإن خفي عليكم بذهابه على وجه خفي، وهو المراد بقوله: ﴿ يسلوذون وقت سللهم والطلاقهم بشيء يحجبهم عن العيون، فالله يعلمهم، وسيجازهم على ذلك أتم الجزاء، ولهذا توعدهم أمره أي: يذهبون إلى بعض شؤونهم عن أمر الله ورسوله، فكيف بمن لم يذهب إلى شأن من شؤونه؟!! وإنما يزك أمر الله من دون شغل له.

﴿أَن تصيبهم فتنه ﴾ أي: شرك وشر ﴿أو يصيبهم عذاب أليم ﴾.

والا إن لله ما في السماوات والأرض ملكا وعبيداً، يتصرف فيهم بحكمه القدري، وحكمه الشرعي. وقد يعلم ما أنتم عليه أي: قد أحاط علمه بما أنتم عليه، من خير وشر، وعلم جميع أعمالكم، أحصاها علمه، وجرى بها قلمه، وكتبتها عليكم الحفظة الكرام الكاتبون.

﴿ ويوم يرجعون إليه ﴾ في يوم القيامة ﴿ في يوم القيامة ﴿ فينبئهم بما عملوا ﴾ يجبرهم بجميع أعمالهم، دقيقها وجليلها، إخباراً مطابقاً لما وقع منهم، ويستشهد عليهم أعضاءهم، فلا يعدمون منه فضلاً أو عدلاً.

ولما قيد علمه بأعمالهم، ذكر العموم بعد الخصوص، فقال: ﴿والله بكل شيء عليم﴾

## تفسير سورة الفرقان وهي مكية عند الجمهور

﴿١ - ٢﴾ ﴿ بسب الله السرحسن الرحيم تبارك الذي نزَّل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيراً \* الذي له ملك السماوات والأرض ولم يتخذ ولدأ ولم يكن له شريك في الملك وخلق كل شيءِ فقدِّره تقديراً ﴾ هذا بيان لعظمته الكَّاملة، وتفرده [بالوحدانية](١) من كل وجه، وكثرة خيراته وإحسانه، فقال: ﴿تِبَارِكُ﴾ أي: تعاظم، وكملت أوصافه، وكثرت خيراته، الذي من أعظم خيراته ونعمة، أن نزل هذا القرآن الفارق بين الحلال والحرام، والهدى والضلال، وأهل السعادة من أهل الشقاوة، ﴿على عبده عمد ﷺ الذي كمل مراتب العبودية، وفاق جميع المرسلين، ﴿ليكون﴾ ذلك الإسزال للفرقان على عبده ﴿للعالمِن تَذْيِرا﴾ ينذرهم بأس اله ونقمه، ويبين لهم مواقع رضا الله من سخطه، حتى إن من قبل نذارته وعمل بها، كان من الناجين في الدنيا والاخرة، الذين حصلت لهم السعادة الأبدية، والملك السرمدي، فهل فوق هذه النعمة وهذا الفضل والإحسان شيء؟ فتبارك الذي هذا من بعض إحسانه وبركاته.

والذي له ملك السماوات والأرض أي: له التصرف فيها والأرض أي: له التصرف فيها له، مذعنون لعظمته، خاضعون لم مذعنون لعظمته، خاضعون ليخذ ولداً ولم يكن له شريك في شريك، وهو المالك، وغيره مملوك، وهو المالك، وغيره مملوك، المغني بذاته من جميع الوجوه، والمخلوقون مفتقرون إليه، فقراً ذاتياً

من جميع الوجوة؟!!

وكيف يكون له شريك في اللك، ونواصي العباد كلهم بيديه، فلا يتحركون أو يسكنون، ولا يتصرفون إلا بإذنه، فتعالى الله عن ذلك علواً كبيراً، فلم يقدره حق قدره من قال فيه دلك، ولهذا قال: ﴿وَخَلَقَ كُلُّ شَيَّءُ﴾ شمل العالم العلوي، والعالم السفلي، من حيواناته، ونباتاته، وجماداته، ﴿ فَقَدُّره تَقَدِيراً ﴾ أي: أعطى كل مخلوق منها ما يليق به، ويناسبه من الخلق، وما تقتضيه حكمته من ذلك، بحيث صار كل محلوق لا يتصور العقل الصحيح أن يكون بخلاف شكله وصورته المشاهدة، بل كل جزء وعضو من المخلوق الواحد، لا يناسبه غير محله الذي هو فيه. قال تعالى: ﴿سبح اسم ربك الأعلى \* الذي خلق فسوي \* والذي قدر فهدي، وقال تعالى: ﴿ ربنا الذي أعطى كل شيء خلقه شم هدي، ولما بين كيماله وعظمته، وكثرة إحسانه، كان ذلك مقتضيا لأن يكون وحده الحبوب المألوه المعظم، المفيرد بالإخلاص وحده، لا شريك له ناسب أن يذكر بطلان عبادة ما سواه، فقال :

وس فواتخلوا من دونه آلهة لا يخلقون شيئاً وهم يخلقون ولا يملكون لأنفسهم ضراً ولا نفعاً ولا يملكون موتاً ولا حياة ولا نشوراً في

أي: من أعجب العجائب، وأدل الدليل على سفههم، ونقص عقولهم، بل أدل على ظلمهم وجراءتهم على ربهم، أن اتخذوا آلهة بهذه الصفة، في كمال العجز، أنها لا تقدر على خلق شيء، بل هم مخلوقون، بل بعضهم مما عملته أيديهم. ﴿ولا يملكون لأنفسهم ضراً ولا نفعاً ﴾ أي: لا قاليلاً ولا كثيراً، لأنه نكرة في سياق النفي.

ولا يملكون موتاً ولا حياة ولا نشوراً أي: بعثاً بعد الموت، فأعظم أحكام العقل بطلان إلهيتها، وفسادها وفساد عقل من اتخذها ألهة وشركاء

للخالق لسائر المخلوقات، من غير مشارك له في ذلك، الذي بيديه النفع والضر، والعطاء والمنع، الذي يجيى ويميت، ويبعث من في القبور، ويجمعهم ليوم النشور، وقد جعل لهم دارين، دار الشقاء والخزي والنكال، لمن اتجِذ معه آلهة أخرى، ودار الفوز والسعادة والنعيم المقيم، لمن اتحذه وحده معبوداً.

ولما قرر بالدليل القاطع الواضح صحة التوحيد وبطلان ضده، قرر صحة الرسالة، وبطلان قول من عارضها واعترضها، فقال:

﴿٤ \_ ٦ ﴾ ﴿وقال الذين كفروا إن هذا إلا إفك افتراه وأعانه عليه قوم آخرون فقد جاؤوا ظلماً وزوراً \* وقالوا أساطير الأولين اكتتبها فهي تملي عليه بكرة وأصيلا \* قل أنزله الذي يعلم البيرّ في السماوات والأرض إنّه كان غفوراً رحيماً ﴿ .

أى: وقال الكافرون بالله، الذي أوجب لهم كفرهم، أن قالوا في القرآن والرسول: إن هذا القرآن كذب، كذبه محمد، وإفك افتراه على الله، وأعانه على ذلك قوم آخرون.

فرد الله عليهم ذلك، بأن هذا مكابرة منهم، وإقدام على الظلم والزور، الذي لا يمكن أن يدخل عقل أحد، وهم أشد الناس معرفة بحالة الرسول عليه، وكمال صدقه، وأمانته، وبره التام، وأنه لا يمكنه، لا حوولا سائر الخلق أن يأتوا بهذا القرآن، الذي هو أجل الكلام وأعلاه، وأنه لم يجتمع بأحد يعينه على ذلك، فقد جاؤوا بهذا القول ظلماً وزوراً.

ومن جملة أقاويلهم فيه، أن قالوا: هذا الذي جاء به محمد ﴿أساطير الأولين اكتتبها ﴾ أي: هذا قصص الأولين وأساطيرهم، التي تتلقاها الأفواه، وينقلها كل أحد، استنسخها محمد ﴿فهي تملي عليه بكرة وأصيلا﴾ وهذا القول منهم فيه عدة عظائم:

منها: رميهم الرسول الذي هو أبر الناس وأصدقهم بالكذب، والحرأة العظيمة .

ومنها: إخبارهم عن هذا القرآن ـ الذي هو أصدق الكلام وأعظمه وأجله \_بأنه كذب وافتراء.

ومنها: أن في ضمن ذلك، أنهم قادرون أن يأتوا بمثله، وأن يضاهي المخلوق الناقص من كل وجه، للخالق الكامل من كل وجه، بصفة من صفاته، وهي الكلام.

ومنها: أن الرسول قد علمت حالته، وهم أشد الناس علماً بها، أنه لا يكتب، ولا يجتمع بمن يكتب له، وهم قد زعموا ذلك.

فلذلك رد عليهم ذلك بقوله: ﴿قُلْ أنزله الذي يعلم السر في السماوات والأرض﴾ أي: أنزله من أحاط علمه بما في السماوات وما في الأرض، من الغيب والشهادة، والجهر والسر، كقوله: ﴿وإنه لتنزيل رب العالمين \* نزل به الروح الأمين \* على قلك لتكون من المنذرين،

ووجه إقامة الحجة عليهم، أن الذي أنزله، هو المحيط علمه بكل شيء، فيستحيل ويمتنع أن يقول مخلوق ويتقول عليه هذا القرآن، ويقول: هو من عند الله، وما هو من عنده، ويستحل دماء من خالفه وأموالهم، ويزعم أن الله قال له ذلك، والله يعلم كل شيء، ومع ذلك فهو يؤيده وينصره على أعدائه، ويمكنه من رقابهم وبلادهم، فلا يمكن أحداً أن ينكر هذا القرآن، إلا بعد إنكار عِلم الله، وهذا لا تقول به طائفة من بني آدم، سوي الفلاسفة الدهرية.

وأيضاً، فإن ذكر علمه تعالى العام، ينبههم ويحضهم على تدبر القرآن، وأنهم لو تدبروا، لرأوا فيه من علمه وأحكامه، ما يدل دلالة قاطعة على أنه لا يكون إلا من عالم الغيب والشهادة، ومع إنكارهم للتوحيد والزسالة من لطف الله بهم، أنه لم يَدَعْهُم وظلمهم، بل دعاهم إلى التوبة والإنابة إله، ووعدهم بالمعفرة والرحمة، إن هم تابوا ورجعوا، فقال: ﴿إِنَّهُ كَانَ عَفُوراً ﴾ أي: وصفه المعفرة، لأهل الحرائم والذنوب، إذا فعلوا أسباب المغفرة،

10 ENERGY 10 إِنَا رَأَتُهُ مِن مَّكَانِ بَعِيدِ سَعِعُوا لَمَا تَغَيُّظُا وَزَفِيرًا ۞ وَإِذَآ ٱلۡقُواۡ مِنْهَا مَكَانَا صَيۡقَا مُقَرِّنِينَ دَعَوْلُهُمَا لِكَ ثُبُورًا ٩ لَانَدْعُوا الْيُوَةُ تُبُورًا وَحِدَا وَادْعُوا ثُبُورًا كَثِيرًا ۞ قُلُّ أَذَٰ لِكَ خَيْرًا لَمُ جَنَّتُ أَنْخُلُدِ اللِّي وُعِدَ ٱلْمُنَقُوبُ كَانَتُ لَمُهُوْجَزَلَةُ وَمَصِيرًا۞ لَمُتَّمِفِيهَا مَا يَشَكَأَةُ ونَ خَلِدِينً كَانَ عَلَىٰ رَفِيكَ وَعْدًا مَّنتُولًا ۞ وَيَوْعَ يَعَثُ رُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ فَيَعَقُولُ ءَأَسَٰدٌ أَضَلَلْتُمُ عِبَادِي هَوْلِآءَ أَمَّهُ مُصَلِّواً السَّبِيلَ۞ قَالُوا شَيْحَنَكَ مَا كَانَ يَنْبَنِي لَنَآ أَنْ تُتَغِيدُ مِن دُونِكَ مِنْ أَوْلِيٓ آءَ وَلَكِن مَّتَعْتَدُهُمْ وَءَابَآءَ هُرَحَقَّ لَمُوا ٱلدِّكْرَوَجِكَانُواْ قَوْمُنَا بُورًا ۞ | فَقَدَّكَذَبُوكُم يَمَاتَ قُولُونَ فَمَاتَشَ يَطِيعُونَ صَرَفًا وَلَانَضَرَّ وَمَن يَظَّارِ فِي كُمِّ نُذِفَّ عُذَابَ كَيْرِيرًا ا ۞ وَمَآ أَرْسَـٰلْنَا قَبْلَكَ مِنَ ٱلْمُرْسَىٰلِينَ إِلَّا إِنَّهُمَّةٍ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَوْنَ الطَّعَارَ وَيَشُونِ فِي ٱلْأَمْوَاقُّ وَجَعَلْنَا بَعْضَكُرُ لِبَعْضِ فِنْنَةً أَنْصَيرُ ورَبُّ وَكَاكَ رَبُّكَ بَصِيرًا ۞ ACTION IN ROCKED

وهي الرجوع عن معاصيه والتوبة منها. ﴿رحيماً ﴾ هم، حيث لم يعاجلهم بالعقوبة، وقد فعلوا مقتضاها، وحيث قبل توبتهم بعد المعاصي، وحيث محاما سلف من سيئاتهم، وحيث قبل حسناتهم، وحيث أعاد الراجع إليه بعد شروده، والمقبل عليه بعد إعراضه، إلى حالة المطيعين المنيين إليه.

﴿٧ - ١٤﴾ ﴿وقالوا ما لِهذا الرسول بأكل الطعام ويمشى في الأسواق لولا أنزل إليه ملك فيكون معه نديراً \* أو يلقى إليه كنز أو تكون له جنة يأكل منها وقال الظالمون إن تتبعون إلا رجلاً مسحوراً \* انظر كيف ضربوا لك الأمثال فضلوا فلا يستطيعون سبيلا \* تبارك الذي إن شاء جعل لك خيراً من ذلك جنات تجري من تحتها الأنهار ويجعل لك قصوراً \* بل كذبوا بالساعة وأعتدنا لن كذب بالساعة سعيراً \* إذا رأتهم من مكان بعيد سمعوا لها تغيظاً وزفيراً \* وإذا ألقوا منها مكانأ ضيقا مقرنين دعوا هنالك ثبوراً \* لا تدعوا اليوم ثبوراً واحداً وادعوا ثبوراً كثيراً الهذا من مقالة المكذبين للرسول، التي قد حوا بها في رسالته، وهو أنهم اعترضوا بأنه: هلا كان مَلَكاً أو مَلِكاً، أو يساعده مَلَك، فقالوا: ﴿ما لهذا الرسول﴾ أي: ما لِهذا الذي ادعى الرسالة؟ تهكماً منهم

وَقَالَ الّذِن لَا يَحْوَى لِفَاءَنا لُولا أَوْلَ عَلَيْنَ الْلَهِ عَلَيْهِ الْفَلِيمِ الْفَاعِيدِ الْمَعْفِيلِ الْمُعْفِيلِ الْمَعْفِيلِ الْمَعْفِيلِ الْمَعْفِيلِ الْمَعْفِيلِ الْمُعْفِيلِ الْم

SECTION SECTION

واستهزاء. ﴿ يَأْكُلُ الطَّعَامِ ﴾ وهذا من خصائص البشر، فهلا كان مَلَكا لا يأكل الطعام، ولا يحتاج إلى ما يحتاج إليه البشر، ﴿ ويمشي في الأسواق﴾ للبيع والشراء، وهذا \_ يزعمهم \_ لا يليق بمن يكون رسولاً، مع أن الله قال: ﴿ وما أرسلنا قبلك من المرسلين إلا إنهم ليأكلون الطعام ويمشون في الأسواق ﴾.

MANAGO TI BARBEA

﴿لُولا أَنْوَلَ إِلَيْهِ مِلْكَ ﴾ أي: هلا أنزل معه ملك يساعده ويعاونه، ﴿فَيكون معه نذيراً ﴾ وبزعمهم أنه غير كاف للرسالة، ولا بطوقه وقدرته القيام بها.

﴿أو بلقى إليه كنز ﴾ أي: مال جموع من غير تعب، ﴿أو تكون له جنة يأكل منها ﴾ فيستغني بذلك عن مشيه في الأسواق لطلب الرزق.

وقال الظالمون حملهم على القول، ظلمهم لا اشتباه منهم، وإن تتبعون إلا رجلاً مسحوراً هذا، وقد علموا كمال عقله، وحسن حديثه، وسلامته من جميع المطاعن. ولما كانت هذه الأقوال منهم، عجيبة جداً، قال تعالى: ﴿انظر كيف ضربوا لك الأمثال﴾ وهي: أنه هلا كان مَلكاً، وزالت عنه خصائص البشر؟ أو معه ملك، لأنه غير قادر على ما قال، أو أزل عليه كنز، أو جعلت له جنة تغنيه عن المشي في الأسواق، أو أنه كان عن المشي في الأسواق، أو أنه كان

مسحوراً.

وجراءة .

﴿فضلوا فلا يستطيعون سبيلا﴾ قالوا أقوالا متناقضة، كلها جهل وضلال وسفه، ليس في شيء منها هداية، بل ولا في شيء منها أدني شبهة تقدح في الرسالة، فبمجرد النظر إليها وتصورها، يجزم العاقل ببطلانها، ويكفيه عن زدها، ولهذا أمر تعالى بالنظر إليها وتدبرها، والنظر: هل توجب التوقف عن الجزم للرسول بالرسالة والصدق؟ ولهذا أخبر أنه قادر على أن يعطيك خيراً كثيراً في الدنيا فقال: ﴿تبارك الذي إن شاء جعل لك خيراً من ذلك﴾ أي: خيراً مما قالوا، ثم فسره بقوله: ﴿جنات تجري من تحتها الأنهار ويجعل لك قصوراً ﴿ مرتفعة مزخرفة، فقدرته ومشيئته، لا تقصر عن ذلك، ولكنه تعالى ــ لما كانت الدنيا عنده في غاية البعد والحقارة \_ أعطى منها أولياءه ورسله، ما اقتضته حكمته منها، واقتراح أعدائهم بأنهم، هلا رزقوا منها رزقاً كثيراً جداً، ظلم

ولما كانت تلك الأقوال التي قالوها معلومة الفساد، أخبر تعالى أنها لم تصدر منهم لطلب الحق، ولا لاتباع البرهان، وإنما صدرت منهم تعنتاً وظلماً، وتكذيباً بالحق، فقالوا ما بقلوبهم من ذلك، ولهذا قال: ﴿بل كذبوا بالساعة ، والكذب المتعنت، الذي ليس له قصد في اتباع الحق، لا سبيل إلى هدايته، ولا حيلة في مجادلته، وإنما له حيلة واحدة، وهي نزول العذاب به، فلهذا قال: ﴿وأعتدنا لمن كذب بالساعة سعيراً ﴾ أي: ناراً عظيمة، قد اشتد سعيرها، وتغيظت على أهلها، واشتد زفيرها. ﴿إِذَا رأتهم من مكان بعيد﴾ أي: قبل وصولهم ووصولها إليهم، ﴿سمعوا لها تغيظاً، عليهم ﴿ورفيراً﴾ تقلق منه الأفئدة، وتتصدع القلوب، ويكاد الواحد منهم يموت خوفا منها وذعراء قد غُضبت عليهم لغُضب خالقها، وقد زاد لهبها لزيادة كفرهم وشرهم.

﴿ وإذا ألقوا منها مكاناً ضيقاً

مقرنين أي: عذابهم، وهم في وسطها، جمع في مكان بين ضيق المكان، وتزاحم السكان، وتقرينهم بالسلاسل والأغلال، فإذا وصلوا لذلك المكان النحس، وحبسوا في أشر حبس ﴿دعوا هنالك ثبوراً ﴾ دعوا على أنفسهم بالثبور والخزي والفضيحة، وعلموا أنهم ظالمون معتدون، قد عدل هذا المنزل، وليس ذلك الدعاء والاستغاثة بنافعة لهم، ولا مغنية من عذاب الله، بل يقال لهم: ﴿لا تدعوا ليوم ثبوراً واحداً وادعوا ثبوراً كثيراً ﴾ أي: لو زاد ما قلتم أضعاف أضعافه ما أفادكم إلا الهم والغم والحزن.

لما بين جنزاء الظالمين، نباسب أن يذكر جزاء المتقين فقال:

﴿ ١٥ - ١٦﴾ ﴿ قبل أذلك خير أم جنة الخلد التي وعد المتقون كانت لهم جزاءً ومصيراً \* لهم فيها ما يشاؤون خالديسن كان على ربك وعداً مسؤولاً ﴾ .

أي: قل لهم - مبيناً لسفاهة رأيهم، واختيارهم الضارعلى النافع -: ﴿ أَذَلُكُ اللّٰهِ وصفت لكم من العذاب ﴿ خير أم جنة الخلد التي وعد المتقون ﴾ التي زادها تقوى الله، فمن قام بالتقوى، فالله قد وعده إياها، ﴿ كَانْتُ لَهُمْ جَزَاء ﴾ على تقواهم ﴿ ومصيراً ﴾ موئلاً يرجعون إليها، ويملدون دائماً أبداً.

ولهم فيها ما يشاؤون أي: يطلبون، وتتعلق بهم أمانيهم ومشيئتهم، من المطاعم، والمشارب اللذيدة، واللابس الفاخرة، والنساء الجميلات، والحيادت المرجحنة، والخواكه التي تسر ناظريها وآكليها، من والأنهار التي تجري في رياض الجنة ويساتينها، حيث شاؤوا يصرفونها، ويفجرونها أنهاراً من ماء غير آسن، وأنهاراً من خر لذة للشاربين، وأنهاراً من عصل مصفى، وروائح طيبة، ومساكن عسل مصفى، وروائح طيبة، ومساكن

مزخرفة، وأصوات شجية، تأخذ من حسنها بالقلوب، ومزاورة الإخوان، والتمتع بلقاء الأحباب، وأعلى من ذلك كله، التمتع بالنظر إلى وجه الرب الرحيم، وسماع كلامه، والحظوة بقربه، والسعادة برضاه، والأمن من سخطه، واستمرار هذا النعيم ودوامه، وزيادته على ممر الأوقات، وتعاقب الإَنات ﴿كَانَ﴾ دخولها والوصول إليها ﴿على ربك وعداً مسؤولاً عسأله إياها، عباده المتقون بلسان حالهم، ولسان مقالهم، فأي: الدارين المذكورتين خير وأولى بالإيثار؟ وأي: العاملين، عمال دار الشقاء، أو عمال دار السعادة، أولى بالفضل والعقل والفخر، يا أولى الألباب؟

لقد وضع الحق، واستنار السبيل، فلم يبق للمفرط عذر في تركه الدليل، فنرجوك يا من قضيت على أقوام بالشعادة، أن تجعلنا من كتبت لهم الحسنى وزيادة، ونستغيث بك اللهم من حالة الأشقياء، ونسألك المعافاة منها.

﴿١٧ ـ ٢٠﴾ ﴿ويوم بحشرهم وما يعبدون من دون الله فيقول أأنتم أضللتم عبادي هؤلاء أم هم ضلوا السبيل \* قالوا سبحانك ما كان ينبغى لنا أن نتخذ من دونك من أولياء ولكن متعتهم وآباءهم حتى نسوا الذكر وكانوا قوماً بوراً \* فقد كذبوكم بما تقولون فما تستطيعون صرفا ولا نصرا ومن يظلم منكم نذقه عذاباً كبيراً \* وما أرسلنا قبلك من الرسلين إلا إنهم ليأكلون الطعام ويمشون في الأسواق وجملنا بعضكم لبعض فتنة أتصبرون وكان ربك بصيراً ﴿ يخبر تعالى عن حالة المشركين وشركائهم يوم القيامة، وتبريهم منهم، وبطلان سعيهم، فقال: ﴿وَوَوَوَمُ يُحَشِّرُهُمَ﴾ أي: المكذبين المشركين ﴿وما يعبدون من دون الله فيقول، الله محاطباً للمعبودين على وجه التقريع لمن عبدهم: ﴿النُّمَمِ أضللتم عبادي هؤلاء أم هم ضلوا

السبيل مل أمرتموهم بعبادتكم، وزينتم لهم ذلك، أم ذلك من تلقاء أنفسهم؟

﴿قَالُوا سِبِحَانِكُ ﴾ نزهوا الله عن شرك المشركين به، وبرؤوا أنفسهم من ذلك، ﴿ماكان بنبغى لنا﴾أي: لا يليق بنا، ولا يحسن منا، أن نتخذ من دونك من أولياء نتولاهم، ونعبدهم وندعوهم، فإذا كنا محتاجين ومفتقرين إلى عبادتك، متبرئين من عبادة غيرك، فكيف نأم أحداً بعبادتنا؟ هذا لا يكون. أو، سبحانك عن ﴿أَن نتخذ من دونك من أولياء ﴾ وهذا كقول المسيح عيسي ابن مريم عليه السلام: ﴿وإذقال الله ياعيسي ابن مريم أأنت قلت للناس اتخذوني وأمي إله ين من دون الله، قيال سبحانك ما يكون لي أن أقول ما ليس لي بحق إن كنت قلته فقد علمته تعلم ما في نفسي ولا أعلم ما في نفسك إنك أنت علام الغيوب \* ما قلت لهم إلا ما أمرتني به أن اعبدوا الله ربي وربكم﴾ الأية .

وقال تعالى: ﴿ويوم نحشرهم جميعاً ثم نقول للملائكة أهؤلاء إياكم كانوا يعبدون ﴿ قالوا سبحانك أنت ولينا من دونهم بل كانوا يعبدون الجن أكثرهم بهم مؤمنون﴾ ﴿وإذا حشر الناس كانوا لهم أعداء وكانوا بعبادتهم كافرين، فلما نزهوا أنفسهم، أن يدعوا لعبادة غير الله، أو يكونوا أضلوهم، ذكروا السبب الموجب لإضلال المشركين فقالوا: ﴿ولكن متعتهم وآباءهم﴾ في لذات الدنيا وشهواتها، ومطالبها النفسية، ﴿حتى نسوا الذكر﴾اشتغالاً في لذات الدنيا، واكباباً على شهواتها، فحافظوا على دنياهم، وضيعوا دينهم ﴿وكانوا قوماً بوراً﴾ أي: بائرين لا خير فيهم، ولا يصلحون لصالح، لا يصلحون إلا للهلاك والبوار، فذكروا المانع من اتباعهم الهدي، وهو التمتع في الدنيا، الذي صرفهم عن الهدي، وعدم المقتضي للهدي، وهو:

أنهم لا خير فيهم، فإذا عدم المقتضي، ووجد المانع، فيلا تبشياء من شرو وهلاك، إلا وجدته فيهم، فلما تبرؤوا منهم، قال الله توبيخاً وتقريعاً للعابدين (۱): ﴿فقد كذبوكم بما تقولون﴾ إنهم أمروكم بعبادتهم، ورضوا فعلكم، وأنهم شفعاء لكم عند وصاروا من أكبر أعدائكم، فحق عليكم العذاب، ﴿فما تستطيعون عليكم العذاب عنكم بفعلكم، أو معدزكم، وعدم ناصركم. هذا حكم الضالين المقلدين الجاهلين، كما الضالين المقلدين الجاهلين، كما المضالين المقلدين الجاهلين، كما المضالين المقلدين الجاهلين، كما رأيت، أسوا حكم، وأشر مصير،

وأما المعاند منهم، الذي عرف الحق وصدف عنه، فقال في حقه: ﴿ومن يظلم منكم ﴿بترك الحق ظلماً وعناداً ﴿نذقه عذاباً كبيراً ﴾ لا يقادر قدره، ولا يبلغ أمره.

ثم قال تعالى جواباً لقول المكذبين: 

هما لهذا الرسول يأكل الطعام ويمشي الأسواق فوما أرسلنا قبلك من المرسلين إلا إنهم ليأكلون الطعام ويمشون في الأسواق فما جعلناهم جسداً لا يأكلون البطعام، وما جعلناهم ملائكة، فلك فيهم أسوة. جعلناهم ملائكة، فلك فيهم أسوة. من الله تعالى، كما قال: هوجعلنا بعضكم لبعض فتنة اللمرسول فتنة للمرسل إليهم، واختبار للمطيعين من العاصين "، والرسل فتناهم بدعوة الخاتى، والغني فتنة للفقير، والفقير الفقير في هذه الدار، دار الفتن والابتلاء والاختبار.

والقصد من تبلك الفتنة وأتصبرون فتقومون بما هو وظيفتكم اللازمة الراتبة، فيثيبكم مولاكم (۱۲)، أم لا تصبرون فتستحقون المعاقبة؟

وكان ربك يصيراً للعلم أحوالكم، ويصطفي من يعلمه يصلح

<sup>(</sup>١) في ب: للمعاندين.

لرسالته، ويختصه بتفصيله، ويعلم أعمالكم فيجازيكم عليها، إن خيراً فخير، وإن شراً فشر

(۲۷ – ۲۷) ﴿ وقال الدين الله يرجون لقاءنا لولا أنزل علينا الملائكة أو نرى رينا لقد استكبروا في النسم وعنوا عنوا كبيراً \* يوم يرون الملائكة لا بشرى يومئذ للمجرمين ما عملوا من عمل فجلعناه هباء منثوراً ﴾ أي: قال المكذبون للرسول، المكذبون بوعد الله ووعيده، الذين ليس في قلوبهم خوف الوعيد، ولا رجاء لقاء الخالق.

ولولا أنزل علينا الملائكة أو نرى ربنا أي أي: هلا نزلت الملائكة، تشهد لك بالرسالة، وتؤيدك عليها، أو تزل رسلاً مستقلين، أو نرى ربنا فيكلمنا، ويقول: هذا رسولي فاتبعوه؟ وهذا معارضة للرسول بما ليس يمعارض، بل بالتكبر والعلو والعنو.

ولقد استكبروا في أنفسهم كحيث اقترحوا هذا الاقتراح، وتجرؤوا هذه الجرأة، فمن أنتم ينا فقراء، وينا مساكين، حتى تطلبوا رؤية الله، وتزعموا أن الرسالة متوقف ثبوتها على ذلك؟ وأي : كبر أعظم من هذا؟.

وعتوا عتوا كبيراً في: قسوا وصلبوا عن الحق قساوة عظيمة، فقلوبهم أشد من الأحجار، وأصلب من الحديد، لا تلين للحق، ولا تصغي للناصحين، فلذلك لم ينجع فيهم وعظ ولا تذكير، ولا اتبعوا الحق حين جاءهم النذير، بل قابلوا أصدق الخلق وأنصحهم، وآيات الله البينات، وأنصحهم، وآيات الله البينات، بالإعراض والتكذيب والمعارضة، فأي: عتو أكبر من هذا العتو؟!! ولذلك، بطلت أعمالهم واضمحلت، وخسروا أشد الخسران، وحرموا غاية الحرمان.

﴿يوم يرون الملائكة ﴾ التي اقترحوا نزولها ﴿لا بشرى يومئة للمجرمين ﴾ وذلك أنهم لا يرونها، مع استمرارهم على جرمهم وعنادهم، إلا لعقوبتهم، وحلول البأس بهم، فأول ذلك عند

الموت، إذا تنزلت عليهم الملائكة، قال الله تعالى: ﴿ولو ترى إذ الظالمون فى عمرات الموت والملائكة باسطو أيديهم أخرجوا أنفسكم اليوم تجزون عذاب الهون بما كنتم تقولون على الله غير الحق وكنتم عن آياته تستكبرون﴾. ثم في القبر، حين يأتيهم منكر ونكير، فيسألهم عن ربهم ونبيهم ودينهم، فلا يجيبون جوابا ينجيهم، فيحلون بهم النقمة، وتزول عنهم هم الرحمة، ثم يوم القيامة، حين تسوقهم الملائكة إلى النار، ثم يسلمونهم لخزنة جهنم، الذين يتولون عذابهم، ويباشرون عقامه، فهذا الذي اقترحوه، وهذا الذي طلبوه، إن استمروا على إجرامهم لا بد أن يروه ويلقوه، وحينئذ يتعوذون من الملائكة، ويقرون، ولكن لا مفر

﴿ ويقولون حجراً محجوراً ﴾ ﴿ يا معشر الجن والإنس إن استطعتم أن تنفذوا من أقطار السماوات والأرض فانفذوا لا تنفذون إلا بسلطان ﴾ .

﴿وقدمنا إلى ما عملوا من عمل ﴾
أي: أعمالهم التي رجوا أن تكون خيراً
وتعبوا فيها، ﴿فجعلناه هباء منثوراً ﴾
أي: باطلاً مضمحلاً، قد خسروه
وحرموا أجره، وعوقبوا عليه، وذلك
لفقده الإيمان، وصدوره عن
مكذب لله ورسله، فالعمل الذي
يقبله الله، ما صدر عن المؤمن
المخلص، المصدق للرسل، المتبع لهم

ولا عن المنطقة المنطقة المنطقة المستقراً وأحسن مقيلاً أي: في ذلك البوم الهاتل، كثير البلابل وأصحاب الجنة الذين آمنوا بالله، وعملوا صالحاً، واتقوا رجم وخير مستقراً من أهل النار وأحسن مقيلاً أي: مستقرهم في الجنة، وراحتهم التي هي القيلولة، هو المستقر النافع، والراحة التامة، لاشتمال ذلك على تمام النعيم، الذي لا يشوبه كدر، بخلاف أصحاب النار، فإن جهنم ساءت مستقراً ومقيلاً وهذا من باب استعمال أفعل التفضيل، فيما ليس في الطرف الآخر

منه شيء، لأنه لا خير في مقيل أهل النار ومستقرهم، كقوله: ﴿الله خير أما يشركون﴾

﴿ ٢٥ \_ ٢٩ ﴾ ﴿ ويوم تشقق السماء بالغمام ونزل الملائكة تنزيلا \* الملك يومئذ الحق للرحن وكان يوماعلي الكافرين عسيراً \* ويوم يعض الظالم على يديه يقول يا لينني اتخذت مع الرسول سبيلاً \* يا ويلتي ليتني لم أتخذُ فلاناً خليلاً \* لقد أضلني عن الذكر بعد إذ جاءن وكان الشيطان للإنسان خذولاً يخبر تعالى عن عظمة يوم القيامة، وما فيه من الشدة والكروب، ومزعجات القلوب فقال: ﴿ويوم تشقق السماء بالغمام، وذلك الغمام الذي يسزل الله فيه، ينزل من فوق السماوات، فتنفطر له السماوات وتشقق، وتشزل الملائكة كل سماء فيقفون صفاً صفاً، إما صفاً واحداً محيطاً بالخلائق، وإماكل سماء، يكونون صفأ، ثم السماء التي تليها صفاً، وهكذا..

القصد أن الملائكة على كثرتهم وقوتهم \_ ينزلون عيطين بالخلق، مدعنين لأمر ربهم، لا يتكلم منهم أحد الا بإذن من الله، فما ظنك بالآدمي الضعيف، خصوصاً الذي بارز مالكه بالعظائم، وأقدم على مساخطه، ثم قدم عليه بذنوب وخطايا لم يتب منها، في حكم فيه الملك الحق بالحكم الذي لا يجور، ولا يظلم مثقال ذرة، ولهذا قال: ﴿وكان يوماً على الكافرين عسيراً للمعويته الشديدة، وتعسر أموره عليه، بخلاف المؤمن، فإنه يسير عليه، بخلاف المؤمن، فإنه يسير عليه، خفيف الحمل.

﴿يوم نحشر المتقين إلى الرحمن وفداً \* ونسوق المجرمين إلى جهنم ورداً .

وقوله: ﴿الملك يومئل﴾ أي: يوم القيامة ﴿الحق للرحمن﴾ لا يبقى لأحد من المخلوقين، مُلكٌ ولا صورة مُلكِ، كما كانوا في الدنيا، بل قد تساوت الملوك ورعاياهم، والأحرار والعبيد، والأشراف وغيرهم، ومما يرتاح له القلب، وتطمئن به النفس، وينشرح له

الصدر، أن أضاف الملك في يوم القيامة لاسمه ﴿الرحمن﴾ الذي وسعت رحمته كل شيء، وعمت كل حي، وملأت الكائنات، وعمرت بها الدنيا والآخرة، وتم بها كل ناقص، وزال بها كل نقص، وغلبت الأسماء الدالة عليه الأسماء الدالة على الغضب، وسبقت رحمته غضبه وغلبته، فلها السبق والغلبة، وخلق هذا الآدمي الضعيف وشرَّفه وكرَّمه، ليتم عليه نعمته، وليتغمده برحمته، وقد حضروا في موقف الذل والخضوع والاستكانة بين يديه، ينتظرون ما يحكم فيهم، وما يجري عليهم، وهو أرحم بهم من أنفسهم ووالديهم، فما ظنك بما يعاملهم به، ولا يملك على الله إلا هالك، ولا يخرج من رحمته إلا من غلبت عليه الشقارة، وحقت عليه كلمة العذاب.

﴿ ويوم يعض الظالم ﴾ بشرك وكفره، وتكذيبه للرسل ﴿على يديه﴾ تأسفاً، وتحسراً، وحزناً، وأسفاً. ﴿يقول يا ليتني اتخذت مع الرسول سبيلاً أي: طريقاً بالإيمان به، وتصديقه واتباعه

﴿ يَا وَيُلْتَى لَيْنَنِي لَمْ أَنْخَذَ فَلَانًا ﴾ وهو الشيطان الإنسي أو الجني، ﴿خليلاً﴾ أي: حبيباً مصافياً، عاديت أنصح الناس لي، وأبرهم بي، وأرفقهم بي، وواليت أعدى عدولي، الذي لم تفدني ولايته، إلا الشقاء والخسار والخزي والبوار . ﴿لقد أضلني عن الذكر بعد إذ جاءي، حيث زين له ما هو عليه من الضلال، بخدعه وتسويله. ﴿وكان الشيطان للإنسان خذولاً پزين له الباطل، ويقبح له الحق، ويعده الأماني، ثم يتخلُّ عنه، ويتبرأ منه، كما قال لجميع أتباعه، حين قضي الأمر، وفرغ الله من حساب الخلق، ﴿ وقال الشيطان لمَّا قضى الأمر إن الله وعدكم وعدالحق ووعدتكم فأخلفتكم وما كان لي عليكم من سلطان إلا أن دعوتكم فاستحبتم لي فلا تلوموني ولوموا أنفسكم ما أنا بمصرخكم وما وأحسن تفسيراً ﴾ هذا من جملة

أشركتمونِ من قبل﴾ الآية. فلينظر العبد لنفسه وقت الإمكان، وليَتدارك الممكن قبل أن لا يمكن، وليُوال مَن ولايته فيها سعادته، ويعادي من تنفعه عداوته، وتضره صداقته. والله الموفق.

﴿٣١ ــ ٣١﴾ ﴿وقسال السرمسول يا رب إن قومى اتخذوا هذا القرآن مهجوراً \* وكذلك جعلنا لكل نبئ عدوا من المجرمين وكفي بربك هادياً ونصيراً ﴿ وقال الرسول ﴾ منادياً لربه، وشاكياً عليه إعراض قومه عما جاء به، ومتأسفاً على ذلك منهم: ﴿يا رب إن قومي الذين أرسلتني لهدايتهم وتبليغهم، ﴿اتخذوا هذا القرآن مهجوراً ﴿ أَي: قد أعرضوا عنه، وهجروه، وتركوه، مع أن الواجب عليهم الأنقياد لحكمه، والإقبال على أحكامه، والمشي خلفه، قال الله مسلياً لرسوله، ومخبراً، أن هؤلاء الخلق لهم سلف صنعوا كصنيعهم، فقال: ﴿وكذلك جعلنا لكل نبي عدواً من المجرمين، أي: من الذين لا يصلحون للخير، ولا يزكون عليه، يعارضونهم ويردون عليهم، ويجادلونهم بالباطل.

. من بعض فوائد ذلك، أن يعلو الحق على الباطل، وأن يتبين الحق، ويتضح اتضاحاً عظيماً، لأن معارضة الباطل للحق، مما تزيده وضوحاً وبياناً وكمال استدلال، وأن يتبين ما يفعل الله بأهل الحق من الكرامة، وبأهل الباطل من العقوبة، فلا تحزن عليهم، ولا تذهب نفسك عليهم حسرات، ﴿وكفي بربك هادياً﴾ يهديك، فيحصل لك المطلوب، ومصالح دينك ودنياك. ﴿ وَمُصِيراً ﴾ ينصرك على أعدائك، ويدفع عنك كل مكروه، في أمر الدين والدنيا، فاكْتَفِ به، وتوكل عليه.

﴿٣٣ ـ ٣٣﴾ ﴿وقال الذين كفروا لولا نزل عليه القرآن جملة واحدة كذلك لنثبت به فؤادك ورتلناه ترتيلاً \* ولا يأتونك بمثل إلا جتناك بالحق أنتم بمصرخي إن كفرت بما مقترحات الكفار، الذي توحيه إليهم

ال وَلَا يَأْفُونَكَ بِمَثَلِ إِلَّا حِنْنَكَ بِٱلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَقْسِيرًا ۞ اللِّينَ يُعْتَرُونَ عَلَى وَجُوهِ عِدْ إِلَى جَهَدَّ أُوْلَيْهِ فَ رَأَوْلَيْهِ فَ مُثَرِّ السَّكَانَا وَأَصَلُّ سَكِيلًا ۞ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْحِيدَابَ وَجَعَلْنَا مَعَهُ وَلَمَاهُ هَارُونَ وَزِيرًا ﴿ فَقُلْنَا أَذْهَبَّا إِلَى ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَنَّهُوْلِمَا لِيَتِنَا فَدَمَّرَنَّهُمْ تَدْمِيرًا ۞ وَفَــُومَ نُوجٍ لَّنَاكَ ذَبُّوا ٱلرُّسُلَ أَغْرَفْنَكُمْ وَجَعَلْنَكُمْ لِلنَّاسِ ءَالِيَّةً وَأَعْتَدُنَا لِلظَّالِمِينَ عَلَابًا أَلِيكًا ۞ وَعَـَادًا وَثَكُمُودًا وَأَصْعَكَ ٱلرَّيْنِ وَقُرُونًا بَيْنِ ذَالِكَ كَيْبِرًا ﴿ وَكُلَّا مَنَ إِنَالَهُ ٱلأَمْثَلُ وَكُلُ تَبَرُنَاتَنْهِ بِرَا ۞ وَلَقَدُ أَتَوْعَلَى ٱلْفَرْيَةِ ٱلَّتِي أَمْطِيَّ مَطَرَ السَّوَّةِ أَفَلَتَ يَحْفُونُواْ يَرَوْفَهَا اً بَلْكَ انْوَا لَا يَتَوْجُونَ لَشُولًا ۞ وَإِذَا رَأَوْكَ إِن إِلَّهُ مِنْ يَقِيدُ وَلَكَ إِلَّاهُمُ زُوا أَهَاذَا الَّذِي بَعَتَ اللَّهُ رَسُولًا ۞ إِن كَادَ لِيُضِلُّنَاعَنْ ءَالِهَيِّنَا لَوْلًا أَنْ صَبَّرُهَا عَلَيْهَا وَسَوْفَ يَعْلَمُونَ عِينَ يَرَوْنَ أَلْعَذَابَ مَنْ أَضَلُّ سَبِيلًا ۞ أَنَايْتَ الله عَنِ النَّخَذَ إِلَهَهُ هُوَلِهُ أَفَأَتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴿ AND AND THE SOURCE OF THE SOUR

**建筑 医原则证 0 经时间** 

أنفسهم، فقالوا: ﴿لُولا نُزِّلُ عِلْيهِ **القرآن جملة واحدة ﴾** أي: كما أنزلت الكتب قبله، وأي: محذور من نزوله على هذا الوجه؟ بل نزوله على هذا الوجه أكمل وأحسن، ولهذا قال: ﴿كذلك﴾ أنزلناه متفرقاً ﴿لنثيت به فؤادك لأنه كلما نزل عليه شيء من القرآن، ازداد طمأنينة وثباتاً، وخصوصاً عند ورود أسباب القلق، فإن نزول القرآن عند حدوثه، يكون له موقع عظیم، وتثبیت کثیر، أبلغ مما لو كان نازلا قبل ذلك، ثم تذكره عند حلول سببه .

﴿ورتلناه ترتيلاً﴾ أي: مهلناه، ودرجناك فيه تدريجاً. وهذا كله يدل على اعتناء الله بكتابه القرآن، وبرسوله محمد ﷺ ، حيث جعل إنزال كتابه جاريا على أحوال الرسول ومصالحه الدينية، ولهذا قال: ﴿ولا يأتونك بمثل﴾ يعارضون به الحق، ويدفعون به رسالتك، ﴿إِلَّا جِئْنَاكَ بِالْحِقِّ وأحسن تفسيراً﴾ أي: أنزلنا عليك قرآناً جامعاً للحق في معانيه، والوضوح والبيان التام في ألفاظه، فمعانيه كلها حق وصدق، لا يشوبها باطل ولا شبهة بوجه من الوجوه، وألفاظه وحدوده للأشياء أوضح ألفاظاً، وأحسن تفسيراً، مبين للمعاني بياناً كاملاً.

وفي هذه الآية، دليل على أنه ينبغي للمتكلم في العلم، من عدث،

أَمْ يَحْسَبُ أَنَّ أَكْثَرُكُمْ يَسْمَعُونَ أَوْمَعْقِلُونَ ۚ إِنْ هُمْ إِلَّاكَ ٱلْأَنْفَالِّدِ بَلَهُمْ أَضَلُّ سَبِيلًا ۞ أَلَوْ تَرَالُا رَبِّكَ كَفْ مَدَّالظِلِّ وَلَوْشَاءَ لَجَعَلَهُ سَاكِنَا أُرَّجَعَلْنَا الشِّمْسَ عَلَيْهِ دَلِيلًا ۞ ثُرَّ قَيْضَنْكُ إِلَيْنَا قَيْضًا يَسِيرًا ۞ وَهُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْيُلَ لِبَاسًا وَالْتَوْعُ مُسُبَاذًا وَجَعَلَ النَّهَا وَنَشُوذً ۞وَهُوَالَّذِيَ أَرْسَلَ الرِّيكَ بَشَرَّايَيْنَ يَدَى رَحْمَيَّهُ وَأَزَلْنَا مِنَ ٱلمَتَكَمَّاءِ مَآءَ طَهُورًا ﴿ لِيُحْتَى بِهِ بَلْدَةً مَّيْتَ ا وَنُشِقِبُهُ، مِمَّا خَلَقْنَآ أَنْعَكُمَا وَأَنَّاسِيَّ كَيْبِيرًا ۞ وَلَقَدْ صَرَّفَتُهُ بَيْنَهُمْ لِيَذِّكَرُواْ قَأَيْنَ أَكْثَرُ النَّاسِ إِلَّاكُ فُورًا ۞ وَلَوْشِنْنَا لَتَعَمَّنَا فِي كُلِ قَرْبَةٍ نَّذِيرًا ۞ فَلَا تُطِعِ ٱلْكَفْرِينَ وَيَحْهِدُهُمُ بِهِيجِهَادًا كَيْرِي ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي مَرَجَ ٱلَّهِ يَنْ هَلَا عَذَّبُ فُرَاتٌ وَهَلَذَا مِلْحُ أَجَاجٌ وَجَعَلَ يَيْنَهُ عَا بَرْزَخَا وَجِعَرًا مَّعْجُورًا ۞ وَهُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ مِنَ ٱلْمَآءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُ فِسَبًا وَصِهَا لَّهُ وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيدًا ۞ وَيَعَبْ وُونَ مِن دُونِ أَلَهُ مَالَاينَفَعُهُمْ وَلَا يَضْرُهُمُّ وَكَانَ ٱلْكَافِرْعَلَىٰ رَبِّهِ عَلَيْهِمِ اللهِ

ومعلم، وواعظ، أن يقتدي بربه في تدبيره حال رسوله، كذلك العالم، يدبر أمر الخلق فكلما حدث موجب، أو حصل موسم، أتى بما يناسب ذلك من الآيات القرآنية، والأحاديث النبوية، والمواعظ الموافقة لذلك.

AND THE STREET

وفيه رد على التكلفين، من الجهمية ونحوهم، بمن يسرى أن كثيراً من نصوص القرآن محمولة على غير ظاهرها، ولها معان غير ما يفهم منها، فإذاً \_على قولهم \_لا يكون القرآن أحسن تفسيراً من غيره، وإنما التفسير الأحسن على زعمهم تفسيرهم الذي حرفوا له المعاني تحريفاً .

﴿٣٤﴾ ﴿اللَّذِيسِن يحسسرون على وجوههم إلى جهنم أولئك شر مكانأ وأضل سبيلاً خبر تعالى عن حال المشركين الذين كذبوا رسوله، وسوء ماكهم، وأنهم ﴿ يحسرون على وجوههم﴾ أشنع مرأى، وأفظع منظر، تسحبهم ملائكة العذاب ويجرونهم ﴿إِلَى جَهِنُم﴾ الجامعة لكل عذاب يتخذونك إلا هزواً أهذا الذي بعث الله وعقوبة . ﴿ أُولِئِكُ ﴾ الذين بهذه الحالة رسولاً \* إن كاد ليضلنا عن آلهتنا لولا ﴿شر مكانِياً﴾ بمن آمن بالله وصدق أن صبرنا عليها وسوف يعلمون حين رسله،﴿وأَصْلُ سَبِيلاً﴾ وهذا من باب يرون العذاب من أضل سبيلاً \* أرأيت استعمال أفعل التفضيل، فيما ليس في من اتخذ إلهه هواه أفأنت تكون عليه الطرف الآخر منه شيء، فإن المؤمنين وكيلاً \* أم تحسب أن أكثرهم يسمعون حسن مكانهم ومستقرهم، واهتدوا في أو يعقلون إن هم إلا كالأنعام بل هم

الدنيا إلى الصراط الستقيم، وفي الأخرة إلى الوصول إلى جنات النعيم.

﴿٣٥ ـ ٤٠) ﴿ولقد آتينا موسى الكتاب وجعلنا معه أخاه هارون وزيراً \* فقلنا اذهبا إلى القوم الذين كذبوا بآياتنا فدمرناهم تدميرا \* وقوم نوح لما كذبوا الرسل أغرقناهم وجعلناهم للناس آية وأعتدنا للظالين عذابا أليما \* وعاداً وثمود وأصحاب الرَّس وقروناً بين ذلك كثيراً \* وكلا ضربنا له الأمثال وكلا تبرنا تتبيراً \* ولقد أتوا على القرية التي أمطرت مطر السوء أفلم يكونوا يرونها بل كانوا لا يرجون تشوراً اشار تعالى إلى هذه القصص، وقد بسطها في آيات أخر، لِيُحذُر الخاطبين من استمرارهم على تكذيب رسولهم، فيصيبهم ما أصاب هؤلاء الأمم الذين قريباً منهم، ويعرفون قصصهم بما استفاض وأشتهر عنهم.

ومنهم من يرون آثارهم عياناً، كِقوم صالح في الحِجْر، وكالقرية التي أمُطِرتُ مطر السَّوْءَ، بحجارة من سجيل، يمرون عليهم مصبحين، وبالليل في أسفارهم، فإن أولئك الأمم ليسوا شرأ منهم، ورسلهم ليسوا خيراً من رسول هؤلاء ﴿أَكْفَارِكُمْ خَيْرِ من أولئكم أم لكم براءة في الزبر﴾ ولكن الذي منع هؤلاء من الإيمان \_ مع ما شاهدوا من الآيات \_ أنهم كانوا لا يرجون بعثاً ولا نشوراً، فلا يرجون لقاء رجم، ولا يخشون نكاله، فلذلك استمروا على عنادهم، وإلا فقد جاءهم من الأيات، ما لا يبقى معه شك ولا شبهة، ولا إشكال، ولا ارتياب. 🗓 ﴿ ٤١ ــ ٤٤ ﴾ ﴿ وإذا رأوك إن

أضل سبيلاً ﴾ أي: وإذا رآك يا محمد، هـؤلاء المكـذبـون لـك، المعـانـدون لأيات [الله](١)، المستكبرون في الأرض، استهزؤوا بك واحتقروك، وقىالـوا ـعـلى وجـه الاحـتـقـار والاستصغار ... ﴿ أَهَذَا الذِّي بِعِثُ اللَّهُ رسولاً أي: غير مناسب ولا لائق، أن يبعث الله هذا الرجل، وهذا من شدة ظلمهم وعنادهم، وقلبهم الحقائق، فإن كلامهم هذا يفهم أن الرسول \_حاشاه \_في غاية الخسة والحقارة، وأنه لو كانت الرسالة لغيره، لكان أنسب .

﴿وقالوا لولا نزل هذا القرآن على رجل من القريتين عطيم، فهذا الكلام، لا يصدر إلا من أجهل الناس وأضلهم، أو من أعظمهم عناداً، وهو متجاهل، قصده ترويج ما معه من الباطل بالقدح بالحق وبمن جاء به، وإلا فمن تدبر أحوال محمد بن عبد الله على ، وجده رجل العالم وهمامهم، ومقدمهم في العقل، والعلم، واللب، والرزانة، ومكارم الأخلاق، ومحاسن الشيم، والعفة، والشجاعة، والكرم، وكل خُلِق فاضل، وأن المحتقر له، والشانيء له، قد جمّع من السفه والجهل، والضلال، والتناقض، والظلم، والعدوان، ما لا يجمعه غيره، وحسبه جهلاً وضلالا، أن يقدح سذا الرسول العظيم، والهمام الكريم.

والقصد من قدحهم فيه واستهزائهم به، تصلَّبهُم على باطلهم، وغروراً لضعفاء العقول(٢)، ولهذا قالوا. ﴿إِن كاد﴾ هذا الرجل﴿ليضلنا عن آلهتنا﴾ بأن يجعل الآلهة إلها واحداً ﴿ لَو لا أَن صبرناعلها لأضلنا وعموا قبحهم الله \_أن الضلال هو التوحيد، وأن الهدي ما هم عليه من الشرك، فلهذا تواصوا بالصبر عليه ووانطلق الملأ منهيم أن امشوا واصبروا على آلهتكم﴾ .

وهنا قالوا: ﴿ لُولا أَنْ صِبِرِنَا

<sup>(</sup>١) زيادة منى يقتضيها السياق.

عليها، والصبر يحمد في المواضع كلها، إلا في هذا الموضع، فإنه صبر على أسباب الغضب، وعلى الاستكتار من حطب جهنم. وأما المؤمنون، فهم كما قال الله عنهم: ﴿وتواصوا بالحق وتواصوا بالصبر﴾ ولما كان هذا حكماً منهم، بأنهم المهتدون والرسول ضال، وقد تقرر أنهم لا حيلة فيهم، توعدهم بالعذاب، وأخبر أنهم في ذلك الوقت ﴿حين يرون العذاب﴾ يعلمون علماً حقيقياً ﴿من ﴿ هُو ﴿أَصْلُ سبيلا ﴾ ﴿ويوم يعض الظالم على يديه يقول يا ليتني اتخذت مع الرسول سبيلاً ﴾

وهل فوق ضلال من جعل إلهه معبوده [هواه](١)، فما هويه فعله، فلهذا قال: ﴿أُرأيت مِن أَتَخَذَ إِلَهِهُ هواه﴾ ألا تعجب من حاله، وتنظر ما هو فيه من الضلال؟ وهو يحكم لنفسه بالمنازل الرفيعة؟

﴿أَفَأَنْتُ تَكُونَ عَلَيْهِ وَكَيْلًا ﴾ أي: لست عليه بمسيطر مسلط، بل إنما أنت منذر، وقد قمت بوظيفتك، وحسابه على الله.

ثم سجل تعالى على ضلالهم البليغ، بأن سلمهم العقول والأسماع، وشبههم في ضلالهم بالأنعام السائمة، التي لا تسمع إلا دعاء ونداء، صم بكم عمي فهم لا يعقلون، بل هم أضل من الأنعام، لأن الأنعام يهديها راعيها فتهتدي، وتعرف طريق هلاكها فتجتنبه، وهي أيضاً أسلم عاقبة من هؤلاء، فتبين بهذا، أن الرامي للرسول بالضلال أحق بهذا الوصف، وأن كل حيوان بهيم فهو أهدي منه.

﴿ 2 ـ ٤٦ ﴾ ﴿ أَلْمُ تَسَرُ إِنَّى رَبِسَكَ كيف مد الظل ولو شاء لجمله ساكناً ثم جعلنا الشمس عليه دليلا \* ثم قبضناه إلينا قبضاً يسيراً ﴾ أي: ألم تشاهد ببصرك وبصيرتك، كمال قدرة ربك، وسعة رحمته، أنه مدَّ على العباد الظل، وذلك قبل طلوع الشمس ﴿ثم جعلنا الشمس عليه ﴾ أي: على الظل

﴿دليلا﴾ فلولا وجود الشمس، لما عرف الظل، فإن الضد يعرف بضده. ﴿ثم قبضناه إلينا قبضاً يسيراً ﴾ فكلما ارتفعت الشمس، تقلص الظل شيئاً فشيئاً، حتى يذهب بالكلية، فتوالي الظل والشمس على الخلق، الذي يشاهدونه عياناً، وما يترتب على ذلك من اختلاف الليل والنهار وتعاقبهما، وتعاقب الفصول، وحصول المصالح الكثيرة بسبب ذلك من أدل دليل علَّى كمال قدرة الله وعظمته، وكمال رحمته وعنايته بعباده، وأنه وحده المعبود المحمود، المحبوب المعظم، ذو الجلال والإكرام.

﴿٤٧﴾ ﴿وهو الذي جعل لكم الليل لباسا والنوم سباتا وجعل النهار نشوراً أي: من رحمته بكم ولطفه، أن جعل الليل لكم بمنزلة اللباس الذي يغشاكم، حتى تستقروا فيه، وتمدؤوا بالنوم، وتسبت حركاتكم، أي: تنقطع عند النوم، فلولا الليل، لما سكن العباد، ولا استمروا في تصرفهم، فضرهم ذلك غاية الضرر، ولو استمر أيضاً الظلام، لتعطلت عليهم معايشهم ومصالحهم، ولكنه جعل النهار نشوراً ينتشرون فيه، لتجاراتهم وأسقارهم وأعمالهم، فيقوم يعبد وحده، ولا يشرك معه غيره؟ بذلك ما يقوم من المصالح.

> ﴿ ٤٨ ـ ٠ ٥ ﴾ ﴿ وهو الذي أرسل الرياح بشرا بين يدي رحمته وأنزلنا من ميتأ ونسقيه مما خلقنا أنعاما وأناسي كثيراً \* ولقد صرفناه بينهم ليذكروا فأبى أكثر النّاس إلا كفوراً ﴾ أي: هو وحده الذي رحم عباده، وأدرُّ عليهم رزقه، بأن أرسل الرياح مبشرات بين يدي رحمته، وهو: المطر، فثاربها السحاب وتألف، وصار كسفاً، وألقحته، وأدرته بإذن آمرها والمتصرف فيها، ليقع استبشار العباد بالمطر قبل نزوله، وليستعدوا له قبل أن يفاجئهم دفعة واحدة.

ا وَمَا أَرْسَلَنَكَ إِلَّا مُبَيْضًا وَبَذِيدًا ۞ قُلْ مَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ إِلَّا مَن شَاءَ أَن يَتَّخِذَ إِلَى رَبِيدِ سَبِيلًا ۞ وَقَوْيَكُلُّ الله عَلَى ٱلْمَعِيَّ ٱلَّذِي لَا يَتُوتُ وَسَيَتِح بِحَدَدِيْدٍ وَكُفَّ بِدِمِيذُ نُونِ عِبَادِهِ خَيِدًا ۞ ٱلْمَنِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا و يَنتَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّا مِرْزُ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشُ ٱلرِّحَلَ فَسَكَلْ بِدِ خَيِيزًا ۞ وَإِذَا قِيلَ لَمُ مُؤَانَّعِهُ وَاللِّحْزِينَ قَالُوا وَمَا ٱلزَّعْلَ ثُو ٱنْسَجُدُلِا تَأْمُرُهَا وَزَادَهُمْ نَفُوزًا ۞ ﴿ نَبَارَكَ ٱلَّذِيجَعَلَ فِ ٱلسَّكَاَّةِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فِهَاسِ رَجَا وَقَصَرًا مُّنِيرًا ۞ وَهُوٓٱلَّذِي جَعَلَ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَخِلْفَ لَهُ لِلْمَنَّ أَرَادَأَن يَذَّكَّرَ ا أَوْ أَرَادَ شُكُورًا ۞ وَعِبَادُ ٱلزَّمْمَنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَاهِلُونَ قَالُواْ سَكَلَنَا ۞ هِ وَالَّذِنَ يَبِيتُونَ لِرَبِهِ مُعَكِّدًا وَقِلْمًا ۞ وَالَّذِينَ يَقُولُونَ اللُّهُ وَبِّنَا أَصْرِفْ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّرَّ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ عَـُزَامًا اللَّهُ الْحَالَ عَلَمًا ﴿ إِنَّهَا سَأَءَتْ مُسْتَعَرًّا وَمُقَامًا ۞ وَٱلَّذِينَ إِذَا أَهَا هُوا ﴾ لَرُيُسْ رِفُواْ وَلَرَّيَشْ تُرُواْ وَكَانَ بَيْنِ ۚ ذَلِكَ قَوَامًا ۞

TO DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

يطهر من الحدث والخبث، ويطهر من الغش والأدناس، وفيه بركة من بركته، أنه أنزله ليحيى به بلدة ميتاً، فتختلف أصناف النوابت والأشجار فيها، مما يأكل الناس والأنعام. ﴿ونسقيه مما خلقنا أنعاماً وأناسى كثيراً ﴾ أي: نسقيكموه، أنتم وأنّعامكم، أليس الذي أرسل الرياح المبشرات، وجعلها في عملها متنوعات، وأنزل من السماء ماء طهوراً مباركاً، فيه رزق العباد· ورزق سائمهم، هو الذي يستحق أن

ولما ذكر تعالى هذه الآيات العيانية المشاهدة، وصرفها للعباد ليعرفوه ويشكروه ويذكروه، مع ذلك أبي أكثر السماء ماة طهوراً \* لنحيي به بلاة الخلق إلا كفوراً، لفساد أخلاقهم وطبائعهم .

﴿١٥ ـ ٥٦﴾ ﴿ولو شئنا لبعثنا في كل قرية نذيراً \* فلا تطع الكافرين وجاهدهم به جهاداً كبيراً ﴾ يخبر تعالى عن نفود مشيئته، وأنه لو شاء لبعث في كل قرية نذيراً، أي: رسولاً ينذرهم ويحذرهم، فمشيئته غير قاصرة عن ذلك، ولكن اقتضت حكمته ورحمته بك وبالعباد .. يا محمد . أن أرسلك إلى جميعهم، أحمرهم وأسودهم، عربيهم وعجميهم، إنسهم وجهنم، ﴿فلا تطع ﴿وأنزلنا من السماء ماء طهوراً﴾ الكافرين ﴾ في ترك شيء بما أرسلت

زيادة مني يقتضيها السياق مع العلم أن كلمة هواه كتبت في ب بدلاً عن معبوده ثم شطبت.

وَٱلَّذِينَ لَا يَنْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَيَّاءًا خَذَوَ لَايَشْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَسَرَ اللَّهُ إِلَّا إِلْكُتِي وَلَا يَرْفُونَ وَمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ الْكَ يَلْنَ أَثَامًا ۞ يُصَنِّعَفْ لَهُ ٱلْعَنْذَابُ يُوْمِ ٱلْقِيكَمْ وَوَتَخْلُدُ فِيهِ عِنْهَانًا ﴿ إِلَّا مَنَ تَابَوَءَ امَّنَ وَعَمَلَ عَمَلَا صَلِيحًا فَأُولَا لِكَ يُبَدِّلُ أَلْفَ سَيِّعَاتِهِ مُرْحَكَنَةٌ وَكَاتَ اللهُ عَنَفُوزًا وَيَحِمَّا ۞ وَمَن تَابَ وَعَمَدِلَ صَلِحًا فَإِنَّهُ يَتُوبُ إِلَى ٱللَّهِ مَتَىٰ اَبَّا ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَشْهَدُ وَنَ ٱلزُّورَ وَإِذَا مَرُّواً بِٱللَّغْوِمَرُواْكِرَامًا ۞ وَٱلْذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِعَايَكِ رَبِّهِ مْ لَمُّيَخِـ رُّواْ عَلَيْهَا صُمَّا وَعُمَّيَ انَّا ۞ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبُّنَاهَبْ لَنَامِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيُّلْيَنَا قُرَّةَ أَعْيُرُبِ وَأَجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَامًا ۞ أُوْلَكِهِكَ يُعَمَّرُونَ ٱلْفُرْضَةَ عِمَا صَبَرُواْ وَيُلَقُّونَ فِيهَاتِّجِيَّةٌ وَسَلَامًا ﴿ خَلِادِي فِيهَا حَسُنَتُ مُسْتَقَتَّزُ وَمُقَامًا ۞ قُلَّ مَايَعْبَوُأَيِكُمْ رَبِّي الوَلادُعَا أَكُمُّ فَقَدْ كُنَّ شَكَّةَ فَتَوْفَ يَكُونُ لِزَامًا اللهِ المنتقالية المنتقلة المنتقلة

به، بل ابذل جهدك في تبليغ ما أرسلت به. ﴿وجاهدهم ﴿ بالقرآن ﴿ بعداداً كبيراً ﴾ أي: لا تبق من معهودك في نصر الحق وقمع الباطل، إلا بذلته، ولو رأيت منهم من التكذيب والجراءة ما رأيت، فابذل جهدك، واستفرغ وسعك، ولا تيأس من هدايتهم، ولا تترك إبلاغهم لأهوائهم.

وهو الذي مرج البحرين هذا عذب فرات وهذا ملح أجاج وجعل بينهما برزخاً وحجراً عجوراً وجعل بينهما برزخاً وحجراً عجوراً الي وهو وحده الذي مرج البحرين يلتقيان، البحر العذب، وهي الأنهار السارحة على وجه الأرض، والبحر مصلحة للعباد، ووجعل بينهما برزخاً أي: حاجزاً يحجز من اختلاط أحدها بالآخر، فتذهب المنفعة المقصودة منهما ووجحراً مجوراً عجوراً المقصودة منهما ووجحراً محجوراً أي: حاجزاً حصيناً.

﴿ ٤٥﴾ ﴿ وهو الذي خلق من الماء بشراً فجمله نسباً وصهراً وكان ربك قديراً ﴾ أي: وهو الله وحده لا شريك له، الذي خلق الآدمي، من ماء مهين، ثم نشر منه ذرية كثيرة، وجعلهم ألساباً وأصهاراً، متفرقين ومجتمعين، والمادة كلها من ذلك الماء المهين، فهذا يدل على كمال اقتداره، لقوله: ﴿ وكان ربك قديراً ﴾ ويدل على أن عبادته هي ربك قديراً ﴾ ويدل على أن عبادته هي

الحق، وعبادة غيره باطلة، لقوله: هه ه في ويسعبدون من دون الله ما لا ينفعهم ولا يضرهم وكان الكافر على ربه ظهيراً في أي: يعبدون أصناما وأمواتاً، لا تضر ولا تنفع، ويجعلونها أنداداً لمالك النفع والضر والعطاء والمنع، مع أن الواجب عليهم، أن يكونوا مقتدين بإرشادات ربهم، ذابين عن دينه، ولكنهم عكسوا القضية.

وكان الكافر على ربه ظهيراً فالباطل الذي هو الأوثان والأنداد، عداء لله، فالكافر عاونها وظاهرها على ربها، وصار عدواً لربه، مبارزاً له في العداوة والحرب، هذا، وهو الذي خلقه ورزقه، وأنعم عليه بالنعم الظاهرة والباطنة، وليس يخرج عن ملكه وسلطانه وقبضته، والله لم يقطع عنه إحسانه وبره، وهو - بجهله مستمر على هذه المعاداة والمارزة.

﴿٥٦ - ٦٠﴾ ﴿وما أرسلناك إلاّ مبشراً ونذيراً \* قل ما أسألكم عليه من أجر إلا من شاء أن يتخذ إلى ربه سبيلاً \* وتوكل على الحي الذي لا يموت وسبح بحمده وكفى به بذنوب عباده خبيراً \* الذي خلق السماوات والأرض وما بينهما في ستة أيام ثم استوى على العرش الرحمن فاسأل به خبيراً \* وإذا قيل لهم استحدوا للرحن قالوا وما الرحن أنسجد لما تأمرنا وزادهم نفوراً ﴾ يخبر تعالى: أنه ما أرسل رسوله محمداً ﷺ، مسيطراً على الخلق، ولا جعله ملكاً، ولا عنده خزائن الأشياء، وإنما أرسله ﴿مبشراً﴾ يبشر من أطاع الله، بالثواب العاجل والأجل ﴿ونديراً﴾ ينذر من عصى الله، بالعقاب العاجل والآجل، وذلك مستلزم لتبيين ما به البشارة، وما تحصل به الـنـذارة، مـن الأوامـر والنواهي، وإنك يا محمد \_ لا تسألهم على إبلاغهم القرآن والهدي أجراً، حتى يمنعهم ذلك من اتباعك، ويتكلفون من الغرامة. ﴿إلا مِن شاء أن يتخذ إلى ربه سبيلاً أي: إلا من شاء، أن ينفق نفقة في مرضاة ربه وسبيله، فهذا وإن رغبتكم فيه، فلست

أحبركم عليه، وليس أيضاً أجراً لي عليكم، وإنما هو راجع لمصلحتكم، وسلوككم للسبيل الموصلة إلى ربكم، ثم أمره أن يتوكل عليه ويستعين به، فقال: ﴿وتوكل على الحي) الذي له الحياة الكاملة المطلقة ﴿الذي لا يموت وسبخ بحمده أي: اعبده وتوكل عليه في الأمور المتعلقة بك والمتعلقة بالخلق. ﴿وكفى به بذنوب عياده خبيراً﴾ يعلمها، ويجازي عليها، فأنت ليس عليك من هداهم شيء، وليس عليك حفظ أعمالهم، وإنما ذلك كله، بيد الله ﴿الذي خلق السماوات والأرض وما بينهما في ستة أيام ثم استوى، بعد دلك ﴿على العِرشِ﴾ الذي هو سقف المخلوقات، وأعلاها، وأوسعها، وأجملها. ﴿الرحمن ﴾ استوى على عرشه، الذي وسع السماوات والأرض باسمه الرحن، الذي وسعت رحمته كل شيء فاستوى على أوسع المخلوقات، بأوسع الصفات. فأثبت بهذه الآية، خلقه للمخلوقات، واطلاعه على ظاهرهم وباطنهم، وعلوه فوق العرش، ومباينته إياهم .

﴿ فَأَسَأُلُ بِهِ حَبِيرًا ﴾ يعني بذلك نفسه الكريمة، فهو الذي يعلم أوصافه وعظمته وجلاله، وقد أخبركم بذلك، وأبان لكم من عظمته، ما تسعدون به من معرفته، قعرفه العارفون، وخضعوا لجلاله، واستكبر عن عبادته الكافرون، واستنكفوا عن ذلك، ولهذا قال: ﴿وإذا قيل لهم اسجدوا للرحمن ﴿ أَي: وحده، الذِّي أنعم عليكم بسائر النعم، ودفع عنكم جميع النقم. ﴿قالوا﴾ جحداً وكفراً: ﴿وما الرحن برعمهم القاسد، أنهم لا يعرفون الرحمن، وجعلوا من جملة قوادحهم في الرسول، أن قالوا: ينهانا عِن اتخاذ آلهة مع الله، وهو يدعو معه إلها آخر، يقول: «يا رحمن» ونحو ذلك، كما قال تعالى: ﴿قُلِّ ادْعُوا اللهُ أو ادعوا الرحمن أيّاً ما تدعوا فله الأسماء الحسني فأسماؤه تعالى كثيرة، لكثرة أوصافه، وتعدد كماله،

طاعته، ﴿وزادهم ﴿ دعوتهم إلى السجود للرحمن ﴿نفوراً ﴿ هرباً من الحق إلى الباطل، وزيادة كفر وشقاء.

﴿٦٦ ـ ٦٢﴾ ﴿تبارك الذي جعل في السماء بروجاً وجعل فيها سراجاً وقمراً منيراً \* وهو الذي جعل الليل والنهار خلفة لن أراد أن يذكر أو أراد شكوراً﴾ كرر تعالى في هذه السورة الكريمة قوله: ﴿تِبَارِكُ لَهُ ثلاث مرات، لأن معناها كما تقدم، أنها تدل على عظمة الباري، وكثرة أوصافه، وكثرة خيراته وإحسانه. وهذه السورة، فيها من الاستدلال على عظمته، وسعة سلطانه، ونفوذ مشيئته، وعموم علمه وقدرته، وإحاطة ملكه في الأحكام الأمرية والأحكام الجزائية وكمال حكمته. وفيها، مايدل على سعة رحمته، وواسع جودة، وكثرة خيراته، الدينية والدنيوية، ما هو مقتض لتكرار هذا الوصف الحسن، فقال: ﴿تبارك الذي جعل في السماء بروجاً ﴿ وهي: النجوم عمومها، أو منازل الشمس والقمر التي تنزلها منزلة منزلة، وهي بمنزلة البروج والقلاع للمدن في حفظها، كذلك النجوم بمنزلة البروج المجعولة للحراسة، فإنها رجوم للشياطين.

وجعل فيه سراجاً فيه النور والحرارة، وهو: الشمس وقمراً منيراً فيه النور، لا الحرارة، وهذا من أدلة عظمته، وكثرة إحسانه، فإن ما فيها من الحلق الباهر، والتدبير المنتظم، والحمال العظيم، دال على عظمة خالقها في أوصافه كلها، وما فيها من المصالح للخلق والمنافع، دليل على كثرة خيراته.

وهو الذي جعل الليل والنهار خلفة اي: يذهب أجدها، فيخلفه الآخر، هكذا أبداً، لا يجتمعان، ولا يرتفعان، ولا أراد أن يذكر أو أراد شكوراً اي: لن أراد أن يتذكر بهما

ويعتبر، ويستدل بهما على كثير من المطالب الإلهية، ويشكر الله على ذلك، ولمن أراد أن يذكر الله ويشكره، وله وردٌ من الليل أو النهار، فمن فاته وِرْدُهِ مِنْ أَحِدِهِمَا، أَدْرِكِهِ فِي الأَخْرِ، وأيضاً فإن القلوب تتقلب وتنتقل في ساعات الليل والنهار، فيحدث لها النشاط والكسل، والذكر والغفلة، والقبض والبسط، والإقبال والإعراض، فجعل الله الليل والنهار، يتوالى على العباد ويتكرران، ليحدث لهم الذكر والنشاط، والشكر لله في وقت أخر، ولأن أوراد العبادات، تتكرر بتكرر الليل والنهار، فكلما تكررت الأوقات، أحدث للعبد همة غير همته التي كسلت في الوقت المتقدم، فزاد في تذكرها وشكرها، فوظائف الطاعات بمنزلة سقى الإيمان الذي يمده، فلولا ذلك لذوي غرس الإيمان ويبس. فلله أتم حمد وأكمله على ذلك .

ثم ذكر من جملة كثرة خيره، منته على عباده الصالحين، وتوفيقهم للأعمال الصالحات، التي أكسبتهم المنازل العاليات، في غرف الجنات فقال:

(77 – 77) ﴿ وعباد الرحمن الذين يمشون على الأرض هوناً وإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاماً \* والذين يبيتون لربهم سجداً وقياماً \* والذين يقولون ربنا أصرف عنا عذاب جهنم إنّ عذابها كان ضراماً \* إنها ساءت مستقراً ومقاماً ﴾ إلى آخر السورة الكريمة .

العبودية لله نوعان: عبودية لربوبيته، فهذه يشترك فيها سائر الخلق، مسلمهم وكافرهم، برهم وفاجرهم، فكلهم عبيد الله مربوبون مدبرون وإن كل من في السماوات والأرض إلا آتي الرحن عبداً وعبودية البيائه، وعبادته، ورحمته، وهي عبودية أنبيائه، وأوليائه، وهي المراد هنا، ولهذا أضافها إلى اسمه «الرحن» إشارة إلى أنهم إنما وصلوا إلى هذه الحال بسبب رحمته، فذكر أن صفاتهم أكمل الصفات، ونعوتهم أفضل

النعوت، فوصفهم بأنهم ﴿يمشون على الأرض هـونا﴾ أي: ساكنين متواضعين لله وللخلق، فهذا وصف لهم بالوقار، والسكينة، والتواضع لله ولعباده. ﴿وإذا خاطبهم الجاهلون﴾ أي: خطاب جهل، بدليل إضافة سلاماً﴾ أي: خاطبوهم خطاباً يسلمون فيه من الإثم، ويسلمون من مقابلة الجاهل بجهله. وهذا مدح لهم، بالحلم الكثير، ومقابلة المسيء بالإحسان، والعفو عن الجاهل، ورزانة العقل الذي أوصلهم إلى هذه الخال

والذين يبيتون لربهم سجداً وقياماً أي: يكثرون من صلاة الليل، خلصين فيها لربهم، متذللين له، كما قال تعالى: ﴿تتجافى جنوبهم عن المضاجع يدعون ربهم خوفاً وطمعاً ومما رزقناهم ينفقون \* فلا تعلم نفس ما أخفي لهم من قرة أعين جزاء بما كانوا يعملون ﴿

﴿والذين يقولون ربنا اصرف عنا عذاب جهنم أي: ادفعه عنا، بالعصمة من أسبابه، ومغفرة ما وقع منا، بما هو مقتض للعذاب. ﴿إِن عذابها كان غراماً ﴾ أي: ملازماً لأهلها، بمنزلة ملازمة الغريم لغريمه.

﴿إنها ساءت مستقراً ومقاماً ﴾ وهذا منهم، على وجه التضرع لربهم، وبيان شدة حاجتهم إليه، وأنهم ليس في طاقتهم احتمال هذا العذاب، وليتذكروا مِنَّة الله عليهم، فإن صرف الشدة، بحسب شدتها وفظاعتها، يعظم وقعُها ويشتد الفرح بصرفها.

والذين إذا أنفقوا النفقات الواجبة والمستحبة في يسرفوا بأن يزيدوا على الحد، فيدخلوا في قسم التبذير، وإهمال الحقوق الواجبة، فولم يقتروا في باب البخل والشح فوكان إنفاقهم فيين ذلك بين الإسراف والتقتير فواما يبذلون في الواجبة، وفيما والكفارات، والنفقات الواجبة، وفيما ينبغي، على الوجه الذي ينبغي، من

غير ضرر ولا ضرار، وهذا من عدلهم واقتصادهم.

﴿والذين لا يدعون مع الله إلها آخر ﴾ بل يعبدونه وحده، خلصين له الدين، حنفاء، مقبلين عليه، معرضين عما سواه.

﴿ولا يقتلون النفس التي حرم الله وهي نفس المسلم، والكافر المعاهَد، ﴿ إلا بالحق > كقتل النفس بالنفس، وقتل الزاني المحصن، والكافر الذي يمل قتله. ﴿ ولا يزنون > بل يحفظون فروجهم ﴿ إلا على أزواجهم أو ما ملكت أيمانهم > .

ومن يفعل ذلك أي: الشرك بالله، أو قتل النفس التي حرم الله بغير حق، أو الزنا، فسوف ﴿ يلق أثاماً ﴾ ثم فسره بقوله: ﴿ يضاعف له العذاب يوم أهماناً ﴾ فالوعيد بالخلود، لمن فعلها كلها، ثابت لا شك فيه، وكذا لمن أشرك بالله، وكذلك الوعيد بالعذاب الشديد، على كل واحد من هذه الكبائر.

وأما خلود القاتل والزاني في العذاب، فإنه لا يتناوله الخلود، لأنه قد دلت النصوص القرآنية والسنة النبوية، أن جميع المؤمنين سيخرجون من النار، ولا يخلد فيها مؤمن، ولو فعل من المعاصي ما فعل، ونص تعالى على هذه الثلاثة، لأنها أكبر الكبائر: فالشرك فيه فساد الأديان، والقتل فيه فساد الأبدان، والزنا فيه فساد الأعراض.

﴿إلا من تاب﴾ عن هذه المعاصي وغيرها، بأن أقلع عنها في الحال، وندم على ما مضى له من فعلها، وعزم عزماً جازماً أن لا يعود، ﴿وآمن﴾ بالله إيماناً صحيحاً، يقتضي ترك المعاصي وفعل الطاعات، ﴿وعمل عملاً صلحاً هما أمر به الشارع، إذا قصد به وجه الله.

﴿فأولئك يبدل الله سيشاتهم

حسنات أي: تتبدل أفعالهم وأقوالهم، التي كانت مستعدة لعمل السيئات، تتبدل حسنات، فيتبدل شركهم إيماناً، ومعصيتهم طاعة، وتتبدل نفس السيئات التي عملوها، ثم أحدثوا عن كل ذنب منها توبة وإنابة وطاعة تبدل حسنات، كما هو ظاهر الآنة.

وورد في ذلك حديث الرجل الذي حاسبه الله ببعض ذنوبه، فعَدُدها عليه، ثم أبدل مكان كل سيئة حسنة فقال: «يا رب، إن لي سيئات لا أراها هاهنا» والله أعلم.

وكان الله عفوراً للن تاب، يغفر الذنوب العظيمة ورحيماً بعباده حيث دعاهم إلى التوبة بعد مبارزته بالعظائم، ثم وفقهم لها، ثم قبلها

ورمن تاب وحمل صالحاً فإنه يتوب إلى الله متاباً هاي: فليَغلم أن توبته في غاية الكمال، لأنها رجوع إلى الطريق الموصل إلى الله، الذي هو عين سعادة العبد وفلاحه، فليُخلِص فيها، وليُخلَص فيها، الفاسدة، فالمقصود من هذا، الحث على تكميل التوبة، وايقاعها على أفضل الوجوه وأجلها، ليقدم على من تاب اليه فيوفيه (أأجره، بحسب كمالها.

والذين لا يشهدون الزور أي: المقول لا يحضرون الزور، أي: المقول والفعل المحرم، فيجتنبون جميع المجالس، المستملة على الأقوال المحرمة، أو الأفعال المحرمة، كالخوض في آيات الله، والجدال الباطل، والغيبة، والنميمة، والسبه والقذف، والاستهزاء، والغناء المحرم، وشرب الخمر، وفرش المحرم، والمصور، ونحو ذلك، وإذا الحرير، والصور، ونحو ذلك، وإذا ولى وأحرى، أن لا يقولو، ويفعلوه.

وشهادة الزور داخلة في قول الزور، تدخل في هذه الآية بالأولوية، هوإذا مروا باللغو، وهو الكلام الذي

لا خير فيه، ولا فيه فائدة دينية ولا دنيوية، ككلام السفهاء ونحوهم هروا كراماً أي: نزهوا أنفسهم وأكرموها عن الخوض فيه، ورأوا الخوض فيه، ورأوا فإنه سفه ونقص للإنسانية والمروءة، فربؤوا بأنفسهم عنه.

وفي قوله: ﴿وَإِذَا مَرُوا بِاللَّغُو﴾ إشارة إلى أنهم لا يقصدون حضوره ولا سماعه، ولكن عند المصادفة التي من غير قصد، يكرمون أنفسهم عنه.

﴿والذين إذا ذكروا بآيات رجم التي أمرهم باستماعها والاهتداء بها، ﴿ لَمْ يَخْرُوا عَلَيْهَا صَمَّا وَعَمِيانًا ﴾ أي: لم يقابلوها بالإعراض عنها، والصمم عن سماعها، وصرف النظو والقلوب عنها؛ كما يفعله من لم يؤمن جا ولم يصدق، وإنما حالهم فيها وعند سماعها، كما قال تعالى: ﴿إِنما يؤمن بآياتنا الذين إذا ذكروا بها خروا سجداً وسينجبوا ينحمد ربهم وهم لا يستكبرون، يقابلونها بالقبول والافتقار إليها، والانقياد والتسليم لها، وتجد عندهم آذانا سامعة، وقلوبا واعية، فيزداد بها إيمانهم، ويتم بها إيقانهم، وتحدث لهم نشاطأ، ويفرحون بها سروراً واغتباطاً.

﴿والذين يقولون ربنا هب لنا من أزواجنا﴾ أي: قرنائنا من أصحاب وأقران وزوجات، ﴿وذرياتنا قرة أعين ﴾ أي: تقرُّ هم أعيننا

وإذا استقرأنا حالهم وصفاتهم، عرفنا من همهم وعلو مرتبتهم، أنهم لا تقرّ أعينهم حتى يروهم مطيعين لربهم، عالمين عاملين، وهذا كما أنه دعاء لأزواجهم وذرياتهم في صلاحهم، فإنه دعاء لأنفسهم، لأن نفعه يعود عليهم، ولهذا جعلوا ذلك هبة لهم، فقالوا: ﴿هب لنا بالله بل دعاؤهم يعود إلى نفع عموم المسلمين، لأن بصلاح من ذكر، يكون سببالصلاح كثير عن يتعلق بهم، وينتفع لصلاح كثير عن يتعلق بهم، وينتفع

﴿واجعلنا للمتقين إماماً ﴾ أي: أوصلنا يا ربنا إلى هذه الدرجة العالية، درجة الصديقين والكمل من عباد الله الصالحين، وهي درجة الإمامة في الدين، وأن يكونوا قدوة للمتقين في أقوالهم وأفعالهم، يقتدى بأفعالهم، ويسير أهل الخير خلفهم، فيهدون ويهتدون.

ومن المعلوم، أن الدعاء ببلوغ شيء، دعاء بما لا يتم إلا به، وهذه الدرجة \_ درجة الإمامة في الدين \_ لا تتم إلا بالصبر واليقين، كما قال تعالى: ﴿وجعلناهم أئمة يهدون بأمرنا لما صبروا وكانوا بآياتنا يوقنون﴾. فهذا الدعاء، يستلزم من الأعمال، والصبر على طاعة الله وعن معصيته وأقداره المؤلمة، ومن العلم التام، الذي يوصل صاحبه إلى درجة اليقين، خيراً كثيراً، وعطاء جزيلاً، وأن يكونوا في أعلى ما يمكن من درجات الخلق بعد الرسل. ولهذا، لما كانت هممهم ومطالبهم عالية، كان الجزاء من جنس العمل، فجازاهم بالمنازل العاليات فقال: ﴿أُولِئِكَ بِجِرُونِ الْغَرِفَةُ بِمَا صِبِرُوا﴾ أي: المنازل الرفيعة، والمساكن الأنيقة الجامعة لكل ما يشتهي وتلذه الأعين، وذلك بسبب صبرهم، نالوا ما نالوا، كما قال تعالى: ﴿واللائكة يدخلون عليهم من كل باب \* سلام عليكم بما صبرتم فنعم عقبي الدار، ولهذا قال هنا: ﴿ويلْقون فيها تحية وسلاماً﴾ من ربهم، ومن ملائكته الكرام، ومن بعض على بعض، ويسلمون من جميع المنغصات والمكدرات

والحاصل: أن الله وصفهم بالوقار والسكينة، والتواضع له ولعباده، وحسن الأدب، والحلم، وسعة الخلق، والعقو عن الجاهلين، والإعراض عنهم، ومقابلة إساءتهم بالإحسان، وقيام الليل، والإخلاص فيه، والخوف من النار، والتضرع لربهم أن ينجيهم منها، وإخراج الواجب والمستحب في النفقات، والاقتصاد في ذلك \_ وإذا كانوا مقتصدين في الإنفاق، الذي جرت

العادة بالتفريط فيه أو الإفراط، فاقتصادهم وتوسطهم في غيره من باب أولى \_ والسلامة من كبائر الذنوب والاتصاف بالإخلاص لله في عبادته، والعفة عن الدماء والأعراض، والتوبة عند صدور شيء من ذلك، وأنهم لا يحضرون مجالس المنكر والفسوق القولية والفعلية، ولا يفعلونها بأنفسهم، وأنهم يتنزهون من اللغو والأفعال الردية التي لا خير فيها، وذلك يستلزم مروءتهم وإنسانيتهم وكمالهم، ورفعة أنفسهم عن كل خسيس، قولي وفعلي، وأنهم يقابلون آيات الله بالقبول لها، والتفهم لمعانيها، والعمل بها، والاجتهاد في تنفيذ أحكامها، وأنهم يدعون الله تعالى بأكمل الدعاء، في الدعاء الذي ينتفعون به، وينتفع به من يتعلق بهم، وينتفع به المسلمون، من صلاح أزواجهم وذريتهم، ومن لوازم ذلك، سعيهم في تعليمهم ووعظهم ونصحهم، لأن من حرص على شيء ودعا الله فيه، لا بدأن يكون متسبباً فيه، وأنهم دعوا الله ببلوغ أعلى الدرجات المكنة لهم، وهي درجة الإمامة والصديقية.

فلله، ما أعلى هذه الصفات، وأرفع هذه الطالب، هذه الطالب، وأجل هذه الطالب، وأزكى تلك النفوس، وأطهر تيك القلوب، وأصفى هؤلاء الصفوة، وأتقى هؤلاء السادة!!

وله، فضل الله عليهم ونعمته، ورحمته التي جللتهم، ولطفه الذي أوصلهم إلى هذه المنازل.

ولله، منة الله على عباده، أن بين لهم أوصافهم، ونعت لهم هيئاتهم، وبين لهم همهم، وأوضح لهم أوصافهم، ويشتاقوا إلى الاتصاف بأوصافهم، ويبذلوا جهدهم في ذلك، ويسألوا الذي مَنَّ عليهم وأكرمهم، الذي فضله في كل زمان ومكان، وفي كل وقت وأوان، أن يهديم كما هداهم، ويتولاهم بتربيته الخاصة كما تولاهم.

فاللهم لك الحمد، وإليك

الْآيَكُوْلُوا مُوْلِينَ فَكُنْ الْكِنْ الْإِينِ فَ الْمَالَيْكِيْ الْمُؤْلِينِ فَ الْمَالِينِ فَ الْمَالِينِ فَ الْمَالِينِ فَالْمَالِينِ فَلْمَالِينِ فَالْمَالِينِ فَالْمَالِينِ فَالْمَالِينِ فَالْمَالِينِ فَالْمَالُونِينِ فَالْمَالُونِينِ فَالْمَالُولِينِ فَالْمَالُونِينِ فَالَّالُونِينِ فَالْمَالُونِينِ فَالْمَالُونِينِ فَالْمَالُونِينِ فَالْمَالُونِينِ فَالْمَالُونِينِ فَالْمَالُونِينَ فَالْمَالُونِينِ فَالْمَالُونِينَ فَالْمَالِينَ فَالْمَالُونِينَ فَالْمَالُونِينَ فَالْمَالُونِينَ فَالْمَالُونِينَ فَالْمَالُونِينَ فَالْمَالُونِينَ فَالْمَالُونِينَ فَالْمَالُونِينَ فَالْمَالُونِينَ فَالْمَالُونِينَا فَالْمَالُونِينِ فَالْمَالُونِينَا فَالْمَالُونِينَا فَالْمَالُونِينَا فَالْمَالِينَا فَالْمَالُونِينَا فَالْمَالُونَا فَالْمَالُونَا فَالْمَالُونَا فَالْمَالُونَا فَالْمَالْمِنْ فَالْمَالِينَا لَلْمَالِينَا لَلْمَالُونَا لَمِنْ الْمَلْمِينَا فَالْمَالُونَالْمِنْ لِلْمَالِيَالِينَا لَلْمَالِمِينَا لَ

المستكى، وأنت المستعان، وبك المستغاث، وبك المستغاث، ولا حول ولا قوة إلا بك، لا نملك لأنفسنا نفعاً ولا ضراً، ولا نقدر على مثقال ذرة من الخير إن لم تيسر ذلك لنا، فإنا ضعفاء عاجزون من كل وحد.

نشهد أنك إن وكلتنا إلى أنفسنا طرفة عين، وكلتنا إلى ضعف وعجز وخطيئة، فلا نثق يا ربنا إلا برحمتك التي بها خلقتنا ورزقتنا، وأنعمت علينا بما أنعمت من النعم الظاهرة والباطئة، وصرفت عنا من النقم، فارحمنا رحمة تغنينا بها عن رحمة من سواك، فلا خاب من سألك ورجاك.

ولما كان الله تعالى وقد أضاف هؤلاء العباد إلى رحمته واختصهم بعبوديته لشرفهم وفضلهم، ربما توهم متوهم، أنه وأيضاً غيرهم، فلم لا يدخل في العبودية؟

فأخبر تعالى، أنه لا يبالي ولا يعبأ بغير هؤلاء، وأنه لولا دعاؤكم إياه دعاء العبادة ودعاء المسألة، ما عبأ بكم وي ولا أحبكم فقال: ﴿قُلْ مَا يَعِبّاً بِكُم ربي لولا دعاؤكم فقد كذبتم فسوف يكون لزاماً ﴾ أي: عذاباً يلزمكم، لزوم الغريم لغريمه، وسوف يحكم الله بينكم وبين عباده المؤمنين.

تم تفسير سورة الفرقان، فلله الحمد والثناء والشكر أبداً

を表現。 ・ 一般に対象 ・ 一を قَالَ فَعَلَّهُمَّا إِذَا وَأَنَا مِنَ الضَّالِينَ ۞ فَفَرَّتُ مِنكُولًا خِفْتُكُورً فَوَهَبَ لِي رَبِّ حُكُمًا وَجَعَلَني مِنَ الْدُرْمِيلِينَ ۞ وَيَلْكَ نِعْمَدُ ۗ تَمَنُّهَا عَلَيَّأَنْ عَبَّدَتَّ بِنِي إِسْرَةِ مِلْ ۞ قَالَ فِيْعَوْنُ وَمَارَبُّ ٱلْعَلَمِينَ۞ قَالَ رَبُّ ٱلسَّمَلَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَايِنَهُمَّ أَإِن كُنْمُ مُّوقِينَ ۞ قَالَ لِنَّ مَوْلَهُمُ أَلَالمَتْ مَيْعُونَ ۞ قَالَ رَبُّكُمُ وَرَبُّ ءَاجَا بِكُو ٱلْأَوْلِينَ ۞ قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ ٱلَّذِيَّ أَرْسُلَ إِلَيْكُو لَجْنُودُ ۞ قَالَ رَبُّ لَلْتَرْقِ وَلَلْمَ إِن مَنَالِتَهُمَّ إِن كُمُمُّ تَعْقِلُونَ ۞ قَالَ لِينِ أَتَّخَذْتَ إِلَاهَا غَيْرِكَ لَأَجُعَلَنَّكَ مِنَ ٱلْمَتْجُونِينَ ۞ قَالَ أَوْلُوجِئُنُكَ بِشَيْءِثُمِينِ ۞ قَالَ فَأْتِيمِينَ انكُتَ مِنَ الصَّارِقِينَ ۞ فَأَلْقَ عَصَاهُ فَإِذَا مِنَ ثَبَانُ ۗ مُّبِينٌ ۞ وَنَنْعَ يَدُمُ فَإِذَاهِمَ يَيْضَمَّا مُ لِلتَّنظِيمَ : ۞ فَكَالَ الْمَلَإِ حَوْلُهُ إِنَّ هَكَذَا لَلَوْرُ عَلِيكُ ۞ يُرِيدُ أَن يُخْرِجَكُم مدم سودون مده سيحرعيد و يدان غرجكم مِن أُونيكُ مربيخروء فَاَنَا تَأْمُرُون ﴿ فَالْوَالَيْهِ وَلَعَاهُ وَٱنْعَثْ فِي ٱلْمُنَا يَنِ كَيْسِ فَ ۞ يَأْتُوكُ كُلِّي سَخَا رِعَلِيهِ ﴿ فَجُمِعَ ٱلتَّحَرَةُ لِيقَاتِ وَمِمِّعَلُومِ ۞ وَقِيلَ لِلنَّاسِ هَلَ أَنْمُ تُحْمَّقِهُ وَنَ ۞

تفسير سورة الشعراء وهي مكية عند الجمهور

AND AND THE PROPERTY.

﴿١ ـ ٩﴾ ﴿بسبم الله السرحسن الرحيم طسم \* تلك آيات الكتاب المبين \* لعلك باخع نفسك ألا يكونوا مؤمنين الإن نشأ ننزل عليهم من السماء آية فظلت أعناقهم لها خاضمين \* وما يأتيهم من ذكر من الرحمن محدث إلاّ كانوا عنه معرضين \* فقد كذبوا فسيأتيهم أنباء ما كانوا به يستهزؤون \* أولم يروا إلى الأرض كم أنبتنا فيها من كل زوج كريم \* إن في ذلك لآية وما كان أكثرهم مؤمنين \* وإن ربك لهو العزيز الرحيم، يشير الباري تعالى إشارة تدل على التعظيم لآيات الكتاب المبين البين الواضح، الدال على جميع المطالب الإلهية، والمقاصد الشرعية، بحيث لا يبقى عند الناظر فيه شك ولا شبهة فيما أخبر به أو حكم به، لوضوحه ودلالته على أشرف المعاني، وارتباط الأحكام بحكمها، وتعليقها بمناسبها، فكان رسول الله على ينذر به الناس، ويهدي به الصراط الستقيم، فيهتدى بذلك عباد الله التقون، ويحرض عنه من كتب عليه الشقاء، فكان يحزن حزناً شديداً على عدم إيمانهم، حرصاً منه على الخير، ونصحاً لهم.

فلهذا قال تعالى عنه : ﴿لعلك باخع نفسك﴾ أي: مهلكها وشاق عليها،

﴿ أَلاَّ يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ أي: فلا تفعل، ولا تذهب نفسك عليهم حسرات، فإن الهداية بيد الله، وقد أديت ما عليك من التبليغ، وليس فوق هذا القرآن المين آية حتى ننزلها ليؤمنوا [بها]، فإنه كاف شاف، لمن يريد الهداية، ولهذا قال: ﴿إِن نَشَأُ نَنْزِلُ عليهم من السماء آية ﴾ أي: من آيات الاقتراح، ﴿فظلت أعناقهم ﴾ أي: أعناق الكذبين ﴿لها خاضعين﴾ ولكن لا حاجة إلى ذلك، ولا مصلحة فيه، فإنه إذ ذاك الوقت، يكون الإيمان غير نافع، وإنما الإيمان النافع، الإيمان بالغيب، كما قال تعالى: ﴿هل ينظرون إلا أن تأتيهم الملائكة أو يأتي ربك أو يأتي بعض آيات ربك يوم يأتي بعض آيات ربك لا ينفع نفساً إيمانها ﴿ الآية .

﴿وما يأتيهم من ذكر من الرحمن محدث، يأمرهم وينهاهم، ويذكرهم ما ينفعهم ويضرهم. ﴿إلا كانوا عنه معرضين﴾ بقلوبهم وأبدانهم، هذا إعراضهم عن الذكر المحدث، الذي جرت العادة، أنه يكون موقعه أبلغ من غيره، فكيف بإعراضهم عن غيره، وهذا، لأنهم لا خير فيهم، ولا تنجع فيهم المواعظ، ولهذا قال: ﴿فَقَدُ كذبوا، أي: بالحق، وصار التكذيب لهم سجية، لا تتغير ولا تتبدل، ﴿ فَسِيأتِيهِ مِ أَنْبِاءِ مِا كَانُوا بِهِ يستهزؤون ﴿ أي: سيقع بهم العذاب، ويحل بهم ما كذبوا به، فإنهم قد حقت عليهم كلمة العذاب. قال الله مبها على التفكر الذي ينفع صاحبه: ﴿أَوْ لَمْ يروا إلى الأرض كم أنبتنا فيها من كل زوج كريسم است حميع أصناف النباتات، حسنة النظر، كريمة في نفعها، ﴿إِن فِي ذَلِكَ لِآيِهُ ﴾ على إحياء الله الموتى بعد موتهم، كما أحيا الأرض بعد موتها ﴿وما كان أكثرهم مؤمنين﴾ كما قال تعالى: ﴿وما أكِثر الناس ولو حرصت بمؤمنين).

﴿ وَإِنْ رَبِكُ لَهُو الْعَزِيرَ ﴾ الذي قد قهر كل مخلوق، ودان له العالم العلوي والسفلي، ﴿ الرحيم﴾ الذي وسعت رحمته كل شيء، ووصل جوده إلى كل

حي، العزيز الذي أهلك الأشقياء بأنواع العقوبات، الرحيم بالسعداء، حيث أنجاهم من كل شر وبلاء.

﴿١٠ ـ ٢٦﴾ ﴿ وإذ نادى ربك موسى أن اثت القوم الظالمين ﴾ إلى آخر القصة قوله: ﴿ إِنَّ فِي ذَلْكَ لاَيةَ وما كان أكثرهم مؤمنين \* وإن ربك لهو العزيز الرحيم ﴾ أعاد الباري تعالى قصة موسى وثناها في القرآن ما لم يثن غيرها، لكونها مشتملة على حكم عظيمة وعبر، وفيها نبأه مع الظالمين والمؤمنين، وهو صاحب الشريعة الكبرى، وصاحب التوراة أفضل الكتب بعد القرآن، فقال: واذكر حالة موسى الفاضلة، وقت نداء الله إياه، حين كلمه ونبأه وأرسله، فقال:

﴿أَنَّ اللّٰتِ اللّٰقُومِ الطّٰالِمَنِ اللّٰدِينِ اللّٰدِينِ تَكْبَرُوا فِي الأَرْضِ، وعلوا على أهلها، وادعى كبيرهم الربوبية، ﴿قوم فرعون الايتقون﴾ أي: قل لهم، بلين قول، ولطف عبارة ﴿أَلا تتقون﴾ الله الذي خلقكم ورزقكم، فتتركون ما أنتم عليه من الكفر.

فقال موسى عليه السلام، معتذراً من ربه، ومبيناً لعذره، وسائلاً له المعونة على هذا الحمل الثقيل ﴿قال رب إني أخاف أن يكذبون \* ويضيق صدري ولا ينطلق لساني

فقال: ﴿رب اشرح لي صدري ﴿ ويسر لي أمري ﴿ واحملل عقدة من لساني ﴿ يفقهوا قولي ﴿ واجعل لي وزيراً من أهلي ﴿ هارون أخمي ﴾ ﴿ فأرسل إلى هارون ﴾ فأجاب الله ﴿ فأرسله معي ردءاً ﴾ أي: معاوناً لي على أمري أن يصدقوني

﴿ولهم على ذنب﴾ أي: في قتل القبطى ﴿فأخاف أن يقتلون ﴾.

وقال كلا أي: لا يتمكنون من قتلك، فإنا سنجعل لكما سلطانا، فلا يصلون إليكما بآياتنا أنتما ومن اتبعكما الغالبون. ولهذا لم يتمكن فرعون من قتل موسى، مع منابذته له غاية النابذة، وتسفيه رأيه، وتضليله وقومه، وفاذها بآياتنا الدالة على

صدقكما، وصحة ما جئتما به، ﴿إِنَّا معكم مستمعون، أحفظكما وأكلؤكما، ﴿فِأْتِيا فرعون فقولا إنا رسول رب العالمن اي: أرسلنا إليك، لتؤمن به وبنا، وتنقاد لعبادته، وتذعن لتوحيده، ﴿أَنْ أَرْسُلُ مَعْنَا بِنِي إسرائيل﴾ فكف عنهم عذابك، وارفع عنهم يدك ليعبدوا ربهم ويقيموا أمر

فلما جاءا فرعون وقالا له ما قال الله لهما، لم يؤمن فرعون ولم يلن، وجعل يعارض موسى، فـ ﴿قَالَ أَلَمُ نربك فينا وليدأ ﴾ أي: ألم ننعم عليك، ونقُم بتربيتك، منذ كنت وليداً في مهدك، ولم تزل كذلك.

﴿ولبثت فينا من عمرك سنين \* وفعلت فعلتك التي فعلت﴾ وهي قتل موسى للقبطي، حين استغاثه الذي من شيعته على الذي من عدوه ﴿فركزه موسى فقضى عليه﴾ الآية .

﴿وَأَنْتُ مِنَ الْكَافِرِينَ﴾ أي : وأنت إذ ذاك طريقك طريقنا، وسبيلك سبيلنا، في الكفر، فأقر على نفسه بالكفر من حيث لا يدري.

فقال موسى: ﴿ فعلتها إذا وأنا من الضالين﴾ أي: عن غير كفر، وإنما كان عن ضلال وسفه، فاستغفرت ربي فغفر ني، ﴿ففررت منكم لما خفتكم﴾ حين تراجعتم بقتلي، فهربت إلى مدين، ومكثت سنيين، ثم جئتكم. ﴿فُوهِب لي ربي حكماً وجعلني من المرسلين،

فالحاصل أن اعتراض فرعون على موسى، اعتراض جاهل أو متجاهل، فإنه جعل المانع من كونه رسولا، أن جرى منه القتل، فبين له موسى، أن قتله على وجيه الضلال والخطأ، الذي لم يقصد نفس القتل، وأن فضل الله تعالى غير منوع منه أحد، فلم منعتم ما منحنى الله، من الحكم والرسالة؟ بقى عليك يا فرعون إدلاؤك بقولك: ﴿ أَلَمُ نربك فينا وليدأ، وعند التحقيق، يتبين أن لا منة لك فيها، ولهذا قال موسى: ﴿ وتلك نعمة تمنها على أن عبدت بني إسرائيل الى: تىلى على بهذه المنة

لأنك سخرت بني إسرائيل، وجعلتهم لك بمنزلة العبيد، وأنا قد أسلمتني من تعبيدك وتسخيرك، وجعلتها على نعمة، فعند التصور، يتبين أن الحقيقة، أنك ظلمت هذا الشعب الفاضل، وعذبتهم، وسخرتهم بأعمالك، وأنا قد سلمني الله من أذاك، مع وصول أذاك لقومي، فما هذه المنّة التي تبت بها وتدلى بها؟ .

﴿قَالَ فَرَعُونَ وَمَا رَبِ الْعَالَمِينَ﴾ وهذا إنكار منه لربه، ظلماً وعلواً، مع تيقن صحة ما دعاه إليه موسى، قال: ﴿رب السماوات والأرض وما بينهما﴾ أي: الذي خلق العالم العلوي والسفلي، ودبره بأنواع التدبير، ورباه بأنواع التربية. ومن جملة ذلك، أنتم أيها المخاطبون، فكيف تنكرون خالق المخملسوقات، وفاطر الأرض والسماوات، ﴿إِنْ كُنتُم مُوقَنينَ﴾ فقال فرعون متجرهماً، ومعجباً لقومه: ﴿أَلَا تستمعون، ما يقول هذا الرجل، فقال

﴿ ربكم ورب آبائكم الأولين ﴾ تعجبتم أم لا، استكبرتم أم أذعنتم. فقال فرعون معانداً للحق، قادحاً بمن جاء به: ﴿إِنْ رَسُولُكُمُ الَّذِي أَرْسُلُ إليكم لمجنون﴾ حيث قال خلاف ما نحن عليه، وخالفنا فيما ذهبنا إليه، فالعقل عنده وأهل العقل، من زعموا أنهم لم يخلفوا، أو أن السماوات والأرض ما زالتا موجودتين من عير موجد، وأنهم بأنفسهم خلقوا من غير خالق، والعقل عنده، أن يعبد المخلوق الناقص من جميع الوجوه، والجنون عنده، أن يثبت الرب الخالق للعالم العلوي والسفلي، والمنعم بالنعم الظاهرة والباطنة، ويدعو إلى عبادته، وزين لقومه هذا القول، وكانوا سفهاء الأحلام، خفيفي العقول ﴿فاستخف قومه فأطاعوه إنمّم كانوا قوماً فاسقين، فقال موسى عليه السلام، مجيباً لإنكار فرعون وتعطيله لرب العالمين: ﴿رب المشرق والمغرب وما بينهما، من سائر المجلوقات ﴿إِنْ كُنتُم تَعَقَّلُونَ ﴾ فقد أديت لكم من البيان والتبيين، ما يفهمه

﴾ ﴾ لَمَلَنَانَتَهِمُ النَّمْزَةَ إِن كَافُواْ فُرُأَلْفَالِينَ ۞ فَلَاَجَاتُ النَّحْرَةُ قَالُواْلِفِرْعَوْنَ أَبِنَّ لَنَا لَأَجْرًا إِن كُنَّا غَنَّ ٱلْغَلِينَ ۞ قَالَ نَعَمّ وَإِنَّكُمْ إِذَا لِّينَ ٱلْقَرِّينِ ۞ قَالَ لَمْ يُوسَىٰ أَلْقُواْ مَا أَنتُم مُّلْقُونَ ۞فَٱلْقَوَاْحِبَالْمُدُّرُ وَعِصِيَّكُمُّرُ وَقَالُواْ بِعِزَةِ فِرْجَوْتَ إِنَّا لَيَحْنُ ٱلْغَالِينُونَ ۞ فَأَلْقَ مُوسَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴿ فَأَلَٰ السَّكَرُةُ سَلِيدِينَ ۞ قَالُوّا عَامَتَا إِرِّبَ ٱلْمَالِمِينَ ۞ رَبِ مُوسِيَ وَهَلُونَ ۞ قَالَ ءَامَنَ تُرَلَّهُ فَتِكَ أَنْ عَاذَنَ لَكُو ٓ إِنَّهُ الْكِيرُكُرُ الَّذِي عَلَىٰكُوالسِّهُ وَفَلْسَوْفَ تَعَامُونَ لَا تُقَلِّعَنَّ أَيْدِيكُو وَأَنْتُهَا كُمْ مِنْ خِلْفِ وَلَأَصْلِلْتَكُو أَجْمَعِينَ ۞ قَالُواْ لَاصَيِّمَالَّا أَ إِلَىٰ رَبِّنَا مُنْقَلِنُونَ ۞ إِنَّا فَلْمَعُ أَنْ يَغْفِرَ لَنَا رَبُّنَا خَطَلِيْلَنَّا أَنْ كُنَّا أَقُلُ ٱلْمُتَوْمِنِينَ ۞ • وَأَوْجَنِنَآ إِلَىٰمُوسَىٰٓ أَنْ أَسْرِبِعِبَادِيۤ إِنَّكُمْ مُنْبَعُونَ ۞ فَأَرْسَلَ فِرْعَوْنُ فِي ٱلْمُنَايِنِ حَشِينَ ۞ إِنَّ هَٰٓوُلَّا لَشِهُ وَمَةٌ فَلِيلُونَ ۞ وَانْهُمْ لَنَا لَغَآيِطُونَ ۞ وَانَّا لَجِيمُ حَاذِرُونَ ۞ فَأَخْرُعُتُهُ مِنْ مَثَلَتٍ وَغُيُّونِ ۞ وَكُنُّوزِ وَمَقَامِكَ إِمْ ۞ ﴾ كَذَلِكَ وَأَوْرُثُنْهَا بَنِي [سُرَّة بِلَ ۞ فَأَنْبَعُوهُم مُّشْرِقِيرَ ۞ 

كل من له أدنى مسكة من عقل، فما بالكم تتجاهلون فيما أخاطبكم به؟ وفيه إيماء وتنبيه إلى أن الذي رميتم به موسى من الجنون، أنه داؤكم فرميتم أزكى الخلق عقلاً، وأكملهم علماً، بالجنون، والحال أنكم أنتم المجانين، حيث ذهبت عقولكم لإنكار أظهر الموجـــودات، خـــالــــق الأرض والسماوات وسابيسهما، فإذا جحدتموه، فأي: شيء تثبتون؟ وإذا جهلتموه، فأي: شيء تعلمون؟ وإذا لم تؤمنوابه وبآباته، فبأى: شيء \_ بعد الله وآياته \_ تؤمنون؟ تالله، إن المجانين الذين بمنزلة البهائم، أعقل منكم، وإن الأنعام السارحة، أهدى منکم.

فلما خنقت فرعون الحجة، وعجزت قدرته وبيانه عن المعارضة ﴿قَالَ﴾ متوعداً لموسى بسلطانه ﴿لئن اتخذت إلها عيرى الجعلنك من المسجونين﴾ زعم \_قبحه الله \_أنه قد طمع في إضلال موسى، وأن لا يتخذ إلها غيره، وإلا فقد تقرر أنه هو ومن معه، على بصيرة من أمرهم.

فقال له موسى ﴿ أُو لو جئتك بشيء مبين الله أي: آية ظاهرة جلية، على صحة ما جئت به، من خوارق العادات .

﴿ قَالَ فَأَتَ بِـهُ إِنْ كَـنَـتُ مَـنَ الصادقين " فألقى عصاه فإذا هي

فَلَمَا تَزَّءَا ٱلْجُنَّعَانِ قَالَ أَصَحَكُ مُوسَىٰ إِنَّا لَكُذَرَكُونَ ﴿ قَالَ كَلَّا إِنَّ مَتِي رَفَى سَيَهُدِينِ ۞ فَأَوْبَحِينَآ إِلَى مُوسَىٓ أَنِ ٱصْرِب بِعَصَاكَ ٱلْمَرَّقَالَقَالَقَ تَكَانَكُ أُفِرْقِيكَا لَطَوْرِ الْعَظِيمِ ﴿ وَأَزْلَفَنَا ثَرَّ ٱلْآخَدَيِنَ ۞ وَأَجْيَنَا مُوسَىٰ وَمَن مَّعَهُ وَأَجْرَعِينَ۞ فُوٓأَغُرُهَا ٱلْآخَوِينَ ۞ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآئِيةٌ وَمَاكَانَ أَكْثَرُهُمُ مُّوْمِنِينَ ۞ وَمَاذَ رَبُّكَ مَلْوَ ٱلْعَرِيزُ الرَّجِيعُر۞ وَٱقْلُ عَلَيْهِمْ رَبُّأَ إِبْرَاهِيهَ ۞ إِذْقَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَاتَعَبُدُونَ۞ قَالُواْنَعَبُدُ أَصْنَامًا فَظُلُ لَمَاعَكِفِينَ۞ قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُو إِذْ تَنْعُونَ ۞ أَوْيَنَفَعُونَكُمْ أَوْيَتُمُرُّونَ ۞ قَالُواْ لِمَّ وَجَدُنَآ ءَابَآءَ تَاكَّذُلِكَ يَفْعَلُونَ ۞ قَالَ أَفَرَةِ يَتُمُرمَّا كُنتُدِّ تَعَبُدُونَ ۞ أَنتُرُ وَءَالِبَاقُكُمُ ٱلْأَفْلَمُونَ ۞ فَإِنَّهُمْ عَدُوًّ لِيَ الْأَرْبَ ٱلْعَالِمِينَ ۞ ٱلَّذِي خَلَقَنِي فَهُوَيَهْ بِينِ ۞ وَٱلَّذِي هُوَيُظِيمُنِي وَيَسْقِينِ ب والدع أَمُلْمَعُ أَن يَعْدِيْ الدِي غَيْسَيْ فَدُوَ عن والدع أَمُلْمَعُ أَن يَعْدِيْ المِنْسِلِينِ عَلَيْ اللَّهِ فَي اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ فَي المَسْلِينِ ف وَدُوهَ مِنْ المِنْسِلِينِ فَصَحْمًا وَالْمِقْقِي المَسْلِينِ فِي المَسْلِينِ فِي اللَّهِ فَي المُسْلِينِ فِي المُسْلِينِ فَي المُسْلِينِ فَي المُسْلِينِ اللَّهِ فَي المُسْلِينِ اللَّهِ فَي المُسْلِينِ اللَّهِ فَي المُسْلِينِ اللَّهِ فَي المُسْلِينِ المُسْلِينِ

TOURSON TO BEST OF ثعبان﴾ أي: ذكر الحيات، ﴿مبين﴾ ظاهر لكل أحد، لا خيال ولا تشبيه. ﴿ونزع يده ﴾ من جيبه ﴿فإذا هي

بيضاء للناظرين، أي: لها نور عظيم، لا نقص فيه لمن نظر إليها. ﴿قَالُ﴾ فرعون ﴿للملاُّ حوله﴾ معارضاً للحق ومن جاء به: ﴿إِنَّ هذا لساحر عليم \* يريد أن يخرجكم من أرضكم ﴿ مُوَّهَ عليهم، لعلمه بضعف عِقولهم، أن هذا من جنس ما يأتي به ا**لسح**رة، لأنه من المتقرر عندهم، أن السحرة يأتون من العجائب بما لا يقدر عليه الناس، وخُوَّفُهُم أن قصده جِذا السحر، التوصل إلى إخراجهم من وطنهم، ليجدوا ويجتهدوا في معاداة من يريد إجلاءهم عن أولادهم وديارهم، ﴿فَمَاذَا تَأْمُرُونَ﴾ أن نفعل به؟ ...

﴿قالوا أرجه وأخاه ﴾ أي: أخرهما ﴿وَابِعِثُ فِي الْمُدَائِنِ حَاشِرِينِ﴾ جامعين للناس ﴿يأتوك﴾ أولئك الحاشرون ﴿بكل سحار عليم﴾ أي: ابعث في جيع مدنك، التي هي مقر العلم ومعدن السحر، من بجمع لك كل ساحر ماهر، عليم في سحره، فإن الساحر يُقابل بسحر من جنس سحره. وهذا من لطف الله أن يري العباد بطلان ما موه به فرعون الجاهل الضال المضل، أن ما جاء به موسى سحر، قيضهم أن جمعوا أهل المهارة بالسحر،

لينعقد المجلس عن حضرة الخلق

العظيم، فيظهر الحق على الباطل، ويقر أهل العلم وأهل الصناعة بصحة ما جاء به موسى، وأنه ليس بسحر، فعمل فرعون برأيهم، فأرسل في المدائن من يجمع السحرة، واجتهد في ذلك

وفجمع السحرة ليقات يوم معلوم، قد واعدهم إياه موسى، وهو يوم الزينة، الذي يتفرغون فيه من أشغالهم.

﴿وقيل للناس هل أنتم مجتمعون﴾ أي: نودي بعموم الناس بالاجتماع في ذلك اليوم الموعود ﴿لعلنا نتبع السحرة إن كانوا هم الخالبين، أي: قالوا للناس: اجتمعوا لتنظروا غلبة السحرة لموسى، وأنهم ماهرون في صناعتهم، فنتبعهم ونعظمهم، ونعرف فضيلة علم السحر، فلو وفقوا للحق، لقالوا: لعلنا نتبع الحق منهم، ولنعرف الصواب، فلذلك ما أفاد فيهم ذلك، إلا قيام الحجة عليهم.

﴿ فَلُمَا جَاءَ السَّحَرَةَ ﴾ ووصلوا لفرعون قالوا له: ﴿ أَإِن لَنَا لَأَجُواَ إِن كُنَا نحن الغالبين، لموسى؟ ﴿قال نعم﴾ لكم أجر وثواب ﴿وإنكم إذا كُن المقربين، عندي، وعندهم الأجر والقربة منه، ليزداد نشاطهم، ويأتوا بكل مقدورهم في معارضة ما جاء به

فلما احتمعوا للموعد، هم وموسى، وأهل مصر، وعظِهم موسى وذكرهم، وقال: ﴿ويلكم لا تفتروا على الله كذبا فيسحتكم بعذاب وقد خاب من افتری، فتنازعوا وتخاصموا، ثم شجعهم فرعون، وشجع بعضهم

ف ﴿قال لهم موسى ألقوا ما أنتم ملقون اي: ألقواكل مافي خواطركم إلقاؤه، ولم يقيده بشيء دون شيء، لجزمه بيطلان ما جاؤوا به من معارضة الحق.

﴿ فِٱلقوا حِبالهم وعصيهم ﴾ فإذا هي حيات تسعى، وسحروا بذلك أعين الناس، ﴿وقالوا بعزة فرعون إنا لنحن الغالبون استعانوا بعزة عبد

ضعيفٍ، عاجز من كل وجه، إلا أنه قد تحبر، وحصل له ضورة ملك وجنود، فغرتهم تلك الأبهة، ولم تنفذ بصائرهم إلى حقيقة الأمر، أو أن هذا قَسَمٌ منهم بعزة فرعون، والقسم عليه أنهم غالبون.

﴿ فِأَلِقِي موسى عصاه فإذا هي تلقف﴾ تبتلع وتأخِذ ﴿ما يأفكون﴾ فالتَّفت جميع ما ألقوا من الحبال والعصي، لأنها إفك وكذب وزور، وذلك كله باطل، لا يقوم للحق ولا يقاومه.

فلما رأى السحرة هذه الآية العظيمة، تيقنوا - لعلمهم - أن هذا ليس بمسجر، وإنما هو آية من آيات الله، ومعجزة تنبيء بصدق موسى، وصحة ما جاء به.

﴿فَأَلْقِي السحرة ساجدينِ الربيم . ﴿قَالُوا آمنا برب العالمين \* رب موسى وهارون . وانقمع الباطل في ذلك المجمع، وأقر رؤساؤه ببطلانه، ووضح الحق وظهر، حتى رأى ذلك الناظرون بأبصارهم، ولكن أبي فرعون إلا عتواً وضلالًا، وتمادياً في غيه وعناداً، فقال للسحرة: ﴿أَمنتم له قبل أن آذن لكم﴾ يتعجب، ويعجب قومه من جراءتهم عليه، وإقدامهم على الإيمان من غير إذنه ومؤامراته. ﴿إنه لكبيركم الذي علمكم السحر ﴾ هذا، وهو الذي جمع السحرة وملأه، الذين أشاروا عليه بجمعهم من مدائنهم، وقد عَلَمُوا أَنَّهُم مَا اجْتُمْعُوا بِمُوسِي ولا رأوه قبل ذلك، وأنهم جاؤوا من السحر بما يحير الناظرين ويهيلهم، ومع ذلك، فراج عليهم هذا القول، الذي هم بأنفسهم وقفوا على بطلانه، فلا يستنكر على أهل هذه العقول، أن لا يؤمنوا بالحق الواضح والايات الباهرة، لأنهم لو قال لهم فرعون عن أي: شيء كان، إليه على خلاف حقيقته؛ صدقوه.

ثم توعد السحرة فقال: ﴿ لِأَقطعن أيديكم وأرجلكم من خلاف ﴾ أي: اليد اليمني والرجل اليسري، كما يـفـعـل بـالفـسـد فـي الأرض،

﴿ولأصلبنكم أجمعين التختزوا، وتدلوا. فقال السحرة \_حين وجدوا حيلاوة الإيسمان وذاقبوا للذته \_: ﴿لا ضير أي: لا نبالي بما توعدتنا به ﴿إنا إلى ربنا منقلبون \* إنا نظمع أن يغفر لنا ربنا خطايانا من الكفر والسحر وغيرهما ﴿أن كنا أول المؤمنين بموسى، من هؤلاء الجنود، فتبهم الله وصبرهم.

فيحتمل أن فرعون فعل بهم ما توعدهم به، لسلطانه واقتداره إذ ذاك، ويحتمل أن الله منعه منهم، ثم لم يزل فرعون وقومه مستمرين على كفرهم، يأتيهم موسى بالآيات البينات، وكلما جاءتهم آية، وبلغت منهم كل مبلغ، وعبدوا موسي وعناهندوه، ليتن كشف الله عنهم، ليؤمنن به، وليرسلن معه بني إسرائيل، فيكشفه الله، ثم ينكثون، فلما يئس موسى من إيمانهم، وحقت عليهم كلمة العذاب، وآن لبني إسرائيل أن ينجيهم من أسرهم، ويمكن لهم في الأرض، أوحى الله إلى موسى: ﴿ أَنَّ أُسِر بعبادي ﴾ أي: اخرج ببنى إسرائيل أول الليل، ليتمادوا ويتمهلوا في ذهابهم. ﴿إِنكُم متبعون أي: سيتبعكم فرعون

ووقع كما أخبر، فإنهم لما أصبحوا، وإذا بنو إسرائيل قد سروا كلهم مع موسى.

﴿فأرسل فرحون في المدائن حاشرين في المدائن حاشرين عجمعون الناس، ليوقع ببني إسرائيل، ويقول مشجعاً لقومه: ﴿إِنَّ مَوْلِا ﴾ أي: بني إسرائيل ﴿لشوذمة قليلون \* وإنهم لنا لغائظون وريد أن ننفذ غيطنا في هؤلاء العبيد، الذين أبقوا منا.

﴿ وَإِنَا لِحَمِيعِ حَاذَرُونَ ﴾ أي: الحدر على الجميع منهم، وهم أعداء للجميع، والمصلحة مشتركة، فخرج فرعون وجنوده في جيش عظيم، ونفير عام، لم يتخلف منهم سوى أهل الأعدار، الذين منهم العجز.

قال الله تعالى: ﴿فَأَخْرَجِنَاهُم مَنْ جَنَاتُ وَعِيُونَ﴾ أي: بساتين مصر

وجنانها الفائقة، وعيونها المتدفقة، وزروع قد ملأت أراضيهم، وعمرت بها حاضرتهم وبواديهم.

﴿ومقام كريم﴾ يعجب الناظرين، ويلهي المتأملين، تمتعوا به دهراً طويلاً، وقضوا بلذاته وشهواته عمراً مديداً، على الكفر والعناد، والتكبر على العباد والتبه العظيم.

﴿كذلك وأورثناها ﴾ أي: هذه البساتين والعبون، والزروع، والمقام الكريم، ﴿بني إسرائيل ﴾ الذين جعلوهم من قبل عبيدهم، وسخروا في أعمالهم الشاقة، فسبحان من يؤتي الملك من يشاء، وينزعه ممن يشاء، ويعز من يشاء، ويعز من يشاء،

﴿فأتبعوهم مشرقين﴾ أي: اتبع قوم فرعون قوم موسى، وقت شروق الشمس، وساقوا خلفهم محثين، على غيظ وحنق قادرين.

﴿فلما تراءى الجمعان﴾ أي: رأى كل منهما صاحبه، ﴿قال أصحاب موسى﴾ شاكين لموسى وحزنين: ﴿إِنَا لِمُلْوَكُونَ ﴾ و ﴿قال أصادق: ﴿كلا﴾ وخبراً لهم بوعد ربه الصادق: ﴿كلا﴾ أي: ليس الأمر كما ذكرتم، أنكم مدركون، ﴿إِنْ معي ربي سيهدين﴾ لما فيه نجاتي ونجاتكم، ﴿فأوحينا إلى موسى أن اضرب بعصاك البحر﴾ فضربه ﴿فانفلق﴾ اثنى عشر طريقا ﴿فالعظيم﴾ فدخله موسى وقومه.

﴿وَأَزْلِفَنَا ثُمْ ﴾ في ذلك المكان ﴿الآخرين﴾ أي: فرعون وقومه، قربناهم، وأدخلناهم في ذلك الطريق، الذي سلك منه موسى وقومه.

وأنجينا موسى ومن معه أجمين استكملوا خارجين، لم يتخلف منهم أحد.

﴿ثُمْ أَغْرِقْنَا الآخْرِينَ ﴾ لم يتخلف منهم عن الغرق أحد، ﴿إِنْ فِي ذَلْكُ لَايَة ﴾ عظيمة على صدق ما جاء به موسى عليه السلام، وبطلان ما عليه فرعون وقومه، ﴿وما كان أكثرهم مؤمنين ﴾ مع هذه الآيات المقتضية

وَأَجْعَلُ لِي لِيَكَانُ صِدْقِ فِي ٱلْآخِرِينَ ۞ وَأَجْعَلَني مِن وَرَثَّةِ جَنَّةِ ٱلنِّعِيدِ ۞ وَٱغْفِرُ لِأَنَّ إِلَّهُ كَانَ مِنَ ٱلضَّالِينَ ۞ وَلَاتُغَيِّفِ ۚ يَوْمَرُيْبَعَثُونَ۞ يَوْمَلَايَفَمُمَالُولَابِثُونَ۞ إِلَّامَنَأَلَ ٱللَّهَ بِقَلْبِ سَيلِيدِ ۞ وَأَزُلِقَتِ ٱلْجُنَّةُ لِلْمُنْقِينَ ۞ وَيُزِنَتِ ٱلْجَنِيمُ لِلْغَاوِينَ ۞ قَقِيلَ لَمَنْزُأَنَ مَاكَمْتُهُ تَعَبُدُونَ ۞ مِن دُوبِ ٱللَّهِ هَلْ يَنْصُرُونَكُورُ أَوْيَنَفِيرُونَ ۞ فَكُبْكِبُوافِهَاهُمْ وَٱلْغَاوُيْنَ ۞ وَجُنُودُ إِيِّلِسَ أَجْمَعُونَ۞ قَالُواْ وَهُرُفِيمَا يَخْنَصِمُونَ۞ ثَالَيْوِإِن كُنَّا لَغَيْضَلَلِهُ تَبِينِ۞ إِذْ نُسَتَيْكُمْ يَرَتِ ٱلْعَلَيْيِنَ ۞ وَمَاۤ أَصَلَتَٱۤ إِلَّا ٱلْحَيْمُونَ۞ فَمَالَنَاين شَيْعِينَ۞ وَلَاصَيْقِ جَمِيمِ۞ فَلَوْ النَّانَاكُرُةَ فَتَكُونَ مِنَ لَلْتُؤْمِنِينَ ۞ إِنَّ فِ ذَٰلِكَ لَآيَةً وَمَاكَاتَ التَعْتُرُهُمْ فَوْمِينَ ﴿ وَإِنَّ لَتَكَ لَمُوَّالُعُرِيزُ ٱلرَّبِيهُ ﴿ كُنَّتُ و الله المُعَمِّدُ المُؤْسِلِينَ ﴿ إِذْ قَالَ لَهَمُ أَخُوهُمْ فُحُ ٱلْاَئْتَقُونَ ﴿ لا إِنِّي لَكُمُّ رَسُولُ أَمِينٌ ۞ فَاتَّقُوا أَنَّهُ وَأَطِيعُونِ ۞ وَمَا أَسْعَلُكُرْ ا عَلَيْهِ مِنْ أَجْرًانَ أَجْرِيَ إِلْإِعَلَىٰ رَبِّ ٱلْعَلَيْدِينَ ۞ فَاتَّـقُواْ اللَّهِ ر الله عَوْدِ ﴿ • مَا لُواْ أَنْوُمِنُ لَكَ وَاتَّبَعَكَ ٱلأَرْدَلُونَ ﴿ DUDADU MEDROEDIA

للإيمان، لفساد قلوبكم، ﴿وإن ربك لهو العزيز الرحيم﴾ بعزته أهلك الكافرين الكذبين، وبرحته نجى موسى ومن معه أجمعين.

﴿ ٦٩ - ١٠٤ ﴾ ﴿ واتل عليهم نبأ إبراهيم \* إذ قال الأبيه وقومه ما تعبدون الله أخر هذه القصة ﴿وإن ربك لهو العزيز الرحيم، أي: واتل يا محمد على الناس، نبأ إبراهيم الحليل، وخبره الجليل، في هذه الحالة بخصوصها، وإلا فله أنباء كثيرة، ولكن من أعجب أنبائه وأفضلها، هذا النبأ المتضمن لرسالته ودعوته قومه، ومحاجته إياهم، وإبطاله ما هم عليه، ولذلك قيده بالظرف، فقال: ﴿إِذْ قَالَ لأبيه وقومه ما تعبدون \* قالوا\* متبجحين بعبادتهم: ﴿نعبد أصناماً﴾ ننحتها ونعملها بأيدينا. ﴿فَنْظُلُ لَهَا عاكفين﴾ أي: مقيمين على عبادتها في كثير من أوقاتنا، فقال لهم إبراهيم، مبينا لعدم استحقاقها للعبادة: ﴿هل يسمعونكم إذتدعون، فيستجيبون دعاءكم، ويفرجون كربكم، ويزيلون عنکم کل مکروہ؟ ِ

وأوينفعونكم أويضرون فأقروا أن ذلك كله غير موجود فيها، فلا تسمع دعاء، ولا تنفع، ولا تضر، ولهذا لما كسرها وقال: وبل فعله كبيرهم هذا فاسألوهم إن كانوا ينطقون قالواله: ولقد علمت ما

قَالَ وَمَاعِلُم عِلَكَا وُلُولَةً سَلُونَ ۞ إِنْ حِسَانِهُ مُ إِلَّا عَلَىٰ رَبِّكُ لَ تَتَعُونَ ﴿ وَمَا أَنَابِطَارِدِ ٱلْقُونِينَ ۞ إِنَّ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ ثُمِّينً @ قَالُواْلَهِن لَّهِ تَنتَه يَنتُوحُ لَتَكُونَزُ مِنَ ٱلمُرْجُومِينَ ۞ قَالَ رَبِّ إِنَّ قَوْمِي كُذَّبُونِ ۞ قَافَتُحْ مِينِي وَكِينَتُكُمُّ فَضَّا وَيَٰجِي وَمَن مِّينَ مِنَ ٱلْكُرْمِنِينَ ۞ فَأَخِيَّنَكُ وَمَن مَّعَمَّرُفِ ٱلْفُلُكِ ٱلْمُشَّحُونِ۞ ثُمَّ أَغَةُ اَبِعَدُ ٱلْبَاقِينَ ۞ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآنِيَةٌ وَمَاكَانَ أَحْتُرُهُم مُؤْمِنِينَ ۞ وَانَّ رَبُّكَ لَمُوَّالْتَرِيزُ الرَّحِيدُ ۞ كَنَّبُّ عَادُ لَلْرُسِلِينَ ۞ إِذْقَالَ لَهُمُّدَأَخُوهُ رَهُودُ أَلَائتَقُونَ ۞ إِنِي أَكُو رَسُولُ أَمِينٌ ۞ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ۞ وَمَا أَسْتَلَكُوعَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ أَنْ أَجْرِيَا إِلْا عَلَىٰ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ ٱلْبَثُونَ يُكِّلِ رِيع ءَايَةً تَعَبَثُونَ ۞ وَتَتَّخِذُونَ مَصَالِعَ لَعَلَّكُو تَخَلْدُونَ ۞ وَلَذَا تَطِشْتُ رَبَطَشْتُ رَجَبًا رِينَ ۞ فَاتَّقُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُونِ۞ وَاتَّقُوا ٱلَّذِي أَمَدُّكُم مِمَافَعَاكُونَ ۞ أَمَدُّكُم بِأَفْكِرِ وَبَنِينَ ۞ وَجَنَّتِ وَعُيُونٍ ۞ إِنَّ أَغَافَ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يُومِ عَظِيمٍ الله المُعَلِّدُ المُعَقِّدُ الْمُعَقِّدُ أَمُلِ اللهُ الْمُعَقِّدِ اللهُ الْمُعَقِيدِ اللهُ المُعَقِيدِ اللهُ

هؤلاء ينطقون أي: هذا أمر متقرر من حالها، لا يقبل الإشكال والشك، فلجؤوا إلى تقليد آبائهم الضالين، فقالوا: ﴿بل وجدنا آباءنا كذلك يفملون وتبعناهم على ذلك، وسلكنا مبيلهم، وحافظنا على عاداتهم، فقال لهم إبراهيم: أنتم وآباؤكم، كلكم خصوم في هذا الأمر، والكلام مع الجميع واحد.

ADDESON WEARED

﴿أَفرأيتم ما كنتم تعبدون ﴿ أنتم وآباؤكم الأقدمون ﴿ فإنهم عدو لي﴾ فليضروني بأدنى شيء من الضرر، وليكيدوني فلا يقدرون.

﴿ إِلا رَبِ العالمِينِ \* الذي خلقني فهو يهدين \* هو المنفرد بنعمة الحلق ونعمة الهداية ، للمصالح الدينية والدنيوية ، ثم خصص منها بعض الضروريات فقال: ﴿ والذي هو يطعمني ويسقين \* وإذا مرضت فهو يشفين \* والذي يميتني ثم يحيين \* والذي أطمع أن يغفر في خطيئتي يوم الدين \*

فهذا هو وحده المنفرد بذلك، فيجب أن يفرد بالعبادة والطاعة، وتترك هذه الأصنام، التي لا تخلق، ولا تهدي، ولا ترض، ولا تشفي، ولا تطعم، ولا تسقي، ولا تميت، ولا تحيي، ولا تنفع عابديها بكشف الكروب، ولا مغفرة الذنوب.

فهذا دليل قاطع، وحجة باهرة،

لا تقدرون أنتم وآباؤكم على معارضتها، فدل على اشتراككم في الضلال، وترككم طريق الهدى والرشد. قال الله تعالى: ﴿وحاجه قومه قال أتحاجوني في الله وقد هدانِ﴾ الآيات.

شم دعا عليه السلام ربه فقال: (رب هب لي حكماً) أي: علماً كثيراً، أعرف به الأحكام، والحلال والحرام، وأحكم به بين الأنام، (وألحقني بالصالحين) من إخوانه الأنبياء والمرسلين.

﴿واجعل في لسان صدق في الآخرين اي: اجعل في ثناء صدق، مستمر إلى آخر الدهر. فاستجاب الله دعاء، فوهب له من العلم والحكم، ما كان به من أفضل المرسلين، وألحقه بإخوانه المرسلين، وجعله محبوباً مقبولاً، معظماً مثنى عليه، في جميع الملل، في كل الأوقات.

قال تعالى: ﴿وتركنا عليه في الآخرين \* سلام على إبراهيم \* إنا كذلك نجزي المحسنين \* إنه من عبادنا المؤمنين \* .

﴿واجعلني من ورثة جنة النعيم ﴾ أي: من أهل الجنة ، التي يورثهم الله إياها، فأجاب الله دعاءه، فرفع منزلته في جنات النعيم.

. ﴿واغفر لأبي إنه كان من الضالين ﴾ وهذا الدعاء ، بسبب الوعد الذي قال لأبيه : ﴿سأستغفر لك ربي إنه كان بي حفيا ﴾ قال تعالى: ﴿وما كان استغفار إبراهيم لأبيه إلا عن موعدة وعدها إياه فلما تبين له أنه عدو لله تبرأ منه إن إبراهيم لأواة حليم ﴾ ﴿ولا تغزني يوم الذنوب ، والعقوبة عليها والفضيحة ، بل أسعدني في ذلك اليوم الذي بل أسعدني في ذلك اليوم الذي من أتى الله بقلب سليم ﴾ فهذا الذي ينفعه عندك ، وهذا الذي ينجو به من العقاب ، ويستحق جزيل الثواب .

والقلب السليم، معناة الذي سلم من الشرك والشك وعبة الشر والإصرار على الدعة والذنوب، ويلزم

من سلامته مما ذكر، اتصافه بأضدادها، من الإخلاص والعلم واليقين ومحبة الخير وتزيينه في قلبه، وأن تكون إرادته ومحبته تابعة لمحبة الله، وهواه تبعاً لما جاء عن الله، ثم ذكر من صفات ذلك والعقاب فقال: ﴿وأزلقت الجنة﴾ أي: قربت ﴿للمتقين﴾ ربهم، الذين امتثلوا أوامره، واجتنبوا زواجره، واتقوا سخطه وعقابه.

﴿ وبرزت الجحيم ﴾ أي: برزت واستعدت بجميع ما فيها من العذاب، ﴿للعاوين الذين أوضعوا في معاصى الله، وتجرؤوا على محارمه، وكذبوا رسله، وردوا ما جاؤوهم به من الحق ﴿وقيل لهم أين ما كنتم تعبدون \* من دون الله هل ينصرونكم أو ينتصرون بأنفسهم أي: فلم يكن من ذلك من شيء، وظهر كذبهم. وخزيم، ولاحت خسارتهم وفضيحتهم، وبان ندمهم، وضل سعيهم. ﴿فكبكبوا فيها﴾ أي: ألقوا في النار ﴿هم﴾ أي: ما كانوا يعبدون، ﴿وَالْغَاوُونِ ﴾ العابدون لها، ﴿وجنود إبليس أجمعون من الإنس والحن، الذين أزَّهم إلى المعاصي أزَّا، وتسلط عليهم بشركهم وعدم إيمانهم، فصاروا من دعاته، والساعين في مرضاته، وهم ما بين داع لطاعته، ومجيب لهم، ومقلد لهم على شركهم.

وقالوا أي: جدود إسلس العاوون، لأصنامهم وأوثانهم التي عبدوها: وتالله إن كنا لفي ضلال مبين # إذ نسويكم برب العالمين في العبادة والمحبة، والخوف والرجاء، وندعوكم كما ندعوه، فتبين لهم حيثلا: ضلالهم، وأقروا بعدل الله في عقوبتهم، وأنها في محلها، وهم لم يسووهم برب العالمين إلا في العبادة، يسووهم برب العالمين ألا في العبادة، لا في الخلق، بدليل قولهم: وبرب العالمين كانهم مقرون أن الله رب العالمين كانهم، الذين من جملتهم أوثانهم، الذين من جملتهم أوثانهم،

﴿ وما أَصْلُنا ﴾ عن طريق الهدى والرشد، ودعانا إلى طريق الغي

الرسول الكريم، وكونه أميناً، يقتضي أنه لا يتُقول على الله، ولا يزيد في وحيه ولا ينقص، وهذا يوجب لهم التصديق بخبره والطاعة لأمره.

﴿ فَاتَّقُوا الله وأطيعون ﴾ فيما آمركم به وأنهاكم عنه، فإن هذا هو الذي يترتب على كونه رسولاً إليهم، أميناً، فلذلك رتبه بالفاء الدالة على السبب، فذكر السبب الموجب، ثم ذكر انتفاء المانع، فقال: ﴿وما أسألكم عليه من أحر﴾ فتتكلفون من المغرم الثقيل، ﴿إِنَّ أجسري إلا على رب المعالمين، أرجو بذلك القرب منه، والثواب الجزيل، وأما أنتم فمنيتي، ومنتهى إرادق منكم، النصح لكم وسلوككم الصراط المستقيم.

﴿فَاتَّقُوا اللهِ وأطيعون﴾ كرر ذلك عليه السلام لتكريره دعوة قومه، وطول مكثه في ذلك، كما قال تعالى: ﴿ فلبث فيهم ألف سنة إلا خسين عاماً﴾ وقال: ﴿ربِ إني دعوت قومي ليلاً ونهاراً \* فلم يزدهم دعائي إلا فراراً﴾ الآيات. فقالوا رداً لدعوته، ومعارضة له بماليس يصلح للمعارضة: ﴿أَنْوُمِنْ لِكُ وَاتَّبِعِكُ الأردلون، أي: كيف نتبعك ونحن لا نرى أتباعك إلا أسافل الناس وأراذلهم وسقطهم. بهذا يعرف تكبرهم عن الحق، وجهلهم بالحقائق، فإنهم لوكان قصدهم الحق، لقالوا \_ إن كان عندهم إشكال وشك في دعوته ـ بيِّنْ لنا صحة ما جئت به بالطرق الموصلة إلى ذلك، ولو تأملوا حق التأمل، لعلمِوا أن أتباعه، هم الأعلون، خيار الخلق، أهل العقول الرزينة، والأخلاق الفاضلة، وأن الأرذل، من سلب خاصية عقله، فاستحسن عبادة الأحجار، ورضى أن يسجدلها ويدعوها، وأبى الانقياد لدعوة الرسل الكمل. وبمجردما يتكلم أحد الخصمين في الكلام الباطل، يعرف فساد ما عنده، بقطع

إِذْ هَايَةً إِلَّا مُثَاقُ ٱلْأَوْلِينَ ۞ وَمَا تَحَنَّ يُعَمِّدِينَ ۞ فَكَذَّبُوهُ ا فَأَهْلَتَ نَافُرُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةٌ وَمَا كَانَ أَكِ ثُرُهُمْ مُؤْمِنِينَ ا ﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ لَمُوا أَعْرِيزُ الْجِيعُ اللَّهِ مَا تُوَدُّ لَا سَارَ ١ إِذْ قَالَ لَمُتَا أَخُوهُمْ صَلِامُ أَلَائتَقُونَ ﴿ إِنَّ لَكُرُوسُولُ إَمِينٌ ﴿

ا فَاتَّقُوا اللَّهُ وَلَطِيعُونِ ﴿ وَمَا أَسْتَلْكُمْ عَلَيْهِ مِنْ آجَدِّ إِلَىٰ ا أَمْرِيَ إِلَّا عَلَىٰ رَبِّ الْعَكَلِمِينَ ۞ أَتُدَّكُونَ فِي مَاهَلُهُ أَتْ المِنِينَ @فِجَنَّتِ وَعُيُونِ ۞ وَنُنُعُعِ وَغَنْلِ طَلْمُهَا هَضِيرُ۞ ا وَتَنْحِثُونَ مِنَ آجِمَالِ بُيُوتًا فَلِرِهِينَ ۞ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴿ وَلَا تُطْبِيعُواْ أَمْرَ ٱلْمُسْرِفِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَايُصْلِحُونَ ﴿ قَالُمُ إِنَّا أَنْتَ مِنَ ٱلْسَحَرِينَ ﴿ مَا أَتَ إِلْابَشَرُّيَّةُ لَكَا فَأْتِ بِعَايَةٍ إِنكُنتَ مِنَ ٱلصَّلِدِ قِيرَ ۞ قَالَ هَانِهِ عِنَاقَةً لَمَّا لِيثِرُبُّ وَلَكُمْ وَشِرْبُ يَوْمِ مَّعَلُومٍ ۞ وَلَا تَشْوَهَا يَسُونَ وَيَكُفُلُكُمُ عَذَابُ يَوْمِ عَظِيرٍ ۞ فَعَقَرُوهَا فَأَصْبَحُوا ﴿ نَادِمِينَ ۞ فَأَخَذَهُمُ ٱلْعَنَاتُ إِنَّ فِذَاكِ ٱلَّذِينَّةَ وَمَاكَانَ

أُمْ أَكْثَرُهُم تَوْمِينَ ﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ لَمُوَّالُمَ إِيرُ ٱلرَّحِيدُ ۞

DESERVITOR TO BE SEEN IN

النظر عن صحة دعوى خصمه، فقوم نوح لما سمعنا عنهم، أنهم قالوا في ردهم دعوة نوح: ﴿ أَنْوُمِنَ لَكُ وَاتَّبِعِكُ الأرذلون ﴾ فينوا على هذا الأصل، الذي كل أحد يعرف فساده رد دعوته ـ عرفنا أنهم ضالون مخطؤون، ولو لم نشاهد من آيات نوح ودعوته العظيمة ، ما يفيد الجزم واليقين بصدقه وصحة ما

فقال نوح عليه السلام: ﴿وما علمي بما كانوا يعملون \* إن حسابهم إلا على ربي لو تشعرون﴾ أي: أعمالهم وحسابهم على الله، إنما عَلَى التبليغ، وأنتم دعوهم عنكم، إن كان ما جئتكم به الحق، فانقادوا له، وكُلُّ له عمله .

﴿ وما أنا بطارد المؤمنين ﴾ كأنهم \_ قبحهم الله \_طلبوا منه أن يطردهم عنه، تكبراً وتجبراً، ليؤمنوا، فقال: ' ﴿وما أنا بطارد المؤمنين ﴾ فإنهم لا يستحقون الطرد والإهانة، وإنما يستحقون الإكرام القولي والفعلي، كما قال تعالى: ﴿وإذا جاءك الذين يؤمنونَ بأياتنا فقل سلام عليكم كتب ربكم على نفسه الرحمة ﴾.

﴿إِن أَنَا إِلَّا نَذِيرِ مِبِينَ ﴾ أي: ما أنا إلا منذر ومبلغ عن الله، ومجتهد في نصح العباد، وليس لي من الأمر شيء، إن الأمر إلا لله. والفسق، ﴿إلا المجرمون﴾ وهم الأئمة الذين يدعون إلى النار، ﴿فما لنا﴾ حينتذ ﴿من شافعين﴾ يشفعون لنا، لينقذونا(١) من عذابه، ﴿ولا صديق حميم﴾ أي: قريب مصاف، ينفعنا بأدنى نفع، كما جرت العادة بذلك في الدنيا، فأيسوا من كل خير، وأبلسوا بما كسبوا، وتمنوا العودة إلى الدنيا ليعملوا صالحاً.

﴿ فلو أن لنا كرة ﴾ أي: رجعة إلى الدنيا، وإعادة إليها ﴿فنكون من المؤمنين، لنسلم من العقاب، ونستحق الثواب، هيهات هيهات، قد حيل بينهم وبين ما يشتهون، وقد غلقت منهم الرهون..

﴿إِن فِي ذَلِكُ ﴾ الذي ذكرنا لكم ووصفنا ﴿لَأَيَّةُ﴾ لكم ﴿وما كان أكثرهم مؤمنين﴾ مع نزول الآيات.

﴿ ١٠٥ \_ ١٠٢ ﴾ ﴿ كذبت قوم نوح المرسلين، إلى آخر القصة. يذكر تعالى، تكذيب قوم نوح لرسولهم نسوح، ومنارد عمليهم وردوا عمليه، وعاقبة الجميع، فقال: ﴿كذبت قوم نوح المرسلين، جيعهم، وجعل تكذيب نوح كتكذيب جميع المرسلين، لأنهم كلهم اتفقوا على دعوة واحدة، وأخبار واحدة، فتكذيب أحدمه، تكذيب بجميع ما جاؤوا به من الحق، كِذبوً، ﴿إِذْ قُـآلُ لِهِم أَخُوهِم ﴾ في النسب ﴿نوح﴾ وإنما ابتعث الله الرسل من نسب من أرسل إليهم، لئلا يشمئزوا من الانقياد له، ولأنهم يعرفون حقيقته، فلا يحتاجون أن يبحنوا عنه، فقال لهم مخاطباً بألطف خطاب كما هي طريقة الرسل، صلوات الله وسلامه عليهم ـ ﴿ أَلا تتقون الله تعالى، فتتركون ما أيتم مقيمون عليه من عبادة الأوثان، وتخلصون العبادة لله وحده، ﴿إِنِّي لَكُمْ رسول أمين فكونه رسولا إليهم بالخصوص، يوجب لهم تلقي ما أرسل به إليهم، والإيمان به، وأن يشكروا الله تعالى على أن خصهم بهذا

كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطٍ ٱلْتُرْسِلِينَ ۞ إِذْ قَالَ لَمْتُمْ أَخُوهُمْ لُوطُ ٱلْاَئْتَقُونَ ﴿ إِنِّ ٱلْكُرِّرَسُولُ أَمِينٌ ﴿ فَأَنَّقُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُونِ ۞ وَمَآ أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرًا أَنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَىٰ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ۞ آتَأْتُونَ ٱلذُّكُرَانَ مِنَ ٱلْعَلَمِينَ۞ وَتَذَرُونَ مَاخَلَقَ ٱلْكُرَّرُيْكُمُ مِّنْ أَزْوَاجِكُرْ بَلُ أَنتُمْ قَوْمُ عَادُونَ ۞ قَالُواْ لَهِن أَرْتَنتَهِ يَالُولُ لَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخُهَدِينَ ۞ قَالَ إِنِّي لِعَمَلِكُمْ مِنَ ٱلْقَالِينَ۞ رَبِّ يَجِنَى وَأَهْلِي مَمَّا يَعِمُ مَلُونَ ۞ فَعَيَّنَا لَهُ وَأَهْلَهُ وَأَمْمَعِينَ۞ إِلْا جَوْزَا فِي ٱلْغَيْرِينَ ۞ ثُرَّدَمَّرَهَا ٱلْآخَوِينَ ۞ وَأَمْطَانَهَا عَلَيْهِم مَّطَارًا فَا اللهُ مَعَلَىٰ ٱلْمُنْدَوِينَ ۞ إِنَّ فِي ذَاكِ لَآكِيةٌ وَمَا كَانَ أَكْثُرُهُمْ مُؤْمِنِينَ ۞ وَاذَ رَبِّكَ لَمْ وَأَلْعَ بِإِزْ الرَّحِيمُ ۞ كُذَّبَ أَحْمَبُ لْتَيَكَةِ ٱلْدُرْسَلِينَ ۞ إِذْقَالَ لَمُنْزَشَعَيْبُ ٱلْاَئْتَقُونَ ۞ إِنَّ لَكُرَرَسُولُ أَمِينٌ ۞ فَأَنَّقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ۞ وَمَا أَسْتَلَكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ أِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَىٰ رَبِّ ٱلْمُعَلَىٰ رَبِّ ٱلْمُعَلِّمِينَ ۞ ۞ أَوْفُواْ ٱلْكَيْلَ | وَلَا تَكُونُواْ مِنَ الْمُعْيِينَ ۞ وَزِنُواْ مِالْقِسْطَاسِ ٱللَّهُ تَقِيمِ ۞ رُ إِلَى اللَّهِ وَلَا تَعْفُسُوا النَّاسَ أَشْيَاءَهُمُ وَلَالْعَثُواْ فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ 

فاستمر نوح عليه الصلاة والسلام على دعوتهم ليلاً ونهاراً، سراً وجهاراً، فلم يزدادوا إلا نفوراً، و ﴿قالوا لئن لم تنته يا نوح﴾ من دعوتك إيانا، إلى الله وحده ﴿لتكونن من المرجومين ﴾ أي: لنقتلك شر قتلة، بالرمى بالحجارة، كما يقتل الكلب. فتباً لهم، ما أقبح هذه القابلة، يقابلون الناصح الأمين الذي هو أشفق عليهم من أنفسهم، بشر مقابلة. لا جرم لما انتهى ظلمهم، واشتد كفرهم، دعا عليهم نبيهم بدعوة أحاطت بهم، فقال: ﴿رَبُّ لا تَذْرُ عَلَى الأرض من الكافرين دياراً ﴿ الآياتِ. وهنا ﴿قال رب إن قومي كذبون \* فافتح بيني وبينهم فتحاً ﴾ أي: أهلك الباغي منا، وهو يعلم أنهم البغاة الظلمة، ولهذا قال: ﴿ونجني ومن معى من المؤمنين ﴿ فَأَنْجِينَاهُ وَمِنْ معتَّه في القلك ﴾ أي: السفينة ﴿المشحون﴾ من الخلق والحيوانات، ﴿ثم أغرقنا بعد﴾ أي: بعد نوح، ومن معه من المؤمنين ﴿الباقين﴾ أي: جميع

﴿إِن في ذلك ﴿ أَي : نجاة نوح وأتباعه، وإهلاك من كذبه ﴿لآية ﴾ دالة على صدق رسلنا، وصحة ما جاؤوا به، وبطلان ما عليه أعذاؤهم المكذبون

· ﴿وإن ربك لهو العزيز ﴾ الذي قهر

بعزه أعداءه، فأغرقهم بالطوفان (الرحيم) بأوليائه، حيث نجى نوحاً ومن معه، من أهل الإيمان.

(۱۲۳ ـ ۱٤٠) (كلبت عادً المرسلين) إلى آخر القصة. أي كلبت القبيلة المسماة عاداً، رسولهم هوداً، وتكذيبهم له تكذيب لغيره، لاتفاق الدعوة.

﴿إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ ﴾ في النسب ﴿هُودِ﴾ بلطف وحسن خطاب: ﴿أَلَّا تتقون الشرك وعبادة غيره، ﴿إِنِّ لَكُم رسول أمين ﴾ أي: أرسلني الله إليكم، رحمة بكم، واعتناء بكم، وأنا أمين، تعرفون ذلك مني، رتب على ذلك قوله: ﴿فَاتَقُوا اللهُ وأطيعون، أي: أدوا حق الله تعالى، وهو التقوى، وأدوا حقى، بطاعتي فيما آمركم به وأنهاكم عنه، فهذا موجب لأن تتبعوني وتطيعوني، وليس ثمَّ مانع يمنعكم من الإيمان، فلست أسألكم على تبليغي إياكم ونصحي لكم أجراً، حتى تستثقلوا ذلك المعرم. ﴿إِنَّ أجرى إلا على رب العالمين الذي رباهم بنعمه، وأدرً عليهم فضله وكرمه، خصوصاً ما ربّى به أولياءه

﴿أَتبنون بكل ربع﴾ أي: مدخل بين الجبال ﴿آية ﴾ أي: علامة ﴿تعبثون وَلك عِثْمُ لغير فائدة تعود بمصالح دينكم ودنياكم.

﴿ وتتخذون مصانع ﴾ أي: بركاً ونجاي للمياه ﴿ لعلكم تخلدون ﴾ والحال أنه لا سبيل إلى الخلود لأحد.

ووإذا بطشتم بالخلق وبطشتم بالخلق وبطشتم جيارين قتلاً وضرباً وأخذ أموال. وكان الله تعالى قد أعطاهم قوة عظيمة ، وكان الواجب عليهم أن يستعينوا بقوتهم على طاعة الله، ولكنهم فخروا واستكبروا، وقالوا: ومن أشد منا قوة به واستعملوا قوتهم في معاصي الله، وفي العبث والسفه، فلذلك نهاهم نبيهم عن ذلك.

﴿ فَاتَقُوا اللهِ واتركوا شُرككم ويطركم ﴿ وأطيعون ﴾ حيث علمتم أني رسول إلله إليكم، أسين نماصح،

﴿ واتقوا الذي أمدكم ﴾ أي: أعطاكم ﴿ بما تعلمون ﴾ أي: أمدكم بما لا يجهل ولا ينكر من الإنعام › ﴿ أمدكم بأنعام ﴾ من إبل وبقر وغنم ﴿ وبنين ﴾ أي: وكثرة نسل ، كثر أموالكم ، وكثر أولادكم ، خصوصاً الذكور ، أفضل القسمين .

هذا تذكيرهم بالنعم، ثم ذكرهم حلول عذاب الله، فقال: ﴿إِنِ أَخَافَ عليكم عذاب يوم عظيم﴾ أي: إني - من شفقتي عليكم وبري بكم - أخاف أن ينزل بكم عذاب عظيم، إذا نزل لا يرد، إن استمريتم على كفركم وبغيكم.

فقالوا معاندين للحق مكذبين لنبيهم: ﴿ سواء علينا أوعظت أم لم تكن من الواعظين ﴾ أي: الجميع على حد سواء، وهذا غاية العتو، فإن قوماً بسلخت بهم الحيال إلى أن صيارت مواعظ الله، التي تذيب الجبال الصم الصلاب، وتتصدع لها أفئدة أولي الألباب، وجودها وعدمها \_عندهم \_ على حد سواء، لقوم انتهى ظلمهم، واشتد شقاؤهم، وانقطع الرجاء من هدايتهم، ولهذا قالوا: ﴿إِنْ هِذَا إِلَّا خلق الأولين﴾ أي. هذه الأحوال والنعم، ونحو ذلك، عادة الأولين، تارة يستغنون، وتارة يفتقرون، وهذه أحوال الدهر، لا أن هذه محن ومنح من الله تعالى، وابتلاء لعباده ﴿وما نحن بمعذبين ﴿ وهذا إنكار منهم للبعث، أو تنزل مع نبيهم وتهكم به، إننا على فرض أننا نبعث، فإننا كما أدرَّت علينا النعم في الدنيا، كذلك لا تزال مستمرة علينا إذا بعثنا.

وفكذبوه أي: صار التكذيب سجية لهم وخلقاً، لا يردعهم عنه رادع. وفأهلكناهم وبريح صرصر عاتية في سخرها عليهم سبع ليال وثمانية أيام حسوماً فترى القوم فيها صرعى كانهم أعجاز نخل خاوية .

وإن في ذلك لآية فعلى صدق نبينا هود عليه السلام، وصحة ما جاء به، وبطلان ما عليه قومه، من الشرك والجسروت، ووما كان أكشرهم **建**源 模型设施 n 等级设施 医重 وَاتَّقُوا الَّذِى خَلْقَكُمْ وَآلِي لَهُ ٱلْأَوْلِينَ ﴿ وَالْوَالِمَا آلَتَ لا إصلاح فيه، وهذا أضر ما يكون، مِنَ ٱلْسَنَحْيِنَ ﴿ وَمَآ أَنْنَ إِلَّا بِشَرَّمَا لَذَا وَإِن تَطَنُّكُ كِنَ ٱلْكُذِبِينَ۞ فَأَسْقِطَ عَلَيْنَ أَكِسَفَا قِنَ السَّمَآءِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّادِقِينَ۞ قَالَ رَيْ أَعَلَامِ مَا تَعْمَلُونَ ۞ فَكَذَّبُوهُ

فَأَخَذَهُمْ عَذَابُ يُومُ ٱلظُّلَّةُ إِنَّهُ كَانَ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ﴿ إِنَّ فِى ذَلِكَ لَائِيَةً وَمَا كَانَ أَحْتَ ثَرُهُمُ تُؤْمِنِينَ ۞ وَلِمَّا رَبِّكِ لَمْتُو ٱلْمَرْيِزُ ٱلرَّحِمُ ۞ مَالْقُلْمُتَةِ لِلْهُ رَبِّ ٱلْعَلْمِينَ ۞ تَرَاكِ بِو الرُّحُ ٱلْأَمِينُ ۞ عَلَى قَلْمِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِينَ ۞ يلِيسَانٍ عَنَيْنِ مُّرِينِ ۞ فَانْمُلِنَ زُنُو إِلْأَقَلِينَ ۞ أَوَلَرْ يَكُن لَمُمَّ اللَّهِ أَن يَعْ أَمَنَهُ عُلَمَتُوَّا بَنِيَ إِسْرَاهِ مِلَ ۞ وَلَوْزَلْنَهُ عَلَىٰ بَعْضِ ٱلْأَعْجَيَينَ ا ﴿ فَقَرَّأُهُ مَلَيْهِ مِمَّا كَافُواْ بِهِ مُوَّمِينَ ۞ كَذَالِكَ سَلَحَنَاهُ فِي قُلُوبِ الْمُرْمِينَ ۞ لَا يُؤْمِنُونَ بِدِيحَتَّى يَسَرُوا الْمَنَابَ

الْأَلِيدَ ۞ مَيَأْتِهُمُ مِغْتَةً وَهُرُ لَايَشْعُرُونَ ۞ فَيَقُولُواْهَلَ ا غَنْ مُنظَاهِكَ ۞ أَفِعَذَا إِنَا يَسْتَعْجِلُونَ ۞ أَفَرَءَيْتَ إِن الله مَنْ عَنَاهُمْ سِنِينَ ۞ ثُنَّبَآءَهُ مِنَاكَ الْوَالْوَعَدُونَ ۞ AND TVO BERREAM

يسبقهم إليها أحد من العالمين، يختارون نكاح الذكران، المستقذر الخبيث، ويرغبون عما خلق لهم من أزواجهم، لإسرافهم وعدوانهم، فلم يزل ينهاهم حتى ﴿قالوا﴾ له: ﴿لئن لم تنته يا لوط لتكونن من المخرجين، أي: من البلد، فلما رأى استمرارهم عليه ﴿قال إني لعملكم من القالين ﴾ أي: المغضين له الناهين عنه، المحذرين.

﴿رب نجني وأهلي مما يعملون﴾ من فعله وعقوبته، فاستجاب اللهله، ﴿فنجيناه وأهله أجمعين \* إلا عجوزا في الغابرين الباقين في العذاب، وهي امرأته.

﴿ ثم دمرنا الآخرين \* وأمطرنا عليهم مطراً الله أي: حجارة من سجيل ﴿فساء مطر المنذرين﴾ أهلكهم عن آخرهم.

﴿إِنْ فِي ذَلِكَ لآية وما كان أكثرهم مؤمنين ﴿ وإن ربك لهو العزيز الرحيم﴾

﴿ ١٧٦ \_ ١٩١﴾ ﴿ كذب أصحاب الأيكة المرسلين ﴾ أصحاب الأيكة: أي: البساتين الملتفة أشجارها (٢)، وهم أصحاب مدين، فكذبوا نبيهم شعيباً، الذي جاء بما جاء به المرسلون، ﴿إِذْ قَالَ لَهُمْ شَعِيبِ أَلَّا تتقون، الله تعالى، فتتركون ما يسخطه

لأنه شر محض، وكأن أناساً عندهم مستعدون لمعارضة ببيهم، موضعون في الدعوة لسبيل الغي، فنهاهم صالح عن الاغترار سم، ولعلهم الذين قال الله فيهم: ﴿وكان في المدينة تسعة رهيط يمسسدون في الأرض ولا يصلحون، فلم يقد فيهم هذا

النهي والوعظ شيئًا، فقالوا لصالح:

﴿إنما أنت من المسحرين ﴾ أي: قد سحرت، فأنت تهذي بما لا معني له. ﴿ما أنت إلا بشر مثلنا ﴾ فأي: فضيلة فقتنا بها، جتى تدعونا إلى اتباعك؟ ﴿ فأت بآية إن كنت من الصادقين المع أن مجرد اعتبار حالته وحالة ما دعا إليه، من أكبر الآيات البينات على صحة ما جاء به وصدقيه، ولكنهم (١) من قسوتهم،

سألوا آيات الاقتراح، التي في الغالب

لا يفلح من طلبها، لكون طلبه مبنياً

على التعنت لا على الاسترشاد. فقال صالح: ﴿هذه ناقة ﴾ تخرج من صخرة صماء ملساء ترونها وتشاهدونها بأجمعكم، ﴿لها شرب ولكم شرب يوم معلوم﴾ أي: تشرب ماء البئر يوماً، وأنتم تشربون لبنهاء ثم تصدر عنكم اليوم الأخر، وتشربون أنتم ماء البئر.

﴿ وَلا تُمسوها بسوء ﴾ بعقر أو غيره ﴿فيأخذكم عذاب يوم عظيم﴾ فخرجت واستمرت عندهم بتلك الحال، فلم يؤمنوا، واستمروا على طغيانهم ﴿فعقروها فأصبحوا نادمين \* فأخذهم العذاب، وهي صيحة نزلت عليهم، فدمرتهم أجعين، ﴿إِن في ذلك لأية ملى صدق ما جاءت به رسلنا، وبطلان قول معارضيهم، ﴿ وما كان أكثرهم مؤمنين \* وإن ربك لهو العزيز الرحيم،

﴿١٦٠ ــ ١٧٠﴾ ﴿كذبت قوم لوط المرسلين، إلى أخر القصة قال لهم وقالوا كما قال من قبلهم، تشابت قلوبهم في الكفر، فتشابهت أقوالهم، وكانوا \_ مع شركهم \_يأتون فاحشة لم

مؤمنين مع وجود الآيات المقتضية للإيمان.

﴿وَإِنْ رَبُّكُ لُهُو الْعَرْيِرِ ﴾ الذي أهلك بقوته قوم هود، على قوتهم وبطشهم. ﴿الرحيم﴾ بنبيه هود، حيث نجاه ومن معه من المؤمنين 🖟

﴿۱٤۱ ـ ۱۵۹﴾ ﴿كذبت تمود المرسلين ﴾ إلى آخر القصة ﴿كذبت ثمود﴾ القبيلة المعروفة في مدائن الحجر ﴿المرسلين ﴾ كذبوا صالحاً عليه السلام، الذي جاء بالتوحيد، الذي دعت إليه المرسلون، فكان تكذيبهم له تكذيباً للجميع.

﴿إِذْ قَالَ لَهُمْ أَحُوهُمْ صَالِحَ ﴾ في النسب، برفق ولين: ﴿ أَلَّا تَتَّقُونَ ﴾ الله تعالى، وتدعون الشرك والمعاصى ﴿إنّ لكم رسول، من الله ربكم، أرسلني إليكم، لطفأ بكم ورحمة، فتلقوا رحمته بالقبول، وقابلوها بالإذعان، ﴿أُمِينَ﴾ تعرفون دلك مني، وذلك يوجب

﴿وما أسألكم عليه من أجر﴾ فتقولون: يمنعنا من اتباعك، أنك تريد أخذ أموالنا، ﴿إِن أَجْرِي إِلَّا عَلَى رب المالمين أي: لا أطلب الثواب

عليكم أن تؤمنوا بي ويما جئت به .

﴿أَتَتُرَكُونَ فَي مَا هَاهَنَا آمَنِينَ ۞ فَي جنات وعيون \* وزروع ونخل طلعها هضيم﴾ أي: نضيد كئير. أي: أتحسبون أنكم تتركون في هذه الخيرات والنعم سُدي، تتنعمون وتمتعون كما تتمتع الأنعام وتتركون سدى، لا تؤمرون، ولا تنهون، وتستعينون بهذه النعم على معاصى الله، ﴿وتنحتون من الجبال بيوتاً فارهين، أي: بلغت بكم الفراهة والحذق إلى أن اتخذتم بيوتاً من الجبال الصم الصلاب.

﴿ فَا تَقُوا اللهِ وأَطْيِعُونَ \* ولا تطيعوا أمر المسرفين، الذين تجاوزوا الحد، ﴿الذين يفسدون في الأرض ولا يصلحون الذين وصفهم ودأهم الإفساد في الأرض، بعمل المعاصي، والدعوة إليها، إفساداً

<sup>(</sup>۲) كذا في ب، وفي أ: أشجاره.

مَّ أَغَفَىٰ عَنْهُم مَّا كَانُولُهُمُنَّعُونَ ۞ وَمَّ أَهْلَكْنَامِن مَّيْهَم إِلَّا لَمَنَا مُنذِ رُونَ ۞ ذِكْرَىٰ وَمَا كُنَّا ظَالِينِينَ ۞ وَمَا لَتَزَلَّتَ بِهِ ٱلشَّيَطِينُ ۞ وَمَا يَتُبَغِي لَمُتُرْوَمَا يَسْتَطِيعُونَ ۞ إِنَّهُمَّ عَنَ السَّمْعِ لَمُعْرُولُونَ ﴿ فَالْذِعْدِينَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَمْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ واللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَا اللّه جَنَامَكَ لِمَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ لَلَّوْمِنِينَ ۞ فَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلْ إِنِّى بَرِينَ يُمِثَنَا تَعْمَى لُونَ ۞ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْعَرِيزِ ٱلرَّحِيهِ هِ ٱلَّذِي يَرَىٰكَ سِينَ تَقُومُ ۞ وَتَقَلِّبُكَ فِي ٱلسَّاجِدِينَ ۞ إِنَّهُ هُوَّالْسَيْمِيعُ ٱلْعَلِيمُ هَلْأُنْيَتُكُوعَلَى مَنْ تَنَزَّلُ ٱلشَّيْطِينُ ﴿ تُنْزُلُ عَلَىٰ كُلِّ أَفَالِهِ أَثِيدٍ ﴿ يُلْقُونَ السَّمْعَ وَأَكْثَرُهُمْ كَلْيُؤُنَّ ﴿ وَاللَّهُ عَزَّاءُ يَنَّبِعُهُمُ ٱلْعَالَوْتَ ۞ ٱلْوَّرَأَنَهُمْ فِيصُلِّ وَادِ يَهِيمُونَ۞ وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَايَفْعَلُونَ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وعَمِلُواْ ٱلْصَالِحَاتِ وَذَكَرُواْ اللهَ كَيْمِرا وَالنَّصَرُواْ مِنْ بَعْدِ مَاظُيلُواْ وَمِسَيِّعَلَمُ الَّذِينَ ظَلُّواْ أَيَّ مُنقَلَبِ يَنقَلِبُونَ ۞ ্র টার্টারিটার 💸 🎏 TOWNSON WINDS

ويغضبه، من الكفر والمعاصي، ﴿إِنِّي لكم رسول أمين الترتب على ذلك، أن تتقوا الله وتطيعون، وكانوا ــ مع شركهم \_يبخسون المكاييل والوازين، فلذلك قال لهم: ﴿أُوفُوا الْكِيلِ﴾ أي: أتموه وأكملوه ﴿ولا تكونوا من الخسرين، الذين ينقصون الناس أموالهم ويسلبونها ببخس المكيال والميـزان، ﴿وزنـوا بِـالــقــسـطـاس المستقيم أي: بالميزان العادل، الذي لا يميل، ﴿واتقوا الذي خلقكم والجبلة الأولين ﴾ أي: الحليقة الأولين، فكما انفرد بخلقكم، وخلق من قبلكم من غير مشارك له في ذلك، فأفردوه بالعبادة والتوحيد، وكما أنعم عليكم بالإيجاد والإمداد بالنعم، فقابلوه بشكره.

قالوا له، مكذبين له، رادين لقوله: ﴿إِنَّمَا أَنْتُ مِنِ السَّحِرِينِ ﴾ فأنت تهذي وتتكلم كلام المسحور، الذي غايته أن لا يؤاخذبه.

﴿وما أنتِ إلا بشر مثلنا﴾ فليس فيك فضيلة اختصصت بها علينا، حتى تدعونا إلى اتباعك، وهذا مثل قول من قبلهم ومن بعدهم، ممن عارضوا الرسل جذه الشبهة، التي لم يزالوا يدلون بها ويصولون، ويتفقون عليها، لاتفاقهم على الكفر، وتشابه قلوبهم.

وقد أجابت عنها الرسل بقولهم: ﴿إِنْ نَحِنَ إِلَّا بِشُرِّ مِثْلَكُمْ وَلَكُنَّ اللَّهُ يمن على من يشاء من عباده .

﴿ وَإِن نظنك لَمْ الْكَاذِبِينِ ﴾ وهذا جراءة منهم وظلم وقول زور، قد انطووا على خلافه، فإنه ما من رسول من الرسل، واجه قومه ودعاهم، وجادلهم وجادلوه، إلا وقد أظهر الله على يديه من الآيات، ما به يتيقنون صدقه وأمانته، خصوصاً شعيباً عليه السلام، الذي يسمى خطيب الأنبياء، لحسن مراجعته قومه، ومجادلتهم بالتي هي أحسن، فإن قومه قد تيقنوا صدقه، وأن ما جاء به حق، ولكن إخبارهم عن ظن كذبه كذب منهم.

﴿ فأسقط علينا كسفا من السماء ﴾ أي: قطع عذاب تستأصلنا. ﴿إِن كنت من الصادقين﴾ كقول إخوانهم ﴿وإذ قالوا اللهم إن كان هذا هو الحق من عندك فأمطر علينا حجارة من السماء أو انتنا بعذاب أليم، أو أنهم طلبوا بعض ایات الاقتراح، التي لا يلزم تتميم مطلوب من سألها .

﴿قَالَ السَّامِ : ﴿ رَبِّ السَّلَّامِ : ﴿ رَبِّ أعلم بما تعملون أي: نزول العذاب، ووقوع آيات الاقتراح، لست أنا الذي آتي بها وأنزلها بكم، وليس على إلا تبليغكم ونصحكم وقد فعلت، وإنما النذي ينأي بها ربُّ، البعالم بأعمالكم وأحوالكم، الذي يجازيكم ويحاسبكم.

﴿ فَكَذَبُوهِ ﴾ أي : صار التكذيب لهم وصفاً، والكفر لهم ديدناً، بحيث لا تفيدهم الآيات، وليس بهم حيلة إلا نزول العذاب.

﴿ فَأَخَذُهُم عَذَابِ يُومُ الطُّلَّةُ ﴾ أظلتهم سحابة فاجتمعوا تحتها مستلذين، لظلها غير الظليل، فأحرقتهم بالعذاب، فظلوا تحتها خامدين، ولديارهم مفارقين، ولدار الشقاء والعذاب نازلين.

﴿إنه كان عذاب يوم عظيم

العمل، ولا يُفتّر عنهم العذاب ساعة، ولا هم ينظرون.

﴿إِن في ذلك لآية ﴾ دالة على صدق شعيب، وصحة ما دعا إليه، وبطلان رد قومه عليه، ﴿وما كان أكثرهم مؤمنين، مع رؤيتهم الآيات، لأنهم لا زكاء فيهم، ولا خَيْرَ لَدَيْمَ ﴿وَمَا أكثر الناس ولو حرصت بمؤمنين﴾.

﴿وإن ربك لهو العزيز ﴾ الذي امتنع بقوته عن إدراك أحد، وقَهَرَ كلَّ محلوق. ﴿الرحيم ﴾ الذي الرحمة وصفه، ومن آثارها، جميع الخيرات في الدنيا والآخرة، من حين أوجد الله العالم إلى ما نهاية له. ومن عزته، أن أهلك أعداءه حين كذبوا رسله، ومن رحمته؛ أن ينجِّي أولياءه ومِن اتبعهم من المؤمنين.

﴿۲۰۳ \_ ۲۰۳﴾ ﴿وإنه لتنزيل ربّ العالمين \* نزل به الروح الأمين \* على قلبك لتكون من النذرين \* بلسان عربي مبين ﴿ وإنه لفي زبر الأولين ﴿ أولم يكن لهم آية أن يعلمه علماء بني إسرائيل \* ولو نزلناه على بعض الأعجمين \* فقرأه عليهم ما كانوا به مؤمنين \* كذلك سلكناه في قلوب المجرمين \* لا يؤمنون به حتى يروا العذاب الأليم \* فيأتيهم بغتة وهم لا يشعرون \* فيقولوا هل نحن منظرون لل ذكر قصص الأنبياء مع أمهم، وكيف دعوهم، و [ما] ردوا عليهم به، وكيف أهلك الله أعداءهم، وصارت لهم العاقبة.

ذكر هذا الرسول الكريم، والنبي المصطفى العظيم، وما جاء به من الكتاب، الذي فيه هداية لأولى الألباب، فقال: ﴿وإنه لتنزيل رب العالمين فالذي أنزله، فاطر الأرض والسماوات، المربِّ جميع العالم، العلوي والسفلي، وكما أنه رباهم بهدايتهم لمصالح دنياهم وأبدانهم، فإنه يربيهم أيضاً، بمدايتهم لصالح دينهم وأخراهم، ومن أعظم ما رياهم به، لا كرة لهم إلى الدنيا، فيستأنفوا إنزال هذا الكتأب الكريم، الذي

اشتمل على الخير الكثير، والبر الغزير، وفيه من الهداية لمصالح الدارين، والأخلاق الفاضلة، ما ليس في غيره، من تعظيمة وشدة الاهتمام فيه، من كونه نزل من الله، لا من غيره، مقصوداً فيه نفعكم وهدايتكم، ونزل به الروح الأمين وهو جبريل عليه الروح الأمين هو أفضل الملائكة وأقواهم، والأمين الذي قد أمن أن يزيد فيه أو ينقص.

﴿على قلبك﴾ يا محمد ﴿لتكون من المنذرين﴾ تهدي به إلى طريق الرشاد، وتنذر به عن طريق الغي.

﴿بلسان عربي﴾ وهو أفضل الألسنة، بلغة من بُعثَ إليهم، وباشر دعوتهم أصلاً، اللسان البينُ الواضع. وتأمل كيف اجتمعت هذه الفضائل الفاخرة في هذا الكتاب الكريم، فإنه أفضل الكتب، نزل به أفضل الملائكة، على أفضل بضعة فيه وهي قلبه، على أفضل أمة أخرجت للناس، بأفضل الألسنة وأفصحها وهو اللسان العربي المين.

﴿ وَإِنّه لَقِي زَبِرِ الأُولِينَ ﴾ أي: قد بشرت به كتب الأولين وصدقته، وهو لما نزل طِبْقَ ما أخبرت به، صدقها، بل جاء بالحق وصدق المرسلين.

وأولم يكن لهم آية وعلى صحته، وأنه من الله وأن يعلمه علماء بني إسرائيل الذي قد انتهى إليهم العلم، وصاروا أعلم الناس، وهم أهل الصنف، فإن كل شيء يحصل به السماه، يرجع فيه إلى أهل الخبرة والدراية، فيكون قولهم حجة على مهروا في علم السحر، صدق معجزة موسى، وأنه ليس بسيحر، فقول الجاهلين بعد هذا لا يوبه به.

﴿ولو نزلناه على بعض الأعجمين﴾
الذين لا يفقهون لسانهم، ولا يقدرون
على التعبير لهم كما ينبغي ﴿فقرأه عليهم ما كانوا به مؤمنين » يقولون: ما نفقه ما يقول، ولا ندري ما يدعو إليه، فليحمدوا رجم، أن جاءهم على لسان

أفصح الخلق، وأقدرهم على التعبير عن المقاصد، بالعبارات الواضحة وأنصحهم، وليبادروا إلى التصديق به، وتلقّيه بالتسليم والقبول، ولكن تكذيبهم له عن غير شبهة، إن هو إلا محض الكفر والعناد، وأمر قد توارته الأمم المكذبة، فلهذا قال: ﴿كذلك سلكناه في قلوب الجرمين، أي: أدخلنا التكذيب، وأنظمناه في قلوب أهل الإجرام، كما يدخل السلك في الإبرة، فتشربته، وصار وصفاً لها، وذلك بسبب ظلمهم وجرمهم، فلذلك ﴿لا يؤمنون به حتى يروا العذاب الأليم﴾ على تكذيبهم، ﴿فيأتيهم بغتة وهم لا يشعرون﴾ أي: يأتيهم على حين غفلة، وعدم إحساس منهم، ولا استشعار بنزوله، ليكون أبلغ في عقوبتهم والنكال بهم.

وفيقولوا إذ ذاك: وهل نحن منظرون أي. يطلبون أن يُنظروا ويمهلوا، والحال إنه قد فات الوقت، وحل سم العذاب الذي لا يرفع عنهم، ولا يفتر ساعة.

﴿ أَفْرَأَيْتَ إِنْ مَتَعِنَاهُمْ سَنَيْ ﴾ أي: أفرأيت إذا لم نستعجل عليهم بإنزال العذاب، وأمهلناهم عدة سنين يتمتعون في الدنيا ﴿ ثُمْ جاءهم ما كانوا يوعدون ﴾ من العذاب.

ما أغنى عنهم ما كانوا يمتعون من اللذات والشهوات، أي: أي: شيء تغني عنهم وتفيدهم، وقد مضت، وبطلت، واضمحلت، وأعقبت تبعاتها، وضوعف لهم العذاب عند

طول المدة. القصد أن الحذر، من وقوع العذاب، واستحقاقهم له. وأما تعجيله أو تأخيره، فلا أهمية تحته، ولا جدوى عنده.

﴿ ٢٠٨ - ٢١٢﴾ ﴿ وما أهلكنا من قرية إلا لها منذرون \* ذكرى وما كنا ظالمين \* وما تنزلت به الشياطين \* وما ينبغي لهم وما يستطيعون \* إنهم عن السمع لمعزولون في يغبر تعالى عن كمال عدله في إهلاك المكذبين، وأنه ما أوقع بقرية هلاكاً وعذاباً، إلا بعد أن يعذر منهم، ويبعث فيهم التُذر بالآيات البينات، ويدعونهم إلى الهدى، وينهونهم عن الردى، ويذكرونهم بنيات الله، وينبهونهم على أيامه في نعمه ونقمه.

﴿ ذكرى ﴾ لهم وإقامة حجة عليهم. ﴿ وما كنا ظالمن ﴾ فنهلك القرى قبل أن ننذرهم، ونأخذهم وهم غافلون عن النذر، كما قال تعالى: ﴿ وما كنا معلين حتى نبعث رسولا ﴾ ﴿ وسلاً مبشرين ومنذرين لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل ﴾ .

ولما بين تعالى كمال القرآن وجلالته، نزهه عن كل صفة نقص، وحماه وقت نزوله، وبعد نزوله من سياطين الجن والإنس، فقال: ﴿وما تنزلت به الشياطين ﴿ وما ينبغي لهم ﴿ وما يستطيعون ﴿ ذلك. ﴿ إنهم عن السمع لمعزولون ﴾ قد أبعدوا عنه، وأعدت لهم الرجوم لحفظه، ونزل به جبريل أقوى الملائكة، الذي لا يقدر ساحته، وهذا كقوله ﴿ إنا نحن نزلنا ساحته، وهذا كقوله ﴿ إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون ﴾ .

شركاً، ﴿ومن يشرك بالله فقد حرم الله عليه الجنة ومأواه النار، والنهي عن الشيء أمرٌ بضده، فالنهى عن الشرك، أمر بإخلاص العبادة لله وحده لا شريك له، محبة، وخوفاً، ورجاء، وذَلاً، وإنابة إليه في جميع الأوقات. ولما أمره بما فيه كمال تفسه، أمره بتكميل غيره، فقال: ﴿وَأَنْذُرُ عَشْيُرِتُكُ الأقربين، الذين هم أقرب الناس إليك، وأحقهم بإحسانك الديني والدنيوي، وهذا لا ينافي أمره بإنذار جميع الناس، كما إذا أمر الإنسان بعموم الإحسان، ثم قيل له «أحسن إلى قرابتك»، فيكون هذا خصوصاً (١٦ دالاً على التأكيد وزيادة الحق، فامتثل ﷺ هذا الأمر الإلهي، فدعى سائر بطون قريش، فعمم وخصص، وذكرهم ووعظهم، ولم يُبْق ﷺ من مقدوره شيئاً، من نصحهم وهدايتهم إلا فعله، فاهتدى من اهتدى، وأعرض من أعرض، ﴿واخفض جناحك لمن اتبعك من المؤمنين، بلين جانبك، ولطف خطابك لهم، وتوددك وتحببك إليهم، وحسن خلقك والإحسان التام بهم، وقد فعل ﷺ ذلك، قال تعالى: ﴿فبما رحمة من الله لنت لهم ولو كنت فظأ غليظ القلب لانفضوا من حولك فاعف عنهم واستغفر لهم وشاورهم في الأمر﴾ فهذه أخلاقه ﷺ، أكمل الأخلاق، التي يحصل بها من المصالح العظيمة ودفع المضار ما هو مشاهد. فهل يليق بمؤمن بالله ورسوله، ويدعى اتباعه والاقتداء به، أن يكون كلاً على المسلمين، شرسَ الأخلاق، شديد الشكيمة عليهم، غليظ القلب، فظّ القول، فظيعه؟ [و] إن رأى منهم معصية أو سوء أدب، هجرهم ومقتهم وأبغضهم، لا لين عنده، ولا أدب لديه، ولا توفيق، قد حصل من هذه المعاملة من المفاسد، وتعطيل المصالح ما حصل، ومع ذلك تجده محتقراً لمن اتصف بصفات الرسول الكريم، قد رماه بالنفاق والمداهنة ، وقد كمّل نفسه

ورفعها، وأعجب بعمله، فهل هذا إلا من جهله، وتزيين الشيطان وخدعه له، ولهذا قال الله لرسوله: ﴿فَإِنَّ مَعُولُهُ فَي أَمُر مِن الأُمُور، فلا تتبرأ من منهم، ولا تترك معاملتهم، بخفض عملهم، فعظهم عليه وانصحهم، وابذل قدرتك في ردهم عنه وتوبتهم منه، وهذا لدفع، احتراز وهم من منه، وهذا لدفع، احتراز وهم من يتوهم، أن قوله: ﴿واخمه ضَا يصدم ما يصدر منهم، ما داموا بجميع ما يصدر منهم، ما داموا مؤمنين، فدفع هذا بهذا، والله أعلم.

﴿۲۱۷ \_ ۲۱۷﴾ ﴿وتوكيل عيلى العزيز الرحيم \* الذي يراك حين تقوم \* وتقلبك في الساجدين \* إنه هو السميع العليم اعظم مساعد للعبد على القيام بما أمر به، الاعتماد على ربه، والاستعانة بمولاه على توفيقه للقيام بالمأمور، فلذلك أمر الله تعالى بالتوكل عليه، فقال: ﴿وتوكل على العزيز الرحيم، والتوكل هو اعتماد القلب على الله تعالى في جلب المنافع ودفع المضار، مع ثقته به، وحسن ظنه بحصول مطلوبه، فإنه عزيز رحيم، بعزته يقدر على إيصال الخير ودفع الشر عن عبده، وبرحمته به يفعل ذلك. تم نبهه على الاستعانة باستحضار قرب الله، والنزول في منزل الإحسان فقال: ﴿اللَّذِي يَسِراكُ حَيِنَ تَقُومُ \* وتقلبك في الساجدين اي أي: يراك في هذه الجبادة العظيمة ، التي هي الصلاة، وقت قيامك وتقلبك راكعاً وساجداً خصها بالذكر، لفضلها وشرفها، ولأن من استحضر فيها قرب ربه، خشع وذل، وأكملها، وبتكميلها يكمل سائر عمله، ويستعين ساعلى جميع أموره .

﴿إِنه هو السميع ﴾ لسائر الأصوات، على اختلافها وتشتتها وتنوعها، ﴿العليم ﴾ الذي أحاط بالظواهر والبواطن، والغيب

والشهادة. فاستحضار العبد رؤية الله له في جميع أحواله، وسمعه لكل ما ينطق به، وعلمه بما ينطوي عليه قلبه، من الهم والعزم والنيات، مما يعينه على منزلة الإحسان.

﴿ ۲۲۱ \_ ۲۲۷﴾ ﴿ هل أنبئكم على من تنزل الشياطين \* تنزل على كل أَفَّاكِ أَثْيِم \* يلقون السمع وأكثرهم كاذبون ﴿ والشعراء يتبعهم الغاوون ﴿ أَلَمُ تَرَ أَنْهُمَ فَي كُلِّ وَادٍّ يَهْيِمُونَ \* وَأُنْهُمَ يقولون ما لا يفعلون \* إلاَّ الذين آمنوا وعملوا الصالحات وذكروا الله كثيرا وانتصروا من بعد ما ظلموا وسيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون، هذا جواب لمن قال من مكذبي الرسول: إن محمداً ينزل عليه شيطان. وقول من قال: إنه شاعر، فقال: ﴿ هِلَ أَنبِئُكُم ﴾ أي: أخبركم الخبر الحقيقي الذي لا شك فيه ولا شبهة، على من تنزل الشياطين، أي: بصفة الأشحاص، الذين تنزل عليهم الشياطين. ﴿تنزل على كل أفاك أي: كذاب، كثير القول للزور، والإفك بالباطل، ﴿أَثْيِمِ﴾ في فعله، كثير المعاصى، هذا الذي تنزل عليه الشياطين، وتناسب حاله حالهم؟

﴿يلقون﴾ عليه ﴿السمع﴾ الذي يسترقونه من السماء، ﴿وأكثرهم كاذبون﴾ أي: أكثر ما يلقون إليه كذب (٢)، فيصدق واحدة، ويكذب معها مئة، فيختلط الحق بالباطل، ويضمحل الحق بسبب قلته، وعدم علمه. فهذه (٣) صفة الأشخاص الذين وحيم له.

وأما محمد ري الله مباينة لهذه الأحوال أعظم مباينة، لأنه الصادق الأمين، البار الراشد، الذي جم بين برً القلب وصدق اللهجة ونزاهة الأفعال

<sup>(</sup>١) وفي ب: الخصوص. (٢) في النسختين: كذباً.

من المحرم.

والوحي الذي ينزل عليه من عند الله، ينزل محروساً محفوظاً، مشتملاً على الصدق العظيم، الذي لا شك فيه ولا ريب، فهل يستوي \_ يا أهل العقول \_ هذا وأولئك؟ وهل يشتبهان إلا على مجنون لا يميز ولا يفرق بين الأشياء؟

فلما نزهه عن نزول الشياطين عليه، بسراً أه أيضاً من المسعد فقال: الموالشعراء أي: هل أنبتكم أيضاً عن حالة الشعراء، ووصفهم الثابت، فإنهم المقبلون على طريق الغي والزدى، فهم في أنفسهم غاوون، وتجد أتباعهم كل غاو ضال فاسد.

﴿أَلُم تر﴾ غوايتهم وشدة ضلالهم ﴿أَنّهم في كل واد﴾ من أودية الشعر، شيمون﴾ فتارة في مدح، وتارة في قدح، وتارة في كذب، وتارة في صدق، وتارة في كذب، وتارة يتغزلون، وأخرى يسخرون، ومرة يمرحون، وآونة يمزنون، فلا يستقر لهم قرار، ولا يثبتون على حال من الأحوال.

وأنهم يقولون ما لا يفعلون وأي الله علون الله الله الله الله الشعراء، أنهم تخالف أقوالهم أفعالهم، فإذا سمعت الشاعر للغزل بالغزل الرقيق، قلت: هذا أشد وإذا سمعته يمدح أو يذم، قلت: هذا صدق، وهو كذب، وتارة يتمدح وكرم لم يحم حول ساحته، وشجاعة يعلو بها على الفرسان، وتراه أجن من يعلو بها على الفرسان، وتراه أجن من يعلو بها على الفرسان، وتراه أجن من كل جبان، هذا وصفهم.

ولا نهى عن شيء إلا كان أول التاركين ،

فهل تناسب حاله حالة الشعراء، أو يقاربهم؟ أم هو مخالف لهم من جميع الوجوه؟ فصلوات الله وسلامه على هذا الرسول الأكمل، والهمام الأفضل، أبد الآبدين، ودهر الداهرين، الذي ليس بشاعر، ولا ساحر، ولا مجنون، ولا يليق به إلا كل كمال.

ولما وصف الشعراء بما وصفهم به، استثنى منهم من آمن بالله ورسوله، وعمل صالحاً، وأكثر من ذكر الله، وانتصر من أعدائه المشركين من بعد ما ظلموهم.

فصار شعرهم من أعمالهم الصالحة وآثار إيمانهم، لاشتماله على مدح أهل الإيمان، والانتصار من أهل الشرك والكفر، والذّب عن دين الله، وتبيين العلوم النافعة، والحث على الأخلاق الفاضلة، فقال:

﴿ إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات وذكروا الله كثيراً وانتصروا من بعد ما ظلموا وسيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون في ينقلبون إلى موقف وحساب، لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها، ولا حقاً إلا استوفاه. والحمد لله رب العالمين.

## تفسير سورة النمل وهي مكية

﴿١-٢﴾ ﴿بسم الله السرحين المرتبية الرحيم طس تلك آيات القرآن وكتاب مبين \* هدى وبشرى للمؤمنين \* الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم بالآخرة هم يوقنون \* إنّ الذين لهم سوء لا يؤمنون بالآخرة زينا لهم أعمالهم فهم يعمهون \* أولئك الذين لهم سوء الحسرون \* وإنك لتلقى القرآن من الأخسرون \* وإنك لتلقى القرآن من للن حكيم عليم \* ينبة تعلى عباده على التعظيم، فقال: ﴿تلك آيات على التعظيم، فقال: ﴿تلك آيات القرآن وكتاب مبين \* أي: هي أعلى الآيات، وأقوى البينات، وأوضح

**建** 印刷配置 LA طَسَّ قِلْكَ ءَالِنَّ ٱلْقُرْءَ إِن وَكِمَابِ مَّيِينٍ ۞ هُدَى وَلُمُشْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ۞ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوَةَ وَيُؤَثُّونَ ٱلزَّكُوةَ وَكُمْ بِٱلْآخِرَةِ هُمُ يُوْقِئُونَ ۞ إِنَّا ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِئُونَ بِٱلْآخِرَةِ زَيَّنَا لَمُتُمَّ أَعَلَلَهُمْ فَهُمْ يَعْمَهُونَ ۞ أُوَلَيْهِكَ الَّذِينَ لَمُمَّرُسُوءُ ٱلْعَكَذَاب وَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ هُمُ ٱلْأَخْتَرُونَ ۞ وَاتَّكَ لَتُكَوَّ الْقُرَّةِ الدِّينِ لَّذَنَّ حَكِيمِ عَلِيمٍ ۞ إِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِأَهْلِهِ ۚ إِنِّي ءَالْمَتُ نَازًا مَنَا إِيكُمُ مِنْهَا بِغَبَرٍ أَوْءَاتِ كُرْ يِشِهَابِ قَنْسِ لَعَلَكُمْ فَصْطَلُوتَ ۞ فَلَمَّا جَآءَهَا نُودِيَ أَنْ بُولِكَ مَن فِي ٱلنَّارِ وَمَنْ حَوْلِهَا وَسُبْحَانَ ٱللَّهِ رَبِّ ٱلْعَالِمِينَ ۞ يَسُوسَنَى إِنَّهُ وَأَنَا اللَّهُ ٱلْعَرِيزُ ٱلْعَكِيدُ ۞ وَأَلْقِ عَسَالُهُ ِ عَلَاَّ رَءَاهَاتَهَنَّزُكَأْ مُهَاجَانٌ وَلَى مُدْيِراً وَلَرْ يُعَقِّبُ يَنْمُوسَىٰ لِاتَّقَفّ إِنِّ لَا يَعَافُ لَدَى لَلْرُسَلُونَ ۞ إِلَّا مَن ظَلَةٍ رُثُّرِيتُلَ حُسَّنَاتِقَدَ سُوَّةٍ فَإِنَّ غَفُورُ ثُرَجِمٌ ۞ وَأَدْخِلْ يَدَكَ فِي خِينِكَ تَخْجُ يَصْلَمَ مِنْ غَرِسُوَّةً فِي يَسْعِ ءَالِنَتِ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَقَوْمِهِ ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمًا فَلْسِقِينَ ﴿ فَأَمَّا جَآءَتُهُمْ ءَائِكُتُنَا مُنْصِرَةً قَالُواْهَ نَاسِحْرُمُ فِينَ ۞ 

الدلالات، وأبينها على أجل المطالب، وأفضل المقاصد، وخير الأعمال، وأزكني الأخلاق، آيات تدل على الأخبار الصادقة، والأوامر الحسنة، والنهي عن كل عمل وخيم، وخلق ذميم، آيات بلغت في وضوحها وبيانها للبصائر النيرة، مبلغ الشمس للأبصار، آيات دلت على الإيمان، ودعت للوصول إلى الإيقان، وأخبرت عن الغيوب الماضية والمستقبلة، على طِبْق ما كان ويكون. أيات دعت إلى معرفة الرب العظيم، بأسمائه الحسني وصفاته العليا وأفعاله الكاملة، آيات عرفتنا برسله وأوليائه، ووصفتهم حتى كأننا ننظر إليهم بأبصارنا، ولكن مع هذا لم ينتفع بها كثير من العالمين، ولم يهتد بها حميع المعاندين، صوناً لها عن من لا حير فيه ولا صلاح، ولا زكاء في قلبه، وإنما اهتدي بها، من خصهم اله بالإيمان، واستنارت بذلك قلوبهم، وصفت سرائرهم.

فلهذا قال: ﴿هدى وبشرى للمؤمنين﴾ أي: تهديم إلى سلوك الصراط المستقيم، وتبين لهم ما ينبغي أن يسلكوه أو يتركوه، وتبشرهم بثواب الله المرتب على الهداية لهذا الطريق.

ربما قيل: لعله يكثر مدعو الإيمان، فهل يقبل من كل أحد ادّعي

**建筑 期间第一个** وتحك وأيها وأستيقتنها أفنس فرظما وعلوا فانظركت كان عَقِبَةُ ٱلْفُسِدِينَ ۞ وَلَقَدْ ءَالَيْنَا دَاوُدَ وَسُلَهُنَ عِلْمُأْوَقَالَا ٱلْحَمْدُيَّةُ وَٱلَّذِي فَضَّلَنَا عَلَىٰكَيْمِ مِنْ عِبَادِهِ لَلْوَّمِنِينَ۞ وَوَرِثَ سُلَغَنُ دَاوُدٌ وَقَالَ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاصُ عُلِّمَنَا مَنطِقَ ٱلطَّيْرَ وَأُوتِينَا مِن كُلِ شَيْءً إِنَّ هَانَا لَمُوَّالْفَضَالُلَيْمِينُ۞ وَحُشِرَ لِسُلَقَنَ جُوُدُهُ مِنَ أَيْجِنَ وَأَلْإِنِسِ وَٱلطَّيْرِ فَهُمْ تُوزَعُونَ ٥ حَتَىٰ إِذَا أَتُواعَلُ وَاوِ النَّمْلِ قَالَتَ عَلَا ثُيَّا يُعَا النَّمْلُ ادْخُلُواْ مَنكِينَكُمْ لَا يَعْطِينَنَّكُمْ سُلَيْنَانُ وَجُمُودُهُ وَفُولًا يَشْعُونَا @ فَتَهَسَّمَ صَاحِكَا مِّن فَوَلِهَا وَقَالَ دَتِ أَوْنِعِينَ أَنْ أَشْكُرَ يغمنتك ٱلْنِي أَنْعَدَمْت عَلَى وَعَلَى وَلِدَى وَأَنْ أَعْمَلُ صَالِحًا تَرْضَنهُ وَأَدْمِنِلُقِ بِرَحْمَةِكَ فِي عِبَ ادِكَ ٱلصَّلِلِحِينَ ۞ وَيَفَقَّدُ ٱلطَّيْرِ فَقَ الْمَالِيَ لَآأَرَى ٱلْهُدُهُ دَأُمِّكَانَ يِنَ ٱلْمَنَابِينَ ۞ لَأُعَذِّبَنَا مُعَلَّاكًا شَيْمِينًا أُوْلَا أَنْجَنَاهُ أَوْلَيَازُنِيَنِي شِلْطَانٍ مَّيِينٍ ۞ فَنَكَتَ غَيْرَ يَعِيدٍ فَقَالَ أَحَطَتُ مِمَا لَرْتُحِظ بِهِ وَحِثْنُك مِن سَمَا بِنَبَا يِقِينِ ۞ 

أنه مؤمن ذلك؟ أم لا بدللك من دليل؟ وهو الحق، فلذلك بيَّن تعالى صفة المؤمنين، فقال: ﴿اللَّين يقيمون الصلاة﴾ فرضها ونفلها، فيأتون بأفعالها الظاهرة، من أركانها، وسروطها، وواجباتها، بل ومستحباتها، وأفعالها الباطنة، وهو الخشوع الذي روحها ولبها، باستحضار قرب الله، وتدبر ما يقول المصلى ويفعله.

﴿ويسؤتسون السركماة ﴾ المفروضة لمستحقيها. ﴿وهم بالآخرة هم يوقنون ﴾ أي: قد بلغ معهم الإيمان إلى أن وصل إلى درجة اليقين، وهو العلم التام، الواصل إلى القلب، الداعي إلى العمل. ويقينهم بالآخرة، يقتضي كمال سعيهم لها، وحذرهم من أسباب العذاب وموجبات العقاب، وهذا أصل كل خير.

﴿إِن الذين لا يؤمنون بالآخرة ﴾ ويكذبون من جاء بإثباتها، ﴿ زينا لهم أعمالهم فهم يعمهون ﴾ حائرين مترددين، مؤثرين سخط الله على رضاه، قد انقلبت عليهم الحقائق، فرأوا الباطل حقاً، والحق باطلاً.

﴿أُولِئُكُ الذين لهم سوء العذابِ أي: أشده وأسوأه وأعظمه، ﴿وهم في الآخرة هم الأخسرون ﴾ حصر الخسار فيهم، لكونهم خسروا أنفسهم وأهليهم يوم القيامة، وخسروا الإيمان الذي دعتهم إليه الرسل.

﴿ وإنك لتلقى القرآن من لدن حكيم عليم ﴾ أي: وإن هذا القرآن الذي ينزل من عند ﴿ حكيم ﴾ يضع الأشياء مواضعها ، وينزلها منازلها ﴿ عليم ﴾ بأسرار الأمور (١) وبواطنها ، كظواهرها . وإذا كان من عند ﴿ حكيم عليم ﴾ (١) علم أنه كله حكمة ومصالح للعباد ، من الذي [هو] أعلم يمصالح لمهم ؟

﴿إِذِ قَالَ موسى الأهله إِن آنست ناراً ﴾ إلى آخر قصته، يعني: اذكر هذه الحالة الفاضلة الشريفة من أحوال موسى بن عمران، ابتداء الوحي إليه، واصطفائه برسالته، وتكليم الله إياه، سنين، وسار بأهله من مدين متوجها إلى مصر، فلما كان في أثناء الطريق ضل، وكان في ليلة مظلمة باردة، فصل، وكان في ليلة مظلمة باردة، أبصرت ناراً من بعيد ﴿ساتيكم منها بخبر عن الطريق، ﴿أَو آتيكم بنها بشهاب قبس لعلكم تصطلون ﴾ أي: مستلفؤون، وهذا دليل على أنه تائه، تستلفؤون، وهذا دليل على أنه تائه،

﴿ وسبحان الله رب العالمين ﴿ عن أن يُنظن به نقص أو سوء، بل هو الكامل في وصفه وفعله.

﴿ يَا مُوسَى إِنَّهُ أَنَا اللهُ الْعَرْبُـرُ الحُكيمَ ﴾ أي: أخبره الله أنه الله المستحق للعبادة وحده لا شريك له، كما في الآية الأخرى ﴿ إِنْنِي أَنَا اللهُ لا

إله إلا أنا فاعبدي وأقم الصلاة لذكري والعزيز الذي قهر جيع لذكري وأدعنت له كل المخلوقات، والمحتمم في أمره وخلقه. ومن حكمت، أن أرسل عبده موضى بن عمران، الذي علم الله منه أنه أهل لرسالته ووحيه وتكليمه. ومن عزته، ان تعتمد عليه، ولا تستوحش من انفرادك وكثرة أعدائك وجبروتهم، فإن نواصيهم بيد الله، وحركاتم وسكونهم بتديره.

والق عصاك فألقاها وفلما رآها تهتز كأنها جان وهو ذكر الحيات، سريع الحركة، وولى مدبراً ولم يعقب ذعراً من الحية التي رأى، على مقتضى الطبائع البشرية، فقال الله له: ويا الأخرى: وأقبل ولا تخف إنك من الأمسلون في إن لا يخاف المدي المرسلون لأن جميع المخاوف مندرجة في قضائه وقدره وتصريفه وأمره، فالمني المنادي الله برسالته، واصطفاهم لوحيه، لا ينبغي لهم أن يناوا غير الله، خصوصاً عند زيادة القرب منه، والحظوة بتكليمه.

وإلا من ظلم ثم بدل حسناً بعد سوء أي فهذا الذي هو محل الخوف والوحشة بسبب ما أسدى من الظلم، وما تقدم له من الجرم، وأما المرسلون، فما لهم وللوحشة والخوف؟ ومع هذا، من ظلم نفسه بمعاصي الله، ثم تاب وأناب، فبدل سيئاته حسنات، ومعاصيه طاعات، فإن الله غفور رحيم، فلا يسأس أحد من رحمته ومغفرته، فإنه يغفر الذنوب جميعاً، وهو أرحم بعباده من الوالدة بولدها.

وهو ارحم بعباده من الوالدة بولدها. هوأدخل يدك في جيبك تخرج بيضاء من غير سوء لا برص ولا نقص، بل بياض يبهر الناظرين شعاعه. «في تسع آيات إلى فرعون وقومه أي: هاتان الآيتان، انقلاب العصاحية تسعى، وإخراج اليد من

في ب: الأحوال.

<sup>(</sup>٢) سبق قلم الشيخ \_ رحمه الله \_ فكتب: (حكيم خبير) فصححتها، وأبقيت التفسير كما هو.

بغير الحق.

وقومه، ﴿إنهم كإنوا قوماً فاسقين﴾

فسقوا بشركهم وعتوهم وعلوهم على

عباد الله، واستكبارهم في الأرض

فرعون وملئه، ودعاهم إلى الله تعالى،

وأراهم الآيات. ﴿فلما جاءتهم آياتنا

مبصرة مضيئة، تدل على الحق،

ويبصربها كما تبصر الأبصار

بالشمس. ﴿قالوا هذا سحر مبين﴾ لم

يكفهم مجرد القول بأنه سحر، بل

قالوا: ﴿مِبِينَ﴾ ظاهر لكل أحد. وهذا

من أعجب الججائب، الآينات

المبصرات، والأنوار الساطعات، تجعل

من أبين الخزعبلات وأظهر السحر!

هل هذا إلا من أعظم المكابرة، وأوقح

بأيات الله، جناحدين لها،

﴿واستيقنتها أنفسهم ﴾أي: ليس

جحدهم مستنداً إلى الشك والريب،

بصحتها ﴿ظلماً ﴾منهم لحق ربهم

ولأنفسهم، ﴿**وعلواً﴾** على الحق وعلى

العباد، وعلى الانقياد للرسل، ﴿فانظر

كيف كان عاقبة المفسدين، أسوأ

عاقبة، دمرهم الله وغرِّقهم في البحر،

وأخزاهم، وأورث مساكنهم

· ﴿١٥ \_ ٤٤﴾ ﴿ولقد آتينا داود

وسليمان علماً وقالا الحمد لله الذي

فضلنا على كثير من عباده المؤمنين #

وورث سليمان دُاود﴾ إلى آخر القصة.

يذكر في هذا القرآن، وينوه بمنته على

داود وسليمان ابنه، بالعلم الواسع

الكثير، بدليل التنكير، كما قال تعالى:

﴿وداود وسليمان إذ يحكمان في

الحرث إذ نفشت فيه غنم القوم وكنا

لحكمهم شاهدين \* ففهمناها سليمان

المستضعفين من عباده.

وإنما جحدهم مع علمهم ويقينهم<sup>(</sup>

﴿ وجعدوا بها ﴾ أي: كفروا

فلهب موسى عليه السلام إلى

الجيب، فتخرج بيضاء في جملة تسع آيات، تـذهـب ۾ـا وتـدعـو فـرعـون

﴿ وقالا ﴾ شاكرين لربهما منته الكبرى بتعليمهما: ﴿الحمد شالذي فحمدا الله على جعلهما من المؤمنين،

الصالحون، ثم فوقهم الشهداء، ثم فوقهم الصديقون، ثم فوقهم الأنبياء، فلما مدحهما مشتركين، خص سليمان عظيماً، وصار له من الماجريات ما لم فقال: ﴿ وورث سليمان داود ﴾ أي: فهم قول النملة للنمل كما يأتي، وهذا لم يكن لأحد غير سليمان عليه الصلاة والسلام.

﴿ وَأُوتَـيْنَا مِنْ كُـلُ شَـيَّ ﴾ أي: أعطانا الله من النعم، ومن أسباب الملك، ومن السلطنة والقهر، ما لم يؤته

وكلا آتينا حكماً وعلماً ﴾ الآية .

فضلنا على كثير من عباده الؤمنين، أهل السعادة، وأنهم كانوا من

خواصهم. ولا شك أن المؤمنين أربع درجات:

وداود وسليمان، من خواص الرسل، وإن كانوا دون درجة أولى العرم [الخمسة]، لكنهم من جملة الرسل الفضلاء الكرام، الذين نوه الله بذكرهم، ومدحهم في كتابه مدحاً عظيماً، فحمدوا الله على بلوغ هذه المنزلة، وهذا عنوان سعادة العبد، أن يكون شاكراً لله على نعمه الدينية والدنيوية، وأن يرى جميع النعم من ربه، فلا يفخر بها ولا يعجب بها، بل يرى أنها تستحق عليه شكراً كثيراً، بما خصه به، لكون الله أعطاه ملكاً يكن لأبيه، صلى الله عليهما وسلم، ورث علمه ونبوته، فانضم علم أبيه إلى علمه، فلعله تعلم من أبيه ما عنده من العلم، مع ما كان عليه من العلم وقت أبيه، كما تقدم من قوله ففهمناها سليمان، وقال شكراً لله، وتبجحاً بإحسانه، وتحدثاً بنعمته: ﴿ يَا أَيُّهَا الناس علمنا منطق الطير﴾ فكان عليه الصلاة [والسلام] يفقه ما تقول وتتكلم به، كما راجع الهدهد وراجعه، وكما

إِنَّ وَجَدَتُ أَمْرَأَةً تَتَلِكُهُمْ وَأُوبَيَتْ مِن كُلِّ شَيْءٍ وَلَهَاعَ شُّ عَظِيرٌ ۞ وَجَدَتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّهِ مِن دُونِ آللَّهِ وَزَيَّ لَهُ مُؤَاللَّهُ يَطَانُ أَعَلَمُهُمَّ فَصَدَّهُمُ عَنِ السَّبِيلِ فَهُ ثَرَ لَا يَهُ تَدُونَ ۞ أَلَّا يَسْجُدُ وَأَلِمَّهِ ٱلَّذِي يُغْيِجُ ٱلْحَبَّ فِي ٱلْمُسَكَوَّاتِ وَٱلْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا يَخْفُونَ وَمَالْتُولِنُونَ ۞ آشَكَآ إِلَهُ إِلَّاهُوَرَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيرِ۞ ﴿ \* قَالَ سَنَظُلُ أَصَدَقْتَ أَمْرُكُبْتَ مِنَ ٱلْكَاذِينِنَ ۞ ٱذْهَبَيِّكِينِي هَاذَا فَأَلْقِيهُ إِلَيْهِمْ ثُوِّتُولُ عَنْهُمْ فَأَنظُرُ مَاذَا رَجِعُونَ ۞ قَالَتْ يَثَأَيُّهُا الْمُلَوُّأُ إِنَّ ٱلَّهَ إِنَّ كُنَّتُ كُرِيمٌ ۞ إِنَّهُ مِن سُلَمَّنَ وَانَهُ بِسْدِ ٱللَّهُ ٱلرَّحْنَ ٱلْتَحِيدِ۞ ٱلْاتَعَلُواعَلَىٓ وَأَتُونِ مُسْلِدِينَ۞ قَالَتْ يَتَأَيُّهُمَّا ٱلْمَلَوُا أَفْتُونِي فِي أَمْرِي مَاكُنتُ قَاطِعَةً أَمْرًا حَقَّىٰ تَشَهَدُونِ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ أَوْلُواْ قُوَّةٍ وَأَوْلُواْ بَأْسِ شَكِيدِ وَٱلْأَمْرُ إِلَيْكِ فَانْظَاعِ

الله مَاذَا تَأْمُرِينَ ﴿ قَالَتْ إِنَّ لَلْكُوكَ إِذَا دَخَلُواْ قَرْيَةً أَفْسَدُوهَا

مُرْسِلَةً إِلَيْهِم بِعَلِيتِ وَفَنَاظِرَةً أَيْمَ رَبِيعِ مُلَكُرِّسَلُونَ ۞

AND DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERT

وَجَعَلُواْ أَعَزَّةَ أَهْلِهَآ أَذِلَّةً وَّكَذَٰ لِكَيَفْعَلُونَ ۞ وَإِنِّي

أحداً من الأدميين، ولهذا دعا ربه فقال: ﴿وهب (٢) لي ملكاً لا يتبغى لأحدمن بعدي﴾ فسخر الله له الشياطين، يعملون له كل ما شاء، من الأعمال التي يعجز عنها غيرهم، وسخر له الريح، غدوها شهر ورواحها شهر.

﴿إِن هِذَا﴾ الذي أعطانا الله وفضلنا واختصنا به ﴿لهو الفضل المبين﴾ الواضح الجلي، فاعترف أكمل اعتزاف بنعمة آلله تعالى.

﴿وحشر لسليمان جنوده من الجن والإنس والطير فهم يوزعون ﴾ أي: جمع له جنوده الكثيرة الهائلة المتنوعة، من بني آدم، ومن الجن والشياطين، ومن الطيور فهم يوزعون، يدبرون، ويرد أولهم على أخرهم، وينظمون غاية التنظيم في سيرهم ونزولهم، وحلهم وترحالهم قد استعد لذلك، وأعدله عدته، وكل هذه الجنود مؤتمرة بأمره، لا تقدر على عصيانه، ولا تتمرد عنه، قال تعالى: ﴿هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك، أي: أعط بغير حساب، فسار جذه الجنود الضخمة في (r)بعض أسفاره

﴿حتى إذا أتواعلى وادي النمل

في ب: تيقنهم. (1)

في النسختين: فقال: (رب هب) وهو خطأ. (٢)

قى أ: في بعض في. **(٣**)

THE PARTY OF THE P فَلَمَّا جَلَةَ سُلَقَلَ قَالَ أَيُّدُونِي عِالِ فَكَآءَ الْمِن ءَاللَّهُ خَدْرُ مِّكَآءَ النَّكُم الجُنْ بَلْ أَنْتُمْ بِعَكِيَّيْكُمْ فَقَرْجُونَ ۞ اَرْجِعْ إِلَيْهِعْ فَلَتَزَالْيَتَغَهُم بِحُنُودٍ لَّايْلَ لَلَّهُ بِهَا وَلَنْيَجَنَّهُ مَيْنَهَا لَذِلَّةً وَهُمْ صَاخِرُونَ ۞ قَالَ يَكَأَيُّهَا ٱلْمُلَوَّا أَيْكُرُ يَأْتِينِي عِنْ شِهَا قَبَلَ أَن يَأْتُونِ مُسْلِيدِي قَالَ عِفْرِيتُ مِّنَ أَيْجِنَ أَنَا ءَائِيكَ بِهِ و فَبَلَ أَنْ تَقُوْمَ مِن مَّفَ امِكَّ وَإِنِّي عَلَيْهِ لَقَوِيُّ لَّمِينٌ ۞ قَالَ الَّذِي عِندَهُ عِلْرُيْنَ ٱلْكِتَبِ أَنَا عَانِيكَ بِدِد قِبْلَ أَن يُرْتَدُ إِلَيْكَ طَرْفُكُ فَلْمَا فَاهُ مُسْتَقِرًا بِعِندَهُ, قَالَ هَنَاين فَضَلِ رَبِي لِيَبَأُونِ ءَأَشَكُرْأَمُراً حَفُرُ وَمَن شَكَرَقَامًا يَشْكُرُ لِنَفْسِيِّهُ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّي غَيْجُكَرِيرٌ۞ قَالَ نَكِرُولُ لْمُاعَيْنَهَا نَتُظَرَّ أَنَّهُ تَدَى أَدَّ كُوْنُ مِنَ ٱلَّذِينَ لِآيَهُ تَتُلُونَهِ فَلْمَاجَآءَتْ قِيلَ أَهَكَ كَذَاعَهُ أَيُّ قَالَتُ كَأَنَّهُ هُوُّ وَأُوتِينَا ٱلْمِلْدَيْنِ فَيْلِهَا وَكُنَّا مُسْلِمِينَ۞ وَصَدَّهَا مَا كَانَت تَغْبُدُين دُونِ اللَّهُ إِنَّهَا كَانَتْ مِن فَوَمِ كُونِنَ ﴿ قِيلَ لَمَا الدُّفَلِي الصَّرْحُ فَلَمَّا رَأَتُهُ حَسِيتُهُ لُجَةً وَكُثَفَتُ عَنَ سَاقِيماً قَالَ إِنَّهُ مُرَّجِّ مُّرَرِّينَ قَوَامِدُ ال مُ اللَّهُ رَبِّ إِنِّ ظَلَتُ تَفْسِى وَأَسْلَتُ مَعَ سُلَيْنَ كِلَّورَتِ ٱلْعَلَمِينَ ۞

قالت نملة منبهة لرفقتها وبني جنسها: ﴿ويا أيها السمل ادخلوا مساكنكم لا يجطمنكم سليمان وجنوده وهم لا يشعرون و فنصحت هذه وأسمعت النمل، إما بنفسها، ويكون الله قد أعطى النمل أسماعاً خارقة للعادة، لأن التنبيه للنمل، الذي قد ملأ الوادي بصوت نملة واحدة، من أعجب العجائب. وإما بأنها أخبرت من حولها من النمل، ثم سرى الخبر من بعضهن لبعض حتى بلغ الجميع، وأمرتهن بالخذر، والطريق في ذلك، وهو دخول مساكنهن.

وعرفت حالة سليمان وجنوده، وعظمة سلطانه، واعتذرت عنهم، أنهم إن حطموكم، فليس عن قصد منهم ولا شعور، فسمع سليمان عليه الصلاة والسلام قولها وفهمه، ﴿فتبسم بفصاحتها(۱) ونصحها، وحسن تعبيرها. وهذا حال الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، الأدب الكامل، والتعجب في موضعه، وأن لا يبلغ بهم الرسول على خفة العقل وسوء الدب. وعدم التبسم والعجب على خفة العقل وسوء يتحجب منه، يدل على شراسة الخلق يتحجب منه، يدل على شراسة الخلق

والجبروت. والرسل منزهون عن ذلك.

وقال شاكراً لله الذي أوصله إلى ألهمني ووفقني ﴿أَن أَشْكُر نَعْمَتُكُ التَّي أنعمت على وعلى والدى ﴿ فإن النعمة على الوالدين نعمة على الولد. فسأل ربه التوفيق للقيام بشكر نعمته، الدينية والدنيوية، عليه وعلى والديه، ﴿وأن أعمل صالحاً ترضاه﴾ أي: وونقني أن أعمل صالحاً ترضاه، لكونه موافقاً لأمرك، مخلصاً فيه، سالماً من المفسدات والمنقصات، ﴿وادخلني برحمتك﴾ التي منها الجنة ﴿في ﴿ جملة ﴿عبادكُ الصالحين، فإن الرحمة مجعولة للصالحين على اختلاف درجاتهم ومنازلهم. فهذا نموذج ذكره الله من حالة سليمان عند سماع خطاب النملة ونداءها.

ثم ذكر نموذجاً آخر من مخاطبته للطير، فقال: ﴿وتفقد الطير﴾ دل هذا على كمال عزمه وحزمه، وحسن تنظيمه لجنوده، وتدبيره بنفسه للأمور الصغار والكبار، حتى إنه لم يهمل هذا الأمر، وهو تفقد الطيور، والنظر: هل هي موجودة كلها، أم مفقود منها شيء؟ وهذا هو المعنى للآية. ولم يصنع شيئاً من قال: إنه تفقد الطير، لينظر أين الهدهد منها (٢)، ليدله على بعد الماء وقربه، كما زعموا عن الهدهد، أنه يبصر الماء تحت الأرض الكثيفة، فإن هذا القول لا يدل عليه دليل، بل الدليل الحقلي واللفظي دال على بطلانه، أما العقلي، فإنه قدعرف بالعادة والتجارب والمشاهدات، أن هذه الحيوانات كلها، ليس منها شيء يبصر هذا البصر الخارق للعادة، ينظر الماء تحت الأرض الكثيفة، ولوكان كذلك، لذكره الله، لأنه من أكبر

وأما الدليل اللفظي، فلو أريد هذا المعنى، لقال: "وطلب الهدهد لينظر له الماء، فلما فقده قال ما قال» أو «فتش عن الهدهد»، أو: "بحث عنه "ونحو

ذلك من العبارات، وإنما تفقد الطير، لينظر الحاضر منها والغائب، ولزومها للمراكز والمواضع التي عينها لها. وأيضاً فإن سليمان عليه السلام، لا يحتاج ولا يضطر إلى الماء، بحيث يحتاج لهندسة الهدهد، فإن عنده من الشياطين والعفاريت، ما يحفرون له الماء، ولو بلغ في العمق ما بلغ وسخر الله له الريح غدوها شهر ورواحها شهر، فكيف - مع ذلك -

وهذه التفاسير التي توجد، وتشتهر بها أقوال، لا يعرف غيرها، تنقل هذه الأقوال عن بني إسرائيلُ مجردة، ويغفل الناقل عن مناقضتها للمعاني الصحيحة، وتطبيقها على الأقوال، ثم لا تزال تتناقل، وينقلها المتأخر مسلماً للمتقدم، حتى يظن أنها الحق، فيقع من الأقوال الردية في التفاسير ما يقع، واللبيب الفطن، يعرف أن هذا القرآن الكريسم، البعري المبين، اللذي خاطب الله به الخلق كلهم، عالمهم وجاهلهم، وأمرهم بالتفكر في معانيه، وتطبيقها على ألفاظه العربية المعروفة المعاني، التي لا تجهلها العرب العرباء، وإذا وجد أقوالاً منقولة عن غير وسول الله ﷺ، ردها إلى هذا الأصل، فإن وافقته قبلها، لكون اللفظ دالاً عليها، وإن خالفته لفظاً ومعنى، أو لفظاً أو معنى، ردها وجزم ببطلانها، لأن عنده أصلاً معلوماً مناقضاً لها، وهو ما يعرفه من معنى الكلام ودلالته.

والشاهد، أن تفقد سليمان عليه السلام للطير، وفقده الهدهد، يدل على كمال حزمه وتدبيره الملك بنفسه، وكمال فطنته، حتى فقد هذا الطائر الصغير (فقال ما لي لا أرى الهدهد أم كان من الغائين أي: هل عدم رؤيتي إياه، لقلة فطنتي به، لكونه خفياً بين هذه الأمم الكثيرة؟ أم على بابها، بأن كان غائباً من غير إذن ولا أمري؟

فحينئذ تغيظ عليه وتوعده، فقال:

<sup>(</sup>١) في ب: بنصح أمتها.

﴿الأعذبنه عذاباً شديداً ﴿ دُون القتل، ﴿ أُو الأذبحنه أُو ليأتيني بسلطان مبين ﴾ أي: حجة واضحة على تخلفه، وهذا من كمال ورعه وإنصافه، أنه لم يقسم على مجرد عقوبته بالعذاب أو القتل، الأن ذلك لا يكون إلا من ذنب، وغيبته قد تحتمل أنها لعذر واضح، فلذلك استثناه، لورعه وفطنته.

وفمكث غير بعيد ثم جاء، وهذا يدل على هيبة (١) جنوده منه، وشدة التمارهم لأمره، حتى إن هذا الهدهد، الذي خلفه العذر الواضح، لم يقدر على التخلف زمناً كثيراً، وفقال ألى: عندي من العلم علم ما أحطت به، على علمك الواسع، وعلو درجتك فيه، وجئتك من سبأ القبيلة المعروفة في اليمن وبنبأ يقين أي: خير متيقن.

تم فسر هذا النبأ فقال: ﴿إِنَّ وَجِدْتُ امراَةً تَملَكُهُم ﴾ أي: تملك قبيلة سبأ، وهو تتملك قبيلة شيء هيأة والمسالح، والجنود، والحصول، والمسلاح، والجنود، والحصول، والقلم أي: كرسي ملكها الذي تجلس عظيم الذي تجلس عليه، عرش هائل، وعظم العروش تدل على عظمة المملكة وقوة السلطان وكثرة رجال الشوري.

ووجدتها وقومها يسجدون للشمس من دون الله أي: هم مشركون يعبدون الشمس. ووزين لهم الشيطان أعمالهم فرأوا ما هم عليه هو الحق، وفهم لا يهتدون لأن الذي يرى أن الذي عليه حق، لا مطمع في هدايته حتى تنغير عقيدته.

أسم قال: ﴿اللهُ أَي: هالا ﴿يسجلوا أله الذي يخرج الخبء في السماوات والأرض﴾ أي: يعلم الخفي الخبيء، في أقطار السماوات، وأنحاء الأرض، من صغار المخلوقات، وبذور النباتات، وخفايا الصدور، ويخرج خبء الأرض والسماء، بإنزال

المطر، وإنبات النبات، ويخرج خبء الأرض عند النفخ في الصور وإخراج الأموات من الأرض، ليجازيهم بأعمالهم ﴿ويعلم ما تخفون وما تعلنون﴾.

والله لا إله إلا هو أي: لا تنبغي العبادة، والإنابة، والذل، والحب، إلا له، لأنه المألوه، لما له من الصفات الكاملة، والنعم الموجبة لذلك. ورب المحرش العظيم الذي هو سقف المحسلوقات، ووسع الأرض والسماوات، فهذا الملك عظيم السلطان، كبير الشأن، هو الذي يذل له ويخضع، ويسجد له ويركع، فسلم المعظيم، وتعجب سلمان كيف خفي عليه.

وقال متثبتاً لكمال عقله ورزانته: ﴿سننظر أصدقت أم كنت من الكاذبين \* اذهب بكتاب هذا وسيأتي نصه ﴿فألقه إليهم ثم تول عنهم ﴾ أي: استأخر غير بعيد ﴿فانظر ماذا يرجعون ﴾ إليك وما يتراجعون به.

فذهب به فألقاه عليها، فقالت لقومها: ﴿إِنِي أَلْقِي إِلَى كِتَابِ كَرِيمٍ ﴾ أي: جليل المقدار، من أكبر ملوك الأرض.

ثم بينت مضمونه فقالت: ﴿إِنه من سليمان وإنه بسسم الله السرحمن السرحميم الله السرحميم الله السرحميم الله السرحميم أي: لا تكونوا فوقي، بل اخضعوا تحت سلطاني، وانقادوا لأوامري، وأقبلوا إلى مسلمين.

وهذا في غاية الوجازة مع البيان التام، فإنه تضمن نهيهم عن العلو عليه، والبقاء على حالهم التي هم عليها، والانقياد لأمره، والدخول تحت طاعته، وجيئهم إليه، ودعوتهم إلى الإسلام، وفيه استحباب ابتداء الكتب بالبسملة كاملة، وتقديم الاسم في أول عنوان الكتاب، فمن حزمها وعقلها، أن جمعت كبار دولتها ورجال مملكتها، وقالت: ﴿ فَا أَيّها اللّا أَفْتُونِي مُمَلِّكُمُ اللّهُ اللّهُ الْمُتُونِي مُمَلِّكُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

ولَقَدُ أَرْسَكُنَّ إِلَى تَسْعُودَ أَخَنَاهُمْ صَلِيحًا أَنِ أَعَبُدُ وَأَلْدُهُ وَإِذَا هُمْ وَيِقَكَانِ يَخْنَصِمُونَ ۞ قَالَ يَنَقَوْمِ لِرَتَمَتْ تَغْجِلُونَ السَّيِّةَ قِبَلَ ٱلْحَسَنَةَ لَوَلَاتَسْتَغْفِرُونَ اللهَ لَعَلَّكُمْ اللَّهُ الرُّحَدُمُونَ ۞ قَالُوا أَظَيْرَنَا بِكَ وَيَمَن مَّعَكُّ قَالَ طَلْيَرْكُمْ عِندَاللَّهِ بَلَ أَنْتُمْ قَوْمٌ مُقْدَنَّوُرِتَ ۞ وَكَانَ فِي ٱلْمَدِينَةِ يْسَعَةُ زَهْطٍ يُفْسِدُ وَرَ فَيْ ٱلْأَرْضِ وَلَا يُصْرِلُ حُونَ ۞ قَالُواْتَقَاكَ مُوَاْبِاللَّهِ لَنُبَيِّنَةً مُوَاَّهُ لَهُ ثُمَّ لَنَقُولَ إِلَيْهِ مَاشَهِدْنَامَهْلِكَ أَهْلِهِ وَإِنَّا لَصَادِقُونَ ۞ وَمَكَّرُواْ مَكَوًا وَمَكُونًا مَكُولًا مَكُولًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ۞ فَأَنظُلُ كَيْفَ كَانَ عَلَقِبَةُ مَكْرِهِمْ أَنَّا دَمَّرْنَاهُمْ وَقَوْمَهُمْ المَّمِعِينَ ۞ فَتِلْكَ يُوْثُـ فَمْرَخَاوِنَ أَبِمَاظَــلَمُوَا إِنَ فِي ذَلِكَ لَآكِمَةً لِلْقَوْمِ يَعْ أَمُونَ ۞ وَأَجَيَّ مَا أَلِّينَ اللُّهُ الْمَنْوَأُ وَكَانُواْ يَتَّقُونَ ۞ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِةِ التَّاثُونَ الْفَلَحِشَةَ وَأَنْتُرْتُعِيرُونَ ﴿ أَبِنَّكُولَا أَوْنَ إِلَيْكِالَ شَهْوَةً مِن دُونِ ٱلنِسَكَآءِ بَلْ أَنْتُمُ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ ۞ ONE DE LA CONTRACTION DEL CONTRACTION DE LA CONT

في أمري أي: أخبروني، ماذا نجيبه به وهل ندخل تحت طاعته وننقاد؟ أم ماذا نفعل أمراً حتى تشهدون أي: ما كنت مستبدة بأمر دون رأيكم ومشورتكم

ف ﴿ قالوا نحن أولو قوة وأولو بأس شديد ﴾ أي: إن رددتِ عليه قوله ، ولم تدخلي في طاعته ، فإنا أقرياء على القتال ، فكأنهم مالوا إلى هذا الرأي ، الذي لو تم لكان فيه دمارهم ، ولكنهم أيضاً لم يستقروا عليه ، بل قالوا: فالأمر إليك ﴾ أي: الرأي : ما رأيت ، لعلمهم بعقلها وحزمها ، وتصحها لهم فانظري ﴾ نظر فكر وتدبر ﴿ ماذا تأمرين ﴾ .

فقالت لهم - مقنعة لهم عن رأيهم، ومبينة سوء مغبة القتال - ﴿ إِن الملوك إِنْ الملوك وأسراً، ونهباً لأموالها، وتخريباً لايرها، ﴿ وجعلوا أعزة أهلها أذلة ﴾ الناس من الأدلين، أي: فهذا رأي: غير سديد، وأيضاً، فلست بمطيعة له قبل الاختبار وإرسال من يكشف عن أحواله ويتدبرها، وحينئذ نكون على أحواله ويتدبرها، وحينئذ نكون على مرسلة إليهم بهدية فناظرة بم يرجع مرسلة إليهم بهدية فناظرة بم يرجع المرسلون عنه. هل يستمر على رأيه المرسلون عنه.

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: هيبته.

 فَتَاكَانَ جَوَابَ قَرَمَ مِينَ إِلَّا أَن قَالُوٓا أَخْرِجُوْا مَالُولِطِ إِنَّ قَرْمَتِكُمُّ إِنَّهُمُ أَنَّاسٌ تَطَهَّرُونَ ۞ فَأَجَيْنَكُهُ وَأَهْلَهُ مِنْ إِلَّا إِمْرَأَتُ لَمُقَدِّرُنَّهَا مِنَ ٱلْخَيْرِينَ ﴿ وَأَمْطَعُنَّا عَلَيْهِمَ مَطَرًّا فَكَ مَعَلَى ٱلْمُنذَرِينِ ۞ قُلِ ٱلْحَسَّمُ لِلَّهِ وَسَلَادُ عَلَيْعِهَا وِهِ ٱلَّذِينَ ٱصْطَغَنَّ ءَاللَّهُ خَيْرٌ أُمَّا يُشْرِكُونَ الله المَّنْ خَلَقَ السَّمَوَيَ وَالْأَرْضَ وَأَرْلَ لَكُمْ مِثْنَ السَّمَايَ مَّآءٌ فَأَنْتُنَا بِفِيحَدَّآقِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَّا كَانَ أَكُمْ أَنْ تُلْبِعُوا شَجَكُهَا أَوَلَكُ مُعَ اللَّهِ مَلَ هُمْ قَوْمُ يَعْدِلُونَ ۞ أُمَّنَجَعَـٰلُٱلْأَرْضَ قَـٰرَاراً وَجَعَـٰلَخِلَكَهَا أَنْهَـٰزاً وَجَعَلَ لَمَا رَوْسِي وَجَعَلَ بَيْنِ ٱلْبَحْرَيْنِ حَسَاجِزًا لَوَكَهُ مَعَ ٱللَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ۞ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَلَّوْنَا دَعَاهُ وَيَكْنِيفُ ٱلسُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خَلَفَكَاءَ ٱلْأَرْضِ إِلَّا أَءِلُكُ مُّنَّعُ أُلِّهُ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ۞ أَمَّن يَهْدِيكُمْ فِي ظَالُمَتِ ٱلْبِرِّوَٱلْبَحْرِوَ مَن يُرْمِيلُ ٱلْرِيْكَ مُشْرًا يَدَى بَنَى أُ رَحْمَتِ فَيْتَا وَلَهُ مَّعَ أَلْقُوتُكُ لَى اللَّهُ مُكَمَّا يُشْرِكُونَ ۞

وقوله؟ أم تخدعه الهدية، وتبدل فكرته، وكيف أحواله وجنوده؟

فأرسلت له هدية مع رسل من عقلاء قومها، وذوي الرأي: منهم، فلما جاء سليمان أي: جاءه الرسل بالهدية فقال منكراً عليهم ومتغيظاً على عدم إجابتهم: فأقدونن بمال فما آتاني الله خير مما آتاكم فليست تقع عندي موقعاً، ولا أفرج بها، قد أغناني الله عنها، وأكثر على النعم، أغناني الله عنها، وأكثر على النعم، فيل أنتم بهديتكم تفرحون للهجكم للدنيا، وقلة ما بأيديكم بالنسبة لما أعطاني الله.

ثم أوصى الرسول من غير كتاب، لم أوصى الرسول من غير كتاب، لما رأى من عقله، وأنه سينقل كلامه على وجهه، فقال: ﴿ارجع إليهم﴾ أي: بهديتك ﴿فلنأتينهم بجنود لا قبل ولنخرجنهم منها أذلة وهم صاغرون﴾ ورجع إليهم، وأبلغهم ما قال سليمان، وعلم سليمان أنهم لا بد أن يسيروا إليه، فقال لمن حضره من الجن والإنس: هليمن أي: لأجل أن نتصرف فيه قبل أن يسلموا، فتكون أموالهم عترمة، ﴿قال عقريت من الجن والعفريت: هو القوى النشيط جداً:

﴿أَنَا آتِيكُ بِهِ قِبلِ أَنْ تَقُومُ مِنْ مَقَامِكُ وإني عليه لـقـوي آمـين﴾ والـظـاهـر أن سليمان إذ ذاك في الشام، فيكون بينه وبين سبأ نحو مسيرة أربعة أشهر، شهران ذهاباً، وشهران إياباً، ومع ذلك، يقول هذا العفريت: أنا ألتزم بالمجيء به، على كِبَره وثقله وبُعْده، قبل أن تقوم من مجلسك الذي أنت فيه. والمعتاد من المجالس الطويلة، أن تكون معظم الضحي، نحو ثلث يوم، هِذَا نهاية المعتاد، وقديكون دون ذلك، أو أكثر، وهذا الملك العظيم، الذي عند آحاد رعيته هذه القوة والقدرة، وأبلغ من ذلك أن ﴿قال الذي عنده علم من الكتاب ﴿: قال المفسرون: هو رجل عالم صالح، عند سليمان يقال له: «آصف بن برخيا» كان يعرف اسم الله الأعظم، الذي إذا دُعي به أجاب، وإذا سئل به أعطى.

﴿أَمَا آسيك به قبل أَن يرتد إليك طرفك ﴾ بأن يدعو الله بذلك الاسم، فيحضر حالاً، وأنه دعا الله فحضر. فالله أعلم [هل هذا المراد أم أن عنده علماً من الكتاب يقتدر به على جلب المعيد وقصيل الشديد](١).

﴿ فَلَمَا رَآهُ ﴾ سليمان ﴿ مستقرآ عنده الله تعالى على إقداره وملكه، وتيسير الأمور له، و ﴿قال هذا من فضل ربي ليبلون أأشكر أم أكفر﴾ أي: ليختبرني بذلك. فلم يغتر عليه السلام بملكه وسلطانه وقدرته، كما هو دأب الملوك الجاهلين، بل علم أن ذلك اختبار من ربه، فخاف أن لا يقوم بشكر هذه النعمة، ثم بيِّن أن الشكر لا ينتفع الله به، وإنما يرجع نفعه إلى صاحبه، فقال: ﴿وَمِن شِكِرِ فإنما يشكر لنفسه ومن كفر فإن ربي غني كريم) غني عن أعماله، كريم، كثير الخير، يعم به الشاكر والكافر، إلا أن شكر نعمه داع للمزيد منها، وكفرها داع لزوالها، ثم قال لمن عنده: ﴿ نكروا لها عرشها ﴾ أي: غيروه بزيادة ونقص، ونحو ذلك ﴿نظر ﴾ مختبرين

نعقلها ﴿أُمِّتدي﴾للصواب، ويكون عندها ذكاء وفطنة تليق بملكها ﴿أُم تكون من الذين لا يهتدون﴾

﴿ فلما جاءت ﴾ قادمة على سليمان، عرض عليها عرشها، وكان عهدها به، قد خلفته في بلدما، و ﴿قيل لها أهكذا عرشك أي: أنه استقر عندنا أن لك عرشاً عظيماً، فهل هو كهذا العرش الذي أحضرناه لك؟ ﴿قالت كأنه هو ﴾ وهذا من ذكائها وفطنتها، لم تقل «هو» لوجود التغيير فيه والتنكير ، ولم تنف أنه هو، لأنها عرفته، فأتت بلفظ محتمل للأمرين، صادق على الحالين، فقال سليمان متعجباً من هدايتها وعقلها، وشاكراً لله أن أعطاه أعظم منها: ﴿وأوتينا العلم من قبلها﴾ أي: الهداية، والعقل، والحزم، من قبل هذه الملكة، ﴿وكنا مسلمين﴾ وهي الهداية النافعة الأصلية .

ويحتمل أن هذا من قول ملكة سبأ: «وأوتينا العلم عن ملك سليمان وسلطانه، وزيادة اقتداره، من قبل هذه الحالة التي رأينا فيها قدرته على إحضار العرش من المسافة البعيدة، فأذعنا له، وجئنا مسلمين له، خاضعين لسلطانه».

قال الله تعالى: ﴿وصدّها ما كانت تعبد من دون الله ﴾ أي: عن الإسلام، وإلا، فلها من الذكاء والفطنة ما به تعرف الحق من الباطل، ولكن العقائد الباطلة تذهب بصيرة القلب ﴿إنها كانت من قوم كافرين والسمرت على الدين، والعادة المستمرة بأمريراه بعقله من ضلالهم وخطئهم، من أندر ما يكون، فلهذا لا يستغرب بقاؤها على سلطانه ما يبهر العقول، فأمرها أن الكفر، ثم إن سليمان أراد أن ترى من سلطانه ما يبهر العقول، فأمرها أن تدخل الصرح، وهي المجلس المرتفع المنسع، وكان بجلساً من قوا، بر، تجري المنسع، وكان بجلساً من قوا، بر، تجري

ف ﴿ قيل لها ادخل الصرح فلما رأته حسبته لجة ﴾ ماء، لأن القوارير شفافة ،

يرى الماء الذي تحتها، كأنه بذاته يجري، ليس دونه شيء، ﴿وكشفت عن ساقيها﴾ للخياضة، وهذا أيضاً من عقلها وأدبها، فإنها لم تمتنع من الدخول للمحل الذي أمرت بدخوله، لعلمها أنها لم تستدع إلا للإكرام، وأن ملك سليمان وتنظيمه، قد بناه على الحكمة، ولم يكن في قلبها أدنى شك من حالة السوء، بعد ما رأت ما رأت.

فلما استعدت للخوض قبل لها: ﴿إنه صرح محرد﴾ أي: محلس ﴿من قوارير﴾ فلا حاجة منك لكشف الساقين. فحينتذ لما وصلت إلى سليمان، وشاهدت ما شاهدت، وعلمت نبوته ورسالته، تابت ورجعت عن كفرها، و ﴿قالت رب إن ظلمت نفسي وأسلمت مع سليمان شه رب العالمين﴾

فهذا ما قصه الله علينا من قصة ملكة سبأ، وما جرى لها مع سليمان، وما جرى لها مع سليمان، والقصص الإسرائيلية، فإنه لا يتعلق بالتفسير لكلام الله، وهو من الأمور التي يقف الجزم بها، على الدليل المعلوم للعصوم، والمنقولات في هذا الباب كلها، أو أكثرها، ليس كذلك، فالحزم كلها، أو أكثرها، ليس كذلك، فالحزم لإعراض عنها، وعدم إدخالها في التفاسير، والله أعلم.

(28 - 20) ﴿ ولقد أرسلنا إلى شمود أخاهم صالحاً أن اعبدوا الله فإذا هم فريقان يختصمون ﴾ إلى آخر القصة . خبر تعالى أنه أرسل إلى ثمود القبيلة وأنه أمرهم أن يعبدوا الله وحده، ويتركوا الأنداد والأوثان، ﴿ فإذا هم فريقان يختصمون ﴾ منهم المؤمن، ومنهم الكافر، وهم معظمهم

لىفىعىل السيئات؟. ﴿لولا تستغفرون الله بأن تتوبوا من شرككم وعصيانكم، وتدعوه أن يغفر لكم، ﴿لملكم تُرجون ﴾ فإن رحمة الله تعالى قريب من المحسنين، والتائب من الذنوب، هو من المحسنين.

﴿قالوا﴾ لنبيهم صالح ، مكذبين ومعارضين: ﴿اطيرنا بك وبمن معك ﴿ زعموا \_ قبحهم الله \_ أنهم لم ومن معه من المؤمنين، صاروا سبباً لمنع بعض مطالبهم الدنيوية ، فقال لهم صالح : ﴿طائركم عند الله ﴾ أي : ما أصابكم إلا بذنوبكم ، ﴿بل أنتم قوم والشر ، لينظر هل تقلعون وتنوبون ، أم والخير المارة والخير وتنوبون ، أم قال منه في تكذيب نبيهم وما قال منه و

وكان في المدينة التي قيها صالح، الجامعة لمعظم قومه وتسعة رهط يفسطين الأرض ولا يصلحون في الأرض في الأرض، ولا لهم قصد ولا فعل بالإصلاح، قد استعدوا لمعاداة صالح والطعن في دينه، ودعوة قومهم إلى ذلك، كما قال تعالى: ﴿فاتقوا الله وأطيعتوا أصر المسرفين \* ولا تنطيعتوا أصر لا يصلحون .

فلم يزالوا بهذه الحال الشيعة، حتى الهم من عداوتهم ﴿تقاسموا﴾ فيما بينهم، كل واحد أقسم للآخر: ﴿لَا لَهُ مَا لَيهُ ﴿ اللّهُ اللّهُ هُو وَاهله ﴾ أي: نأتيه ﴿ الله الله هو وأهله ، فلنقتلنهم ، ﴿ثم لنقولن لوليه ﴾ ننكر ذلك ، وننفيه ونحلف ﴿ إِنّا لصادقون ﴾ وتنفيه ونحلف ﴿ إِنّا لَيمَ اللّهُ وَمَكُرُوا مَكُراً ﴾ دبروا أمرهم على قتل صالح وأهله ، على وجه الخفية ، حتى صالح وأهله ، على وجه الخفية ، حتى ﴿ ومكرنا مكراً ﴾ بنصر نبينا صالح عليه السلام ، وتيسير أمره ، وإهلاك قومه المكذبين ﴿ وهم لا يشعرون ﴾

أَمَّنَ سَبَدُواْ ٱلْخَلْقَ ثُرَّيْصِيدُهُ وَمَن ذَرُكُكُمْ مِنَ السَّمَاءَ وَٱلْأَرْضُ أَوَلَهُ مَّعَ اللَّهِ قُلْ هَا لُوَّا يُرْهَلُنَكُمُ إِن كُنتُمْ صَالِيقِينَ ۞ قُلُ لَا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلْهَدَّمُونِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغِيَّاكِ إِلَّا ٱللَّهُ وَمَايَشَعُرُونَ أَيَّانَ يُبِعَثُونَ ۞ بَلِ ٱذَّرَكَ عِلْهُمُ فِي ٱلْآَيْرَةُ بَلَهُمُ فِي شَكِي يَنْهَأَ بَلِهُم مِنْهَا عَمُونَ ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَتُرُوا أَوِذَاكُمَا تُرَاوَعَ اللَّهُ أَيِّنَا لَيُخْرِجُونَ ﴿ لَمَّذَ ۉۼۣڐٮؘٵۿڬۮؘٵۼٛڽٛۏءَاب<u>ؔٵٷٛ</u>ٵؘڡۣڹ؋ٙؾڷٳڹؖۿڬۮٙٳٳؖڰٙٲ<del>ؘ؊ڸڸۯ</del>ٳؙڵٲٝۊۣڶؠڹؘ ﴿ قُلُّ سِيرُواْ فِ ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَكَانَ عَلَقِبَـةُ ٱلْجُبِينِ ٢٠٠٠ وَلَا تَعْزَنْ عَلَيْهِ مْرَوَلَا تَكُنّ فِي صَيْقٍ ثَمَّا يَمْكُونَ ﴿ وَيَقُولُونَ مَنَّىٰ هَاذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَلِيقِينَ ﴿ قُلْ عَسَنَ أَن يَكُونَ رَدِفَ أَكُرُ بَعْضُ ٱلَّذِي تَسْتَعْمِلُونَ ۞ وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُوفَضْلِ عَلَى ٱلنَّايِسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرُكُورُكُ وَإِنَّ رَبِّكَ لَيُعَلِّمُ مَا تُكِنُّ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِمُونَ ۞ وَمَا مِنْ غَآيِتةِ فِ ٱلمَسَنَاءَ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا فِيكِتْبِ ثَيِينِ ۞ إِنَّ هَذَا ٱلْقُرَّوٰنَ أُمُ يَقُضُ عَلَى بَنِيَ إِسْرَةِ مِنَ أَكْثَرُا لَذِي هُرُومِهِ يَخْتَلِفُونَ ۞ DESCRIPTION TATE OF SECOND

﴿فانظر كيف كان عاقبة مكرهم﴾
هل حصل مقصودهم؟ وأدركوا بذلك
المكر مطلوبهم، أم انتقض عليهم
الأمر، ولهذا قال: ﴿أننا دمرناهم
وقومهم أجمعين﴾ أهلكناهم،
واستأصلنا شافتهم، فجاءتهم صيحة

﴿فتلك بيوتهم خاوية ﴾ قد تهدمت من جدرانها على سقوفها ، وأوحشت من ساكنيها ، وعطلت من نازليها ، ﴿بما ظلموا ﴾ أي: هذا عاقبة ظلمهم وشركهم بالله ، وبغيهم في الأرض ، إلى في ذلك لآية لقوم يعلمون ﴾ أولياته وأعدائه ، فيعتبرون بذلك ، ويعلمون أن عاقبة الظلم الدمار والهلاك ، وأن عاقبة الإيمان والعدل النجاة والفور .

ولهذا قال: ﴿وأنجينا الذين آمنوا وكانوا يتقون﴾ أي: أنجينا المؤمنين بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشره، وكانوا يتقون الشرك بالله والمياصي، ويعملون بطاعته وطاعة رسله.

﴿ ٥٤ ـ ٥٨ ﴾ ﴿ ولوطاً إِذْ قال لقومه أتأتون الفاحشة وأنتم تبصرون ﴾ إلى آخر القصة. أي: واذكر عبدنا وزسولنا لوطاً، ونبأه الفاضل، حين قال

BENEFIT PRODUCES IN THE PRODUCES IN THE PRODUCES IN THE PRODUCE IN ُ وَإِنَّهُ لَمُذَى وَدَهُمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ۞ إِلَى رَبِّكَ يَقْنِنِي يَمَنْهُمُ عِكْمُوهِ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْعَلِيهُ ۞ فَتُوسَكِّلُ عَلَى ٱللَّهِ إِنَّكَ عَلَى ٱلْحَيِّنَ ٱلْمُبِينِ ۞ إِلَّكَ لَاتُتُعِمُ لَلْوَقَا وَلَاتُتُعِمُ الْفُمِّ ٱلثُّمَّ الثُّمَّا إِذَا وَلَوْا مُنْدِيدَتَ ۞ وَمَآ أَنْتَ بِهَادِى ٱلْعُمْنِي عَرَضَاً لَلْيَهِمُّ ۖ إِن نُسَّمِعُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ يِعَالِكِيَّا فَهُم رَسُّم لِمُونَ ﴿ \* وَإِذَا وَقَمَ ٱلْفَوَلُ عَلَيْهِ مَلْحُرَيْحَنا لَمُدُودَاتِكَةً مِنَ ٱلْأَرْضِ مُكِينَ مُورَ أَنَّ ٱلنَّاسَ كَافُوْلِكِلَيْتِنَا لَا يُوقِنُونَ ۞ وَيُؤْمِ نَعْشُرُون كُلِ أُمَّةٍ فَوَجَارِمَنَ يُكَذِّبُ بِعَالِلَيْنَا فَهُمْ يُوزَعُونَ۞خَنَّآ إِذَاجَآءُو قَالَ أَكَذَّبُمُرُ يَعَائِنِيَ وَلَوْ يَعْيِظُواْ بِهَاعِلْمًا أَمَاذَاكَ نُتَرَقَعَ مَلُورَ ٥٠ وَوَقَّعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِهِ بِمَاظَلَمُواْ فَهُمُّهُ لَا يَنطِقُونَ ۞ ٱلْتَرَوَّاٰ ٱلْأَجَعَلْنَا ٱلِّتَلَ إِيسَّكُنُواْفِهِ وَٱلنَّهَارَمُتِصِرًا إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَنتِ لِتَقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ۞ وَيُؤْمَرُ مُنْفَحُ فِ الصُّورِ فَفَرِعَ مَن فِ السَّمَلَوْنِ وَمَن فِيهُ ٱلْأَرْضِ إِلَّامَن شَمَّاءَ ٱللَّهُ وَيَصُلُّ أَتَوْهُ دَاخِيرِينَ وَمَشَرَى ٱلْحِبَ الْمُغَسَّنَهُ الْحِلْوَدَةُ وَهِيَ غَنْزُمَ زَالْسَكَانِ صَنْعَ اللَّهِ الَّذِيَّ أَتُقَنَّ كُلُّ مَنَّ \* إِنَّهُ خَيرًا بِمَا لَقُمْ عَلُونَ ﴿

لقومه \_ داعياً لهم إلى الله وناصحاً \_: ﴿أَتَأْتُونَ الْفَاحِشَّةَ ﴾ أي: الفعلة الشنعاء، التي تستفحشها العقول والفطر، وتستقبحها الشرائع ﴿وأنتم تبصرون، ذلك، وتعلمون قبحه، فعاندتم، وارتكبتم ذلك، ظلماً منكم وجرأة على الله .

A DESCRIPTION OF THE REAL PROPERTY.

ثم فسر تلك الفاحشة، فقال: ﴿ أَإِنكُم لِتَأْتُونَ الرِجَالُ شَهُوةً مِن دُونَ النساء ﴾ أي: كيف توصلتم إلى هذه الحال، صارت شهوتكم للرجال، وأدبارهم محل الغائط والنُّجُو والحبث، وتركتم ما خلق الله لكم من النساء، من المحال الطيبة، التي جبلت النفوس إلى الميل إليها وأنتم انقلب عليكم الأمر، فاستحسنتم القبيح، واستقبحت الحسن، ﴿بِل أَنتم قوم تجهلون﴾(١) متجاوزون لحدود الله، متجرؤون على

﴿فما كان جواب تومه ﴿ قبول ولا انزجار، ولا تذكر وأدكار، إنما كان جوابهم المعارضة والناقضة، والتوعد لنبيهم الناصح ورسولهم الأمين، بالإجلاء عن وطنه، والتشريد عن بلده. فما كان جواب قومه ﴿إلا أن قسالسوا أخسرجسوا آل لسوط مسن قريتكم﴾

فكأنه قيل: ما نقمتم منهم، وما ذنبهم الذي أوجب لهم الإخراج، فقالوا: ﴿إنهم أناس يتطهرون﴾ أي: يتنزهون عن اللواط وأدبار الذكور. فقبحهم الله، جعلوا أفضل الحسنات بمنزلة أقبح السيئات، ولم يكتفوا بمعصيتهم لنبيهم فيما وعظهم به، حتى وصلوا إلى إخراجه، والبلاء موكل بالمنطق، فهم قالوا: ﴿أخرجوهم من قريتكم إنهم أناس يتطهرون، 🍕 .

ومفهوم هذا الكلام: «وأنتم متلوثون بالخبث والقذر، القتضي لنزول العقوبة بقريتكم، ونجاة من خرج منها».

ولهذا قال تعالى: ﴿ فَأَنْجِينَاهِ وَأُهلُهُ الْخَيْرِ، فَاللَّهِ خَيْرِ مَا يَشْرِكُونِ. إلا امرأته قدرناها من الغابرين، وذلك لما جاءته الملائكة في صورة أضياف، وسمع بهم قومه، فجاؤوا إليه يريدونهم بالشر، وأغلق الباب دونهم، واشتد الأمر عليه، ثم أخبرته الملائكة عن جلية الحال، وأنهم جاؤوا لاستنقاذه وإخراجه من بين أظهرهم، وأنهم يريدون إهلاكهم، وأن موعدهم الصبح، وأمروه أن يسري بأهله ليلاً، إلا امرأته فإنه سيصيبها ما أصابهم، فخرج بأهله ليلاً، فنجوا، وصبَّحهم العذاب، فقلب الله عليهم ديارهم، وجعل أعلاها أسفلها، وأمطر عليهم حجارة من سجيل منضود، مسومة عند ربك.

> ولهذا قال هنا: ﴿وأمطرنا عليهم مطراً فساء مطر المنذرين اي: بئس المطر مطرهم، وبئس العذاب عذابهم، لأنهم أنذروا وخوفوا، فلم ينزجروا ولم يرتدعوا، فأحل الله بهم عقابه

> ﴿٥٩﴾ ﴿قل الحمد لله وسلامٌ على عباده الذين اصطفى آلله خيرٌ أم ما يشركون، أي: قل «الحمد ش» الذي يستحق كمال الحمد والمدح والثناء، لكمال أوصافه، وجميل معروفه،

وهباته وعدله، وحكمته في عقوبته المكذبين وتعذيب الظالمين، وسلم أيضاً على عباده، الذين تخيرهم واصطفاهم على العالمين، من الأنبياء والمرسلين، وصفوة الله من العالمين، وذلك لرفع ذكرهم، وتنويهاً بقدرهم، وسلامتهم من الشر والأدناس، وسلامة ما قالوه في رجم من النقائص والعيوب.

﴿ آلله خير أما يشركون ﴾ وهذا استفهام قد تقرر وعرف، أي: آلله الرب العظيم، كامل الأوصاف، عظيم الألطاف، خير أم الأصنام والأوثان التي عبدوها معه، وهي ناقصة من كل وجّه، لا تنفع ولا تضّر، ولا تملك لأنفسها ولا لعابديها مثقال ذرة من

ثم ذكر تفاصيل ما به يعرف ويتعين أنه الإله المعبود، وأن عبادته هي الحق، وعبادة [ما] سواه هي الباطل، فقال:

﴿٦٠﴾ ﴿أُمُّن خلق السماوات والأرض وأنزل لكم من السماء ماء فأنبتنا به حدائق ذات بهجة ما كان لكم أن تنبتوا شجرها أإله مع الله بل هم قوم يعدلون).

أي: من خلق السماوات وما فيها، من الشمس والقمر والنجوم والملائكة. والأرض وما فيها، من جبال وبحار وأنهار وأشجار وغير ذلك؟

﴿وأنزل لكم﴾ أي: لأجلكم ﴿من السماء ماء فأنبتنا به حداثق أى: بساتين ﴿ ذات بهجة ﴾ أي: حسن منظر، من كثرة أشجارها وتنوعها، وحسن ثمارها، ﴿ما كان لكم أن تنبتوا شجرها ﴿ لُولا مِنَّةُ اللهُ عليكم بإن ال المطر. ﴿أَإِلَهُ مِعُ اللهِ وَعِلْ هِـذَهُ الأفعال، حتى يعبد معه ويشرك به؟، ﴿بل هم قوم يعدلون﴾ به غيره، ويسوون به سواه، مع علمهم أنه وحده خالق العالم العلوي والسفلي، ومنزل الرزق.

﴿٦١﴾ ﴿أمن جعل الأرض قراراً وجعل خلالها أنهارا وجعل لها رواسي

سبق قلم الشيخ ـ رحمه الله ـ فذهب إلى آية الأعراف فكتب: ﴿بل أنتم قوم مسرفون﴾ وفسرها على هذا، فصححت الآية، وأبقيتُ التفسير كما هو.

وجعل بين البحرين حاجزاً أإله مع الله بل أكثرهم لا يعلمون أي: هل الأصنام والأوثان، الناقصة من كل وجه، التي لا فعل منها ولا رزق ولا نفع، خير؟ أم الله الذي ﴿جعل الأرض قراراً هيستقر عليها العباد ويتمكنون من السكني، والحرث، والباب، والإياب، ﴿وجعل خلال الأرض، أنهاراً ينتفع بها العباد، في زروعهم وأشجارهم، وشربم وشربم واشبهم.

وجعل لها رواسي أي: جبالاً ترسيها وتثبتها، لئلا تميد، وتكون أوتاداً لها، لئلا تضطرب. ووجعل بين البحرين البحر المالح والبحر المحديث المعندب وحاجزاً يمنع من اختلاطهما، فتفوت المنفعة المقصودة من كل منهما، بل جعل بينهما حاجزاً الأرض مبعدة عن البحار، فيحصل منها مقاصدها ومصالحها، وأله منها مقاصدها ومصالحها، وأله منها مقاصدها ومصالحها، وأله ويشرك به معه. وبل أكثرهم لا يعلمون فيشركون بالله، تقليداً لرؤسائهم، وإلا فلو علمواحق العلم، لم يشركوا به شيئاً.

﴿٦٢﴾ ﴿أمَّن يجيب المضطر إذا دعاه ويكشف السوء ويجملكم خلفاء الأرض أإله مع الله قليلاً ما تذكرون﴾ أي: هل يجيب المضطر، الذي أقلقته الكروب، وتعسر عليه الطلوب، واضطر للخلاص مما هو فيه، إلا الله وحده؟ . ومن يكشف السوء، أي : البلاء والشر والنقمة، إلا الله وحده؟ ومن يجعلكم خلفاء الأرض، يمكنكم منها، ويمدلكم بالرزق، ويوصل إليكم نعمه، وتكوُّنون خلفاء من قبلكم، كما أنه سيميتكم، ويأتي بقوم بعدكم، أإله مع الله يفعل هذه الأفعال؟ لا أحد يفعل مع الله شيئاً من ذلك، حتى بإقراركم أينا الشركون، ولهذا كانوا إذا مسهم الضر، دعوا الله مخلصين له الدين، لعلمهم أنه وحده المقتدر على دفعه وإزالته، ﴿قليلاً ما

تذكرون أي: قليل تذكركم وتدبركم للأمور، التي إذا تذكرتموها ادكرتم ورجعتم إلى الهدى، ولكن الغفلة والإعراض شامل لكم، فلللك ما أرعويتم ولا اهتديتم.

﴿ ٦٣﴾ ﴿أَمِّن يهديكم في ظلمات البز والبحر ومن يرسل الرياح بشرا بين يدي رحمته أإله مع الله تعالَى الله عما يشركون﴾ أي: من هو الذي يهديكم حين تكونون في ظلمات البر والبحر، حيث لا دليل، ولا معلم يرى، ولا وسيلة إلى النجاة إلا هدايته لكم، وتيسيره الطريق، وجعل ما جعل لكم من الأسباب التي تهتدون بها، ﴿ومن يرسل الرياح بشرا بين يدي رحمته ﴾ أي: بين يدي المطر، فيرسلها، فتثير السحاب، ثم تؤلفه، ثم تجمعه، ثم تلقحه، ثم تدره، فيستبشر بذلك العباد، قبل نزول المطر، ﴿ أَإِلَّهُ مع الله ﴾ فعل ذلك؟ أم هو وحده، الذِّي انفرد به؟ فلم أشركتم معه غيره، وعبدتم سواه؟ ﴿تعالى الله عما يشركون، تعاظم وتنزه وتقدس عن شركهم وتسويتهم به غيره.

﴿ ٦٤﴾ ﴿أَمن يبدأُ الخلق ثم يعيده ومن برزقكم من السماء والأرض أإله مع الله قل هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين، أي: من هو اللذي يبندأ الخلق، وينشىء المخلوقات، ويبتدىء خلقها، ثم يعيد الخلق يوم البعث والنشور؟ ومن يرزقكم من السماء-والأرض، بـالمطـر والـنتبـات؟ ﴿ أَإِلَّهُ مع الله الله يفعل ذلك، ويقدر عليه؟ ﴿قُلْ هَاتُوابِرِهَانِكُم ﴾ أي: حجتكم ودلیلکم علی ما قلتم ﴿إِن كنتم صادقين، وإلا، فبتقدير أنكم تقولون: إن الأصنام لها مشاركة له، في شيء من دلك، فبذلك مجرد دعوي، صدّقوها بالبرهان، وإلا، فاعرفوا أنكم مبطلون، لا حِجة لكم، فارجعوا إلى الأدلة اليقينية والبراهين القطعية الدالة على أن الله هو المتفرد بجميع التصرفات، وأنه المستحق أن تصرف له جميع أنواع العبادات.

﴿٦٥ \_ ٦٨﴾ ﴿قل لا يعلم من في

السماوات والأرض الغيب إلا الله وما يشمرون أيان يبعثون \* بل ادارك علمهم في الآخرة بل هم في شكّ منها بل هم منها عمون \* وقال الذين كفروا أَإِذَا كَنَا تَرَابًا وَآبِاؤُنَا أَئْنَا لَمُحْرِجُونَ \* لقد وعدنا هذا نحن وآباؤنا من قبل إن هذا إلا أساطير الأولين، يخبر تعالى أنه النفرد بعلم غيب السماوات والأرض، كقوله تعالى: ﴿وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها إلا هو ويعلم ما في البر والبحر وما تسقط من ورقة إلايعلمها ولاحبة في ظلمات الأرض ولا رطب ولا يابس إلا في كتاب مبين﴾ وكقوله: ﴿إِنَّ الله عنده علم الساعة وينزل الغيث ويعلم ما في الأرحام، إلى آخر السورة.

فهذه الغيوب ونحوها، اختص الله بعلمها، فلم يعلمها ملك مقرب، ولا نبي مرسل، وإذا كان هو المنفرد بعلم ذلك، المحيط علمه بالسرائر والبواطن والخفايا، فهو الذي لا تنبغي العبادة إلا له، ثم أخير تعالى عن ضعف علم الكذبين بالآخرة، منتقلاً من شيء إلى ما هو أبلغ منه، فقال:

﴿وما يستسعرون﴾ أي: وما يدرون﴿ آيان يبعثون﴾ أي: متى البعث والنشور، والقيام من القبور، أي: فلذلك لم يستعدوا، ﴿بِلُّ ادَّارِكُ عَلَّمُهُم في الآخرة﴾ أي : بل ضعف، وقُلُّ ولم يكن يقيناً، ولا علماً واصلاً إلى القلب، وهذا أقل وأدنى درجة للعلم، ضعفه ووهاؤه، بل ليس عندهم علم، ولا ضعيف، وإنما ﴿ هم في شك منها﴾ أي: من الأخرة، والشك زال به العلم، لأن العلم بجميع مراتبه، لا يجامع الشك، ﴿بل هم منها ﴾ أي: من الأخرة ﴿عمونَ ﴿ قد عميت عنها بصائرهم، ولم يكن في قلوبهم من وقوعها ولا احتمال، بل أنكروها واستبعدوها، ولهذا قال: ﴿وقال الذين كفروا أإذا كنا ترابأ وآباؤنا أإنا لمخرجون، أي: هذا بعيد غير ممكن، قاسوا قدرة كامل القندرة بقندرهم الضعيفة، ﴿لقدوعدنا هذا﴾ أي: البعث ﴿نحن وآباؤنا من قبل ﴾ أي:

فلم يجئنا، ولا رأينا منه شيئاً. ﴿إِن هَلَمُ عَنْهُ اللَّهُ أَي اللَّهُ أَي اللَّهُ أَي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَي اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ا

فانتقل في الإخبار عن أحوال هؤلاء الكذبين بالإخبار أنهم لا يدرون متى وقت الآخرة، ثم الإخبار بضعف علمهم فيها، ثم الإخبار بأنه شك، ثم الإخبار بأنه عمى الإخبار بأنه عمى أن الإخبار بأنه عمى أن الإخبار بأنه عمى أن واستبعادهم وقوعه. أي: وبسبب هذه الأحوال ترجّل خوف الآخرة من قلومم، فأقدموا على معاصي الله، وسهل عليهم تكذيب الحق، والتصديق بالباطل، واستحلوا الشهوات على القيام بالعبادات، فخسروا دنياهم وأخراهم

﴿ ٢٩ ﴾ ثم نبه هم على صدق ما أخبرت به الرسل، فقال: ﴿ قل سيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المجرمين ﴾ فلا تجدون مجرماً قد استمر على إجرامه، إلا وعاقبته شرّ عاقبة ، وقد أحل الله به من الشر والعقوبة ما يليق بحاله .

﴿٧٠ ـ ٧٧﴾ ﴿ولا تحزن عليهم ولا تكن في ضيق ممايمكرون \* ويقولون متى هذا الوعد إن كنتم صادقين \* قل عسى أن يكون ردف لكم بعض الذي تستعجلون ﴿ أي: لا تحزن يا محمد على هؤلاء المكذبين، وعدم إيمانهم، فإنك لو علمت ما فيهم من الشر، وأنهم لا يصلحون للخير، لم تأس ولم تحزن، ولا يضق صدرك، ولا تقلق نفسك بمكرهم، فإن مكرهم سيعود عاقبته عليهم، ﴿ويمكرون ويمكر الله والله خير الماكرين، ويقول المكذبون بالمعاد، وبالحق الذي جاء به الرسول، مستعجلين للعذاب: ﴿متى هذا الوعد إن كنتم صادقين﴾ وهذا من سفاهة رأيهم وجهلهم، فإن وقوعه ووقته، قد أجله الله بأجله، وقدره بقدره فلا يدل عدم استعجاله على بعض مطلوبهم.

ولكن \_مع هذا \_قال تعالى محذراً

لهم وقوع ما استعجلوه: ﴿قل عسى أن يحكون ردف لكم، أي: قرب منكم، وأوشك أن يقع بكم ﴿بعض الذي تستعجلون﴾ من العذاب.

(۷۳ \_ ۷۷) ﴿ وإن ربك لذو فضل على النباس ولك ت أكث رهم الكن يشكرون ﴿ وإنّ ربك ليعلم ما تكن في السماء والأرض إلا في كتاب مبين ﴾ ينبه عباده، على سعة جوده، وكثرة أفضاله، ويحثهم على شكرها، ومع هذا، فأكثر الناس قد أعرضوا عن الشكر، واشتغلوا بالنعم عن المنعم.

﴿ وَإِن رَبِكُ لِيَملَمُ مَا تُكُنُّ أَي: تنطوي علي ﴿ صدورهم وما يملنونَ ﴾ فليحذروا من عالم السرائر والظواهر، وليراقبوه.

﴿وما من غائبة في السماء والأرض اي خفية ، وسر من أسرار العالم العلوي والسفلي ، ﴿إلا في كتاب مبين قد أحاط ذلك الكتاب بجميع ما كان ويكون إلى أن تقوم الساعة ، فكل حادث يحدث جَليُ أو خفيً ، إلا وهو مطابق لما كتب في اللوح المحفوظ .

﴿٧٦ ـ ٧٧﴾ ﴿إن مَـذَا الْـقـرآن يقص على بنى إسرائيل أكثر الذي هم فيه بختلفون #وإنه لهدى ورحمة للمؤمنين، وهذا حبر عن هيمنة القرآن، على الكتب السابقة، وتفضيله وتوضيحه، لما كان فيها قد وقع فيه اشتباه واختلاف عند بني إسرائيل، فقصَّه هذا القرآن قصأ زال به الإشكال، وبيّن الصواب من السائل المختلف فيها. وإذا كان بهذه المثابة، من الحلالة والوضوح، وإزالة كل خلاف، وفصل كل مشكل، كان أعظم نعم الله على العباد، ولكن ما كل أحد يقابل النعمة بالشكر. ولهذا بيَّن أن نفعه ونوره وهداه، مختص بالؤمنين، فقال: ﴿وإنه لهدى ﴿ من الضلالة والغيّ والشُّبه﴿ورِحَةُ﴾ تنثلج له صدورهم، وتستقيم به أمورهم الدينية والدنيوية ﴿للمؤمنين ﴾ به، المصدقين له، المتلقين له بالقبول، المقبلين على تدبره، المتفكرين في

معانيه، فهؤلاء تحصل لهم به الهداية إلى الصراط المستقيم، والرحمة المتضمنة للسعادة والفوز والفلاح

ولاله وهو العزيز العليم أي بينهم بحكمه وهو العزيز العليم أي أي الله تعالى سيفصل بين المختصمين، وسيحكم بين المختلفين، بحكمه العدل، وقضائه القسط، فالأمور وإن المختلفين، لخفاء الدليل، أو لبعض المقاصد، فإنه سيبين فيها الحق المطابق للواقع، حين يحكم الله فيها، وهو العزيز الذي قهر الخلائق فأذعنوا له، والعليم بجميع الأشياء والعليم بأقوال المختلفين، وعن ماذا صدرت، وعن غاياتها ومقاصدها، وسيجازي كلاً بما علمه فيه.

﴿٧٩ ـ ٨١﴾ ﴿فتوكيل عبلى الله إنَّكُ على الحق المبين \* إنَّكُ لا تسمع الموتى ولا تسمع الصمَّ الدَّعَاءَ إِذَا وَلُوا ا مدبرين \* وما أنت بهادي العمي عن ضلالتهم إن تسمع إلا من يؤمن بأياتنا فهم مسلمون، آي: اعتمد على ربك في جلب المصالح ودفع المضار، وفي تبليغ الرسالة، وإقامة الدين، وجهاد الأعداء. ﴿إنك عبل الحق المبين ﴾ الواضح، والذي على الحق، يدعو إليه، ويقوم بنصرته، أحق من غيره بالتوكل، فإنه يسعى في أمر مجزوم به، معلوم صدقه، لا شك فيه ولا مرية. وأيضاً، فهو حق في غاية البيان، لا خفاء به ولا اشتباه، وإذا قمت بما حملت، وتوكلت على الله في ذلك، فلا يضرك ضلال من ضل، وليس عليك هداهم، فلهذا قال: ﴿إِنْكُ لا تسمع الموتى ولا تسمع الصم الدعاء ﴾ آي: حين تدعوهم وتناديهم، وخصوصا ﴿إذا ولوا مدبرين ﴾ فإنه يكون أبلغ في عدم إسماعهم.

﴿وما أنت بهادي العمي عن ضلالتهم كما قال تعالى: ﴿إنك للمدي من أحببت ولكن الله يهدي من يشاء ﴾. ﴿إن تسمع إلا من يؤمن بآياتنا فهم مسلمون ﴾ أي: هؤلاء الذين يؤمن الذين يؤمن

بآيات الله، وينقادون لها بأعمالهم واستسلامهم، كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يستجيب الذين يسمعون والوتي يبعثهم الله ثم إليه يرجعون، .

﴿٨٢﴾ ﴿وإذا وقع القول عليهم أخرجنا لهم دابة من الأرض تكلمهم أنّ الناس كانوا بآياتنا لا يوقنون﴾ أي: إذا وقع على الناس القول الذي حتَّمه الله وفرض وقته. ﴿أُخْرِجِنا لهم دابة﴾ خارجة ﴿من الأرض﴾ أو دابة من دواب الأرض، ليست من السماء، وهذه الدابة ﴿تَكُلُّمُهُم ﴾ أي: تكلم العبياد أن النياس كانوا بآياتنا لا يوقنون، أي: لأجل أن الناس، ضعف علمهم ويقينهم بآيات الله، فأظهر الله هذه الدابة، من آيات الله العجيبة، ليبين للناس ماكانوا فيه يمترون.

وهذه الدابة، هي الدابة المشهورة، التي تخرج في آخر الزمان، وتكون من أشراط الساعة، كما تكاثرت بذلك الأحاديث، [ولم يأت دليلٌ يـدلُ عـلى كيفيتها، ولا من أي: نوع هي، وإنَّما دلت الآية الكريمة على أنَّ الله يخرجها للناس، وأن هذا التكليم منها خارقٌ للعوائد المألوفة، وأنه من الأدلة على صدق ما أخبر الله به في كتابه، والله أعلم](١).

﴿٨٣ ــ ٨٥﴾ ﴿ويوم نحشر من من كل أمة فوجاً تمن يكذب بآياتنا فهم يوزعون \* حتى إذا جاؤوا قال أكذبتم بأياتي ولم تجيطوا بها علماً أمّا ذا كنت تعملون \* ووقع القول عليهم بما ظلموا فهم لا ينطقون﴾ يخبر تعالى عن حالة الكذبين مي موقف القيامة، وأن الله يجمعهم، ويحشر من كل أمة مِن الأمم فوجاً وطائفة ﴿ عَن يَكَذُب باياتنا فهم يوزعون، يجمع أولهم على آخرهم، وأخرهم على أولهم، ليعمهم السؤال والتوبيخ واللوم.

﴿حتى إذا جاؤوا﴾ وحضروا، قال لهم موبخاً ومقرعاً: ﴿أَكَذَبُتُمْ بَآيَاتِ وَلَمْ تحيطوا سام العلم، أي: الواجب عليكم التوقف حتى ينكشف لكم الحق، وأن لا تتكلموا إلا بعلم، فكِيف كذبتم بأمر لم تحبيطوا به علماً؟ ﴿أُمْ مَاذَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ أي: يسألهم عن علمهم، وعن عملهم، فيجد علمهم تكذيباً بالجق، وعملهم لغير الله، أو على غير سنة رسولهم. ﴿ ووقع القول عليهم بما ظلموا ﴾

أي: حقت عليهم كلمة العذاب بسبب ظلمهم الذي استمروا عليه، وتوجهت عليهم الحجة، ﴿فهم لا ينطقون﴾ لأنه لا حجة لهم.

﴿٨٦﴾ ﴿أَلَمُ يَرُوا أَنَا جَعَلْنَا اللَّيْلِ ليسكنوا فيه والنهار مبصرا إنّ في ذلك لأيات لقوم يؤمنون اي: ألم يشاهدوا هذه الآية العظيمة، والنعمة الجسيمة، وهو تسخير الله لهم الليل والنهار، هذا بظلمته، ليسكنوا فيه ويستريحوا من النِّعب، ويستعدوا للعمل، وهذا بضيائه، لينتشروا فيه في معاشهم وتصرفاتهم . ﴿إن في ذلك لآيات لقوم يؤمنون على كمال وحدانية الله وسبوغ نعمته.

﴿ ﴿ ٨٧ \_ ٩٠ ﴾ ﴿ ويوم ينفخ في الصور ففزع من في السماوات ومن في الأرض إلا مين شياء الله وكيل أتبوه داخرين \* وترى الجبال تحسبها جامدة وهي تمر مر السحاب صنع الله الذي اتقن كل شيء إنه خبير بما تفعلون \* من جاء بالحسنة فله خير منها وهم من فزع يوميُّذُ أمنون \* ومن جاء بالسّيئة فكبّت وجوههم في النار هل تجزون إلاّ ماكنتم تعملون، يحوف تعالى عباده، ما أمامهم من يوم القيامة، وما فيه من المحنن والكروب، ومنزعجات القلوب، فقال: ﴿ويوم ينفخ في الصور ففزع بسبب النفخ فيه الم

SECTION OF THE REPORT OF THE PERSON OF THE P مَنَجَآءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَمُخَرِّيَةً مَا وَهُمِ مِنْ فَرَجَ يَوْمَيِذٍ ءَ امِنُونَ ۞ وَمَنجَآءً بِٱلۡشَيۡتَةِ فَكُنَّتُ وُجُوهُهُمۡ فِٱلنَّارِهَلۡ يَحُدُونَ النَّارِهِلۡ يَحُدَّزُونَ ۖ إِلَّا مَاكُنتُهُ تَعْمَلُونَ ۞ إِنَّنَا أُمِيُّ أَنْ أَعْبُدُ زَبَّ هَٰذِهِ ٱلْبَكْدَةِ ٱلَّذِي الله عَرَّمُهَا وَلَهُ حَكُلُّ مِنْ وَ وَأَمِرْتُ أَنْ أَحُونَ مِنَ ٱلْمُسْلِينَ اللهِ وَأَنْ أَتَلُوا ٱلْقُرُءَ أَنَّ فَيَ آهَ مَنَ الْمُ مَلَكُ فَإِنَّا إِنَّهَ تَدَى لِتَفْسِورً اللهِ وَمَن صَلَّ فَقُلْ إِثَّنَا أَنَا مِنَ ٱلْمُنْذِينَ ۞ وَقُلِ ٱلْكَتَمْدُلِلَّهِ سَيُرِيكُرُ وَلِنتِهِ فَعَ فِهُونَهَا وَمَارَتُكِ بِطَفِلِ عَمَا تَعَمَلُونَ ۞ \_ حِلْقَةِ التَّقَرُّ الرَّحَيْدِ الله المستدَّ في يَلْكُ الْكِتْكِ الْكِينِ فَي مَثَلُوا عَلَيْك ﴾ مِن نَبَامُوسَى وَفِرْعَوْرَكِ وَالْحَقِي لِتَوْمِرِ فَوْمِنُورَكِ ﴾ إِنَّا إُ فِرْبَعُونَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَكَ أَهْ لَهَا مِشْيَعًا يَشَتَضْعِفُ الطَّأَيِفَةُ مِّنْهُ مُولَدِّيغَ أَبْكَآءَهُمْ وَيَسْتَعْيِ مِنِسَآةٍ هُرُّ إِنَّهُ وَكُلَّ اللهُ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ۞ وَنُرِيدُ أَن ثَنَّ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ الأرْضِ وَيَخْعَلَهُ مُرَأْيِهِمَّةً وَيَغَعَلَهُ مُرَأْيِهِمَّةً وَيَغَعَلَهُ مُرَالُونِينِ ﴾

THE TANK THE PROPERTY OF THE P

في السماوات ومن في الأرض، أي: انزعجوا وارتاعوا، وماج بعضهم ببعض، خوفاً بما هو مقدمة له. ﴿إِلاَّ مَن شَمَّاء الله ﴾ ممن أكرمه إلله وثبيته، وحفظه من الفزع، ﴿وَكُلُّ مِنِ الْحُلْقَ عند النفخ في الصور ﴿أتوه داخرين﴾ صاغرين ذليلين، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ كل من في السماوات والأرض إلا آتي الرحمن عبداً ﴾. ففي ذلك اليوم، يتساوي الرؤساء والمرؤوسون، في الذل والحنضوع لمالك الملك.

ومن هُولِه أنك ﴿ترى الجبال تحسيها جاملة﴾ لا تفقد [شيئاً] منها، وتظنها باقية على الحال المعهودة، وهي قد بلغت منها الشدائد والأهوال كل مبلغ، وقد تفتت، ثم تضمحل، وتكون هباء منبثاً. ولهذا قال: ﴿وهي تمر مر السحاب﴾ من خفتها، وشدة ذلك الخوف وذلك ﴿صنع الله الذي اتقن كل شيء إنه خبير بما تفعلون، فيجازيكم بأعمالكم.

تم بين كيفية جزائه فقال: ﴿من جاء بالحسنة ﴾ اسم جنس يشمل كل حسنةٍ، قولية أو فعلية أو قلبية ﴿فله خير منها ﴾ هذا أقل التفضيل (٢).

ما بين القوسين المركنين زيادة من هامش أ بخط الشيخ ـ رحمه الله ـ وفي ب زيادة أخرى، يبدو أنها بخطه ـ رحمه الله ـ هي: (لم يذكر الله ورسوله كيفية هذه الدابة، وإنما ذكر أثرها، والمقصود منها، وأنها من آيات الله تكلم النّاس كلاماً خارقاً للعادة حين يقع القول على الناس، وحين يمترون بآيات الله فتكون حجة ويرهاناً للمؤمين وحجة على المعاندين).

سبق قلم الشيخ إلى آية الأنعام ﴿فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالُهَا﴾ وعليه فسرها.

وَغُكِ نَ لَمُ تُدِفِي ٱلْأَرْضِ وَلُوكَ وَعُونَ وَهَدَمَنَ وَجُودُهُمَّا مِنْهُمُ مَا كَانُوا يَخِذَرُونَ ﴿ وَأَوْجَنِكَ إِلَآ أُوْمُومِكَ أَنْ أَرْضِعِيدٌ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي ٱلْيَرِ وَلَا تَخِسَافِ وَلَا تَعْدَرُنَّ إِنَّا رَآدُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْتُرْسَلِينَ ۞ فَٱلْنَقَطَهُ رَءَالُ فِرْعَوْنَ لِيَكُونَ لَمُتَعَدُّقًا وَحَازُنَّا إِنَّ فِرْعَوْنَ وَهَلَمْنَ وَيَجُنُودَهُ مَاكَانُواْ خَطِيرَ ٠ وَقَالَتِ ٱمْرَأْتُ فِرْعَوَتَ قُرَّتُ عَيْنِ لِي وَلَكَ إِلا تَقْتُ لُوهُ عَسَى أَن يَنفَعَنَآ أَوۡتَتَكِيٰذُهُوٓ لَذَا وَهُمۡ لَا يَشۡعُرُونَ ۞ وَأَصَبَمَ فَوَادُ أَيْرُمُوسَى فَإِغَّا إِن كَادَتْ لَنُبُدِي بِمِلْوَلْإِ أَن رَّبَطَّنَا عَلَىٰ قَلْيِهَا لِنَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ وَقَالَتَ لِأَخْذِيهِ قُصِّيدةً فَتَصُرَتْ بِكِ عَن جُنُبٍ وَهُ عُرَلَايَشْعُهُولَا \* وَحَرَّمُنَاعَلَيْهِ ٱلْمَرَاضِعَ مِن قَبْلُ فَقَالَتْ هَلْأَذُلَّكُمَّ عَلَىٰٓ أَهۡلِ يَيۡتِ يَكُفُنُ أُونِهُ لَكُهُ وَهُمۡ لَكُونَكُ وَهُمۡ لَكُونَكُ وَكُونَكُ ۞ فَرَدَدْنَادُ إِلَّنَ أُمِّيمِ فَيْ تَقَدَّرُعَيْنُهُ اوْلِا تَحْدَرُنَ وَلِنَعَلُمُ أَنَّ وَعْدَاللَّهِ حَقَّ وَلَا كِنَّ أَحْتُرُهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ﴿

CELIBER IN PROPERTY OF

﴿وهم من فزع يومئذ آمنون؛ اي ا من الأمر الذي فزع الخلق لأجله آمنون، وإن كانوا يفزعون معهم.

AND THE SERVE

﴿وَمِنْ جِاءَ بِالسِّيئَةِ ﴾ اسم جنس، يشمل كل سيئة ﴿فكبت وجوههم في السار، أي: القوافي النارعلي وجوههم، ويقال لهم: ﴿ هِل تَجِرُونَ إلا ما كنتم تعملون،

﴿ ٩١ ـ ٩٣ ﴾ ﴿إنما أمرت أن أعبد رب هذه البلدة الذي حرّمها وله كل شرع وأمرت أن أكون من المسلمين \* وأن أتلو القرآن فمن اهتدى فإنما يهتدى لنفسه ومن ضل فقل إنما أنا من المنذرين \* وقل الحمد لله سيريكم آياته فتعرفونها وما ربك بغافل عمأ تعملون، أي: قل لهم يا محمد ﴿إنما أمرت أن أعيد رب هذه البلدة ﴾ أي: مكة الكرمة التي حرمها وأنعم على أهلها، فيجب أن يقابلوا ذلك بالشكر والقبول، ﴿وله كمل شيء﴾ من العلويات والسفليات، أتى به لتلا يتوهم اختصاص ربوبيته بالبيت وحسده. ﴿ وأمسرت أن أكسون مسن المسلمين ﴿ (١٠) أي: أبادر إلى الإسلام، وقد فعل على المناه أول هذه الأمة إسلاماً، وأعظمها استسلاماً، ﴿وَ﴾ أمرت أيسضاً ﴿أن أتلكِ ﴾ عليكم ﴿القرآنُ لِتهتدوا بِهِ وتقتدوا وتعلموا

ألفاظه ومعانيه مفهذا الذي على وقد أديته، ﴿ فمن اهتدى فإنما جندى لنفسه، نفعه يعود غليه، وثمرته عائدة إليه ﴿ومن ضل فقل إنما أنا من المنذرين، وليس بيدي من الهداية

﴿ وَقُلِ الْحَمَدِ لِلَّهِ الَّذِي لَهُ الْحِمدُ في الأولى والآخرة، ومن جميع الخلق، خصوصاً أهل الاختصاص والصفوة من عباده، فإن الذي ينبغي أن يقع منهم من الحمد والثناء على ربهم، أعظم بمايقع من غيرهم لرفعة درجاتهم، وكمال قربهم منه، وكثرة خيراته عليهم.

﴿ سيريكم آياته فتعرفونها ﴾ معرفة تدلكم على الحق والباطل، فلا بدأن يريكم من آياته ما تستنيرون به في الظلمات. ﴿ليهلك من هلك عن بينة ونجيا من حيٌّ عن بينة﴾. `

﴿وما ربك بغافل عما تعملون ﴾ بل قد علم ما أنتم عليه من الأعمال والأحوال، وعلم مقدار جزاء تلك الأعمال، وسيحكم بينكم حكماً تحمدونه عليه، ولا يكون لكم حجة بوجه من الوجوه عليه.

تم تفسير سورة النمل بفضل الله وإعانته وتيسيره

ونسأله تعالى أن لا تزال ألطافه ومعونته مستمرة علينا، وواصلة منه إلينا، فهو أكرم الأكرمين، وخير الراحين، وموصل المنقطعين، ومجيب السائلين، ميسر الأمور العسيرة، وفاتح أبواب بركاته، ومجزل في جميع الأوقات هساته، ميسر القرآن للمتذكرين، ومسهل طرقه وأبوابه للمقبلين، وممد مائدة خيراته ومبراته للمتفكرين، والجمد لله رب العالمين. وصلى الله على محمد وآله وصحبه وسلم.

عملي يسد جمام حسه وممسليه عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله

السعدي غفر الله له ولوالديه ولجميع المسلمين، وذلك في ٢٢ رمضان سنة

المجلد السادس من تفسير الكريم الرحمن في تفيير كلام المنان، من منن الله على الفقير إلى المعيد المبدي: عبده وابن عبده وابن أمته: عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله بن سعدي عقر الله له أمين.

## تفسير سورة القصص وهي مكية

﴿١ ـ ٥١﴾ ﴿بسبم الله السرحسن الرحيم طسم \* تلك أيات الكتاب البين \* نتلو عليك من نبأ موسى وفرعون بالحق لقوم يؤمنون، إلى اخر القصة، ﴿ تلك ﴾ الآيات السنحقة للتعظيم والتفخيم ﴿آياتُ الكتاب المين الكل أمر يحتاج إليه العباد، من معرفة ربهم، ومعرفة حقوقه، ومعرفة أولياته وأعذاته، ومعرفة وقائحه وأيامه، ومعرفة ثواب الأعمال، وجزاء العمال، فهذا القرآن قد بينها غاية التبيين، وجلاها للعباد ووضحها.

ر من جملة ما أبان، قصة موسى وفرعون، فإنه أبداها، وأعادها في عدة مواضع، وبسطها في هذا الموضع فقال: ﴿ نتلو عليك من نبأ موسى وفرعون بالحق، فإن نبأهما غريب، وخبرهما عجيب.

ولقوم يؤمنون فإليهم يساق الخطاب، ويوجه الكلام، حيث إن معهم من الإيمان ما يقبلون به على تدبر ذلكء وتلقيه بالقبول والاهتداء بمواقع العبر، ويزدادون إيماناً ويقيناً، وخيراً إلى خيرهم، وأما من عداهم، فلا يستفيدون منه إلا إقامة الحجة علهم، وصانه الله عنهم، وجعل بينهم وبينه حجاباً أن يفقهوه، فأول هذه القصة ﴿إِن فرعون علا في الأرض) في ملكه وسلطانه وجنوده وجبروته، فصار من أهل العلو فيها، لا من الأعلين فيها ﴿ وجعا أهلها

سبق قلم الشيخ \_ رحمه الله \_ فكتب: ﴿وأمرت أن أكون أول المسلمين﴾ وعلى هذا فسَّر الآية.

شيعاً﴾ أي: طوائف متفرقة، يتصرف فيهم بشهوته، وينفذ فيهم ما أراد من قهره وسطوته.

﴿يستضعف طائفة منهم﴾ وتلك الطائفة، هم بنو إسرائيل، الذين فضلهم الله على العالمين، الذين له أن يكرمهم ويجلهم، ولكنه استضعفهم، بحيث إنه رأى أنهم لا منعة لهم تمنعهم عما أراده فيهم، فصار لا يبالي بهم، ولا يهتم بشأنهم، وبلغت به الحال إلى أنه ﴿ينبع أبناءهم ويستحيي نساءهم ويضروه في بلاده، ويصير لهم الملك.

﴿ إِنَّهُ كَانَ مِن القَسدِينِ ﴾ الذين الدين ، لا قصد لهم في إصلاح الدين ، ولا إصلاح الدنيا ، وهذا من إفساده في الأرض .

في الأرض. ﴿ ونربد أن نسمن على الدين استضعفوا في الأرض الله بأن نزيل عنهم مواد الاستضعاف، وبهلك من قاومهم، ونخذل مَنْ ناوأهم. ﴿ونجعلهم أَثْمة ﴾ في الدين، وذلك لا يحصل مع الاستضعاف، بل لا بد من تمكين في الأرض، وقدرة تامة، ﴿ونجملهم الوارثين﴾ للأرض، الذين لهم العاقبة في الدنيا قبل الآخرة. ﴿ونمكن لهم في الأرض﴾ فهذه الأمور كلها، قد تعلقت بها إرادة الله، وجرت ہا مشیئته، ﴿و﴾ كذلك نريد أن ﴿ نري فرعون وهامان ﴾ وزيره ﴿ وَجِنُودُ هُمَا ﴾ التي بها صالوا وجالوا، وعلوا وبغوا ﴿منهم ﴾ أي: من هذه الطائفة الستضعفة. ﴿ما كانوا يعدرون♥ من إخراجهم من ديارهم، ولذلك كانوا يسعون في قمعهم، وكسر شوكتهم، وتقتيل أبنائهم، الذين هم محل ذلك، فكل هذا قد أراده الله، وإذا أراد أمراً سهل أسبابه، ونهج طرقه، وهذا الأمر كذلك، فإنه قدُّرَ وأجرى من الأسباب \_ التي لم يشعربها لا أولياؤه ولا أعداؤه \_ما هو سبب موصل إلى هذا المقصود، فأول ذلك، إلما أوجه الله رسوله

موسى، الذي جعل استنقاذ هذا الشعب الإسرائيلي على يديه وبسببه، وكان في وقت تلك المخافة العظيمة، التي يذبحون بها الأبناء، أوحى إلى أمه أن ترضعه، ويمكث عندها.

﴿فَإِذَا خَفْتَ عَلَيهُ بِأَنْ أَحْسَبَ الْحَمْلَةِ عَلَيْهِ مِنْهُ أَنْ يُوصِلُهُ إِلَيْهِم ، وَالْمَلِيَّةِ فَي الْمِهُ أَي: نيل مصر، في وسط تابوت مغلق، ﴿ولا تخافي ولا تحزي إنّا رادوه إليك وجاعلوه من المرسلين فيشرها بأنه سيرده عليها، وأنه سيكبر ويسلم من كيدهم، ويجعله الله رسولا.

وهذا من أعظم البشائر الجليلة، وتقديم هذه البشائر لأم موسى، ليطمئن قلبها، ويسكن روعها، فإنها خافت عليه، وفعلت ما أمرت به، ألفته في اليم، فساقه الله تعالى حتى المتقطه آل قرعون وجدانه، وليكون لهم عدواً وحزناً أي: لتكون العاقبة والمآل من هذا الالتقاط، أن يكون عدواً لهم وحزناً يحزيم، أن الحذر لا ينفع من القدر، بسبب أن الحذر لا ينفع من القدر، وأن الذي خافوا منه من بني إسرائيل، قيض الله أن يكون زعيمهم، يتربى قيض الله أن يكون زعيمهم، يتربى وبكفالتهم،

وعند التدبر والتأمل، تجد في طي ذلك من المصالح لبني إسرائيل، ودفع كثير من الأمور الفادحة بهم، ومنع كثير من التعديات قبل رسالته، بحيث إنه صار من كبار المملكة.

وبالطبع، إنه لا بد أنه يحصل منه مدافعة عن حقوق شعبه هذا، وهو هو ذو الهمة العالية والغيرة المتوقدة، ولهذا وصلبت الحال بدلك المسعب الستضعف دالذي بلغ بهم الذل والإهانة إلى ما قص الله علينا بعضه أن صار بعض أفراده، ينازع ذلك السعب القاهر العالي في الأرض، كما سبأي بيانه.

وهذا مقدمة للظهور، فإن الله تعالى

إِ ۚ وَلَآ اللَّهُ أَشُدُ قَدُوٓ أَسْتَوَىٓ ءَاتَيْنَاهُ خُكُمَّا وَعِلْمَا وَكَذَٰ لِكَ غَيْرِي ٱلْحَيِينِينَ ۞ وَيَخَلَ ٱلْمُدِينَةَ عَلَى بِينِ غَفْلَة مِنْ أَهْلِهَا فَوَجَدَوِيهَا رَجُايَنِ يَقْنَيَلانِ هَلْدَامِن شِيعَيِهِ وَهَلْدَامِنَ عَدُوِّيًّ فَأَسْتَغَنَّهُ ٱلَّذِي مِن شِيعَيْدِ عَلَى ٱلَّذِي مِنْ عَدُوِّ هِ فَوَكَزَهُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْتُهِ قَالَ هَاذَا مِنْ عَسَلِ ٱلشَّيْطَانَّ إِنَّهُ عَسَدُقُ مُضِلَّ تُهِينٌ ۞ قَالَ رَبِّ إِنَّ ظَلَتْتُ نَفْسِي فَاغْفِرَ لِي فَغَفَرَ إِنَّ ظَلَتْتُ نَفْسِي فَاغْفِر لِي فَغَفَرَ إِنَّهُ إِنَّهُ مُوَالْفَغُورُ ٱلرَّحِيهُ ۞ قَالَ رَبِّ بِمَا أَنْعَمْتَ عَلَى فَلَنْ أَكُونَ طْهِيرَا لِأَمْتَحِيمِينَ ۞ فَأَصَّبَحَ فِي ٱلْكَذِينَةِ خَابِعَا يُتَرَقِّبُ فَإِذَا ٱلَّذِي ٱسْتَنصَرَوْرِهِا لَأَمْسِ يَسْتَصْرِخُهُوْقَالَ لَهُمُومِينَ إِلَّكَ لَعَوِيٌّ مَيْنِ ﴿ فَلَمَّا أَنْ أَرَادَ أَن يَبْطِشَ بِإِلَّذِي هُوَعَدُ ثُرُّهُ كُمَا قَالَ يَكُونَنَي أَتْرِيدُ أَن تَقْتُلَنِي كَمَا فَنَلْتَ نَفْسُنا بِٱلْأَمْسُ إِن تُرِيدُ إِلَّا أَن تَكُونَ جَهَا لَا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا تُرِيدُ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْمُعْلِيمِينَ 🕸 وَجُلُهُ رَجُلُ مِنْ أَقْصَ اللَّهِ يَنَةِ يَسْعَىٰ قَالَ يَسُونَىٰ إِنَّ ٱلْكَذَٰ أُيِّرُونَ إِنَّ لِقَنْ لُوكَ فَآخُرُمُ إِنَّ لَكَ مِنَ ٱلنَّصِيدَ ۞ وَمَنْعَ مِنْهَا خَاْمِفَ اَيْرَقُ عَالَ رَبِ يَجِنِي مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ۞ THE SECOND TAY DESCRIPTION OF THE SECOND SEC

من سنته الجارية، أن جعل الأمور تمشي على التدريج شيئاً فشيئاً، ولا تأتي دفعة واحدة

وقوله: ﴿إِن فرعون وهامان وجنودها كانوا خاطئين﴾ أي: فأردنا أن نعاقبهم على خطئهم (١١) ونكيدهم جزاءً على مكرهم وكيدهم.

فلما التقطه آل فرعون، حنَّن الله عليه أمرأة فرعون الفاصلة الجليلة المؤمنة «آسية» بنت مزاحم «وقالت» هنذا الوليد «قسرة عين في وليك لا تقتلوه أي: أبقه لنا، ليقرّبه أي: أبقه لنا، ليقرّبه أي: أبقه لنا، ليقرّبه

وعسى أن ينفعنا أو نتخذه ولداً أي: لا يخلو، إما أن يكون بمنزلة الحدم، الذين يسعون في نفعنا وخدمتنا، أو نرقيه منزلة أعلى من ذلك، نجعله ولداً لنا، ونكرمه،

فقد الله تعالى، أنه نفع امرأة فرعون، التي قالت تلك المقالة، فإنه لما صار قرة عين لها، وأحبته حباً شديداً، فلم يزل لها بمنزلة الولد الشفيق حتى كبر ونبأه الله وأرسله، فبادرت إلى الإسلام والإيمان به، رضي الله عنها وأرضاها.

قال الله تعالى عن هذه المراجعات

وَلْمُا وَيَحْكُمُ مِلْقَأَةُ مَنْ مِنَ قَالَ عَلَى رَبِّ أَنْ يَقْدِينِ فِ سَوَآة السَّبِيلِ ۞ وَلَمَّا وَنَدَ مَاءَ مَنْ يَنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أَمَّا فَيْنَ النَّالِس يَسْقُونَ وَوَجَكَمِن دُونِهِ مُأَمِّرَ أَمِّنَ أَمِّنْ تَكُودَ أَنِّ قَالَ مَاخَطَهُ عُكُمًّا قَالَتَ الْاَهْمَ فِي حَتَّى يُصِّدِ وَالرِّعَ لَهُ وَأَبُونَا مَنيخُ كَبِيرُ ۞ فَسَقَىٰ لَمُنَاثُمُ تُولِّيْ إِلَى ٱلظِّيلِ فَقَالَ رَبِ إِنَّ لِمَا أَرْلُتَ إِلَّ مِنْ خَيْرِ فَقِيرٌ ۞ فَيَاءَتُهُ إِحْدَافُهُمَا تَنْثِي عَلَى ٱسْتِحْكَ آو قَالَتْ إِنَّ أَنِي يَدْعُولُكَ لِيَجْزِيَكِ أَجْرَهَا سَقَيْتَ أَنَّا فَلَمَّا جِهَاءَهُ وَقَضَّ عَلَيْهِ ٱلْقَصَصَ قَالَ لَا تَغَفُّ عَوْمَتَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِامِينَ ۞ قَالَتْ إِحْدَلَهُمَا يَنَأَبَتِ ٱلسَنَتِعِرُهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ ٱلسَّنَتَجَرْتَ ٱلْقَوِيُّ ٱلْأَمِيثُ ۞ قَالَ إِنَّ أُرِيدُ أَنْ أَنكِ كَافَ إِحْدَى ٱبْنَتَقَ هَلَيْنِ عَلَيْ أَن تَأْحُدُونِ ثَمَانِيَ حِمَجَ فَإِنْ أَثْمَتُ مَتَ عَشْرًا فَعِنْ عِنْ اللَّهِ وَمَا أَرِيدُ أَنْ أَشُقَّ عَلَيْكَ سَتَجِدُ فِي إِن شَاءَ أَلَّهُ مِن ٱلمَشْلِعِينَ ۞ قَالَ ذَلِكَ يَتِيْ وَتَيْنَكُّ أَيِّمَا ٱلْأَجَلَيْنَ قَضَيْتُ فَلَاعْدُونَ عَلَيٌّ وَاللَّهُ عَلَى مَانَعُولُ وَكِيلٌ ۞ 

[والمقاولات] في شأن موسى: ﴿وهم لا يشعرون﴾ ما جرى به القلم، ومضى به القدر، من وصوله إلى ما وصل إليه، وهذا من لطفة تعالى، فإنهم لو شعروا، لكان لهم وله شأن آخر

ولما فقدت موسى أمه، حزنت حزناً شديداً، وأصبح فؤادها فارغاً من القلق الذي أزعجها، على مقتضى الحالة البشرية، مع أن الله تعالى نهاها عن الحزن والخوف، ووعدها برده.

﴿إِن كادت لتبدي به ﴾ أي: بما في قلبها ﴿ وَلُولًا أَنْ رَبِطْنا عَلَى قلبها ﴾ فشبتناها ، فصبرت ، ولم تبد به . ﴿ لتكون ﴾ بذلك الصبر والثبات ﴿ من المؤمنين ﴾ فإن العبد إذا أصابته مصيبة فصبر وثبت ، ازداد بذلك إيمانه ، ودل ذلك على أن استمرار الجزع مع العبد ، دليل على ضعف إيمانه .

﴿وقالت﴾ أم موسى ﴿لأخته قصيه﴾ أي: اذهبي [فقصي الأثر عن أخيك وابحثي عنه من غير أن يحس بك أحد أو يشعروا بمقصودك فذهبت تقصه] ﴿فبصرت به عن جنبٍ وهم كأنها مارة لا قصد لها فيه .

وهذا من تمام الحزم والحذر، فإنها لو أبصرته، وجاءت إليهم قاصدة، لظنواجا أنها هي التي ألقته، فريما عزموا على ذبحه، عقوبة لأهله.

ومن لطف الله بموسى وأمه، أن

منعه من قبول ثدي امرأة، فأخرجوه إلى السوق رحمة به، ولعل أحداً يطلبه، فجاءت أخته، وهمو بتلك الحال فقالت هل أدلكم على أهل بيت يكفلونه لكم وهم له ناصحون،

وهذا جُلُ غرضهم، فإنهم أحبوه حباً شديداً، وقد منعه الله من المراضع فخافوا أن يموت، فلما قالت لهم أخته تلك المقالة، المشتملة على الترغيب في أهل هذا البيت، بتمام حفظه وكفالته والنصح له، بادروا إلى إجابتها، فأعلمتهم ودلتهم على أهل هذا البيت.

· ﴿فرددناه إلى أمه﴾ كنما وعدناها بذلك ﴿كي تقر عينها ولا تحزن﴾ بحيث إنه تربى عندها على وجه تكون فيه آمنة مطمئنة، تفرح به، وتأخذ الأجرة الكثيرة على ذلك، ﴿ولتعلم أن وعد الله حق الله فأريناها بعض ما وعدناها به عياناً، ليطمئن بذلك قلبها، ويزداد إيمانها، ولتعلم أنه سيحصل وعد الله في حفظه ورسالته، **﴿ولكن** أكثرهم لا يعلمون الإذارأوا السبب متشوشاً، شوش ذلك إيمانهم، لعدم علمهم الكامل، أن الله تعالى يجعل المحن الشاقة والعقبات الشاقة، بين يدي الأمور العالية والمطالب الفاضلة، فاستمر موسي علية الصلاة والسلام عند آل فرعون، يتربي في سلطانهم، ويركب مراكبهم، ويلبس ملابسهم، وأمه بذلك مطمئنة، قد استقر أنها أمه من الرضاع، ولم يستنكر ملازمته إياها وحنوها عليه.

وتأمل هذا اللطف، وصيانة نبيه موسى من الكذب في منطقه، وتيسير الأمر، الذي صاربه التعلق بينه وبينها، الذي بان للناس أنه هو الرضاع، الذي بسببه يسميها أمّاً، فكان الكلام الكثير منه ومن غيره في ذلك كله صدقاً وحقاً.

ولا بلغ أشده من القوة والعقل واللب، وذلك نحو أربعين سنة في الخالب، وواستوى كملت فيه تلك الأمور، وآتيناه حكماً وعلماً أي: حكماً يعرف به الأحكام الشرعية، ويحكم به بين الناس، وعلماً كثيراً.

وكذلك نجزي المحسنين في عبادة الله ، المحسنين خلق الله ، المحسنين خلق الله ، نعطيهم علماً وحكماً بحسب إحسانهم ، ودلَّ هذا على كمال إحسان موسى عليه السلام .

﴿ودِخل المدينة على حين غفلة من أهلها ﴾ إما وقت القائلة ، أو غير ذلك من الأوقات التي بها يغفلون عن الانتشار . ﴿فوجه فيها رجلين يقتتلان ﴾ أي: يتخاصمان ويتضاربان ﴿هذا من شيعته ﴾ أي: من بني إسرائيل ﴿وهذا من عدوه ﴾ القبط .

﴿فاستغاثه الذي من شيعته على الذي من حدوه ﴾ لأنه قد اشتهر، وعلم الناس أنه من بني إسرائيل، واستغاثته لموسى، دليل على أنه بلغ موسى عليه السلام مبلغاً يخاف منه، ويرجى من بيت المملكة والسلطان.

﴿فوكره موسى ﴿ أَي : وكر الذي من عدوه ، استجابة لاستغاثة الإسرائيلي ، ﴿فقضى عليه ﴾ أي : أماته من تلك الوكرة ، لشدتها وقوة موسى .

فندم موسى عليه السلام على ما جرى منه، و ﴿قال هذا من عمل الشيطان﴾ أي: من تزيينه ووسوسته، ﴿إِنّه عدو مضل مين﴾ فلذلك أجريت ما أجريت بسبب عداوته البينة، وحرصه على الإضلال.

ثم استغفر ربه ف قال ربّ إن ظلمت نفسي فاغفر لي فغفر له إنه هو الغفور الرحيم خصوصاً للمحبتين، المادرين للإنابة والتوبة، كما جرى من موسى عليه السلام.

فرقال موسى ﴿رَبُ بِما أَتَعْمَتُ عَلَي التوبة والمغفرة والنعم الكثيرة، ﴿فَلَن أَكُون ظهيراً ﴾ أي: معيناً ومساعداً ﴿للمجرمين ﴾ أي: لا أعين أحداً على معصية، وهذا وجد من موسى عليه السلام، بسبب منة الله عليه، أن لا يعين بجرماً، كما فعل في قتل القبطي. وهذا يفيد أن النعم تقتضي من العبد فعل الخير وترك الشر.

﴿ ﴿ فِهِ لَمَا جَرَى مِنْهُ قَتَلِ الذِّي هُو مِنَ عَمَدُوهُ ﴿ أُصِبِحِ فِي اللَّذِينَةِ خَالُـ فِنَا

يترقب هل يشعر به آل فرعون أم لا؟ وإنسا خاف، لأنه قد علم، أنه لا يتجرأ أحد على مثل هذه الحال سوى موسى من بني إسرائيل.

فبينما هو على تلك الحال ﴿فَإِذَا الذى استنصره بالأمس ، على عدوه ﴿يستصرخه ﴾ على قبطى آخر. ﴿قال له موسى، موبخاً له على حاله ﴿إنك لغويٌ مبين، أي: بين الغواية، ظاهر الجراءة، ﴿ فلما أن أراد أن يبطش ﴾ موسى ﴿بالذي هو عدو لهما﴾ أي: له وللمخاصم الستصرخ، أي: لم يزل اللجاج بين القبطي والإسرائيلي، وهو يستغيث بموسى، فأخذته الحمية، حتى هم أن يبطش بالقبطى، ﴿قال﴾ له القبطي زاجراً له عن قتله: ﴿اتريد أن تقتلني كما قتلت نفساً بالأمس إن تريد إلا أن تكون جباراً في الأرض لأن من أعظم أثار الجبار في الأرض، قتل النفس بغير حق

﴿وما تريد أن تكون من الصلحين﴾ وإلا، فلو أردت الإصلاح لحلت بيني وبينه من غير قتل أحد، فانكف موسى عن قتله، وارعوى لوعظه وزجره، وشاع الخبر بما جري من موسى في هاتين القضيتين، حتى تراود ملأ فرعون وفرعون على قتله، وتشاوروا على ذلك، وقيض الله ذلك الرجل الناصح، وبادرهم إلى الإخبار لموسى بما اجتمع عليه رأيُ مليِّهم. فقال: ﴿وجاء رجل من أقصى المدينة يسعى﴾ أي: ركضاً على قدميه من نصحه لموسى، وخوفه أن يوقعوا به قبل أن يشعر، ف ﴿قال بِاموسى إن الملأ بِأَمْرُونِ ﴾ أي: يتيشاورون فيك ﴿ليقتلوك فاخرج﴾ عن المدينة ﴿إِن لك من الناصحين المعتثل نصحه، ﴿فَحْرِجِ مِنْهَا خَاتُفاً يِتْرِقْبِ﴾ أن يوقع به القتل، ودعا الله، و ﴿قال ربِّ نجنى من القوم الظالمن ﴿ فإنه قد تاب من ذنبه وفعله غضبا من غير قصد منه للقتل، فتوعُدُهم له ظلم منهم

﴿ ولما توجه تلقاء مدين ﴿ أي: قاصداً بوجهه مدين، وهو جنوبي

فلسطين، حيث لا ملك لفرعون، **(قال عسى ربي أن يهديسني سواء** السبيل ، أي: وسط الطريق المختصر، الموصل إليها بسهولة ورفق، فهداه الله سواء السبيل، فوصل إلى مدين.

﴿ولما ورد ماء مدين وجد عليه أمة من الناس يسقون مواشيهم، وكانوا أهل ماشية كثيرة ﴿ووجد من دونهم أي من دون تلك الأمة ﴿امرأتين تدودان غنمهما عن حياض الناس، لعجزهما عن مزاحة الرجال وبخلهم، وعدم مروءتهم عن السقي لهما.

وال الما الموسى وما خطبكما الي: ما شانكما بهذه الحالة، والتالا الي: ما شانكما بهذه الحالة، والتالي لا نسقي حتى يصدر الرعاء مواشيهم، فإذا خلا حتى يصدر الرعاء مواشيهم، فإذا خلا أي: لا قوة له على السقي، فليس فينا أي: لا قوة له على السقي، فليس فينا الرعاء. فرق لهما موسى عليه السلام ورحمهما وفسقى لهما عبر طالب منهما الأجرة، ولا له قصد غير محمد الله تعلى، فلما سقى لهما، وكان وجه الله تعلى، فلما سقى لهما، وكان بدليل قوله: وشم تولى إلى الظلى بدليل قوله: وشم تولى إلى الظلى مستريحاً لذلك الظلال بعد التعب.

وفقال في تلك الحالة، مسترزقاً ربه ورب إلى لما أنزلت إلى من خير فقير أي إلى الم أنزلت إلى من خير فقير أي : إلى مفتقر للخير الذي تسوقه إلى وتيسره لي. وهذا سؤال منه بحاله، والسؤال بالحال أبلغ من السؤال بليان المقال، فلم يزل في هذه الحالة داعياً ربه متملقاً.

وأما المرأتان، فذهبتا إلى أبيهما، وأخبرتاه بما جرى، فأرسل أبوهما إحداهما إلى موسى، فجاءته همشي على استحياء وهذا يدل على كرم عنصرها، وخلقها الحسن، فإن الحياء من الأخلاق الفاضلة، وخصوصاً في النساء.

ويدل على أن موسى عليه السلام، لم يكن فيما فعله من السقي لهما بمنزلة الأجير والخادم الذي لا يستحى منه عادة، وإنما هو عزيز النفس، رأت من

LESIES IN CASIS • فَلَمَا قَضَىٰ مُوسِى ٱلأَجَلَ وَسِكَارَ بِأَهْلِهِ عَالَسَ كِينِ جَانِ ٱلطُّورِ نَازًّا قَالَ لِأَهْ لِهِ ٱمَّكُنُّواْ إِنَّ ءَالْسَتُ نَازًا لَّعَالَى عَالِيْكُ مِيْنُهَا بِحَدِينُهَا بِحَدِينَ أَوْجَاذُوْ وَقِنَ ٱلنَّارِ لَعَلَّكُوْ تَصْطَلُونَ ۞ فَلَمَّا أَنْكَهَا فُودِكِ مِن شَلِطِي ٱلْوَادِ ٱلْأَيْمَنِ فِ ٱلْفُقْ وَاللَّهُ مَنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ حَرَوْ أَن يَعُوسَ إِنَّ أَنَّا ٱللَّهُ زَبُّ ٱلْعَلَمِينِ ٥ وَأَنَّ أَلَيْ عَصَالَّهُ فَلَمَا رَوَاهَ اتَّهَدُّ حَكَأَنْهَا جَأَنَّ وَلَى مُنْبِرًا وَلَرْيُعَقِبُ يَعْوسَنَ أَقِيا، وَلِاتَخْفَ إِلَّكَ مِنَ ٱلْآمِيدِ ۞ ٱسْلُكَ مِنَكَ فِيجَيِّ إِلَى خَدْرُجَ يَّضَكَأُهُ مِنْ غَيْرِ مُنْوَءِ وَأَضَّمُ مُمْ إِلْيَاكَ جَنَاحَكَ مِنَ ٱلرَّهْبُ فَنَانِكَ بُرُهَا مَانِ مِن رَّبِكَ إِلَى فَرْعَوْنَ وَمَكَلِيثِمَ إِنَّهُ مُرَكَانُوا قُوَّمًا فَلَسِقِينَ ۞ قَالَ رَبِ إِنِّي قَتَلْتُ مِنْهُمُ نَفْسًا فَأَنَافُ أَن يَقْتُلُونِ ۞ وَأَيْنَى هَلَرُونِتُ هُوَأَفْصِحُ مِنِفَ لِسَانًا ا فَأَرْسِلْهُ مَعِى رِدْءًا لِصُدَقِيَّ إِنِّ لَغَافُ أَن يُحَكَ يَبُونِ ﴿ قَالَ سَنَشُدُ تُحَفُّدُ كِي إِنْ فِيكَ وَتَجْعَلُ لَكُمَا سُلْطَكَ المُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ TO THE PARTY OF TH

حسن خلقه ومكارم أخلاقه، ما أوجب لها الحياء منه، في التاتب له الدي المياء منه، في التاتب له التي التي التي التي التي أي لا ليمنَّ عليك، بل أنت الذي ابتدأتنا بالإحسان، وإنما قصده أن يكافئك على إحسانك، فأجابها موسر.

﴿فلما جاء وقصَّ عليه القصص ﴾ من ابتداء السبب الموجب لهربه ، إلى أن وصل إليه ﴿قال ﴾ له مسكناً روعه ، حابراً قلبه : ﴿لا تخف نجوت من القوم الظالمين ﴾ أي : ليذهب خوف ك وروعك ، فإن الله نجاك منهم ، حيث وصلت إلى هذا المحل ، الذي ليس لهم عليه سلطان .

وقالت إحداها أي: إحدى ابنتيه وياب استأجره أي: اجعله أجيراً عندك، يرعى الغنم ويسقيها، وإن خير من استأجرت القوي الأمين أي: إن موسى أولى من استؤجر فإنه جع من جعهما، أي: القوة والقدرة على ما استؤجر عليه، والأمانة فيه بعدم الخيانة، وهذان الوصفان، ينبغي اعتبارها في كل من يتولى للإنسان عملا، بإجارة أو غيرها

فإن الخلل لا يكون إلا بفقدها أو فقد إحداها، وأما اجتماعهما، فإن العمل يتم ويكمل، وإنما قالت ذلك، لأنها شاهدت من قوة موسى عند

BENEFIX PRINT RE إُ فَلَمَّاجَآءَهُم مُوسَىٰ بِعَالَيْتِنَا يَنَنْتِ قَالُواْ مَاهَنَذَاۤ إِلَّاسِحَرَّمُّفُ تَرَى وَمَاسَكِهِ عَنَابِهِ كَذَافَي ءَاجَآيَنَا ٱلْأَوْلِينَ ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ رَبِّيَ أَعْلَمُ مِن حِكَاءً بِالْمُدْكَى مِن عِندِيدِ وَمَن تَكُونُ لَهُ عَلَقِبَةً ٱلدَّارِ إِنَّهُ لِلْيُضْلِمُ ٱلظَّلِيكُونَ ۞ وَقَالَ فِرْعَوْثَ يَتَأَيُّهَا ٱلْمَلَاِّ مَاعَلِتُ لَحِكُم مِنَ إِلَاهِ عَيْرِي فَأَوْقِدُ لَ يَلْهَلُمَانُ عَسَلُ الطِّلِينِ فَأَجْعَسُ لِي صَرْحَا لَعَسَلَ أَظَلِمُ إِلَّ إِلَّهِ مُوسَىٰ وَالْهِ لِأَطْنُهُ مِنَ ٱلْكَانِينَ ۞ وَٱسْتَكَبَرُ هُوَوَجُهُ نُودُهُ فِ ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَظَنُّواْ أَنَّهُمْ إِلَيْنَا لَايْزِعَتُونَ ۞ فَأَخِيَا لَتُقُورَجُهُ نُودَهُ فَنَيَا لَمُهُمْ إِنْ ٱلْكِيِّهِ فَأَنظَرْكَيْفَ كَانَ عَلَقِبَهُ ٱلظَّلَالِينِ ٥ وَجَعَلَنَاهُ وَأَيِمَةً يَدْعُونَ إِلَى ٱلنَّارِّ وَيُوْرَ ٱلْفِيسَاءَةِ لَا يُتَصَرُّونَ ۞ وَأَنْبُعَنَاهُرُفِ هَاذِهِ ٱلدُّنْيَ الْعَنْ مُ وَيُوْمِ ٱلْفِيكَ مَوْمُرِينَ ٱلْمُقَبِّوِينِ ۞ وَلَقَدْءَ اتَيْنَ مُوسَى ٱلْكِنْبَينَ مِنْ بَعْدِ مَنَّا أَهْلَكَ مَا ٱلْقُدُونَ ٱلْأُولَ بَصَكَ إِزَالنَكَ إِسْ وَهُدًى وَرَحْكَمَةً لَعَلَّهُمْ يَتَذَكُّرُونَ ۞ 

السقى لهما ونشاطه، ما عرفت به قوته، وشاهدت من أمانته وديانته، وأنه رحمهما في حالة لا يرجى نفعهما، وإنما قصده[بذلك] وجه الله تعالى، ﴿قَالَ﴾ صاحب مدين لموسى: ﴿إِنِ أُرِيدُ أَنْ أَنْكُمِكُ إِحْدَى ابْنَتِي هاتين على أن تأجرني ﴿ أي: تصير أجيراً عندي ﴿ نماني حجج ﴾ أي: تمان سنين. ﴿ فإن أتممت عشراً فمن عندك تبرع منك، لا شيء واجب عِليك ﴿ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَشْقُ عَلَيكُ ﴾ فأحتُم عشر السنين، أو ما أريد أن أستأجرك لأكلفك أعمالاً شاقة، وإنما أستأجرك لعمل سهل يسير لا مشقة فيه ﴿ ستجدن إن شاء الله من الصالحين، فرغبه في سهولة العمل، وفي حسن المعاملة، وهذا يدل على أن الرجل الصالح، ينبغي له أن يحسن خلقه مهما أمكنه وأن الذي يطلب منه، أبلغ من غيره.

على ما نقول وكيل ، حافظ يراقبنا، ويعلم ما تعاقدنا عليه.

وهذا الرجل، أبو المرأتين، صاحب مدين، ليس بشعيب النبي المعروف، كما اشتهر عند كثير من الناس، فإن هذا قول لم يدل عليه دليل، وغاية ما يكون، أن شعيباً عليه السلام، قد كانت بلده مدين، وهذه القضية جرت في مدين، فأين الملازمة بين الأمرين.

وأيضاً، فإنه غير معلوم أن موسى آدرك زمان شعيب، فكيف بشخصه؟!! ولو كان ذلك الرجل شعيباً، لذكره الله تعالى، ولسمته المرأتان، وأيضاً فإن شعيباً عليه الصلاة والسلام، قد أهلك الله قومه بتكذيبهم إياه، ولم يسق إلا مَنْ آمن به، وقد أعاذ الله المؤمنين أن يرضوا لبنتى نبيهم، بمنعهما عن الماء، وصد ماشيتهما، حتى يأتيهما رجل غريب، فيحسن إليهما، ويسقى ماشيتهما، وما كان شعيب ليرضى أن يرعى موسى عنده ويكون خادماً له، وهو أفضل منه وأعلى درجة، والله أعلم أ، إلا أن يقال: هذا قبل نبوة موسى فلا منافاة وعلى كل حالٍ لا يعتمد على أنه شعيب 

﴿فلما قضى موسى الأجل يحتمل أنه قضى الأجل الواجب، أو الزائد عليه، كما هو الظن بموسى ووفائه، استاق إلى الوصول إلى أهله ووالدته وعشيرته ووطنه، وعلم من طول المدة، أنهم قد تناسوا ما صدر منه. ﴿انس المله المحتوا إلى آنست ناراً لعلى قال لأهله امكثوا إلى آنست ناراً لعلى آتيكم منها بخبر أو جذوة من النار لعلكم تصطلون وكان قد أصابم البرد، وتاهوا الطريق.

وسمى فلما أتاها نودي ﴿يا موسى إِنَّ أَنَّا الله رب المعالمين ﴾ فأخبره بألوهيته وربوبيته، ويلزم من ذلك، أن

يأمره بعبادته وتألهه، كما صرح به في الآية الأخرى ﴿فاعبدني وأقم الصلاة لذكري﴾. ﴿وأن ألق عصاك﴾ فألقاها ﴿فلما رآها تهتز﴾ تسعى سعياً شديداً، ولها صورة مُهيلة ﴿كأنها جان﴾ ذَكرُ الحيات العظيم، ﴿ولي مدبراً ولم يعقب﴾ أي: يرجع لاستيلاء الروع على قلبه، فقال الله له: ﴿يا موسى أقبل ولا تخف إنك من الآمنين﴾ وهذا أبلغ ما يكون في التأمين وعدم الخوف.

وفإن قوله: ﴿أَقْبِلَ ﴾ يقتضى الأمر بإقباله، ويجب عليه الامتثال، ولكن قد يكون إقباله، وهنو لم ينزل الأمر المخوف، فقال: ﴿ولا تُحَفُّ أَمر له بشيئين، إقباله، وأن لا يكون في قلبه خوف، ولكن يبقى احتمال، وهو أنه قديقبل وهو غير خائف، ولكن لا تحصل لنه الوقاينة والأمن من المكروه، فقال: ﴿إِنَّكَ مِنْ الْآمِنِينَ﴾ فحينتذ اندفع المحذور من جميع الوجوه، فأقبل موسى عليه السلام غير خائف ولا مرعوب، بل مطمئناً، واثقاً بخبر ربه، قد ازداد إيمانه، وتم يقينه، فهذه آية أراه الله إياها قبل ذهابه إلى فرعون، ليكون على يقين تام، فيكون (٢<sup>)</sup> أجرأ له وأقوى وأصلب، ثم أراه الآية الأخرى فقال: ﴿ اسلك يدك أي: أدخلها ﴿ في جيبك تخرج بيضاء من غير سوء ﴾ فسلكها وأخرجها، كما ذكره الله تعالى.

واضمم إليك جناحك من الرهب أي: ضم جناحك وهو عضدك إلى جنبك يزول عنك الرهب والخوف (فقائك) انقلاب العصاحية، وخروج اليد بيضاء من غير سوء (برهانان من ربك) أي: حجتان من الله، ﴿إِلَى فرعون وملته عجرد الإنذار وأمر الرسوك إياهم، بل لا بد من الآيات الباهرة، إن نفعت.

فرقال المنوسي عليه السنلام،

<sup>(</sup>١) زيادة من هامش: ب.

<sup>(</sup>۲) كذا في ب، وفي أ: ليكون.

معتذراً من ربه، وسائلاً له المعونة على ما حمله، وذاكراً له الموانع التي فيه، ليزيل ربه ما يحذره منها. ﴿ رَبِّ إِنِّ قتلت منهم نفساً ﴾ أي: ﴿فأخاف أن يقتلون \* وأخى هارون هو أفصح مني لساناً فأرسله معى ردءاً الله أي: معاوناً ومساعداً ﴿يصدقني﴾ فإنه مع تضافر الأخبار يقوى الحق فأجابه الله إلى سؤاله، فقال: ﴿سنشدعضدك **بأخ**يك﴾ أي: نعاونك به ونقويك.

ثم أزال عنه محذور القتل، فقال: ﴿ونجعل لكما سلطانا﴾ أي: تسلطاً، وتمكناً من الدعوة بالحجة، والهيبة الإلهية من عدوهما لهما، ﴿فلا يصلون إليكما وذلك بسبب آياتنا، وما دلت عليه من الحق، وما أزعجت به مَن باشرها ونظر إليها، فهي التي بها حصل لكما السلطان، واندفع بها عنكم كيد عدوكم (١)، وصارت لكم أيلغ مِن الجنود، أولي العَددِ والعُدَدِ. . . ﴿أَنْتِما ومَن اتبعكما الغالبون﴾

وهذا وعد لموسى في ذلك الوقت، وهو وحده فريد، وقد رجع إلى بلده، بعدما كان شريداً، فلم تزل الأحوال تتطور، والأمور تنتقل، حتى أنجز الله له موعوده، ومكنه من العباد والبلاد، وصار له ولاتباعه الغلبة والظهور

فذهب موسى برسالة ربه ﴿فلما جاءهم موسى بأياتنا بينات، واضحات الدلالة على ما قاله لهم، ليس فيها قصور ولا خفاء. ﴿قالوا﴾ على وجِه الظلم والعلو والعناد: ﴿ما هذا إلا سحرٌ مفتري﴾ كما قال فرعو ن في تلك الحالة التي ظهر فيها الحق، واستعلى على الباطل، واضمحل الباطل، وخضع له الرؤساء العارفون عقائق الأمور. ﴿إنه لكبيركم الذي علمكم السحر﴾ هذا، وهو الذكئ غير الزكى، الذي بلغ من المكر والخداع والكيدما قصه الله علينا، وقد علم ﴿ما أنزل هؤلاء إلا رب السماوات والأرض﴾ ولكن الشقاء غالب.

﴿وما سمعنا بهذا في آبائنا الأولين وقد كذبوا في ذلك، فإن الله أرسل يوسف عليه السلام قبل موسى؛ كما قال تعالى: ﴿ولقد جاءكم يوسف من قبل بالبينات فما زلتم في شك يما جاءكم به حتى إذا هلك قلتم لن يبعث الله من بعده رسولا كيذلك يضل الله مَن هو مسرف كذَّابٍ ﴿ . **﴿وقال موسى** حين زعموا أن

الذي جاءهم به سحر وضلال، وأن ما هم عليه هو الهدي . ﴿ ربي أعلم بمن جاء بالهدى من عنده ومَن تكون له عاقبة الدارا أي. إذا لم تفد المقابلة معكم، وتبيين الايات البينات، وأبيتم إلا التمادي في غيكم واللجاج على كفركم، فالله تعالى العالم بالمهتدي وغيره، ومَنْ تكون له عاقبة الدار، نحن أم أنتم ﴿إنه لا يفلح الظالمون﴾ فصار عاقبة الدار لموسى وأتباعه، والفلاح والقوز، وصار لأولئك،

الخسار وسوء العاقبة والهلاك.

﴿وقال فرعون﴾ متجرئاً على ربه، ومموهاً على قومه السفهاء، أخفاء العقول: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُلُّأُ مَا عَلَمْتُ لَكُمَّ من إله غيري﴾ أي: أنا وحدى إلهكم ومعبودكم، ولو كان ثمَّ إله غيري لعلمته، فانظر إلى هذا الورع التام من فرعون! حيث لم يقل «ما لكم من إله غيري» بل تورع وقال: «ما علمت لكم من إلهِ غيري». وهذا، لأنه عندهم العالم الفاضل، الذي مهما قال فهو الحق، ومهما أمر أطاعوه.

فلما قال هذه المقالة، التي قد تجتمل أَن ثُمَّ إِلٰها غيره، أراد أن يحقق النفي، الذي جعل فيه ذلك الاحتمال، فقال ل «هامان»: ﴿فأوقد لي يا هامان على الطين، ليجعل له لبناً من فخار. ﴿فَاجِعِلْ لِي صَرَحاً﴾ أي: بناء ﴿لَعِلَى اطلع إلى إله موسى وإن الأظنه مرز الكاذبين، ولكن سنحقق هذا الظن، ونريكم كذب موسى. فانظر هذه الجراءة العظيمة على الله، التي ما بلغها

وَمَا كُنتَ بِجَانِي ٱلْغَرِيِّ إِذْ قَصَيْنَا ۚ إِلَىٰ مُوسَى ٱلْأَثْرَ وَيَاكُنتُ مِنَ النَّلِهِدِيرَ ٥ وَلَكِيَّا أَنْشَأَنَا قُرُومًا فَظَاوَلَ عَلَيْهِمُ الْعُمُرُّوْمَاكُنتَ ثَاوِيَافِ أَهْلِ مَدْيَنَ تَتْلُواْعَلَيْهِمْ وَلِيَنَا ا وَلَكِنَّاكُنَّامُرْمِيلِينَ ۞ وَمَاكُنتَ بِحَـَايَبِ ٱلطُّورِاذْ نَادَيْكَ اوَلَكِين زَّحْكَةً مِن زَيِّكَ لِثُنَـ ذِرَقَوْمًا مَّا أَنْسَهُ مِن نَكِيْرِ مِن قِبَاكَ لَعَلَّهُ مُرَيْتَلَكَّ رُونَ ﴿ وَلُوۡلَآ أَن تُصِيبَهُ مَ مُصِيبَةُ كُمَا قَدَّمَتَ أَيْدِيهِ مَ فَيَقُولُواْرَيَّنَا لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَ ارَسُولًا فَتَنَاعِمْ ءَالِيْكَ وَتَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ۞ فَلْمَاجِكَآءَهُمُ الْحَقُّ مِنْ عِنْدِنَافَ الْوَالْوَلَا أُونِيَ مِثْلَ مَآ أُونِيَ مُومَىٰٓ أَوَلَمْ يَتَكَفُّرُواْ بِمَآ أُونِيَ مُوسَىٰ مِن ا قَتَلُ قَالُواْ سِحْرَانِ تَظَاهَرًا وَقَدَالُواْ إِنَّا بِكُلِّ كَلِيمُ وَبِيَ قُلْ فَأَقُولُ بِكِنْكِ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ هُوَأَهَدَكُ مِنْهُمَّا أَتَّيَّعُهُ ا إِنْ كُنتُمْ صَلِيقِينَ ۞ فَإِن أَرْيَسَتَ عِصْبُواْ لَكَ فَاعْلَمْ الْغَايَسَيِعُوكَ أَهْوَلَهُ هُمٌّ وَمَنْ أَصَلُّ مِمَّن أَتَلَّا مِمَّن أَتَّلَعَ هَوَلَهُ بِعَيْر 

آدمي، كذب موسى، وادَّعي أنه إله، ونفى أن يكون له علم بالإله الحق، وفعل الأسباب، ليتوصل إلى إله موسى، وكل هذا ترويج، ولكن العجب من هؤلاء الملأ، الذين يزعمون أنهم كبار المملكة، المدبرون لشؤونها، كيف لعب هذا الرجل بعقولهم، واستخف أحلامهم، وهذا لفسقهم الذي صار صفة راسخة فيهم.

فسد دينهم، ثم تبع ذلك فساد عقولهم، فنسألك اللهم الثبات على الإيسان، وأن لا تزيغ قلوبنا بعد إذ هديتنا، وتهب لنا من لدنك وحمة إنك أنت الوهاب.

قال تعالى: ﴿واستكبر هو وجنوده في الأرض بغير الحق﴾ استكبروا على عباد الله، وساموهم سوء العداب، واستكنووا على رسل الله، وما جاؤوهم به من الآيات، فكذبوها، وزعموا أن ما هم عليه أعلى منها وأفضل ـ

﴿وظنوا أنهم إلينا لا يرجعون﴾ فلذلك (٢) تجرَّ ؤواً، وإلا فلو علموا، أو ظنوا أنهم يرجعون إلى الله، لما كان منهم ما كان.

﴿فَأَحَذُنَاهُ وَجِنُودُهُ عَنْدُمَا استَمر عنادهم وبغيهم ﴿فنبلناهم في اليمّ

كذا في ب، وفي أ: عنكم كيد عدوهم.

<sup>(</sup>۲) كذا في ب، وفي أ: فكذلك.

BE SEE LEE STA \* وَلَقَدُ وَصَّلْنَا لَمُنُ الْقُولَ لَكَ لَهُمْ يَتَنَكَّرُونَ ۞ الَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلۡكِنْبَ مِن قَبْلِهِ هُم بِهِ وَقِمْنُونَ ۞ وَإِذَائِنَا عَلَيْهِمْ قَالُواْءَ آمَنَا بِدِرَ إِنَّهُ أَكْتُقُ مِن زَّيِّناً إِنَّاكُنَّا مِن قَبْلِدِ مُسْلِمِينَ ﴿ أَوْلَتِكَ وَوْقُونَ أَجْرَهُمُ مِّنَ مَيْنِ مِمَا صَبِرُوا وَيَدْرَءُونَ وَأَكْتَكَ وَا ٱلسَّيِعَةَ وَعِمَّارَرَقَالِحُرِينَفِقُونَ ۞ وَإِذَا سَيَعُواُ ٱللَّوَاتَعَهُوا عَنْهُ وَقَالُواْ لَنَآ أَعْمَلُنَا وَلَحَتُمْ أَعْمَلُكُمُ مِسَلَدُ عَلَيْحَتُمْ لَانَتَنَّيْنِي ٱلْجَنِهِايرَ ۞ إِنَّكَ لَاتَهَادِى مَنْ أَحْبَتَ وَلَلَكِنَّ ٱللَّهَيَهُدى مَن يَشَكَأَ وَهُوَأَعَلَمُ وَالْمُهَنِّدِينَ ۞ وَقَالُوٓ أَإِن تُتَيِّعِ ٱلْمُدَىٰ مَعَكَ نُتَخَطَّفَ مِنْ أَرْضِناً أَوَلَرْ مُتَحِيِّن لَهُ مُحَرِّمًا ءَاينَا يُجَنِّى إِلَيْهِ ثَمَرَتُ كُلِ شَيْءٍ رِّزْقًا مِن لَّذُنَا وَلَاكِنَّ أَكُثَرَهُمْ لَا يَعْ لَمُونَ ۞ وَرَدِّ أَهْلَكُنَا مِن قَرْبَ مِي بَطِلَةُ مَعِيشَتُهَا فَيْلَكَ مُسَكِينَهُمْ لَرَثْتُكَن مَعْدِهِمْ إِلَاقَلِيلًا وَكُنَّا غَنَّ ٱلْوَرِثِينَ ۞ وَمَاكَانَ رَبُّكَ مُهْلِكُ ٱلْقُدَىٰ حَتَّىٰ يَبْعَتَ فِي أُمِّهَا رَسُولًا يَشْلُواْ عَلَيْهِ ءَايُنِتَأْوَمَاكُنَّامُهُلِي ٱلْقُرَى إِلَّا وَأَهْلُهَا ظَلِيمُونَ ۞ 

فانظر كيف كان عاقبة الظالمين كانت أشر العواقب وأخسرها عاقبة أعقبتها العقوبة الدنيوية المستمرة، المتصلة بالعقوبة الأخروية.

وجعلناهم أئمة يدعون إلى النارك أي : جعلنا فرعون ومالأه من الأئمة الدين يقتدى بهم ويمشى خلفهم إلى دار الخزي والشقاء . وويوم القيامة لا يتصرون من عذاب الله ، فهم أضعف شيء ، عن دفعه عن أنفسهم ، وليس لهم من دون الله من ولي ولا نصير .

[ ﴿ وَأَتبعناهم في هذه الدنيا لعنة ﴾ أي: ] وأتبعناهم زيادة في عقوبتهم وخزيهم، في الدنيا لعنة يلعنون، ولهم عند الخلق الثناء القبيح والمقت والذم، وهذا أمر مشاهد، فهم أثمة الملعونين في الدنيا ومقدمتهم، ﴿ ويوم القيامة هم من المقبوحين ﴾ المبعدين، المستقذرة أفعالهم ، الذين اجتمع عليهم مقت الله ، ومقت خلقه ، ومقت أنفسهم.

ولقد آتينا موسى الكتاب وهو التوراة ومن بعد ما أهلكنا القرون الأولى الذين كان خاتم تهم في الإهلاك العام، فرعون وجنوده. وهذا دليل على أنه بعد نزول التوراة، انقطم الهلاك العام، وشرع جهاد الكفار بالسف.

﴿ بصائر للناس ﴾ أي: كتاب الله،

الذي أنزله على موسى، فيه بصائر للناس، أي: أمور يبصرون بها ما ينفعهم وما يضرهم، فتقوم الحجة على العاصي، وينتفع بها المؤمن، فتكون رحمة في حقه، وهذاية له إلى الصراط المستقيم، ولهذا قال: ﴿وهدى ورحمة لعلهم يتذكرون﴾

ولما قص الله على رسوله ما قص، من هذه الأحبار العيبية، بنه العباد على أن هذا خبر إلهي محض، ليس للرسول طريق إلى علمه إلا من جهة الوحي، ولهذا قال: ﴿وما كنت بجانب الغرب أي: بجانب الطور الغربي وقت قضائنا لموسى الأمر، ﴿وماكنت مِن الشاهدين﴾ على ذلك ، حتى يقال: ﴿ إنه وصل إليك من هذا الطريق، ﴿ولكنا أنشأنا قروناً فنطاول عليهم العمر﴾ فاندرس العلم ونسيت آياته، فبعثناك في وقت اشتدت الحاجة إليك وإلى ما علمناك وأوحينا إليك. ﴿وما كنت ثاوياً ﴾ أي: مقيماً ﴿ في أهل مدين تتلو عليهم آياتنا، أي : تعلمهم وتتعلم منهم، حتى أخبرت بما أخبرت من شأن موسى في مدين، ﴿ ولكنا كنا مرسلين ﴾ أي: ولكن ذلك الخبر الذي جئت به عن موسى، أثر من آثار إرسالنا إياك، ووَحَيّ لا سبيل لك إلى علمه بدون إرسالنا .

وما كنت بجانب الطور إذ نادينا موسى، وأمرناه أن يأتي القوم الظالمين، ويبلغهم رسالتنا، ويريهم من آياتنا وعجائبنا ما قصصنا عليك. والمقصود: أن الماجريات التي جرت لموسى عليه الصلاة والسلام في هذه الأماكن، فقصصتها كما هي، من غير زيادة ولا نقص، لا يخلو من أحد أم بن:

إما أن تكون حضرتها وشاهدتها، أو ذهبت إلى محالها فتعلمتها من أهلها، فصحيت إلى محالها فتحلمتها من أهلها، فصحيت قد لا يدل ذلك على أنك رسول الله، إذ الأمور التي يخبر بها عن غير المختصة بالأنبياء، ولكن هذا قد عبر المختصة بالأنبياء، ولكن هذا قد فاولياؤك وأعداؤك يعلمون عدم ذلك.

فتعين الأمر الثاني، وهو: أن هذا جاءك من قبل الله ووحيه وإرساله، فتبت بالدليل القطعي صحة رسالتك، ورحمة الله بك للعباد، ولهذا قال: هولكن رحمة من ربك لتنذر قوماً ما أتاهم من نذير من قبلك أي: العرب وقريش، فإن الرسال الرسول وقبله بأزمان متطاولة، ولعلهم يتذكرون فيتركونه، فإذا كنت بهذه المنزلة، كان فيتركونه، فإذا كنت بهذه المنزلة، كان الواجب عليهم، البادرة إلى الإيمان بك، وشكر هذه النعمة، التي لا يقادر بك، وشكر هذه النعمة، التي لا يقادر بقد قدرها، ولا يدرك شكرها.

وإنذاره للعرب لا ينفي أن يكون مرسلاً لغيرهم، فإنه عربي، والقرآن الذي أنزل عليه عربي، وأول مَنْ باشر بدعوته العرب، فكانت رسالته إليهم أصلاً، ولغيرهم تبعاً، كما قال تعلل: هأكان للناس عجباً أن أوحينا إلى رجل منهم أن أتذر الناس، ﴿قل يا أيها الناس إني رسول الله إليكم جيعاً﴾.

ولولا أن تصيبهم مصيبة بما قدمت أيديهم مصيبة بما قدمت أيديهم من الكفر والمعاصي فيقولوا ربنا لولا أرسلت إلينا رسولا فتيع آياتك ونكون من المؤمنين أي : فأرسلناك يا محمد، لدفع حجتهم، وقطع مقالتهم.

﴿فلما جاءهم الحق﴾ الذي لا شك فيه ﴿من عندنا وهو القرآن ، الذي أوحيناه إليك ﴿قالوا ﴾ مكذبين له ، أوتي مثل ما أوتي موسى ﴾ أي : أنزل عليه كتاب من السماء جملة واحدة . أي فأما ما دام ينزل متفرقاً ، فإنه ليس من عند الله . وأي : دليل في هذا؟ وأي : شبهة أنه ليس من عند الله حين نزل مفرقاً؟

بل من كمال هذا القرآن، واعتناء الله بمن أنزل عليه، أن نزل متفرقاً، ليثبت الله به فؤاد رسوله، ويحصل ريادة الإيمان للمؤمنين ﴿ولا يأتونك بمثل إلا جئناك بالحق وأحسن تفسيراً﴾. وأيضاً، فإن قياسهم على كتاب موسى، قياس قد نقضوه،

فكيف يقيسونه على كتاب كفروا به ولم يؤمنوا؟ ولهذا قال: ﴿أُولَم يكفروا بما أُولِي موسى من قبل قالوا سحران تظاهرا﴾ أي: القرآن والتوراة، تعاونا في سحرهما وإضلال الناس ﴿وقالوا إنا يمكل كافرون﴾ فثبت بهذا أن القوم وينقضونه بما لا ينقض، ويقولون وينقضونه بما لا ينقض، وهذا شأن كل كافر. ولهذا صرّح أنهم كفروا بالكتابين والرسولين، ولكن هل كفرهم بهما طلباً للحق، واتباعاً لأمر عندهم خير منهما، أم مجرد هوى؟

قال تعالى ملزماً لهم بذلك: ﴿فَأَتُوا بكتاب من عند الله هو أهدى منهما ﴾ أي: من التوراة والقرآن ﴿ أَتَبِعِهِ إِنْ كنتم صادقين﴾ ولا سبيل لهم ولا لغيرهم أن يأتوا بمثلهما، فإنه ما طرق العالم منذ خلقه الله، مثل هذين الكتابين، علماً، وهدى، وبياناً، ورحمة للخلق، وهذا من كمال الإنساف من الداعي أن قال: أننا مقصودي الحق والهدى والرشد، وقد جئتكم بهذا الكتاب المشتمل على ذلك، الموافق لكتاب موسى، فيجب علينا جميعا الإذعان لهما واتباعهما، من حيث كونهما هذي وحقاً، فإن جئتموني بكتاب من عند الله هو أهدى منهما اتبعته، وإلا فلا أترك هدي وحقاً قد علمته لغير هدي وحق (۱).

وفإن لم يستجيبوا لك فلم يأتوا بكتاب أهدى منهما وفاعلم أنما يستبعون أهواءهم أي: فاعلم أن تركهم اتباعك، ليسوا ذاهبين إلى حق يعرفونه، ولا إلى هدى، وإنما ذلك اتبع هواه بغير هدى من الله فهذا من أصل الناس، حيث عرض عليه الهدى والصراط المستقيم، الموصل إلى الله وإلى دار كرامته، فلم يلتفت إليه ولم يقبل عليه، ودعاه هواه إلى سلوك الطرق الموصلة إلى الهلاك والشقاء (٢) فاتبعه وترك الهدى، فهل أحد أضل فاتبعه وترك الهدى، فهل أحد أضل

من هذا وصفه ؟!! ولكن ظلمه وعدوانه، وعدم محبته للحق، هو الذي أوجب له: أن يبقى على ضلاله ولا يهديه الله، فله فله فله فله فله فله فله فله أي: الذين صار الظلم لهم وصفاً والعناد لهم نعتاً، جاءهم الهدى فرفضوه، وعرض لهم الهوى فتبعوه، سدوا على أنفسهم أبواب العنواية وصرقها، وفتحوا عليهم أبواب العواية وسيلها، فهم في غيهم وظلمهم يعمهون، وفي شقائهم وهلاكهم يترددون.

وفي قوله: ﴿فإن لم يستجيبوا لك فاعلم أنما يتبعون أهواءهم لل دليل على أن كل مَن لم يستجب للرسول، وذهب إلى قول مخالف لقول الرسول، فإنه لم يندهب إلى هدى، وإنما ذهب إلى هوى.

﴿ولقد وصَّلْنا لهم القول ﴾ أي تابعناه وواصلناه، وأنزلناه شيئاً فشيئاً وحمة بهم ولطفا ﴿لعلهم يتذكرون ﴾ حين تتكرر عليهم آياته، وتنزل عليهم بيناته وقت الحاجة إليها. فصار نزوله متفرقاً رحمة بهم، قلم اعترضوا بما هو من مصالحهم؟

# فصل في ذكر بعض الفوائد والعِبَر في هذه القصة العجيبة

فمنها أن آيات الله تعالى وعبره، وأيامه في الأمم السابقة، إنما يستفيد بها ويستنير المؤمنون، فعلى حسب إيمان العبد تكون عبرته، وإن الله تعالى إنما يسوق القصص لأجلهم، وأما غيرهم، فلا يعبأ الله بهم، وليس لهم منها نور وهدى.

ومنها: أن الله تعالى إذا أراد أمراً هيّا أسبابه، وأتى بها شيئاً فشيئاً بالتريج، لا دفعة واحدة.

ومنها: أن الأمة المستضعفة، ولو بلغت في الضعف ما بلغت، لا ينبغي لها أن يستولي عليها الكسل عن طلب حقها، ولا الإياس من ارتقائها إلى أعلى

الأمور، خصوصاً إذا كانوا مظلومين، كما استنقد الله أُمة بني إسرائيل، الأُمة الضعيفة، من أسر فرعون وملئه، ومكنهم في الأرض، وملكهم بلادهم.

ومنها: أن الأُمة ما دامت ذليلة مقهورة لا تأخذ حقها ولا تتكلم به، لا يقوم لها أمر دينها، [ولا دنياها]<sup>(٣)</sup> ولا يكون لها إمامة فيه.

ومنها: لطف الله بأم موسى، وتهوينه عليها المصيبة بالبشارة، بأن الله سيرد إليها ابنها، ويجعله من المرسلين.

ومنها أن الله يقدّر على عبده بعض المشاق، لينيله سروراً أعظم من ذلك، أو يدفع عنه شراً أكثر منه، كما قدّر على أم موسى ذلك الحزن الشديد، والهم البليغ، الذي هو وسيلة إلى أن يصل إليها ابنها، على وجه تطمئن به نفسها، وتقر به عينها، وتزداد به غبطة وسروراً.

ومنها: أن الخوف الطبيعي من الخلق، لا ينافي الإيمان ولا يزيله، كما جرى لأم موسى ولموسى من تلك المخاوف.

ومنها: أن الإيمان يزيد وينقص، وأن من أعظم ما يزيد به الإيمان، ويتم به اليقين، الصبر عند المزعجات، والتثبيت من الله عند المقلقات، كما قال تعالى: ﴿لُولا أن ربطنا على قليها لتكون من المؤمنين﴾ أي: ليزداد إيمانها بذلك ويطمئن قلبها.

ومنها: أن من أعظم نِعَم الله على عبده، و [أعظم] معونة للعبد على أموره، تثبيت الله إياه، وربط جأشه وقلبه عند المخاوف، وعند الأمور المذهلة، فإنه بذلك يتمكن من القول الصواب، والفعل الصواب، بخلاف من استمر قلقه وروعه وانزعاجه، فإنه يضيع فكره، ويذهل عقله، فلا ينتفع بنفسه في تلك الحال.

ومنها: أن العبد ولو عرف أن القضاء والقدر ووعد الله نافذ لا بد منه فإنه لا يهمل فعل الأسباب التي

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أ: الشقاق.

<sup>(</sup>٣) زيادة من هامش: ب.

أمر بها، ولا يكون ذلك منافياً لإيمانه بخبر الله، فإن الله قد وعد أم موسى أن يرده عليها، ومع ذلك، اجتهدت على رده، وأرسلت أخته لتقصه وتطلبه.

ومنها: جواز خروج المرأة في حواتجها، وتكليمها للرجال من غير عند عنور، كما جرى لأخت موسى وابنتي صاحب مدين.

ومنها: جواز أخذ الأجرة على الكفالة والرضاع، والدلالة على مَنْ يفعل ذلك.

ومنها: أن الله من رحمته بعبده الضعيف الذي يريد إكرامه، أن يريه من آياته، ويشهده من بيناته، ما يزيد به إيمانه، كما رد الله موسى على أمه، لتعلم أن وعد الله حق.

ومنها: أن قتل الكافر الذي له عهد بعقد أو عُرف لا يجوز، فإن موسى عليه السلام عدَّ قتله القبطي الكافر ذنباً، واستغفر الله منه.

ومنها: أن الذي يقتل النفوس بغير حق يُعد من الجبارين الذين يفسدون في الأرض.

ومنها: أن مَنْ قتل النفوس بغير حق، وزعم أنه يريد الإصلاح في الأرض، وتهييب أهل المعاصي، فإنه كاذب في ذلك، وهو مفسد كما حكى الله قول القبطي: ﴿إِنْ تريد إلا أَنْ تكون جباراً في الأرض وما تريد أن تكون من المصلحين﴾ على وجه التقرر له، لا الإنكار.

ومنها: أن إخبار الرجل غيره بما قيل فيه، على وجه التحذير له من شر يقع فيه، لا يكون ذلك نميمة \_ بل قد يكون واجباً \_ كما أخبر ذلك الرجل لموسى، ناصحاً له ومحذراً.

ومنها: أنه إذا خاف القتل والتلف في الإقامة، لا يلقي بيده إلى التهلكة، ولا يستسلم لذلك، بل يذهب عنه، كما فعل موسى.

ومنها: أنه عند تزاحم المسدتين، إذا كان لا بد من ارتكاب إحداهما، أنه

ترتكب الأخف منهما والأسلم، كما أن موسى، لما دار الأمر بين بقائه في مصر ولكنه يقتل، أو يذهب<sup>(۱)</sup> إلى بعض البلدان البعيدة التي لا يعرف الطريق إليها، وليس معه دليل [يد] له غير ربه، ولكن هذه الحالة أقرب للسلامة من الأولى، فتبعها موسى.

ومنها: أن الناظر في العلم عند الحاجة إلى التكلم فيه، إذا لم يترجح عنده أحد القولين، فإنه يستهدي ربه، ويسأله أن يهديه الصواب من القولين، بعد أن يقصد بقلبه الحق ويبحث عنه، فإن الله لا يخيب مَنْ هذه حاله. كما خرج موسى تلقاء مدين فقال: ﴿عسى ربي أن يهديني سواء السيل﴾.

ومنها: أن الرحمة بالخلق، والإحسان على من يعرف ومن لا يعرف، من أخلاق الأنبياء، وأن من الإحسان سقي الماشية الماء، وإعانة العاجز.

ومنها: استحباب الدعاء بتبيين الحال وشرحها، ولو كان الله عالماً بها، لأنه تعالى، يحب تضرع عبده وإظهار ذله ومسكنته، كما قال موسى: ﴿ رُبُ لِنَا لَا أَنْزِلْتَ إِلَى مَنْ خَيْرٍ فَقْيِرٍ ﴾.

ومنها: أنَّ الحَياء أَخْصُوصاً من الكرام \_ من الأخلاق المدوحة.

ومنها: المكافأة على الإحسان لم يزل دأب الأمم السابقين.

ومنها: أن العبد إذا فعل العمل لله تعالى، ثم حصل له مكافأة عليه من غير قصد بالقصد الأول، أنَّه لا يلام على ذلك، كما قبل موسى مجازاة صاحب مدين عن معروفه الذي لم يبتغ له، ولم يستشرف بقلبه على عوض.

ومنها: مشروعية الإجارة، وأنها تجوز على رعاية الغنم ونحوها، مما لا يقدر العمل، وإنما مرده العُرف.

ومنها: أنه تجوَّز الإجَّارة بالَّنفعة، ولو كانتُ المنفعة بضعاً.

ومنها: أن خطبة الرجل لابنته الرجل الذي يتخيره لا يلام عليه. ومنها: أن خير أجير وعامل

[يعمل] للإنسان، أن يكون قوياً أميناً. ومنها: أن من مكارم الأخلاق، أن يُحسِّن خلقه لأجيره وخادمه، ولا يشق عليه بالعمل، لقوله: ﴿وما أريد أن أشق عليك ستجدني إن شاء الله من الصالحين﴾.

ومنها: جواز عقد الإجارة وغيرها من العقود من دون إشهاد، لقوله: ﴿والله على ما نقول وكيل﴾

ومنها: ما أجرى الله على يد موسى من الآيات البينات، والمعجزات الطاهرة، من الحية، وانقلاب يده بيضاء من غير سوء، ومن عصمة الله لموسى وهارون، من فرعون، ومن الغرق.

ومنها: أن من أعظم العقوبات أن يكون الإنسان إماماً في الشر، وذلك بحسب معارضته لآيات الله وبيناته، كما أن من أعظم نعمة أنعم الله بها على عبده، أن يجعله إماماً في الخير هادياً مهدياً.

ومنها: ما فيها من الدلالة على رسالة محمد على حيث أخبر بذلك تفصيلاً مطابقاً، وتأصيلاً موافقاً، قصه قصاً، صدَّق به المرسلين، وأيد به الحق المبين، من غير حضور شيء من تلك الواضع، ولا تلاوة درس فيها شيئاً من هذه الأمور، ولا مجالسة أحد من أهل العلم، إن هو إلا رسالة الرحيم الرحمن، ووجي أنزله عليه الكريم المنان، لينذر به قوماً جاهلين، وعن النذر والرسل غافلين.

فصلوات الله وسلامه، على مَن عجرد خبره ينبىء أنه رسول الله، ومجرد أمره ونهيه ينبه العقول النيرة، أنه من عند الله، كيف وقد تطابق على صحة ما جناء به وصدقه خبر الأولين والآخرين، والشرع الذي جاء به من رب العالمين، ومنا جُهل عليه من الأخلاق الفاضلة التي لا تناسب ولا تصلح إلا لأعلى الخلق درجة، والنصر المين لدينه وأمته، حتى بلغ دينه مبلغ المين لدينه وأمته، حتى بلغ دينه مبلغ

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: ويذهب.

الليل والنهار، وفتحت أُمته معظم بلدان الأمصار، بالسيف والسنان، وقلومهم بالعلم والإيمان.

ولم تزل الأمم المعاندة، والملوك الكفرة المتعاضدة، ترميه بقوس واحدة، وتكيد له المكايد، وتمكر لإطفائه وإخفائه، وإخماده من الأرض، وهو قد بهرها وعلاها، لا يزداد إلا نموا، ولا آياته وبراهينه إلا ظهوراً، وكل وقت من الأوقات، يظهر من آياته ما هو عبرة للعالمين، وهداية للعالمين، ونور وبصيرة للمتوسمين. والحمد لله وحده.

﴿٢٥ \_ ٥٥﴾ ﴿اللين أتسناهم الكتاب من قبله هم به يؤمنون \* وإذا يتلى عليهم قالوا أمنا به إنه الحق من ربنا إنا كنا من قبله مسلمين \* أولئك يؤتون أجرهم مرتين بما صبروا ويدرؤون بالحسنة السيئة ومما رزقناهم ينفقون \* وإذا سمعوا اللغو أعرضوا عنه وقالوا لنا أعمالنا ولكم أعمالكم سلام عليكم لا نبتغي الجاهلين، يذكر تعالى عظمة القرآن وصدقه وحقه، وأن أهل العلم بالحقيقة يعرفونه ويؤمنون به ويقرون بأنه الحق، فقال: ﴿الدِّينِ أتيناهم الكتاب من قبله ﴿ وهم أهل التوراة، والإنجيل، الذين لم يغيروا ولم يبدلوا ﴿ هم به ﴾ أي: بهذا القرآن ومَنْ جاء به ﴿ يؤمنون ﴾ .

﴿وَإِذَا يَعْلَى عَلَيْهِم ﴾ استمعواله وأذعنوا و ﴿قالوا آمنا به إنه الحق من ربنا ﴾ لموافقته ما جاءت به الرسل ، ومطابقته لما ذكر في الكتب، واشتماله على الأخبار الصادقة ، والأوامر والنواهي الموافقة لغاية الحكمة .

وهؤلاء الذين تفيد شهادتهم، وينفع قولهم، لأنهم لا يقولون الا عن علم عن علم وبصيرة، لأنهم أهل الصنف<sup>(۱)</sup>، وأهل الكتب، وغيرهم لا يدل ردهم ومعارضتهم للحق على شبهة، فضلا عن الحجة، لأنهم ما بين جاهل فيه أو متجاهل معاند للحق.

قال تعالى: ﴿قلل آمنوا به أو لا تؤمنوا إن الذين أوتوا العلم من قبله إذا يتلى عليهم يخرون للأذقان سجداً﴾ الآيات.

وقوله: ﴿إِنَّا كِنَا مِن قِبِلَهُ مسلمين﴾ فلذلك ثبتنا على ما مَنَّ الله به علينا من الإيمان، فصدقنا جذا القرآن، آمنا بالكتاب الأول والكتاب الآخر، وغيرنا ينقض تكذيبه جذا الكتاب، إيمانه بالكتاب الأول.

﴿أُولِعُكُ الدّين آمنوا بالكتابين ﴿ فَوَتُونَ أَجِراً عَلَى الْإِيمَانَ الْأُولَ ، وأَجِراً عَلَى الْإِيمَانَ الثّانِ ، ﴿ فِيمَا صِبروا ﴾ على الإيمان ، وتبتوا على العمل ، فلم تزعزعهم (٢) عن ذلك شبهة ، ولا ثناهم عن الإيمان رياسة ولا شهوة .

و من خصالهم الفاضلة، التي من آثار إيمانهم الصحيح، أنهم فيدروون بالحسنة السيئة أي: دأبهم وطريقتهم الإحسان لكل أحد، حتى للمسيء إليهم بالقول والفعل، يقابلونه بالقول الحميل، لعلمهم بفضيلة هذا الخلق العظيم، وأنه لا يوفق له إلا ذو حظ عظيم.

﴿وإذا سمعوا اللغو﴾ من جاهل خاطبهم به، ﴿قالوا﴾ مقالة عباد الرحمن أولي الألباب: ﴿لنا أعمالنا ولكم أعمالكم أي: كُلُّ سيُجازى بعمله الذي عمله وحده، ليس عليه من وزر غيره شيء، ولزم من ذلك، أنهم يتبرؤون مما عليه الجاهلون، من اللغو والباطل، والكلام الذي لا فائدة

﴿ سلام عليكم ﴾ أي: لا تسمعون منا إلا الخير، ولا نخاطبكم بمقتضى جهلكم، فإنكم وإن رضيتم لأنفسكم هذا المرتع اللئيم، فإنا ننزه أنفسنا عنه، ونصونها عن الخوض فيه، ﴿لا نبتغي الجاهلين ﴾ من كل وجه.

﴿٥٦﴾ ﴿إِنك لا تهدي من أحبيت ولكن الله يهدي من يشاء وهو أعلم

وَمَا أُو يَسْمُونَ فَيْنَ وَمَنَعُ أَعْيَةُ وَالدُّيْنَ وَيَعَلَمُ وَعَلَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَمَعَلَمُ وَعَلَمُ وَعَلَمُ اللهِ اللهُ وَعَلَمُ وَعَلَمُ اللهُ اللهُ وَعَلَمُ وَعَلَمُ اللهُ اللهُ وَعَلَمُ وَعَلَمُ اللهُ اللهُ وَعَلَمُ اللهُ اللهُ وَعَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ وَعَلَمُ اللهُ اللهُ وَعَلَمُ اللهُ اللهُ وَعَلَمُ اللهُ اللهُ وَعَلَمُ اللهُ وَعَلَمُ اللهُ اللهُ وَعَلَمُ اللهُ وَعَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَعَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ وَعَلَمُ اللهُ ال

DESIDE IN

بالهتدين في يجبر تعالى أنك يا محمد وغيرك من باب أولى - لا تقدر على هداية أحد، ولو كان من أحب الناس إليك، فإن هذا أمر غير مقدور للخلق هداية التوفيق، وخلق الإيمان في القلب، وإنما ذلك بيد الله سبحانه تعالى، يهدي من يشاء، وهو أعلم بمن يصلح للهداية فيهديه، عن لا يصلح للها فيبقيه على ضلاله.

NAME OF THE OWNER OWNE

رأما إثبات الهداية للرسول في قوله تعالى: ﴿ وَإِنْكُ لِتَهْدِي إِلَى صراط مستقيم ﴾ فتلك هداية البيان والإرشاد، فالرسول يبيِّن الصراط المستقيم، ويرغّب فيه، ويبذل جهده في سلوك الخلق له، وأما كونه يخلق في قلوبهم الإيمان، ويوفقهم بالفعل، فحاشا وكلا.

ولهذا، لو كان قادراً عليها، لهدى مَنْ وصل إليه إحسانه، ونصره ومنعه من قومه، عمه أبا طالب، ولكنه أوصل إليه من الإحسان بالدعوة للدين والنصح التام، ما هو أعظم مما فعله معه عمه، ولكن الهداية بيد الله تعالى.

﴿٥٧ - ٥٩ ﴾ ﴿وقالوا إِن نَتَبِع الهدى معك نتخطف من أرضنا أولم نمكن لهم حرماً آمناً يجبى إليه ثمرات كل شيء رزقاً من لدنا ولكن أكثرهم لا يعلمون \* وكم أهلكنا من قرية

THE WAR WESTERN قُلْ أَرَّهَ يَثُمُ إِن جَعَلَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمُ أَلَيْلَ مَرْمَدًا إِلَى تَوْمِ ٱلْقِلْعَةِ قُلْ أَرَّهُ يَسُمُّ إِن جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ عُمُ النَّهَ أَرْسَ عَدًا إِلَّا يَوْمِ ٱلْقِيَكُمَةِ مَنْ إِلَاثًا غَيْرُاللَّهِ يَأْتِيكُمْ بِلَيْلِ تَسْتُحُونَ فِيةً أَفَلَا تُبْعِيرُونَ ۞ وَمِن رَّحْيَتِهِ جَعَلَ أَكُرُ ٱلْمِنْ وَالنَّهَارَ لِتَنْحُنُواْفِيهِ وَلِتَبْتَغُواْمِن فَضَيلِهِ، وَلَعَلَّكُمُ بَثَثُكُرُونَ اللهُ وَيُوْمَرُ يُنَادِيهِمْ فَيَتَقُولُ أَيْنَ شُرَكَآءَ ىَ ٱلَّذِينَ كُنتُرَ تَرْعُمُونَ ۞ وَزَعُنَامِن كُلِّ أَمَّةٍ شَهِيدًا فَقُلْنَاهَا تُوَأَ بُرُهُ لَنَكُرُ فَعَيَاتُوَا أَنَّ ٱلْحُقَّ لِلَّهِ وَصَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ۞ \* إِنَّ قَدُونَ كَانَ مِن قَوْدِ مُوسَىٰ فَيَعَ عَلَيْهِ مَّوْءِ الْفَنَاهُ مِنَ ٱلۡكُنُورِ مَاۤ إِنَّ مَفَاعِكُ لِلَنْوَاۚ بِٱلۡعُصِّدَةِ أَوۡلِ ٱلۡفَوَّةِ إِذْ قَالَ لَهُ بَقَوْمُ هُ لِلْانْفَرَجُ إِنَّ اللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْفَرِيدِينَ ۞ وَٱلْتَخِفِ مَا عَالَىٰ الْكَ اللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ وَلَاتَ سَلَ نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنِيَّا فَأَخْسِن كَمَا ٱخْسَنَ ٱللَّهُ إِلَيْكَ وَلَا تَبْعُ ٱلْفُسَادُ فِ ٱلْأَرْضِّ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُحِبُ ٱلْفُسِدِينَ A DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

بطرت معيشتها فتلك مساكنهم لم تسكن من بعدهم إلاً قليلاً وكنا نحن الهوارثين \* وما كان ربك مهلك القرى الا وأهلها حتى يبعث في أمها رسولاً يتلو عليهم آياتنا وما كنا مهلكي القرى إلا وأهلها قريش وأهل مكة، يقولون فريش وأهل مكة، يقولون للرسول على: ﴿إِنْ نَتِيعِ الهدى معك نتخطف من أرضنا \* بالقتل والأسر وخالفوك، فلو تابعناك لتعرضنا لمعاداة وخالهم، ولم يكن لنا بهم طاقة.

وهذا الكلام منهم، يدل على سوء الظن بالله تعالى، وأنه لا ينصر دينه، ولا يعلي كلمته، بل يمكن الناس من أهل دينه، فيسومونهم سوء العذاب، وظنوا أن الباطل سيعلو على الحق

قال الله مبيناً لهم حالة هم بها دون الناس وأن الله اختصهم بها، فقال: ﴿ أَوْ لَمْ نَمَكُنْ لَهُمْ حَرِماً آمناً يَجْبِي إِلَيْهِ أَوْلَمْ نَمَكُنْ لَهُمْ حَرِماً آمناً يَجْبِي إِلَيْهِ أَوْلَمْ نَحْدَالُهُ أَيْ: أَوْلَمْ نَجْعَلُهُمْ مَتْمَكُنْينَ [مُكنين] في حرم يكثره المتتابون، ويقصده الزائرون، قد يكثره البعيد والقريب، فلا يهاج أهله، ولا ينتقصونه بقليل [ولا كثراً.

والحال أن كل ما حولهم من

الأماكن، قد حف بها الخوف من كل جانب، وأهلها غير آمنين ولا مطمئنين، فَلْيَحْمَدُوا ربهم على هذا الأمن التام، الذي ليس فيه غيرهم، وعلى الرزق الكثير، الذي يجيء إليهم من كل مكان، من الثمرات والأطعمة والبضائع، ما به يرتزقون ويتوسعون.

ولَيَتَبعُوا هذا الرسول الكريم، ليتم لهم الأمن والرغد، وإياهم وتكذيبه، والبطر بنعمة الله، فيبدلوا من بعد أمنهم خوفاً، وبعد عزهم ذلاً، وبعد غناهم فقراً، ولهذا توعدهم بما فعل بالأمم قبلهم، فقال:

وكم أهلكنا من قرية بطرت معيشتها أي: فخرت بها وألهتها، واستغلت بها عن الإيمان بالرسل، فأهلكهم الله، وأزال عنهم النعمة، وأحل بهم النقمة في فتلك مساكنهم لم تسكن من بعدهم إلا قليلا لتوالي الهلاك والتلف عليهم، وإيحاشها من بعدهم والعاشها من بعدهم المهدد.

﴿وكنا نحن الوارثين العباد، نميتهم، ثم ترجع إلينا جميع ما متعناهم به من النِعَم، ثم نعيدهم (١) إلينا فنجازيم بأعمالهم.

ومن حكمته ورحمته أن لا يعذب الأمم بمجرد كفرهم قبل إقامة الحجة عليهم، بإرسال الرسل إليهم، ولهذا قال: ﴿وما كان ربك مُهلِكَ القرى﴾ أي: بكفرهم وظلمهم ﴿حتى يبعث في أمها﴾ أي: في القرية والمدينة التي إليها يرجعون، ونحوها يترددون، وكل ما حولها ينتجعها، ولا تخفى عليه أخارها.

ورسولاً يتلو عليهم آياتنا الدالة على صحة ما جاء به، وصدق ما دعاهم إليه، فيبلغ قوله قاصيهم ودانيهم، بخلاف بعث الرسل في القرى البعيدة، والأطراف النائية، فإن ذلك مظنة الخفاء والجفاء، والمدن الأمهات مظنة الظهور والانتشار، وفي الغالب أنهم أقل جفاء من غيرهم.

﴿وما كنا مهلكي القرى إلا وأهلها ظالمون بالكفر والمعاصي، مستحقون للعقوبة. والحاصل: أن الله لا يعذب أحداً إلا بظلمه، وإقامة الحجة عليه.

﴿ ٦٠ \_ ٦١﴾ ﴿وما أوتسيته من شيء فمناع الحياة الدنيا وزينتها وما عند الله خير وأبقى أفلا تعقلون \* أنمن وعدناه وعدأ حسنا نهو لاقيه كمن منعناه متاع الحياة الدنيا ثم هو يوم القيامة من المحضرين، هذا حض من الله لعباده على الزهد في الدنيا وعدم الاغترار بها، وعلى الرغبة في الأخرى، وجعلها مقصود العبد ومطلوبه، ويخبرهم أن جميع ما أوتيه الخلق، من الذهب، والفضة، والحيوانات، والأمتعة، والنساء، والبنين، والمآكل، والمشارب، واللذات، كلها متاع الحياة [الدنيا] وزينتها، أي: يتمتع به وقتاً قصيراً، متاعا قاصراء محشوا بالمنغصات، تمزوجاً بالغصص.

ويزين به زماناً يسيراً، للفخر والرياء، ثم يزول ذلك سريعاً، وينقضي جميعاً، ولم يستفد صاحبه منه إلا الحسرة والندم، والخيبة والحرمان.

وما عند الله من النعيم المقيم، والعيش السليم (حير وابقي) أي: أفضل في وصفه وكميته، وهو دائم أبدأ، مستمر سرمداً.

وافلا تعقلون أي: أفلا يكون لكم عقول، بها تزنون أي: الأمور (٢) أولى بالإيشار، وأي: الدارين أحق للعمل لها، فدل ذلك أنه بحسب عقل العبد، يؤثر الأخرى على الدنيا، وأنه ما آثر أحد الدنيا إلا لنقص في عقله، ولهذا نبه العقول على الموازنة بين عاقبة مؤثر الدنيا ومؤثر الآخرة، فقال: وأنمن وعدناه وعداً حسناً قهو الآقيه أي: هل يستوي مؤمن ساع للآخرة سعيها، قد عمل على وعد ربه له، بالثواب الحسن، الذي هو الجنة، وما فيها من النعيم العظيم، فهو الحية، وما فيها من النعيم العظيم، فهو الحية، وما فيها من النعيم العظيم، فهو الحية، وما

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: ثم تفيدهم إلينا فنجا فنجازيهم، وهو خطأ ظاهر من الناسخ.

 <sup>(</sup>٢) في ب: الأمرين،

غير شك ولا ارتياب، لأنه وعد من كريم صادق الوعد، لا يخلف المعاد، لا يخلف المعاد، لا يحلف المعاد، لا يحد قام بمرضاته وجانب سخطه، لا يحد فيها ويعطي، ويأكل ويشرب، ويتمتع كما تتمتع البهائم، قد اشتغل بدنياه عن آخرته، ولم يرفع بهدى الله رأساً، ولم ينقد للمرسلين، فهو لا يزال كذلك، لا يتزود من دنياه إلا الخسار والهلاك.

وثم هو يوم القيامة من المحضرين المحساب، وقد علم أنه لم يقدم خيراً لنفسه، وإنما قدّم جميع ما يضره، وانتقل إلى دار الجزاء بالأعمال، فما ظنكم إلى ما يصير إليه؟ وما تحسبون ما يصنع به؟ فليختر العاقل لنفسه، ما هو أولى بسالا خسيار، وأحق الأمرين بالإيثار.

﴿٦٦ \_ ٦٦﴾ ﴿ويوم يناديهم فيقول أين شركائي الذين كنتم تزعمون \* قال الذين حقّ عليهم القول ربنا هؤلاء الذين أغوينا أغويناهم كما غوينا تبرأنا إليك ما كانوا إيّانا يعبدون \* وقيل ادعوا شركاءكم فدعوهم فلم يستجيبوا لهم ورأوا العداب لو أنهم كانوا يهتدون \* ويوم يناديهم فيقول ماذا أجبتم الرسلين \* فعميت عليهم الأنباء يومئذ فهم لاينساءلون مدا إخبار من الله تعالى، عما يسأل عنه الخلائق يوم القيامة، وأنه يسألهم عن أصول الأشياء، وعن عبادة الله وإجابة رسله، فقال: ﴿ويوم يناديهم ﴾ أي: وخالفتموهم؟ ينادي مَنْ أشركوا به شركاء يعبدونهم، ويرجون نفعهم، ودفع الضرر عنهم، فيناديهم، ليبين لهم عجزها وضلالهم، ﴿ فيقول آين شركائي ﴾ وليس ش شريك، ولكن ذلك بحسب زعمهم وافترائهم، ولهذا قال: ﴿الذين كنتم تزعمون الله فأين هم، بذواتهم، وأين نفعهم وأين دفعهم؟

ومن المعلوم أنه (١) يتبين لهم في تلك الحال، أن الذي عبدوه ورجوه باطل، مضمحل في ذاته، وما رجوا

منه، فيقرُون على أنفسهم بالضلالة والغواية، ولهذا ﴿قال الذين حق عليهم القول﴾ الرؤساء والقادة، في الكفر والشر، مقرين بغوايتهم وإغواتهم: ﴿ربنا هؤلاء﴾ التابعون ﴿الذين أغوينا أغويناهم كما غوينا﴾ أي: كلنا قد اشترك في الغواية، وحق عليه كلمة العذاب.

﴿تبرأنا إليك ﴾ من عبادتهم، أي: نحن برآء منهم ومن عملهم. ﴿ما كانوا إيانا يعبدون ﴾ وإنما كانوا يعبدون الشياطين.

﴿وقيل ﴾ لهم: ﴿ادعوا شركاءكم ﴾ على ما أملتم فيهم من النفع فأمروا بدعائهم في ذلك الوقت الحرج، الذي يضطر فيه العابد إلى مَنْ عبده.

﴿فلعوهم ﴾ لينفعوهم ، أو يدفعوا عنهم من عذاب الله من شيء . ﴿فلم يستجيبوا لهم ﴾ فعلم الذين كفروا أنهم كانوا كاذبين مستحقين للعقوبة ، ﴿ورأوا العذاب الذي سيحل بهم عياناً ، بأبصارهم بعدما كانوا مكذبين به منكرين له .

﴿ لُو أَنَّهُم كَانُوا يَهْتَدُونَ ﴾ أي: لما حصل عليهم ما حصل، ولهدوا إلى صراط الجنة، كما اهتدوا في الدنيا، ولكن لم يهتدوا.

ويوم يناديهم فيقول ماذا أجبتم الرسلين همل صدقت موهم، [واتبعت موهم] أم كذبت موهم وخالفتموهم؟

﴿ فعميت عليهم الأنباء يومئذ فهم لا يتساءلون ﴾ أي: لم يحيروا عن هذا السوال جواباً، ولم يستدوا إلى الصواب.

ومن المعلوم أنه لا ينجي في هذا الموضع إلا التصريح بالجواب الصحيح، المطابق لأحوالهم، من أننا أجبناهم بالإيمان والانقياد، ولكن لما علموا تكذيبهم لهم وعنادهم لأمرهم، لم ينطقوا بشيء، ولا يمكن أن يتساءلوا ويتراجعوا بينهم في ماذا

يجيبون به، ولو كان كذباً.

(۱۷ ) (قاما من تاب وآمن وعمل صالحاً فعسى أن يكون من المفلحين لا ذكر تعالى سؤال الخلق عن معبودهم وعن رسلهم، ذكر الطريق الذي ينجو به العبد من عقاب الله تعالى، وأنه

لا نجاة إلا لمن اتصف بالتوبة من الشرك والمعاصي، وآمن بالله فعبده، وآمن بالله فعبده، متبعاً فيه للرسل، ﴿فعسى أن يكون﴾ مَنْ جمع هذه الخضال ﴿من المفلحين﴾ الناجين من الموب، فلا سبيل إلى الفلاح بدون

هذه الأمور. ﴿٦٨ \_ ٧٠) ﴿وريسك يخسلس مسا يشاء ويختار ما كان لهم الخيرة سبحان الله وتعالى عما يشركون \* وربّك يعلم ما تكن صدورهم وما يعلنون \* وهو الله لا إله إلا هو له الحمد في الأولى والآخرة وله الحكم وإليه ترجعون﴾ هـذه الآيبات، فيهـا عموم خلقه لسائر المخلوقات، ونفوذ مشيئته بجميع البريات، وانفراده باختيار مَنْ يختاره ويختصه، من الأشخاص، والأوامر، [والأزمان] والأماكن، وأن أحداً (٢) ليس له من الأمر والاختيار شيء، وأنه تعالى منزه عن كل ما يشركونه به، من الشريك، والطهير، والعوين، والولد، والصاحبة، ونحو ذلك، مما أشرك به المشركون، وأنه العالم بما أكنته الصدور وما أعلتوه، وأنه وحده المعبود المحمود في الدنيا والآخرة؛ على ما له من صفات الجلال والجمال، وعلى ما أسداه إلى خيلقه من الإحسان والإفضال.

وأنه هو الحاكم في الدارين، في الدنيا، بالحكم القدري، الذي أثره جميع ما خلق وذرأ، والحكم الديني، الذي أثره جميع الشرائع، والأوامر والنواهي.

. . وفي الآخرة يحكم بحكمه القدري والجنزائي، ولهذا قال: ﴿وإليه

ترجمون، فيجازي كلاً منكم بعمله، من خير وشر

﴿٧١ \_ ٧١﴾ ﴿قَـل أَرأيـــم إِن جعل الله عليكم الليل سرمدا إلى يوم القيامة من إله غير الله يأتيكم بضياء أفلا تسمعون \* قل أرأيتم إن جعل الله عليكم النهار سرمدا إلى يوم القيامة من إله فير الله يأتيكم بليل تسكنون فيه أفلا تبصرون ﴿ ومن رحمته جعل لكم الليل والنهار لتسكنوا فيه ولتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون، هذا امتنان من الله على عباده، يدعوهم به إلى شكره، والقيام بعبوديته وحقه، أنه جعل لهم من رحمته النهار ليبتغوا من فضل الله، وينتشروا لطلب أرزاقهم ومعايشهم في ضيائه، والليل ليهدؤوا فيه ويسكنوا، وتستريح أبدانهم وأنفسهم من تعب التصرف في النهار، فهذا من فضله ورحمته بعباده.

فهل أحد يقدر على شيء من ذلك؟ فلو جعل ﴿عليكم الليل سرمدا إلى يوم القيامة من إله غير الله يأتيكم بضياء أفلا تسمعون﴾ مواعظ الله وآياته سماع فهم وقبول وانقياد، ولو جعل ﴿عليكم النهار سرمدا إلى يوم القيامة من إله غير الله يأتيكم بليل تسكنون فيه أفلا تبصرون﴾ مواقع العبر، ومواضع الآيات، فتستنير بصائركم، وتسلكون الطريق المستقيم.

وقال في الليل: ﴿أَفلا تسمعون﴾ لأن وأفلا تسمعون﴾ لأن السمان السمان الليل من سلطان السمر، وعكسه النهار. وفي مده الآيات، تنبيه إلى أن العبدينغي له ويقيسها بحال عدمها، فإنه إذا وازن بين حالة وجودها، وبين حالة عدمها، تنبه عقله لموضع المنة، بخلاف مَن جرى مع العوائد، ورأى أن هذا أمر لم يزل مستمراً، ولا يزال. وعمي قلبه عن الشناء على الله، بنعمه، ورؤية افتقاره إليها في كل وقت، فإن هذا لا يحدث له فكرة شكراً ولا ذكراً.

﴿٧٤ ـ ٧٥﴾ ﴿ويوم يناديهم فيقول أين شركائي الذين كنتم تزعمون \* ونزعنا من كل أمة شهيداً فقلنا هاتوا برهانكم فعلموا أن الحق لله وضل عنهم ما كانوا يفترون ﴾ أي: ويوم ينادي الله المشركين به، العادلين به غيره، الذين يزعمون أن له شركاء، يستحقون أن يعبدوا، وينفعون ويضرون، فإذا كان يوم القيامة، أراد الله أن يظهر جراءتهم وكذبهم في زعمهم وتكذيبهم الله المنافسة المادة فَ ﴿ يِناديهم فيقول أين شركائي الذين كنتم تزعمون﴾ أي: بزعمهم، لا بنفس الأمر، كما قال: ﴿وما يتبع الذين يدعون من دون الله شركاء إن يستجعون إلا الظن وإن هم إلا يخر صون 🏶 .

فإذا حضروا وإياهم، نزع ﴿من كل أمة﴾ من الأمم المكذبة ﴿شهيداً﴾ يشهد على ما جرى في الدنيا، من شركهم واعتقادهم، وهؤلاء بمنزلة المنتخين.

أي: انتخبنا من رؤساء المكذبين مَنْ يتصدى للخصومة عنهم، والجادلة عن إحوانهم، ومن هم وإياهم على طريق واحد، فإذا برزوا للمحاكمة ﴿فقلنا هاتوا برهانكم ﴿ حجنكم ودليلكم على صحة شرككم، هـل أمرناكم بذلك؟ هل أمرتكم رسلي؟ هل وجدتم ذلك في شيء من كتبي؟ هل فيهم أحد يستحق شيئاً من الإلهية؟ هل ينفعونكم أو يدفعون عنكم من عذاب الله أو يغنون عنكم؟ فليفعلوا إذاً [إن] كان فيهم أهلية (٢)، وليروكم إن كان لهم قدرةً، ﴿فعلموا﴾ حينئذ بطلان قولهم وفساده، و ﴿أَن الحق لله العالى، قد توجهت عليهم الخصومة، وانقطعت حجتهم، وأفلجت حجة الله، ﴿وضل عنهم ما كانوا يفترون عن الكذب والإفك، اضمحل وتلاشى وعدم، وعلموا أن الله قد عدل فيهم، حيث لم يضع العقوبة إلا بمَن استحقها واستأهلها:

﴿٨٦ ـ ٨٦﴾ ﴿إِنَّ قارون كان من قوم موسى فبغي عليهم، إلى أخر القصة. يخبر تعالى عن حالة قارون وما [فعل] وفَعِلَ به ونُصِحَ ووُعِظُ، فقال: ﴿إِن قَارُونَ كَانَ مِنْ قُومٍ مُوسَى﴾ أي: من بني إسرائيل، الذين فُضِّلوا على العالمين، وفاقوهم في زمانهم، وامتنَّ الله عليهم بما امتنَّ به، فكانت حالهم مناسبة للاستقامة، ولكن قارون هذا، بغي على قومه وطغي، بما أوتيه من الأموال العظيمة المطغية. ﴿وآتيناه من الكنوز، أي: كنوز الأموال شيئاً كثيراً ، ﴿ ما إن مفاتحه لتنوء بالعصبة [أولى القوة، والعصبة] من العشرة إلى التسعة إلى السبعة، ونحو ذلك. أي: حتى إن مفاتح خزائن أمواله لتثقل الجماعة القوية عن حملها، هذه المفاتيح، فما ظنك بالخزائن؟ ﴿إِذْ قَالَ له قومه، ناصحين له محذرين له عن الطغيان: ﴿لا تفرح إِن الله لا يحب الفرحين ﴿ أَي: لا تَفرح بهذه الدنيا العظيمة، وتفتخر بها، وتلهيك عن الاخرة، فإن الله لا يحب الفرحين بها، المكبين على محبتها .

﴿وابتغ فيما آتاك الله الدار الآخرة أي: قد حصل عندك من وسائل الأخرة ما ليس عند غيرك من الأموال، فابتغ بها ما عند الله، وتصدق ولا تقتصر على مجرد نيل الشهوات، رتحصيل اللذات، ﴿ولا تنسَ نصيبك من الدنيا ﴾ أي: لا نامرك أن تتصدق بجميع مالك وتبقى ضائعاً، بل أنفق لإخرتك، واستمتع بدنياك استمتاعاً لا يثلم دينك، ولا يضر بآخرتك، ﴿وأحسن ﴾ إلى عباد الله ﴿كما أحسن الله ﴿ عليك بهذه الأموال، ﴿ولا تبغ الفساد في الأرض﴾ بالتكبر والعمل بمعاصى الله والاشتغال بالنِعَم عن المنعم، ﴿إِن الله لا يحب المفسدين، بل يعاقبهم على ذلك أشد

فــــ ﴿قـــال﴾ قـــارون \_راداً لنصيحتهم، كافراً لنعمة ربه \_: ﴿إِنما

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أ: فيهم إلهيةً.

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: وتكذيب.

أوتيته على علم عندي أي: إنما أدركت هذه الأموال بكسبي ومعرفتي بوجوه المكاسب، وحذقي، أو على علم من الله بحالي، يعلم أن أهل للذلك، فلم تنصحوني على ما أعطاني الله تعالى؟ قال تعالى مبيناً أن عطاءه ليس دليلاً على حسن حالة المعطي: ﴿أولم يعلم أن الله قد أهلك من قبله من القرون من هو أشد منه قوة قارون، مع مُضِيَّ عادتنا وسنتنا بإهلاك قارون، مع مُضِيَّ عادتنا وسنتنا بإهلاك من هو مثله وأعظم، إذ فعل ما يوجب الهلاك؟

﴿ولا يسأل عن ذنوبهم المجرمون﴾ بل يعاقبهم الله، ويعذبهم على ما يعلمه منهم، فهم، وإن أثبتوا لأنفسهم حالة حسنة، وشهدوا لها بالنجاة، فليس قولهم مقبولاً، وليس ذلك دافعاً عنهم من العذاب شيئاً، لأن ذنوبهم غير خفية، فإنكارهم لا محل له، فلم يزل قارون مستمراً على عناده وبغيه، وعدم قبول نصيحة قومه، فرحاً بطراً قد أعجبته نفسه، وغره ما أوتيه من الأسوال، ﴿فَحَرِجِ﴾ ذات يـوم ﴿في زينته اي: بحالة أرفع ما يكون من أحوال دنياه، قد كان له من الأموال ما كان، وقد استعد وتجمّل بأعظم ما يمكنه، وتلك الزينة في العادة من مثله تكون هائلة، جمعت زينة الدنيا وزهرتها وبهجتها وغضارتها وفخرها، فرمقته في تلك الحالة العيون، وملأت بزَّتُهُ القلوب، واختلبت زينته النفوس، فانقسم فيه الناظرون قسمين، كل تكلُّم بحسب ما عنده من الهمة والرغبة.

فر قال الذين يريدون الحياة الدنيا المنيا الذين تعلقت إرادتهم فيها، وصارت منتهى رغبتهم، ليس لهم أوادة في سواها، ويا ليت لنا مثل ما أوي قارون من الدنيا ومتاعها وزهرتها وإنه لدو حظ عظيم وصدقوا إنه لذو حظ عظيم، لو كان الأمر منتهياً إلى رغباتهم، وأنه ليس

وراء الدنيا، دار أخرى، فإنه قد أُعطي منها ما به غاية التنعم (() بنعيم الدنيا، واقتدر بذلك على جميع مطالبه، فصار هذا الحظ العظيم، بحسب همتهم، وإن همة جعلت هذا غاية مرادها ومنتهى مطلبها، بأن أدنى الهمم وأسفلها وأدناها، وليس لها أدنى صعود إلى المرادات العالية والمطالب الغالية.

﴿وقال اللين أوتوا العلم﴾ الذين عرفوا حقائق الأشياء، ونظروا إلى باطن الدنيا، حين نظر (٢) أولئك إلى ظاهرها: ﴿ويلكم﴾ متوجعين مما تمنوا لأنفسهم، راتين لحالهم، منكرين لقالهم: ﴿ثُوابِ اللهِ العاجل، من لذة العبادة ومحبته، والإنابة إليه، والإقبال عليه. والآجل من الجنة وما فيها، مما تشتهيه الأنفس وتلذ الأعين ﴿خير﴾ من هذا الذي تمنيتم ورغبتم فيه، فهذا حقيقة الأمر، ولكن ماكل مَنْ يعلم ذلك يؤثر الأعلى على الأدنى، فما يُلَقِّي ذلك ويوفق له ﴿إلا الصابرون، الذين حبسوا أنفسهم على طاعة الله، وعن معصيته، وعلى أقداره المؤلمة، وصبروا على جواذب الدنيا وشهواتها، أن تشغلهم عن ربهم، وأن تحول بينهم وبين ما خلقوا له، فهؤلاء الذين يؤثرون ثواب الله على الدنيا الفانية.

فلما انتهت بقارون حالة البغي والفخر، وأزيَّت الدنيا عنده، وكثر بها إعجابه، بغته العذاب ﴿فَحَسَفُنا به وسداره الأرض﴾ جزاء من جنس عمله، فكما رفع نفسه على عباد الله، أنزله الله أسفل سافلين، هو وما اغتر به، من داره وأثاثه ومتاعه.

﴿فما كان له من فئة ﴾ أي: جاعة ، وعصبة ، وخدم ، وجنود ﴿ينصرونه من دون الله وما كان من المنتصرين ﴾ أي: جاءه العداب، فحما نصر

قَالَ إِنَّمَا ٱلْوِيۡتُهُ مُعَلَ عِلْمِعِندِيًّ أَوَلَمُ يَسْلَةَ أَنَ ٱلْقَدَّقَدُ أَهۡلَكَ س قَيْلِهِ مِنَ ٱلْقُرُونِ مَنْ هُوَأَشَدُّمِنْ أُوْتُهَ وَأَحْتُ مُنْ مُعَالًا وَلَايْسَتَلَعَن ذُنُوبِهِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ ۞ فَنَدَعَ عَلَى قَوْمِهِ وفِي رِينَتِوَةِ عَالَ ٱلَّذِينَ يُرِيدُونَ ٱلْحَيَزَةِ ٱلدُّنْتِ اَيَلَيْتَ لَنَامِشَلَ مَا أُوقِيَ عَلَىٰ وَثُو إِنَّهُ أَنْهُ وَحَظٍّ عَظِيمٍ ۞ وَقَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْمِيلَة وَيْلَكُ مُوْقَالِ ٱللَّهِ خَيْرٌ لِمِّنْ ءَامَن وَعَيْدِلَ صَلِيحًا وَلَا يَكُفُّنَهُمَّ إِلَّا ٱلصَّايِرُونَ ۞ فَتَسَفَّنَا يَقِهِ وَيِمَا رِوٱلْأَرْضَ فَمَاكَانَ لَهُ مِن فِنْهَ يَنْصُرُونَهُ مِن دُونِ اللَّهِ وَمَاكَانَ مِنَ لَلْنَكَصِرِيتَ ۞ وَأَضَّيحَ ٱلَّذِينَ ثَمَتَّوَّامَكَانَـهُ بِٱلْأَمِّين يَعْوُلُونَ وَيُكَأَنَّ أَلَقَا يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَنَ يَشَكَأَهُ مِنْ عِبَادِهِ وَيُقْدِرُ لَوْلَا أَن مِّنَ اللَّهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَّاوَتُكَأَلَفُ لَا فُلِمُ ٱلْكَافِرُونَ۞عِلْكَ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ تَغَمَّلُهَا لِلَّذِينَ لَايُرِيدُونَ عُلُوَّا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسِياداً وَٱلْعَقِبَةُ لِلْمُنْقِينَ الله ﴿ مَنْ جَآءَ بِٱلْحَدَّيَةِ فَلَمُ خَيْرُهِمُ نَهَأُ وَمَنْ جَآءً بِالسَّيْدَةِ فَلَا يُجْتَى يُّهُمْ الَّذِينَ عَيِلُواْ ٱلسَّيِّعَاتِ إِلَّامَاكَ اثْوَايَعْ مَلُونَ ۞ DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF

ولا انتصر. ﴿وأصبح الذين تمنوا مكانه بالأمس أي: الذين يريدون الحياة الدنيا، الذين قالوا: ﴿ يَا لَيْتَ لَنَا مِثْلُ ما أوي قارون، ﴿يقولون؛ متوجعين ومعتبرين، وخائفين من وقوع العذاب بهم: ﴿ويكأن الله يبسط الرزق لمن يشاء من عباده ويقدر اي: يضيق الرزق على مَنْ يشاء، فعلمنا حينئذ أن بسطه لقارون، ليس دليلاً على خير فيه، وأننا غالطون في قولنا: ﴿ إِنَّهُ لَذُو حظ عظيم ﴾ و ﴿ لولا أن منَّ الله علينا﴾ فلم يعاقبنا على ما قلنا، فلولا فضله ومنته ﴿ لحسف بنا﴾ فصار هلاك قارون عقوبة له، وعبرة وموعظة لغيره، حتى إن الذين غبطوه، سمعت كيف ندموا، وتغير فكرهم الأول. ﴿ويكأنه لا يفلح الكافرون﴾ أي:

لا في اللنيا ولا في الآخرة تجعلها فلنين لا يريدون علواً في الأرض ولا فلنين لا يريدون علواً في الأرض ولا فساداً والعاقبة للمتقين لا ذكر تعالى قارون وما أوتيه من الدنيا، وما صارت وليه عاقبة أمره، وأن أهل العلم قالوا: وسالحاً وغير لمن أمن وعمل وعمل مالحاً وغير بنالسبب الموصل إليها فقال: وأخبر بالسبب الموصل إليها فقال:

<sup>(</sup>٢) كذا َفي ب، وفيَ أ: نظروا.

المنالية عن المنابعة المنابعة

يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّعَاتِ أَن يَسْبِغُونَاْسَآءَ مَا يَعْكُمُونَ ۞ مَنْكَانَ

يَرْجُوا لِقَاءَ اللَّهِ فَإِنَ أَبَلَ اللَّهِ لَأَنَّ وَهُوَ السَّيعِيمُ الْعَلِيمُ

وَمَن جَهَدَ فَإِغُمَا يُجَهِدُ لِتَقْسِيدُ إِنَّ اللَّهُ لَغَيُّ عَنِ ٱلْمَالَحِينَ ۞

A REPORT OF THE PROPERTY OF

في كتبه وأخبرت [بها] رسله، التي اقد] جمعت كل نعيم، والدفع عنها كل مكدر ومنغص، ونجعلها داراً وللذين لا يريدون علواً في الأرض ولا قساداً أي: ليس لهم على عباد الله، والتكبر عليهم وعلى الحق، فولا قساداً وهذا شامل لجميع المعاصي، فإذا كانوا لا إرادة لهم في العلو في الأرض والإفساد، لوم من ذلك أن تكون إرادتهم مصروفة لل أساء الله، وقصدهم المدار الآخرة، وحالهم التواضع لعباد الله، والانقياد للحق والعمل الصالح.

وهؤلاء هم المتقون الذين لهم المعاقبة، ولهذا قال: ﴿والعاقبة أي: حالة الفلاح والنجاح، التي تستقر وغيرهم وإن حصل لهم بعض وغيرهم والراحة فإنه لا يطول وقته، ويزول عن قريب. وعلم من هذا الحصر في الآية الكريمة، أن الذين يريدون العلو في الأرض، أو الفساد، ليس لهم في الدار الآخرة نصيب، ولا لهم منها نصيب (١٠).

﴿٤٨﴾ ﴿من جاء بالحسنة فله خيرٌ منها ومن جاء بالسيئة فلا يجزى الذين عملوا السيئات إلا ما كانوا بعملون؟

يخبر تعالى عن مضاعفة فضله، وتمام عدله، فقال: ﴿مَنْ جاء بالحسنة ﴾ شرط فيها أن يأتي بها العامل، لأنه قد يعملها، ولكن يقترن بها ما لا تقبل منه أو يبطلها، فهذا لم يحيء بالحسنة، والحسنة: اسم جنس يشمل جميع ما والأعمال الظاهرة والباطنة، المتعلقة بحق الله تعالى وحق (٢) عباده، ﴿فله خير منها ﴾ [أي: أعظم وأجل، وفي الآية الأخرى ﴿فله عشر أمثالها﴾] (٢)

هذا التضعيف للحسنة، لا بد منه، وقد يقترن بذلك من الأسباب ما تزيد به المضاعفة، كما قال تعالى: ﴿والله يضاعف لمن يشاء والله واسع عليم بحسب حال العامل وعمله، ونفعة وعمله ومكانه، ﴿ومَن جاء بالسيئة بحريم. ﴿وفلا يُجرى الذين عملوا السيئات إلا ما كانوا يعملون كقوله تعالى: ﴿مَن جاء بالحسنة فلا يجرى إلا مثلها وهم لا يظمون ﴿

﴿٥٨ ـ ٨٨﴾ ﴿إِنَّ الْـلَّذِي فَسَرِضَ عليك القرآن لرادك إلى معاد قل ربي أعلم من جاء بالهدى ومن هو في ضلال مبين ﴿ وَمَا كُنْتُ تُرْجُو أَنَّ يُلْقَى إليك الكتاب إلا رحمة من ربك فلا تكوننَ ظهيراً للكافرين \* ولا يصدّنك عن آيات الله بعد إذ أنزلت إليك وادع إلى ربك ولا تكونن من المشركين 🕏 ولاتدع مع الله إلها آخر لا إله إلا هو كل شيء مالك إلا وجهه له الحكم وإليه ترجعون القيال: ﴿إِنَّ اللَّهُ تُرْجِعُونَ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ الذي فرض عليك القرآن ﴿ أَي: أَنْزُلُهُ ، وفرض فيه الأحكام، وبين فيه الحلال والحرام، وأمرك بتبليغه للعالمين، والدعوة لأحكام جميع المكلفين، لا يليق بحكمته أن تكون الحياة هي الحياة الدنيا فقط، من غير أن يثاب العباد ويعاقبوا، بل لا بدأن يردك إلى معاد، يجازي فيه المحسنون بإحسانهم، والمسيؤون بمعصيتهم .

وقد بينت لهم الهدى، وأوضحت لهم المنهج، فإن تبعوك، فذلك حظهم وسعادتهم، وإن أبوا إلا عصيانك والقدح بما جئت به من الباطل على وتفضيل ما معهم من الباطل على الخرازاة على الأعمال من العالم بالغيب والشهادة، والمحق والمبطل ولهذا قال: ﴿قُلُ رِي أَعلم مَنْ جاء بالهدى ومَنْ هو في ضلال مبين ﴿ وقد علم أن رسوله هو المهتدي الهادي، وأن أعداءه هم الضائون المضلون.

﴿ وما كنت ترجو أن يلقى إليك الكتاب أي له تكن متحرياً لنزول هذا الكتاب عليك، ولا مستعداً له، ولا متعداً له، ولا متعداً له، ولا متعداً له، بك وبالعباد، فأرسلك بهذا الكتاب، الذي رحم به العالمين، وعلمهم ما لم يكونوا يعلمون، وزكاهم وعلمهم الكتاب والحكمة وإن كانوا من قبل لفي ضلال مين، فإذا علمت أنه أنزله إليك رحمة منه، [علمت] أن جميع ما أمر به ونهى عنه، فإنه رحمة وفضل من الله، فلا يكن في صدرك حرج من شيء منه، وتظن أن نخالفه أصلح وأنفع.

﴿ فلا تكونن ظهيراً للكافرين ﴾ أي: معيناً لهم على ما هو من شعب كفرهم، ومن جملة مظاهرتهم، أن يقال في شيء منه، إنه خلاف الحكمة والمفعة .

ولا يصدنك من آيات الله بعد إذ أنزلت إليك بل أبلغها وأنفذها، ولا تبال بمكرهم ولا يخدعنك عنها، ولا تتبع أهواءهم.

وادع إلى ربك أي: اجعل الدعوة إلى ربك منتهى قصدك وغاية عملك، فكل ما خالف ذلك فارفضه من رياء، أو سمعة، أو موافقة أغراض أهل الباطل، فإن ذلك داع إلى الكون معهم، ومساعلتهم على أمرهم، ولهذا قال: وولا تكونن من المشركين لا في شركهم، ولا في فروعه وشعبه، التي هي جميع المعاصي.

<sup>(</sup>٣) زيادة من هامش: ب.

<sup>(</sup>٢) في ب: وحقوق العباد.

﴿ولا تدعمع الله إلها آخر﴾ بل أخلص لله عبادتك، فإنه ﴿لا إِلهِ إلا هو﴾ فلا أحديستحق أن يؤله ويحب ويعبد، إلا الله الكامل الباقى الذِي ﴿كُلُّ شِيءُ هَالُكُ إِلاَّ وَجِهُهُ ﴾ وإذا كان كل شيء هالكاً مضمحلاً، سواه فعبادة الهالك الباطل باطلة ببطلان غايتها، وفساد نهايتها. ﴿ له الحكم) في الدنيا والأخرة ﴿وإليه ﴾ لا إلى غيره ﴿ترجعون﴾ فإذا كان ما سوى الله باطلاً هالكاً، والله هو الباقي، الذي لا إله إلا هو، وله الحكم في الدنيا والآخرة، وإليه مرجع الخلائق كلهم، يجازيهم بأعمالهم، تعينُ على مَنْ له عقل، أن يعبد الله وحده لا شريك له، ويعمل لما يقربه ويدنيه، ويحذر من سخطه وعقابه، وأن يقدم على ربه غير تائب، ولا مقلع

> تم تفسير سورة القصص ـــ ولله الحمد والثناء والمجد دائماً أبداً ـــ

عن خطئه وذنوبه.

# تفسير سورة العنكبوت وهي مكية

﴿ ١﴾ ﴿ حِبْ اللهِ السرحين الرحيم الم \* أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا آمنا وهم لا يفتنون \* ولقد فتنا الذين من قبلهم فليعلمن الله الذين صدقوا وليعلمن الكاذبين ﴿ يُخبر تعالى عن [تمام] حكمته، وأن حكمته لا تقتضي أن كل مَنْ قال «إنه مؤمن» وادعى لنفسه الإيمان، أن يبقوا في حالة يسلمون فيها من الفتن والمحن، ولا يعرض لهم ما يشوش عليهم إيمانهم وفروعه، فإنهم لو كان الأمر كذلك، لم يتميز الصادق من الكاذب، والمحق من المبطل، ولكن سنته وعادته في الأولين وفي هذه الأمة، أن يبتليهم بالسراء والضراء، والعسر واليسر، والمنشط والمكره، والغني والفقر، وإدالة الاعداء عليهم في بعض الأحيان، ومجاهدة الأعداء بالقول

والعمل ونحو ذلك من الفتن، التي ترجع كلها إلى فتنة الشبهات المعارضة للعقيدة، والشهوات المعارضة للإرادة، فمن كان عند ورود الشبهات يشت إيمانه ولا يتزلزل، ويدفعها(١١) بما معه من الحق وعند ورود الشهوات الموجبة والداعية إلى المعاصي والذنوب، أو الصارفة عن ما أمر الله به ورسوله، يعمل بمقتضى الإيمان، ويجاهد شهوته، دل ذلك على صدق إيمانه وصحته.

ومَن كان عند ورود الشبهات تؤثر في قلبه شكاً وريباً، وعند اعتراض الشهوات تصرفه إلى المعاصي أو تصدفه عن الواجبات، دلَّ ذلك على عدم صحة إيمانه وصدقه

والناس في هذا القام درجات لا يحصيها إلا الله، فمستقل ومستكثر، فنال الله تعالى أن يثبتنا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة، وأن يثبت قلوبنا على دينه، فالابتلاء والامتحان للنفوس بمنزلة الكير، يخرج خبثها وطيبها.

﴿٤﴾ ﴿أم حسب الذين يعملون السيئات أن يسبقونا ساء ما يحكمون﴾ أي: أحسب الذين همهم فعل السيئات وارتكاب الجنايات، أن أعمالهم ستهمل، وأن الله سيغفل عنهم، أو يفوتونه، فلذلك أقدموا عليها، وسهل عليهم عملها؟

﴿ساء صا يحكمون أي: ساء حكمهم، فإنه حكم جائر، لتضمنه إنكار قدرة الله وحكمته، وأن لديهم قدرة يمتنعون بها من عقاب الله، وهم أضعف شيء وأعجزه.

﴿ ١- ٥ ﴿ من كان يرجو لقاء الله فإن أجل الله لآت وهو السميع العليم \* ومن جاهد فإنما يجاهد لنفسه إن الله لغني عن العالمين يعني: يا أيها المحب لربه، المشتاق لقربه ولقائه، المسارع في مرضاته، أبشر بقرب لقاء الحبيب، فإنه آت، وكل آت إنما هو قريب، فتزود للقائه، وسر نحوه،

وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِمُواْ الصَّلِلِحَلْتِ لَنُكَفِرُنَّ عَنْهُمْ مَيْعَاتِهِمْ وَلَهُ يَتَهُمُ أَخْسَنَ ٱلَّذِي كَانُواْ يَعْسَلُونَ ۞ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنْسُنَ بَوَلِدَيْهِ حُسَّنَا وَلَانَجَهَدَاكَ لِنُشْرِكَ بِي مَالَيْسُ لَلَثَ بِهِ عِلْرٌ فَلَانْفُلِعْهُمَّا إِلَىّٰ مِرْجِعُكُمْ فَأَنْيَتُكُمُ بِمَا كُنُتُمْ تَعَمَّلُونَ ۞ عُ وَالَّذِينَ وَامْنُواْ وَعَيِلُواْ الصَّالِحَتِ لَنَدْخِلَتَهُمْ فِي الصَّالِحِينَ ۞ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَعُولُ ءَامَنَا بِٱللَّهِ فَإِذَّا ٱلَّذِي فِي اللَّهِ مَعَلَ فِنْنَةَ ٱلنَّالِينِ كَعَذَابِ ٱللَّهِ وَلَهِن جَآءَ نَصْرُقِن زَيْكَ لَيَتُولُنَ النَّاكُنَّا مَعَكُمُ أُولَيْسَ لِللَّهُ بِأَعْلَمَ بِمَاقِ صُدُورِ ٱلْعَدَامِينَ ٥ وَلَيْعَ لَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ عَامَتُواْ وَلَيْعَ لَمَرْسِ ٱلنَّهُ فِينَ ۞ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كُفَّـُرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَتُواْ أَيَّبِهُواْ سَبِيكَ اوَلَيْهِلَ خَطَيَا كُمُ وَمَاهُ مِعِمَى إِينَ مِنْ خَطَلَيَاهُ مِنْ شَحَى ۗ إِنَّهُمْ لَكَا فُونَ ۞ وَلَيْحُمِلُ ۖ إِنَّهَ لَهُمْ وَالْقَ الْمُمَّةِ وَالْقَ الْمُمَّةِ ٱلْفَكَ الْحِيَّةُ وَلَيْسَنَالُنَ يَوْمَ ٱلْقِيكَ عَيْمَاكَ الْوَأَيْفَ تَرُونَ @ وَلَقَدُ أَرْسَكُنَا فُوحًا إِلَى فَوْمِهِ فَلَيْثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَنْسِهِ بَعَامًا فَأَخَذَهُمْ ٱلتَّلُوفَ الْأُوَهُ وَهُرْظَائِلُونَ ﴾ AND TWEETERS

مستصحباً الرجاء، مؤملاً الوصول إليه، ولكن، ما كل مَنْ يَدَّعِي يُعْطَى بلاعواه، ولا كل مَنْ تمنى يعطى ما تمناه، فإن الله سميع للأصوات، عليم بالنيات، فَمَنْ كان صادقاً في ذلك أناله ما يرجو، ومَنْ كان كاذباً لم تنفعه دعواه، وهو العليم بمن يصلح لحبه ومَنْ لا يصلح.

وومن جاهد فنسه وسيطانه، وعدوه الكافر، فإنما يجاهد لنفسه وعدوه الكافر، فإنما يجاهد لنفسه لأن نفعه راجع إليه، وثمرته عائدة إليه، و الله غني عن الحالمين، لم يأمرهم بما أمرهم به لينتفع به، ولا نهاهم عنه بُخلاً عليه،

وقد علم أن الأوامر والنواهي يحتاج المكلف فيها إلى جهاد، لأن نفسه تتثاقل بطبعها عن الخير، وشيطانه ينهاه عنه، وعدوه الكافر يمنعه من إقامة دينه، كما ينبغي، وكل هذا معارضات تحتاج إلى مجاهدات وسعى شديد.

﴿٧﴾ ﴿والذين آمنوا وعملوا الصالحات لنكفرن عنهم سيئاتهم ولنجزينهم أحسبن الذي كانوا يعملون عنيهم يعني أن الذين من الله عليهم بالإيمان والعمل الصالح، سيكفر الله عنهم سيئاتهم، لأن الحسنات يذهبن السيئات، ﴿ولنجزينهم أحسن الذي

كانوا يعملون وهي أعمال الخير، من واجبات ومستحبات، فهي أحسن ما يعمل العبد، لأنه يعمل المباحات أيضاً، وغيرها.

﴿٨﴾ ﴿ووصينا الإنسان بوالديه حسناً وإن جاهداك لتشرك بي ما ليس لك به علم فلا تطعهما إلي مرجعكم فأنبثكم بما كنتم تعملون أي: وأمرنا الإنسان، ووصيناه بوالديه حسناً، أي: ببرهما والإحسان إليهما، بالقول والعصمل، وأن يحافظ على ذلك، ولا يعقهما ويسيء إليهما في قوله وعمله.

﴿وإن جاهداك لتشرك بي ما ليس لك به علم وليس لأحد علم بصحة الشرك بالله، وهذا تعظيم لأمر الشرك، ﴿فلا تطعهما إليَّ مرجعكم فأنبثكم بما كنتم تعملون فأجازيكم بأعمالكم، فبروا والديكم وقدموا طاعتهما، إلا على خل شيء.

و المنافق الم

الصحيح والعمل الصالح عنوان على سعادة صاحبه، وأنه من أهل الرحمن، والصالحين من عباد الله تعالى.

﴿ ١٠ \_ ١١ ﴾ ﴿ ومن الناس من يقول آمنا بالله فإذا أوذي في الله جعل فتنة الناس كعذاب الله ولئن جاء نصرٌ من ربك ليقولن إنا كنا معكم أوليس الله بأعلم بما في صدور العالمين \* وليعلمنَ الله الذين آمنوا وليعلمنَّ المنافقين﴾ لما ذكر تعالى أنه لا بدأن يمتحن من ادَّعي الإيمان، ليظهر الصادق من الكاذب، بيَّن تعالى أن من الناس فريقاً لا صبر لهم على المحن، ولا ثبات لهم على بعض الزلازل، فقال: ﴿ومن الناس مَنْ يقول آمنا بالله فإذا أوذي في الله بضرب، أو أخذ مال، أو تعيير، ليرتد عن دينه، وليراجع الباطل، ﴿جعل فتنة الناس كعذاب اشُ♦ أي: يجعلها صادَّة له عن الإيمان والثبات عليه، كما أن العذاب صادِّ عمّا هو سببه .

﴿ولئن جاء نصر من ربك ليقولن إنا كنا معكم ﴾ لأنه موافق للهوى، فهذا الصنف من الناس من الذين قال الله فيهم: ﴿ومن الناس مَن يعبد الله على حرف فإن أصابه خير اطمأن به وإن أصابته فتنة انقلب على وجهه خسر الدنيا والآخرة ذلك هو الخسران المين ﴾.

و أوليس الله بأعلم بما في صدور العالمين حيث خبركم بهذا الفريق، الذي حاله كما وصف لكم، فتعرفون بذلك كمال علمه وسعة حكمته .

﴿ وليعلمن الله الذين آمنوا وليعلمن المنافقين الله الذيك قَدِّرَ بَحِناً وابتلاء، ليظهر علمه فيهم، فيجازيهم بما ظهر منهم، لا بما يعلمه بمجرده، لأنهم قد يحتجون على الله، أنهم لو ابتُلُوا لَكُتُوا.

﴿ ١٢ ـ ١٣﴾ ﴿ وقال الذين كفروا للذين آمنوا اتبعوا سبيلنا ولنحمل خطاياكم وما هم بحاملين من خطاياهم من شيء إنّم لكاذبون \*

وليحملن أثقالهم وأثقالا مع أثقالهم وليسألن يوم القيامة عما كانوا **يفترون، يخ**بر تعالى عن افتراء الكفار ودعوتهم للمؤمنين إلى دينهم، وفي ضمن ذلك، تحذير المؤمنين من الاغترار بهم والوقوع في مكرهم، فقال: ﴿وقالَ الَّذِينَ كُفُرُوا لَلَّذِينَ آمَنُوا اتبعوا سبيلنا ﴿ فاتركوا دينكم أو بعضه واتبعونا في ديننا، فإننا نضمن لكم الأمر ولنحمّل خطاياكم﴾. وهذا الأمرُ ليس بأيديهم، فلهذا قال: ﴿وماهم بحاملين من خطاياهم من شيء﴾ لا قليل ولا كثير. فهذا التحمل، ولو رضي به صاحبه، فإنه لا يفيد شيئاً، فإن الحق لله، والله تعالى لم يمكن العبد من التصرف في حقه إلا بأمره وحكمه، وحكمة «أن لا تزر وازرة وزر آخری».

ولما كان قوله: ﴿وما هم بحاملين من خطاياهم من شيء ﴿ قد يتوهم منه أيضاً، أن الكفار الداعين إلى كفرهم \_ ونحوهم ممن دعا إلى باطله \_ ليس عليهم إلا ذنبهم الذي ارتكبوه، دون الذنب الذي فعله غيرهم، ولو كانوا متسببين فيه، قال: [مخبراً عن هذا الوهم](١) ﴿وليحمِلن أَثقالهم﴾ أي:. أثقال ذنوبهم التي عملوها ﴿وَأَثْقَالًا مِعَ أثقالهم وهي الدنوب التي بسببهم ومن جرائهم، فالذنب الذي فعله التابع [لكل من التابع]، والمتبوع حصته منه، هذا لأنه فعله وباشره، والمتبوع [لأنه] تسبب في فعله ودعا إليه، كما أن الحسنة إذا فعلها التابع له أجرها بالمباشرة، وللداعي أجره بالتسبب. وليسألن يوم القيامة عما كانوا يمفسرون، من المشر وتريينه، [وقولهم](٢) ﴿ولنحمل خطاياكم﴾.

﴿ 14 \_ 10 ﴾ ﴿ ولقد أرسلنا نوحاً إلى قومه فلبث فيهم ألف سنة إلا خسين عاماً فأخذهم الطوفان وهم ظالمون \* فأنجيناه وأصحاب السفينة وجعلناها آيةً للعالمين \* يُعبر تعالى عن حكمه وحكمت في عقوبة (٣) الأمم المكذبة،

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أ: وقوله.

<sup>(</sup>۲) می ب: عقوبات

وأن الله أرسل عبده ورسوله نوحاً عليه الصلاة السلام إلى قومه، يدعوهم إلى التوحيد وإفراد الله بالعبادة، والنهي عن الأنداد والأصنام، ﴿فلبِث فيهم﴾ نبياً داعياً ﴿أَلْفُ سِنْهُ إِلَّا خِسِينَ عَاماً﴾ وهو لا يَنِي بدعوتهم، ولا يفتر في نصحهم، يدعوهم ليلا ونهاراً وسراً وجهاراً، فلم يرشدوا ولم يهتدوا، بل استمروا على كفرهم وطغيانهم، حتى دعا عليهم نبيهم توح عليه الصلاة والسلام، مع شدة صيره وجلمه واحتماله، فقال: ﴿رَبُّ لا تَذْرُ عَلَى الأرض من الكافرين دياراً ﴾ ﴿فَأَخَذُهُم الطوفان، أي: الماء الذي نزل من السماء بكثرة، ونبع من الأرض بشدة ﴿وهم ظالمون﴾ مستحقون للعذاب.

﴿فَأَنْجِينَاهُ وأصحابِ السَّفِينَةُ ﴾ الذين ركبوا معه، أهله ومَنْ آمن به. ﴿وجعلناها﴾ أي: السفينة، أو قصة نوح ﴿ آية للعالمين ﴾ يعتبرون بها، على أن مَنْ كَـذَب الـرسـل، آخر أمـره الهلاك، وأن المؤمنين سيجعل الله لهم من كل هَمَّ فرجاً، ومن كل ضيق

وجعل الله أيضاً السفينة، أي : جنسها آية للعالمين، يعتبرون بها رحمة ربهم، الذي قيض لهم أسبابها، ويسّر لهم أمرها، وجعلها تحملهم وتحمل متاعهم من محل إلى محل ومن قُطر إلى

لقومه اعبدوا الله واتقوه ذلكم خير لكم تدعون من دون الله في نقصه ، وأنه إن كنتم تعلمون \* إنَّما تعبدون من دون ألله أوثاناً وتخلقون إفكا إنّ الذين تعبدون من دون الله لا يملكون لكم رزقا فابتغوا عندالله الرزق واعبدوه واشكروا لــه إليه تــرجــعــون \* وإن تكذبوا فقد كذب أمم من قبلكم وما على الرسول إلا البلاغ المبين ﴿ أُولُم يروا أَدْنَى مِثْقَالَ مِثْقَالَ مِثْقَالَ دْرَةُ مِن العبادة كيف يبدىء الله الخلق ثم يعيده إن والتأله، والقلوب لا بدأن تطلب ذلك على الله يسير \* قل سيروا في معبوداً تألهه وتسأله حوائجها، فقال \_ الأرض فانظروا كيف بدأ الخلق ثم الله حاثاً لهم على من يستحق العبادة \_ ينشيء النشأة الآخرة إنّ الله على كل ﴿فابتفوا عند الله الرزق﴾فإنه هو

شيء قدير \*يعذب من يشاء ويرحم من يشاء وإليه تقلبون \* وما أنتم بمعجزين في الأرض ولا في السماء ومسالسكسم مسن دون الله مسن ولي ولا تصير، يذكر تعالى أنه أرسل خليله إبراهيم عليه الصلاة والسلام إلى قومه، يدعوهم إلى الله، فقال [لهم]: ﴿ ﴿ اعسب دوا الله ﴾ أي : وحُدده، وأخلصوا له العبادة، وامتثلوا ما أمركم به، ﴿ واتقوه ﴾ أن يغضب عليكم، فيعذبكم، وذلك بترك ما يعضبه من المعاصى، ﴿ وَلَكُم ﴾ أي: عبادة الله وتقواه ﴿خير لكم﴾ من ترك ذلك، وهذا من باب إطلاق «أفعل التفضيل» بما ليس في الطرف الأخر منه شيء، فإن ترك عبادة الله، وترك تقواه، لا خير فيه بوجه، وإنما كانت عبادة الله وثقواه خيراً للناس، لأنه لا سبيل إلى نيل كرامته في الدنيا والاخرة إلا بذلك، وكل خير يوجد فيي البدنيا والآخرة، فإنه من آثار عبادة الله وتقواه. ﴿إِن كنتم تعلمون﴾ ذلك، فاعلموا الأمور وانظروا ما هو أولى بالإيثار، فلما أمرهم بعبادة الله وتقواه، نهاهم عن عبادة الأصنام، وبين لهم نقصها وعدم استحقاقها للعبودية، فقال: ﴿إِنَّمَا تَعْبِدُونَ مَنْ دون الله أوثانا وتخلقون إفكا الله تنحتونها وتخلقونها بأيديكم، وتخلقون لها أسماء الالهة، وتختلفون الكذب بالأمر (١٦٥ - ٢٢) ﴿ وإبراهيم إذ قال بعبادتها والتمسك بذلك ، ﴿ إِن الذين ليس فيه ما يدعو إلى عبادته، ﴿ لا يملكون لكم رزقاً ﴿ فَكَأَنَّهُ قَيلٍ : قد بان لنا أن هذه الأوثان مخلوقة ناقصة، لا تملك نفجاً ولا ضرأ، ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً، وأن من هذا وصفه، لا يستحق أدني أدني

SA SKING PENKS DE فَعَاكَانَ جَوَابَ قَرِمِيمَ إِلَّا أَنْ قَالُواْ أَقْتُلُوهُ أَوْحَرَقُوهُ فَأَجَمَهُ ٱللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا لَكُ لَكُونَتِ لِلْقَوْمِ رُقُومِتُونَ ۞ وَقَالَ إِنَّمَا ٱتَّخِيدُ ثُمُّ مِن دُوبِ ٱللَّهِ أَوْثَكَنَّا مُودَّةً بَيْنِ كُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّيْثَ أَثُمَّ يَوْمِ ٱلْقِيسَكِيةِ يَتَكُفُرُ يَعْضُكُم بِيَعْضِ وَيَلْكُ نُبِعِّضُكُ مِيَعِضًا وَمَأْوَلْكِيمُ ٱلنَّالُ وَمَالَكُم يِّن نِّصِرِينَ ۞ \* فَعَامَزَ لَمُلُوطٌ وَقَالَ إِنِّ مُعَاجِرُ إِلَىٰ تَنِيَّ إِنَّهُ وَهُوَ ٱلْمُكِينِ ٱلْمُكِيمُ ۞ وَوَهَبَكَ اللَّهُ وَإِسْحَقَ وَيَعَ غُوبَ وَيَحَمَلُنَا فِي ذُرِيَّتِيهِ ٱلنَّبُوَّةَ وَٱلْكِ ثَلَ وَءَالَّئَلُهُ أَجْرَهُ فِي اللُّهُ مِنْ أَوَانَّهُ فِي الْآخِرَ وَلَمِنِ الصَّالِحِينَ ۞ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِلْقَوْمِوءَ إِنَّكُمُ رَلْتَأْتُونَ ٱلْفَاحِشَةَ مَاكِنَقَكُمِيهَا مِنْ أَحَامِينَ الْعَالَمِينَ ۞ إَيِّنَكُ مُلِّنَا أُونِكَ الرِّجَالَ وَتَقْطَعُونَ السَّبِيلَ وَتَأْوُنَ الله عَمْدُ اللَّهُ مُعَالِّلُهُ مُعَالِّكُمْ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللّلِلللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل قَ الْوَاْ النَّيْفَ إِيكَ السِّاللَّهِ إِن كُنتَ مِنَ الصَّالِقِينَ الله و السرتة العدوي عَلَى الْقَوْمِ الْمُفْسِدِينَ ۞ AND THE SERVER

الميسر له، المقدر، المجيب لدعوة مَنْ دعماه فسي أمر دينه ودنياه <sup>(۱)</sup>، **﴿واعبدوّه** وحده لا شريك له، لكونه الكامل النافع الضار، المتفرد بالتدبير، ﴿واشكرواله ﴾ وحده، لكون جميع ما وصل ويصل إلى الخلق من النِعَم فمنه، وجميع ما اندفع ويندفع من النقم عنهم فهو الدافع لها

﴿ إِلَيهِ تُرجِعُونَ ﴾ يجازيكم على ما عمِلتم، وينبئكم بما أسررتم وأعلنتم، فاحذروا القدوم عليه وأنتم علي شرككم، وارغبوا فيما يقربكم إليه، ويثيبكم \_عند القدوم \_عليه.

﴿أُولُم يروا كيف يبدىء الله الخلق شم يعيده كيوم القيامة ﴿إِن ذلك على الله يسير 🏶

كما قال تعالى: ﴿وهو الذي يبدا الخلق ثم يعيده وهو أهون عليه،

﴿ قُلِ ﴾ لهم، إن حصل معهم ريب وشك فيي الابتداء: ﴿سيروا في الأرض﴾بأبدانكم وقلوبكم ﴿فانظروا كيف بدأ الخلق، فإنكم ستجدون أمماً من الأدميين والحيوانات، لا ترال توجد شيئاً فشيئاً، وتجدون النبات والأشجار، كيف تحدث وقتاً بعد وقت، وتجدون السحاب والرياح ونحوها، مستمرة في تجددها، بل الخلق دائماً في بدء وإعادة، فانظر

Bar Garangen وَلِكَاجَاءَتْ رُسُلُنَا إِبْرُهِي مِ إِلْلِشْ رَىٰ قَالُواْ إِنَّا مُهْلِكُواْ أَهُلُ هَا ذِوا لَقُرُيِّيَّةً إِنَّا أَهُ لَهَا كَانُواْ ظَالِمِينَ ۞ قَالَ إِنَّ فِيهَا لُوطَأْفَ الْوَاغَنُ أَعْلَا بِمَن فِيهَا لَلنَّرِيِّتَ مُوَاَّهَا لَهُ: إِلَّا أَمْرَأَنَهُ كَانَتْ مِنَ ٱلْعَكِيرِينَ ۞ وَلَمَّا أَنْ جَمَآمَتْ رُسُ لُنَا لُوطَاسِينَ ءَبِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرْعًا وَقَالُواْ لَا تُغَفُّ وَلِاتَّخِدَزُنَّ إِنَّا مُنْجُولَ وَأَهْلَكَ إِلَّا ٱمْرَأَلْكَ كَانَتْ مِنَ ٱلْعَلَيْمِينَ ۞ إِنَّا مُنزِلُونَ عَلَىٰ أَهْلِ هَلَٰذِهِ ٱلْقَرِّيَّةِ رِجْزَاقِنَ السَّمَآءِ مِمَاكَ افْزَايْفَسُ قُونَ ۞ وَلَقَاءَ تَرَكَنَامِنْهِكَآءَائِيَةً أَيِئَكَةً لِلْقَوْمِ يَعْمِقِلُونَ ۞ وَلَا لَكَ مُتَّيِّبُ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا فَقَالَ يَلَقَوْمِ أَغَبُدُواْ أَلَّهُ وَأَرْجُواْ ٱلْيَوْمَ ٱلْآخِدَ وَلَاتَعَـٰ ثَوَاٰ فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ۞ فَكَنَّبُوهُ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلَّهِفَ فَأَصْبَحُواْفِ دَارِهِمْ جَائِيْهِينَ ۞ وَعَالَا وَتَعُوداً وَقَدَّتَبَيَّنَ لَكُم قِن مَّسَكَ كِينِهِ مُّ وَزَيِّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَانُ أَعْمَلُهُمْ فَصَلَةُ هُرْعِنُ ٱلسَّكِيلِ وَكَانُوا مُسْتَبِّينِ ﴿ 

إليهم وقت موتتهم الصغري ـ النوم ـ وقد هجم عليهم الليل بظلامه، فسكنت منهم الحركات، وانقطعت منهم الأصوات، وصاروا في فرشهم ومأواهم كالميتين، ثم إنهم لم يزالوا على ذلك طول ليلهم ، تحتى انفلق الإصباح، فانتبهوا من رقدتهم، وبعثوا من موتتهم، قائلين: «الحمد لله الذي أحياناً بعدما أماتنا وإليه النشور». ولهذا قال: ﴿ أُمَّ الله ﴾ بعد الإعادة ﴿ يُنشىءُ النشأة الأخرة ﴾ وهي النشأة التي لا تقبل موتاً ولا نوماً، وإنما هو الخلود والدوام في إحدى الدارين. ﴿إِن الله على كل شيء قدير ﴾ فقدرته تعالى لا يعجزها شيء، وكما قدر بها على ابتداء الخلق، فقدرته على الإعادة من باب أولى وأحرى.

ويعذب من يشاء ويرحم من يشاء ويرحم من يشاء أي: هو المنفرد بالحكم الجزائي، وهو إثابة الطائعين ورحتهم، ويعذيب العاصين والتنكيل بهم وواليه تقلبون أي: ترجعون إلى الدار، التي بها تجري عليكم أحكام عذابه ورحته، فاكتسبوا في هذه الدار، ما هو من أسباب رحته من الطاعات، وابتعدوا من أسباب عذابه، وهي المعاصي.

﴿ وما أنتم بمعجزين في الأرض ولا في السماء ﴾ أي: يما هـ ولا المكذبون، المتجرون على المعاصي،

لا تحسيبوا أنه مغفول عنكم، أو معجزون لله في الأرض ولا في السماء، فلا تغرنكم قدرتكم وما زينت لكم أنفسكم وخدعتكم، من النجاة من عذاب الله، فلستم بمعجزين الله في جمع أقطار العالم.

﴿وما لكم من دون الله من ولي ﴾ يتولاكم، فيحصل لكم مصالح دينكم ودنياكم، ﴿ولا نصير ﴾ ينصركم، فيدفع عنكم المكاره.

﴿ ٢٣﴾ ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتُ اللَّهُ ولقائه أولئك يئسوا من رحمتي وأولئك لهم عذاب أليم، يُحبر تعالى مَنْ هم الذين زال عنهم الخير، وحصل لهم الشر، وأنهم الذين كفروا به وبرسله، وبما جاؤوهم به، وكذَّبوا بلقاء الله، فليس عندهم إلا الدنيا، فلذلك قدموا على ما أقدموا عليه من الشرك والمعاصي، لأنه ليس في قلوبهم ما يخوفهم من عاقبة ذلك، ولهذا قال تعالى: ﴿أُولَئِكَ يِتُسُوا مِنْ رَحْمَى﴾ أي: فلذلك لم يعملوا سبباً واحداً يحصلون به الرحمة، وإلاّ لو طمعوا في رحمته، لعملوا لذلك أعمالاً، والإياس من رحمة الله من أعظم المحاذير، وهو نوعان:

إياس الكفار منها، وتركهم جميع سبب يقربهم منها، وإياس العصاة، بسبب كثرة جناياتهم أوحشتهم، فملكت قلوبهم، فأحدث لها الإياس، ﴿وَوْلِعُكُ لَهُم حَذَابِ أَلِيم ﴾ أي: مؤلم موجع. وكأن هذه الآيات معترضات بين كلام إبراهيم عليه السلام لقومه، وردهم عليه، والله أعلم بذلك.

(14 - 70) (في ما كيان جواب قومه إلا أن قالوا اقتلوه أو حرقوه فانجاه الله من النار إن في ذلك لآيات لقوم يؤمنون \* وقال إنما اتخذتم من دون الله أوثاناً مودة بينكم في الحياة المدنيا ثم يوم القيامة يكفر بعضكم ببعض ويلعن بعضكم بعضاً ومأواكم النار وما لكم من ناصرين أي: فما كان مجاوبة قوم إبراهيم إبراهيم حين دعاهم إلى ربه قبول دعوته، والاهتداء بنصحه، ورؤية نعمة الله عليهم

بإرساله إليهم، وإنما كان مجاوبتهم له شر مجاوبة.

﴿قالوا اقتلوه أو حَرُقوهُ السنع القتلات، وهم أناس مقتدرون، لهم السلطان، فألقوه في النار ﴿قَانِجاه اللهِ منها

وإن في ذلك الآيات لقوم يؤمنون فيعلمون صحة ما جاءت به الرسل، وبرَّهُم ونصحهم، وبطلان قول من خالفهم وناقضهم، وأن المعارضين للرسل كأنهم تواصوا وحث بعضهم بعضاً على التكذيب.

وقال الهم إبراهيم في جملة ما قاله من نصحه: ﴿إِنَّهَا الْخَلْتُمْ مِن دُونَ اللهُ أُوثَاناً مودة بينكم في الحياة الدنيا أي: غاية ذلك، مودة في الدنيا ستنقطع وتضمحل، ﴿ثم يوم القيامة يكفر بعضكم ببعض ويلعن القيامة يكفر بعضكم ببعض أي أي: يتبرأ كل من العابدين والمعبودين من الآخر ﴿وإذا بعبادتهم كافرين فكيف تتعلقون بمن يعلم أنه يتبرأ من عابديه ويلعنهم؟ والمعبودين ﴿المعابدين والمعبودين ﴿المنار ﴿ وليس أحمد والمعبودين ﴿المنار ﴾ وليس أحمد ينصرهم من عذاب الله، ولا يدفع عنهم عقابه.

(٢٧ ـ ٢٦) ﴿ فآمن له لوط وقال إني مهاجر إلى ربي إنه هو العزيز الحكيم \* ووهبنا له إسحاق ويعقوب وجعلنا في ذريته النبوة والكتاب وآتيناه أجره في الدنيا وإنه في الآخرة لمن الصالحين ﴾ أي: لم يزل إبراهيم عليه الصلاة والسلام يدعو قومه ، وهم مستمرون على عنادهم ، إلا أنه آمن له بنعوته لوط ، الذي نبأه الله ، وأرسله إلى قومه كما سيأت ذكره .

﴿وقال﴾ إبراهيم حين رأى أن دعوة قومه لا تفيدهم شيئاً: ﴿إِنَّ مهاجر إِلَى رَبِي ﴾ أي: هاجر إلى ومهاجر إلى الأرض المباركة، وهي الشام، ﴿إِنّه هو العزيز ﴾ أي: الذي له القوة، وهو يقدر على هدايتكم، ولكنه حكيم ما اقتضت حكمته ذلك، ولما اعتزلهم وفارقهم، وهم بحالهم، لم

يذكر الله عنهم أنه أهلكهم بعداب، بل ذكر اعتزاله إياهم، وهجرته من بين أظهرهم.

فأما ما يذكر في الإسرائيليات، أن الله تعالى فتح على قومه باب البعوض، فشرب دماءهم، وأكل لحومهم، وأتلفهم عن آخرهم، فهذا يتوقف الجزم به على الدليل الشرعي، ولم يوجد، فلو كان الله استأصلهم بالعذاب لذكره كما ذكر إهلاك الأمم المكذبة، ولكن لعل من أسرار ذلك، أن الخليل عليه السلام من أرحم الخلق وأفضلهم [وأحلمهم] وأجلهم، فلم يكن الله ليجري بسببه عذاباً عاماً.

وعما يدل على ذلك، أنه راجع الملائمكة في إهالاك قوم لوط، وجادلهم، ودافع عنهم، وهم ليسوا قومه، والله أعلم بالحال.

ووهبنا له إسحاق ويعقوب أي: بعدما هاجر إلى الشام وجعلنا في ذريته النبوة والكتاب فلم يأت بعده نبي إلا من ذريته، ولا نزل كتاب إلا على ذريته، حتى ختموا بالنبي (١) عمد عمد وعليهم أجمين.

وهذا [من] أعظم المناقب والمفاخر، أن تكون مواد الهداية والرحمة والسعادة والفلاح في ذريه، وعلى أيديهم اهتدى المهتدون، وآمن المؤمنون، وصلح الصالحون. ﴿واتيناه أجره في الدنيا﴾ من الزوجة الجميلة فائقة الجمال، والرزق الواسع، والأولاد، الذين بهم قرت عينه، ومعرفة الله ومحبته،

﴿ وَإِنه فِي الآخرة لن الصالحين ﴾ بل هو ومحمد صلى الله عليه ما وسلم أفضل الصالحين على الإطلاق، وأعلاهم منزلة، فجمع الله له بين سعادة الدنيا والآخرة.

﴿ ٢٨ \_ ٣٥﴾ ﴿ ولوطاً إذ قال لقومه إنكم لتأتون الفاحشة ما سبقكم بها من أحد من العالمين ﴿ أَنْنَكُم لَمَا تُونَ أَلَمُ كُمُ التأتون في الرجال وتأتون في

ناديكم المنكر فما كان جواب قومه إلا أن قالوا اثتنا بعذاب الله إن كنت من الصادقين \* قال رب انصرني على المقوم المفسلين إلى آخر القصة. تقدم أن لوطاً عليه السلام آمن لإبراهيم، وصار من المهتدين به، وقد ذكروا أنه ليس من ذرية إبراهيم، وإنما هو ابن أخي

فقوله تعالى: ﴿وجعلنا في دُريته النبوة والكتاب ﴾ وإن كان عاماً، فلا يناقض كون لوط نبياً رسولاً وهو ليس من دريته ، لأن الآية جيء بها لسياق المدح والثناء على الخليل ، وقد أخبر أن لوطاً اهتدى على يديه ، ومن اهتدى على يديه أكمل ممن اهتدى من دريته بالنسبة إلى فضيلة الهادي ، والله

فأرسل الله لوطاً إلى قومه، وكانوا مع شركهم، قد جمعوا بين فعل الفاحشة في الذكور، وتقطيع السبيل، وفشو النكرات في مجالسهم، فنصحهم ليوط عن هذه الأمور، وبين لهم قبائحها في نفسها، وما تؤول إليه من العقوبة البليغة، فلم يرعووا ولم يذكروا. ﴿ فما كان جواب قومه إلا أن يذكروا. ﴿ فما كان جواب قومه إلا أن قالوا التنا بعذاب الله إن كنت من الصادقين﴾

فأيس منهم نبيهم، وعلم استحقاقهم العذاب، وجزع من شدة تكذيبهم له، فديا عليهم و ﴿قَالُ رَبِّ انتصرني على التقوم المفسدين فاستجاب الله دعاءه، فأرسل الملائكة لإهلاكهم، فمروا بإبراهيم قبل، وبشروه بإسحاق، ومن وراء إسحاق يعقوب، ثم سألهم إبراهيم أين يريدون؟ فأحبروه أنهم يريدون إهلاك قوم لوط، فجعل يراجعهم ويقول: ﴿إِن فيها لوطا﴾ فقالوا له: ﴿لننجينه وأهله إلا امرأته كانت من الغابرين، ثم مضوا حتى أتوا لوطأ، فساءه مجيئهم، وضاق ہے ذرعاً، بحیث إنه لم يعرفهم، وظن أنهم من جملة أبناء السبيل الضيوف، فخاف عليهم من

قومه، فقالواله: ﴿لا تحف ولا تحزن﴾ وأخبروه أنهم رسل الله. ﴿إِنَّا مِنْجُولُ وَأَهْلُكُ إِلَّا امْرَأَتُكُ كَانْتُ من الغابرين ﴿ إِنَّا مَنْزَلُونَ عَلَى أَهُلَّ هَذَّهُ القرية رجزاً أي: عذاباً ﴿من السماء بما كانوا يفسقون المأروه أن يسرى بأهله ليلاً، فلما أصبحوا، قلب الله عليهم ديارهم، فجعل عاليها سافلها، وأمطر عليهم حجارة من سجيل متتابعة حتى أبادتهم وأهلكتهم، فصاروا سَمَرَا من الأسمار، وعبرة من العِبر، ﴿ولقد تركنا منها آية بينة لقوم يعقلون﴾ أي: تركنا من ديار قوم لوط، آثاراً بينة لقوم يعقلون العِبر بقلوبهم، [فينتفعون بها]، كما قال تعالى: ﴿وإنكم لتمرون عليهم مصبحين ۞ وبالليل أفلا تعقلون﴾.

والى مدين أخاهم شعيباً فقال يا قوم اعبدوا الله وارجو اليوم الآخر ولا تعشوا في الأرض مفسدين \* فكذبوه فأخذتهم الرجفة فأصبحوا في دارهم جاثمين القبيلة فأصبحوا في دارهم جاثمين القبيلة المعروفة المشهورة وشعيباً فأمرهم بعبادة الله وحده لا شريك له، والإيمان بالبعث ورجائه، والعمل له، وبخسم عن الإفساد في الأرض، وبخاهم عن الإفساد في الأرض، ببخس المكاييل والموازين، والسعي بقطع الطرق، فكذبوه فأخذهم عذاب الله وفأصبحوا في دارهم جاثمين المهري

بسبن لكم من مساكنهم وزين لهم تبين لكم من مساكنهم وزين لهم وكانوا مستبصرين \* وقارون وفرعون وهامان ولقد جاءهم موسى بالبينات فاستكبروا في الأرض وما كانوا أسلنا عليه حاصباً ومنهم من أخذته المنبغة ومنهم من أخرتنا ولكن كانوا أنفسهم يظلمون أي: ولكن كانوا أنفسهم يظلمون أي: وكذلك ما فعلنا بعاد وتمود، وقد علمتم قصصهم، وتبين لكم بشيء

تشاهدونه بأبصاركم من مساكنهم وآثارهم التي بانوا عنها، وقد جاءتهم رسلهم بالآيات البينات، المفيدة للبصيرة، فكذبوهم وجادلوهم.

﴿ورَيْن لهم الشيطان أعمالهم ﴾ حتى ظنوا أمها أفضل بما جاءتهم به الرسل، وكذلك قارون، وفرعون، موسى بن عمران، بالآيات البينات، والبراهين الساطعات، فلم ينقادوا، واستكبروا في الأرض، [على عباد الله فلم يقدروا على النجاء حين نزلت هم العقوبة] بل سلّموا واستسلموا.

﴿فكلاً﴾ مِن هؤلاء الأمم المكذبة ﴿الخذا بذنبه على قدره، وبعقوبة مناسبة له، ﴿فمنهم مَن أرسلنا عليه حاصباً ﴾ أي: عذاباً بحصبهم، كقوم عاد، حين أرسل الله عليهم الريح العقيم، و ﴿سخرها عليهم سبع ليال وثمانية أيام حسوماً فترى القوم فيها صرعى كأنهم أعجاز نخل خاوية ﴾.

و ومنهم مَنْ أخذته الصّبحة كالمقوم صالح، وومنهم مَنْ خسفنا به الأرض كالمقادون، وومنهم مَنْ أغرقنا كالمرون وهامان وجودهما.

وماكان الله أي: ما ينبغي ولا يليق به تعالى أن يظلمهم لكمال عدله، وغناه التام عن جميع الخلق. ولكن كانوا أنفسهم يظلمون منعوها حقها التي هي بصدده، فهؤلاء وضعوها في غير موضعها، وأشغلوها بالشهوات والمعاصي، فضروها غاية الضرر، من حيث ظوا أنهم ينفعونها.

﴿ ٤١ ـ ٤٤ ﴾ ﴿ مثل الذين اتخذوا من دون الله أولياء كمثل المنكبوت اتخذت بيتاً وإن أوهن البيوت لبيت الله المنكبوت لو كانوا يعلمون ﴿ إن الله يعلم ما يدعون من دونه من شيء وهو العزيز الحكيم ﴿ وتلك الأمثال نضربها للناس وما يعقلها إلا العالمون ﴾ هذا مثل ضربه الله لن عبد معه غيره، يقصد به التعزز والتَّقَرِّي والنفع، وأن

الأمر بخلاف مقصوده، فإن مثله كمثل العنكبوت، اتخذت بيتاً يقيها من الحر والسبرد والآفات، ﴿وَإِنْ أُوهِنَ اللّهِ وَإِنْ أُوهِنَ اللّهِ وَإِنْ أُوهِنَ اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ وَإِنْ أُوهِنَ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللّهِ وَلَا اللّهُ وَيَعَالَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ فَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ ال

فإنهم اتكلوا عليهم في كثير من مصالحهم، وألقوها عليهم، وتخلوا هم عنها، على أن أولئك سيقومون بها، فخذلوهم، فلم يحصلوا منهم على طائل، ولا أنالوهم من معونتهم أقل

فلو كانوا يعلمون حقيقة العلم، حالهم وحال من اتخذوهم، ولتجزؤوا منهم، ولتولوا الرب القادر الرحيم، الذي إذا تولاه عبده وتوكل عليه، كفاه مؤونة دينه ودنياه، وازداد قوة إلى قوته، في قلبه وفي بدنه وحاله وأعماله.

ولما بين نهاية ضعف آلهة المسركين، ارتقى من هذا إلى ما هو أبلغ منه، وأنها مسموها، وظنون اعتقدوها، وعند التحقيق، يتبين للعاقل بطلانها وعدمها، ولهذا قال: ﴿إن الله يعلم ما يلعون من دونه من شيء ﴾ أي: إنه تعالى يعلم ما يدعون من دون الله شيئاً موجوداً، ولا إلهاً له حقيقة، كقوله تعالى: ﴿إن هي إلا أسماء كقوله تعالى: ﴿إن هي إلا أسماء من سلطان ﴾ وقوله: ﴿وما يتبع الذين يدعون من دون الله شركاء إن يتبعون يدعون من دون الله شركاء إن يتبعون

وهو العزيز الحكيم الذي له القوة جيعاً، التي قهر بها جميع المخلوقات، (الحكيم) الذي يضع الأشياء مواضعها، الذي أحسن كل

شيء خلقه، وأتقن ما أمره.

وتلك الأمثال نضربها للناس أي: لأجلهم ولانتفاعهم وتعليمهم، لكونها من الطرق الموضحة للعلوم، ولأنها تقرب الأمور المعقولة بالأمور المحسوسة، فيتضح المعنى المطلوب بسببها، فهي مصلحة لعموم الناس.

ولى لكن (ما يعقلها) بفهمها وتدبرها، وتطبيقها على ما ضربت له، وعقلها في القلب (إلا العالمون) أي: أهل العلم الحقيقي، الذين وصل العلم إلى قلوبهم.

وهذا مدح للأمثال التي يضربها، وحدّ على تدبرها وتعقلها، ومدح لن يعقلها، وأنه عنوان على أنه من أهل العلم، فعلم أن من لم يعقلها ليس من العالمين.

والسبب في ذلك، أن الأمثال التي يضربها الله في القرآن، إنما هي للأمور الكبار، والمطالب العالية، والمسائل الجليلة، فأهل العلم يعرفون أنها أهم من غيرها، لاعتناء الله بها، وحثه عباده على تعقلها وتدبرها، فيبذلون جهدهم في معرفتها.

وأما مَنْ لم يعقلها، مع أهيتها، فإن ذلك دليل على أنه ليس من أهل العلم، لأنه إذا لم يعرف السائل المهمة، فعدم معرفته غيرها من باب أولى وأحرى. ولهذا، أكثر ما يضرب الله الأمثال في أصول الدين ونحوها.

والأرض بالحق إله السماوات والأرض بالحق إن قعي ذلك لآية والأرض بالحق إن قعي ذلك لآية للمؤمنين أي: هو تعالى المنفرد بخلق وسعتها وحسنها وما فيها من الشمس والقمر والكواكب والملائكة، والأرض وما فيها من الجبال والبحار والبراري والقفار والأشجار ونحوها، وكل ذلك خلقه بالحق، أي: لم يخلقها عبثا ولا سدى، ولا لغير فائدة، وإنما خلقها، ليقوم أمره وشرعه، ولتتم على عباده، وليروا من حكمته على عباده، وليروا من حكمته وقهره وتدبيره، ما يدلهم على أنه وحده معبودهم ومحبوبهم والههم على أنه وحده معبودهم ومحبوبهم والههم هلى أنه وحده معبودهم ومحبوبهم والههم هلى كثير من منا

رأى ذلك فيها عياناً .

﴿٤٥﴾ ﴿ إنال ما أوجى إليك من الكتاب وأقم الصلاة إن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر ولذكر الله أكبر والله يعلم ما تصنعون ﴾ يأمر تعالى بتلاوة وحيه وتنزيله، وهو هذا الكتاب العظيم، ومعنى تلاوته اتباعه، بامتثال ما يأمر به، واجتناب ما ينهي عنه، والاهتداء بهداه، وتصديق أخياره، وتدبر معانيه، وتلاوة ألفاظه، فصار تلاوة لفظه جزء المعنى وبعضه، وإذا كان هذا معنى تلاوة الكتاب، علم أن إقامة الدين كله، داخلة في تلاوة الكتاب. فيكون قوله: ﴿واقم الصلاة ﴾ من باب عطف الخاص على العام، لفضل الصلاة وشرفها، وآثارها الجميلة، وهي ﴿إِن الصلاة تنهي عن القحشاء والمنكرك.

والفحشاء: كل ما استعظم واستفحش من المعاصي التي تشتهيها النفوس.

والمنكر: كل معصية تنكرها العقول

ووجه كون الصلاة تنهي عن الفحشاء والمنكر، أن العبد القيم لها، المتمم لأركانها وشروطها وخشوعها، يستنير قلبه، ويتطهر فؤاده، ويزداد إيمانه، وتقوى رغبته في الخير، وتقل أو تعدم رغبته في الشر، فبالضرورة، مداومتها والحافظة عليها على هذا الوجه، تنهى عن الفحشاء والنكر، فهذا من أعظم مقاصدها وثمراتها. وثُمَّ في الصلاة مقصود أعظم من هذا وأكبر، وهو ما اشتملت عليه من ذكر الله، بالقلب واللسان والبدن. فإن الله تعالى، إنما خلق الخلق<sup>(١)</sup> لعبادته، وأفضل عبادة تقع منهم الصلاة، وفيها من عبوديات الجوارح كلها، ما ليس في غيرها، ولهذا قال. ﴿**وَلَدُ**كُرِ اللهِ **أَكْبِر**﴾.

ويحتمل أنه لما أمر بالصلاة ومدحها، أخبر أن ذكره تعالى خارج

المطالب الإيمانية، إذا تدبرها المؤمن الصلاة أكبر من الصلاة، كما هو قول جمهور المفسرين، لكن الأول أولى، لأن الصلاة أفضل من الذكر خارجها، ولأنها حكما تقدم \_بنفسها من أكبر الذكرء

﴿ وَالله يعلم ما تصنعون ﴾ من خير وشر، فيجازيكم على ذلك أكمل الجزاء و أو فاه .

﴿٤٦﴾ ﴿ولا تجادلوا أهل الكتاب إلاَّ بالتي أحسن إلاَّ الذين ظلموا منهم وقولوا آمنا بالذي أنزل إلينا وأنزل إليكم وإلهنا وإلهكم واحد ونحن له مسلمون، ينهي تعالى عن مجادلة أهل الكتاب، إذا كانت من غير بصيرة من المجادل، أو بغير قاعدة مرضية، وأن لا يجادلوا إلا بالتي هي أحسن، بحسن خلق ولطف ولين كلام، ودعوة إلى الحق وتحسينه، وردعن الساطل وتهجينه، بأقرب طريق موصل لذلك، وأن لا يكون القصد منها مجرد المجادلة والمغالبة وحب العلو، بل يكون القصد بيان الحق وهداية الخلق، إلا من ظلم من أهل الكتاب، بأن ظهر من قصده وحاله، أنه لا إرادة له في الحق، وإنما يجادل على وجه المشاغية والمغالبة، فهذا لا فائدة في جداله، لأن القصود منها

﴿ وقولوا آمنًا بالذي أنزل إلينا وأنزل إليكم وإلهنا وإلهكم واحد أي: ولتكن مجادلتكم لأهل الكتاب مبنية على الإيسان بما أنزل إليكم وأنيزل إليهم، وعلى الإيمان سرسوليم ورسولهم، وعلى أن الإله واحد، ولا تكن مناظرتكم إياهم [على وجه] يحصل به (٢) القدح في شيء من الكتب الإلهية، أو يأحد من الرسل، كما يفعِلهِ الجاهل عند مناظرة الخصوم، يقدح بحميع ما معهم، من حق وباطل، فيهذا ظلم وخروج عن الواجب وآداب النظر، فإن الواجب، أن يرد ما مع الخصم من الباطل، ويقبل ما معه من الحق، ولا يرد الحق لأجل قوله، ولو كان كافراً. وأيضاً، فإن بناء

**通信器中国的** وَقُلْدُونَ وَفِرْعَوْتَ وَهَكُمُنَّ وَلَقَدْ جَآءَ هُرُمُوسَى بِٱلْبِينَاتِ فَأَسْتَكُبُرُولِ فِ ٱلْأَرْضِ وَمَاكَانُواْسَيْقِينَ ۞ فَكُدُّ أَنَذُنَا بِذَنْ يُعِدُ فَيْتُ هُرِمِّنْ أَرْسَ لَنَاعَلَيْهِ وَعَاصِبًا وَمِنْهُمْ مِنْ أَخَانَتُهُ ٱلصَّيْحَةُ وَمِنْهُمْ مِنْ خَسَفْتَ ابْ ٱلْأَرْضَ وَمِنْهُ مِنْ أَغْرَفُنَّا وَمَاكَابَ اللَّهُ لِيظَلِّمَ مُنْ وَلَكِن كَافُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ۞ مَثَكُ ٱلَّذِينَ ٱتَّحَكَ وَلَيْن دُونِ اللَّهِ أَوْلِيَّ أَهَ كُمْثَ لِٱلْمَالَحَ بُونِ ٱتَّفَ ذَتْ يَيْتَ أَوْمَانَ أَوْهَ كَ ٱلْيُؤْنِ لَبَيْتُ ٱلْعَنْ كَبُونِ لَوْكَ الْوَالِيَّ لَمُونَ ۞ إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا يَدَّعُونَ مِن دُونِدِهِ مِن شَقَءُ وَهُوَ ٱلْمَرِيزُ ٱلْمُحَكِيرُ ۞ وَوَلُكَ الْأَمْشَالُ نَضْرِيْهَا لِلنَّاسُّ وَمَايَعْ قِلْهِمَ ٓ إِلَّا ٱلْعَالِمُونَ إِ ﴿ خَلَقَ اللَّهُ ٱللَّهُ مَوْتِ وَٱلْأَرْضَ إِلَكُونَ إِلَّ فِي ذَلِكَ ﴾ إَلَّاكِةَ لِلْمُؤْمِنِينَ ۞ أَتُلُمَّا أُوحَ إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِتَبِ المَّا وَأَقِيهِ الصَّلَوَةُ إِنَ الصَّلَوَةَ نَنْعَلَ عَنِ ٱلْفَحْسَاءَ مُّ ۚ وَٱلْمُنْكُرُّ وَلَذِكُ رُلَقُواً كُمُّ وَاللَّهُ مَا تَصَرَّلُو اللَّهُ لَهُ مَا تَصَرَّعُونَ 

مناظرة أهل الكتاب، على هذا الطريق، فيه إلزام لهم بالإقرار بالقرآن، وبالرسول الذي جاء به، فإنه إذا تكلُّم في الأصول الدينية التي اتفقت عليها الأنبياء والكتب، وتقررت عند التناظرين، وثبتت حقائقها عندهما، وكانت الكتب السابقة والرسلون مع القرآن ومحمد ﷺ، قد بينتها ودلت عليها وأخبرت بها، فإنه يلزم التصديق بالكتب كلها، والرسل كلهم، وهذا من خصائص الإسلام

فأما أن يقال: نؤمن بما دلُّ عليه الكتاب الفلان، دون الكتاب الفلاني وهو الحق الذي صدق ما قبله، فهذا ظلم وجور، وهو يرجع إلى قوله بالتكذيب، لأنه إذا كذب القرآن الدال عليها، المصدق لما بين يديه من التوراة، فإنه مكذب لما رعم أنه به مؤمن.

وأيضاً، فإن كل طريق تثبت به (۳) نبوة أي نبي كان، فإن مثلها وأعظم منها، دالة على نبوة محمد ﷺ، وكل شبهة يقدح بها في نبوة محمد ﷺ، فإن مثلها أو أعظم منها، يمكن توجيهها إلى نبوة غيره، فإذا ثبت بطلانها في غيره، فثبوت بطلانها في حقه ﷺ أظهر وأظهر .

وقوله: ﴿ونحن له مسلمون﴾ أي: منقادون مستسلمون الأمره. ومَنْ آمن

\* وَلَا تُجَدِّلُوا أَهْلُ ٱلْكِئْلِ إِلَّا إِلَّهِ إِلَّا إِلَّهِ مِنْ أَحْسَرُ إِلَّا ٱلَّذِينَ طَلَمُوامِنْ فَمَّ وَقُولُوا مَا مَنَا بِالَّذِيّ أَوْلَ إِلِّينَا وَأُولَ إِلَّهُ عَلَّمُ وَإِلَهُنَا وَإِلَاهُ عَكُمْ وَلِيدٌ وَغَنَّ لَلَهُ مُسْلِحُونَ ۞ وَكَذَٰ إِلَّهُ أَنْكُ ٓ إِلَيْكَ ٱلْكِتَبُ قَالَٰينَ ءَاتَيْنَ هُمُ ٱلْكِتَبُ قَالَٰينَ ءَاتَيْنَ هُمُ ٱلْكِتَبُ يُوْمِنُونَ بِيِّمَةُ وَمِنْ هَلَوُلًا مِن فِوْمِنَ بِيِّهِ وَمَا يَجْهَدُ بِعَالِيلَتَنَأَ إِلَّا ٱلْكَلْفِرُونِ ۞ وَمَاكُنتَ تَشْلُواْ مِن قَبْلِهِمِين كِنْكِ وَلَا تَعْطُهُ مُرِيكِينِكَ إِذَا لَّارْوَالَبَ ٱلْمُتَطِلُونَ بَلْ هُوَءَايَتُ بَيِنَتُ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلَّحِدُ وَمَا يَصْحَدُ بِعَلِيَتِنَا إِلَّا الطَّالِمُونَ ۞ وَقَالُوا لَوْلِا أَنْزِلَ عَلَيْهِ عَلِينٌ مِّن نَيْدِيَّةِ قُلْ إِنَّمَا ٱلْإَيْكَ عِندَاللَّهِ وَإِنْكَا أَنَّا لَكِيْرُ فَيْسِيثُ ۞أوَلْزِيمَ عَيْدِهِ رَأَنَّا أَرْلُنَا عَلَيْكَ ٱلْسِكِنْبَ يُتَّلِّي عَلَيْهِ إِلَيْكِ فِذَالِكَ لَرَحْمَةً وَيْصُرَكِ لِقَهَ وَمِي يُؤْمِنُونَ ۞ قُلْكَنَىٰ مِأَلِّهُ رَبِينِي وَيَيْنَكُمْ مِنْهَيَدُأً يَعْلَمُ مَافِ السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَاللَّهِي عَامَمُهُوا أُمْ إِلَّالْنَطِلِ وَكَنْمُواْ إِلَّهِ أَوْلَيْكِ كَمُرَّاكَةُ لِي رُونَ ٥ ACTED OF THE SECOND

به، واتخذه إلها، وآمن بجميع كتبه ورسله، وانقاد لله واتبع رسله، فهو السعيد، ومَنْ انجرف عن هذا الطريق، فهو الشقى.

﴿ ٤٧ ـ ٤٨ ﴾ ﴿ وكذلك أنزلنا إليك الكتاب فالذين آتيناهم الكتاب يؤمنون به وما يجحد بآياتنا إلا الكافرون \* وما كنت تتلو من قبله من كتاب ولا تخطه بيمينك إذا لارتاب المبطلون ﴾ أي: ﴿ وكذلك أزنا إليك ﴾ يا محمد، هذا ﴿ الكتاب الكريم ، المين كل نبأ عظيم ، الداعي إلى كل خلق فاضل ، وأمر كامل ، المصدق للكتب السابقة ، المخبر به الأنياء الأقدمون .

﴿فاللّهِن آتيناهم الكتاب ﴾ فعرفوه حقى معرفته ، ولم يداخلهم حسد وهوى . ﴿يؤمنون به ﴾ لأنهم تيقنوا صدقه ، بما لديهم من الموافقات ، وبما عندهم من البشارات ، وبما تميزوا به من معرفة الحسن والقبيح ، والصدق والكذب .

وومن هؤلاء الوجودين ومن عن الوجودين ومن يؤمن به إيمانا على بصيرة، لا عن رغبته ولا رهبته. وهما يجحد بآياتنا إلا الكافرون الذين دأيهم الجحود للحق والعناد له. وهذا حصر لن كفر به، أنه لا يكون من أحد قصده متابعة الحق،

والاً، فكل مَن له قصد صحيح، فإنه لا بدأن يؤمن به، لما اشتمل عليه من البينات، لكل مَنْ له عقل، أو ألقى السمع وهو شهيد.

وممايدل على صحته، أنه جاء به هذا النبي الأمين، الذي عرف قومه صدقه وأمانته ومدخله ومحرجه وسائر أحواله، وهو لا يكتب بيده خطأ، ولا يقرأ خطأ مكتوباً، فإتيانه به في هذه الحال، من أظهر البينات القاطعة، التي لا تقبل الارتياب، أنه من عند الله العزيز الحميد، ولهذا قال: ﴿وما كنت تتلو﴾ أي: تقرأ ﴿من قبله من كتاب ولا تخطه بيمينك إذاً للو كنت بهذه الحال ﴿الرَّبَابِ المِطلونِ ﴾ فقالوا: تعلمه من الكتب السابقة، أو استنسخه منها، فأما وقد نزل على قلبك، كتاباً جليلاً، تحديث به الفصحاء والبلغاء، الأعداء الألداء، أن يأتوا بمثله، أو بسورة من مثله، فعجزوا غاية العجز، بل ولا حدثتهم أنفسهم بالمعارضة، لعلمهم ببلاغته وفصاحته، وأن كلام أحد من البشر، لا يبلغ أن يكون مجارياً له أو على منواله، ولهذا قال: -

أنزلنا إليك في الحمد، هذا ﴿الكتابِ ﴿ ٤٩﴾ ﴿بل هو آبات بينات في الكريم، المبين كل نبأ عظيم، الداعي صدور الذين أوتوا العلم وما يجحد إلى كل خلق فاضل، وأمر كامل، بآياتنا إلا الظالمون في المسلم والمركامل،

أي: ﴿ بِلَ ﴾ هذا القرآن ﴿ آيات بينات ﴾ لا خفيات، ﴿ في صدور الذين أوتوا العلم ﴾ وهم سادة الحلق، وعقلاؤهم، وأولو الألباب منهم، والكمل منهم.

فإذا كان آيات بينات في صدور أمثال هؤلاء، كانوا حجة على غيرهم، وإنكار غيرهم لا يضر، ولا يكون ذلك إلا ظلما، ولهذا قال: ﴿وما يُحِحد بآيات إلا الظالون لأنه لا يجحدها إلا جاهل تكلم بغير علم، ولم يقتد بأهل العلم، وهو متمكن من معرفته على حقيقته، وإما متجاهل عرف أنه حق فعانده، وعرف صدقه فخالفه.

· · • · • · • • ﴿ وقالوا لولا أنزل عليه آيات من ربه قل إنما الآيات عند الله وإنما أنا نذير مبين ﴿ أُولُم يَكْفُهُم أَنَّا أنزلنا عليك الكتاب يتلى عليهم إن في ذلك لرحمة وذكري لقوم يؤمنون \* قل كفى بالله بيني وبينكم شهيدا يعلم ما في السماوات والأرض والذين آمنوا بالباطل وكفروا بالله أولئك هم الخياسرون، أي . واعترض هؤلاء الظالمون المكذبون للرسول ولما جاء به، واقترحوا عليه نزول آيات عينوها، كقولهم: ﴿وقالوا لِن نؤمن لك حتى تفجر لنا من الأرض ينبوعاً ﴾ الآيات. فتعيين الايات ليس عندهم، ولا عند الرسول على، فإن في ذلك تدبيراً مع الله، وأنه لوكان كذلك، وينبغي<sup>(۱)</sup> أن يكون كذلك، وليس الأحد من الأمر شيء. ولهذا قال: ﴿ قِل إِنْمَا الآيات عند الله ﴾ إن شاء أنزلها أو منعها ﴿وإنما أنا نذير مبين﴾ وليس لي مرتبة فوق هذه المرتبة.

وإذا كان القصد بيان الحق من الباطل، فإذا حصل القصود \_ بأي: طريق \_ كان اقتراح الآيات المعينات على ذلك ظلماً وجوراً، وتكبراً على الحق على الحق وعلى الحق

بل لو قدر أن تنزل تلك الآيات، ويكون في قلوبهم أنهم لا يؤمنون بالحق إلا بها، كان ذلك ليس بإيمان، وإنما ذلك شيء وافق أهواءهم، فأمنوا، لا لأنه حق، بل لتلك الآيات.

فأي: فائدة حصلت في إنزالها على التقدير الفرضي؟

ولما كان المقصود بيان الحق، ذكر تعالى طريقه، فقال: ﴿ أَوْلِم يَكُفِهِم ﴾ في علمهم بصدقك وصدق ما جئت به ﴿ أَنَّا أَنْزِلْنَا عليك الكتاب يتلى عليهم ﴾ وهذا كلام مختصر جامع، فيه من الآيسات البينات، والدلالات الباهرات، شيء كثير، فإنه كما تقدم إتيان الرسول به بمجرده وهو أمي، من أكبر الآيات على صدقه.

ثم عجزهم عن معارضته، وتحديه إياهم (۱)، آية أخرى، ثم ظهوره، وبروزه جهراً علانية، يتلى عليهم، ويقال: هو من عند الله، قد أظهره الرسول، وهو في وقت قلَّ فيه أنصاره، وكثر مخالفوه وأعداؤه، فلم يخفه، ولم يثن ذلك عزمه، بل صرح به على رؤوس الأشهاد، ونادى به بين الحاضر والباد، بأن هذا كلام ربي، فهل أحد يقدر على معارضته، أو ينطق بمباراته أو يستطيع مجاراته؟.

أم إخباره عن قصص الأولين، وأنباء السابقين (٢)، والغيوب المتقدمة والمتأخرة، مع مطابقته للواقع . منت

ثم هيمنته على الكتب التقدمة، وتصحيحه للصحيح، وتفي ما أدخل فيها من التحريف والتبديل، ثم هدايته لسواء السبيل، في أمره وتهيه، فما أمر بشيء فقال العقل "ليته لم يأمر به»، ولا نهى عن شيء فقال العقل: "ليته لم ينه عنه»، بل هو مطابق للعدل والميزان، والحكمة المعقولة لذوي البصائر والعقول [ثم مسايرة إرشاداته وهدايته وأحكامه لكل حال وكل زمان بحيث لا تصلح الأمور إلا بها(").

فجميع ذلك يكفي من أراد تصديق الحق، وعمل على طلب الحق، فلا كفى الله من لم يكفه القرآن، ولا شفى الله من لم يشفه الفرقان، ومن اهتدى به واكتفى، فإنه خير له واكتفى، فإنه خير لمحة وذكرى لقوم يؤمنون وذلك لما يحصلون فيه من العلم الكثير، والخير العقائد، وتكميل الأخلاق، والمستوحات الإلهية، والأسرار والنه من العلم المناهة، والأسرار

قل كفى بالله بيني وبينكم شهيداً فأنا قد استشهدته، فإن كنت كاذباً، أَحَلَّ بي ما به تعتبرون، وإن كان إنما يؤيدني وينصرني وييسرلي الأمور،

فلتكفيكم هذه الشهادة الجليلة من الله، فإن وقع في قلوبكم أن شهادته وأنتم لم تسمعوه ولم تروه ـ لا تكفي دليلا، فإنه في السماوات والأرض. ومقالي لكم (٥) فلو كنت متقولاً عليه، مع علمه بذلك، وقدرته على عقوبتي، لكان [قدحاً في علمه وقدرته وحكمته] كما قال تعالى: وقدرته وحكمته] كما قال تعالى: لأخذنا منه باليمين \* ثم لقطعنا منه الوتين.

والذين آمنوا بالباطل وكفروا بالله أولئك هم الخاسرون حيث هم خسروا الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وحيث فاتهم النعيم المقيم، وحيث حصل لهم في مقابلة الحق الصحيح كل باطل قبيح، وفي مقابلة النعيم كل عذاب أليم، فضروا أنفسهم وأهليهم يوم القيامة.

«٣٥ \_ ٥٥» ﴿ ويستعجلونك بالعذاب ولولا أجل مسمى لجاءهم العذاب وليأتينهم بغنة وهم لا يشعرون \* يستعجلونك بالعذاب وإن جهنم لحيطة بالكافرين \* يوم أرجلهم ويقول ذوقوا ما كنتم تعملون \* يجر تعالى عن جهل المكذبين للرسول وما جاء به ، وأنهم يقولون \_ استعجالاً للعذاب، وزيادة تكذيب \_ ﴿ مَنْ هَذَا الوعد إن كنتم صادقين \* ؟

ومتى هذا الوعد إن دئتم صادفين المسمى يقول تعالى: ﴿ولولا أجل مسمى مضروب لنزوله، ولم يأت بعد، ﴿لَا الْحَاهُمُ اللهُ الْحَدْابُ ﴾ بسبب تعجيزهم لنا بجهلهم، لكان كلامهم أسرع لبلائهم وعقوبتهم، ولكن \_مع ذلك \_ ﴿لِعَنْهُ وَهُمُ لا يَشْعُرُونَ ﴾ . فوقع كما أخبر الله تعالى، لما قدموال "بدر» بطرين مفاخرين، ظانين أنهم قادرون بطرين مفاخرين، ظانين أنهم قادرون

على مقصودهم، فأهانهم (٢) الله، وقتل كبارهم، واستوعب جملة أشرارهم، ولم يبت إلا أصابته تلك المصيبة، فأتاهم العذاب من حيث لم يحتسبوا، ونزل بهم وهم لا يشعرون. هذا، وإن لم ينزل عليهم العذاب الدنيوي، فإن أمامهم العذاب الأخروي، الذي لا يخلص منهم أحد

وران جهنم لحيطة بالكافرين ليس لهم عنها معدل ولا متصرف، قد أحاطت بهم من كل جانب، كما أحاطت بهم ذنوبهم وسيشاتهم وكفرهم، وذلك العذاب، هو العذاب الشديد.

منه، سواء عوجل بعداب الدنيا أوا

أمهل.

ويوم يغشاهم العذاب من فوقهم ومن تحت أرجلهم ويقول دوقوا ما كنتم تعملون فإن أعمالكم انقلبت عليكم عذاباً، وشملكم العذاب كما شملكم الكفر والذنوب.

﴿٥٦ ــ ٥٩ ﴾ ﴿يا عبادي اللهين آسنوا إن أرضى واسسعة فسإياي فاعبدون ﴿ كُلِّ نَفْسَ ذَائِقَةَ المُوتَ ثُمَّ إلينا ترجعون \* والذين آمنوا وعملوا الصالحات لنبوئنهم من الجنة غرفا تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها نعم أجر العاملين \* الذين صبروا وعلى ربهم يتوكلون، يقول تعالى. ﴿يا عبادي الذين أمنوا، بي وصدقوا رسولي ﴿إِنَّ آرضى واسعة فإياى فاعبدون، فإذا تعذرت عليكم عبادة ربكم في أرض، فارتحلوا منها إلى أرض أخرى، حيث كانت العبادة لله وحده، فأماكن العبادة ومواضعها، واسعة، والمعبود واحد، والموت لا بدأن ينزل بكم ثم ترجعون إلى ربكم، فيجازي مَنْ أحسنَ عَبادتُه وجمع بين الإيمان والعمل الصالح بإنزاله الغرف العالية، والنازل الأنيقة الجامعة لما تشتهيه الأنفس، وتلذ الأعين، وأنتم فيها خالدون.

<sup>(</sup>٤) **ني ب**: فإنه رحمة له وخير.

 <sup>(</sup>a) كذا في ب، وفي أ: ومقالكم.

<sup>(</sup>٦) كذا في ب، وفي أ: يستعجلون.

 <sup>(</sup>٧) في النسختين: فأحانهم، ولعلها كا أثبت والله أغلم.

<sup>(</sup>١) في ب: وتحديهم إياه.

<sup>(</sup>٢) في ب: السالفين.

<sup>(</sup>٣) زيادة من هامش: ب.

فرنعم تلك المنازل، في جنات النعيم أجر العاملين شه والذين صبروا على عبادة الله وعلى رجم على يتوكلون في ذلك. فصبرهم على عبادة الله، يقتضي بذل الجهد والطاقة في ذلك، والمحاربة العظيمة للشيطان، الذي يدعوهم إلى الإخلال بشيء من ذلك.

وتوكلهم، يقتضي شدة اعتمادهم على الله، وحسن ظنهم به، أن يحقق ما عزموا عليه من الأعمال ويكملها، ونص على التوكل، وإن كان داخلاً في الصبر، لأنه يحتاج إليه في كل فعل وتك مأمور به، ولا يتم إلا به

(10) ﴿ وكأين من دابة لا تحمل رزقها الله يرزقها وإياكم وهو السميع العليم ﴾ أي: الباري تبارك وتعالى، قد تحفل بأرزاق الخلائق كلهم، قويهم وعاجزهم، فكم ﴿ من دابة ﴾ في الأرض، ضعيفة القوى، ضعيفة القوى، ضعيفة ولا تحمل رزقها ولا تدخره، بل لم تزل، لا شيء معها الرزق، في كل وقت بوقته.

والله يرزقها وإياكم الكلكم عيال الله القائم برزقكم اكما قام بخلقكم وتدبيركم الوهو السميع العليم فلا يخفى عليه خافية الما خافية من عدم الرزق بسبب أنها خافية عليه .

كما قال تعالى: ﴿وما من دابة في الأرض إلا على الله رزقها ويعلم مستقرها ومستودعها كل في كتاب مين .

﴿ ٦٦ \_ ٦٣ ﴾ ﴿ ولئن سألتهم من خلق السماوات والأرض وسخر الشمس والقمر ليقولن الله فأني يؤفكون \* الله ببسط الرزق لمن يشاء من عباده ويقدر له إن الله بكل شيء عليم \* ولئن سألتهم من نزل من السماء ماء فأحيا به الأرض من بعد

(١) في ب: حال.

موتها ليقولن الله قبل الحمد لله بل أكثرهم لا يعقلون هذا استدلال على المشركين المكذبين بتوحيد الإلهية والعبادة، وإلزام لهم بما أثبتوه من توحيد الربوبية، فأنت لو سألتهم مَن خلق السماوات والأرض، ومَن نزل من السماء ماء فأحيا به الأرض بعد موتها، ومَن بيده تدبير جميع الأشياء؟ ومن بعجز الأوثان ومن عبدوه مع الله على بعجز الأوثان ومن عبدوه مع الله على شيء من ذلك.

فاعجب لإفكهم وكذههم، وعدولهم إلى مَن أقروا بعجزه، وأنه لا يستحق أن يدبر شيئاً، وسَجُل عليهم بعدم العقل، وأنهم السفهاء، ضعفاء الأحلام، فهل تجد أضعف عقلاً، وأقل بصيرة، محن أتى إلى حجر، أو قبر ونحوه، وهو يدري أنه لا ينفع ولا ينضر، ولا يخلق ولا يرزق، ثم صرف له خالص الإخلاص، وصافي العبودية، وأشركه مع الرب، الخالق الرازق، النافع الضار.

وقل: الجمد شه الذي بيّن الهدى من الضلال، وأوضح بطلان ما عليه المشركون، ليجذره الموفقون.

وقل: الحمد لله، الذي خلق العالم العلوي والسفلي، وقام بتدبيرهم ورزقهم، وبسط الرزق على مَنْ يشاء، وضيقه على من يشاء، حكمة منه، ولعلمه بما يصلح عباده وما ينبغي لهم

وما هذه الحياة الدنيا إلا لهو ولعب وإن الدار الآخرة لهي الحيوان لو كانوا يعلمون \* فإذا ركبوا في الفلك دعوا لله مخلصين له الدين فلما نجاهم إلى البر إذا هم يشركون \* ليكفروا بما آتيناهم وليتمتعوا فسوف يعلمون \* أولم يروا أنا جعلنا حرماً آمناً ويتخطف الناس من حولهم أفبالباطل يؤمنون وبنعمة الله يكفرون \* ومن أظلم من افترى على يكفرون \* ومن أظلم من افترى على

الله كذباً أو كذب بالحق لما جاءه أليس في جهنم مثوى للكافرين \* والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا وإن الله لمع المحسنين، يخبر تعالى عن حالة الدنيا والاخرة، وفي ضمن ذلك، التزهيد في الدنيا والتشويق للأحرى، فقال: ﴿وما هذه الحياة الدنيا، في الحقيقة ﴿ إِلا لَهُو وَلَعْبِ ﴾ تلهو بها القلوب، وتلعب بها الأبدان، بسبب ما جعل الله فيها من الزينة واللذات، والشهوات الخالبة للقلوب العرضة، الباهجة للعيون الغافلة؛ المفرحة للنفوس البطلة الباطلة، ثم تزول سريعاً، وتنقضى جيعاً، ولم يحصل منها محمها إلاعلى الندم والحسرة والخسران.

وأما الدار الآخرة، فيإنها دار والحيوان أي: الحياة الكاملة، التي من لوازمها، أن تكون أبدان أهلها في غاية الشدة، علية القوة، وقواهم في غاية الشدة، وأن يكون موجوداً فيها كل ما تكمل به الحياة، وتتم به اللذات، من مفرحات الحياة، وتتم به اللذات، من مفرحات السلوب، وشهوات الأبدان، من المآكل، والمشارب، والمناكح، وغير ذلك، عما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر.

ولو كانوا يعلمون له لما آثروا الدنيا على الآخرة، ولو كانوا يعقلون لما رغبوا عن دار الحيوان، ورغبوا في دار اللهو واللعب، فدل ذلك على أن الذين يعلمون، لا بدأن يؤثروا الآخرة على الذين، لما يعلمونه من حالة الدارين.

تم الرم تعلى المسركين بإخلاصهم لله تعلى، في حالة (١) السدة، عند ركوب البحر وتلاطم أمواجه وخوفهم الهلاك، يتركون إذا أندادهم، ويخلصون الدعاء لله وحده ونجى (٢) من أخلصوا له الدعاء إلى البر، أشركوا به من لا نجاهم من شدة، ولا أزال (٣) عنهم مشقة.

فهلا أخلصوا لله الدعاء في حال

كذا في ب، وفي أ: زال.

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أ: نجاهم.

الرخاء والشدة، واليسر والعسر، ليكونوا مؤمنين به حقاً، مستحقين ثوابه، مندفعاً عنهم عقابه.

ولكن شركهم هذا بعد نعمتنا عليهم، بالنجاة من البحر، ليكون عاقبته كفر ما آتيناهم، ومقابلة النعمة بالإساءة، وليكملوا تمتعهم في الدنيا، الذي هو كتمتع الأنعام، ليس لهم هممًّ إلاً بطونهم وفروجهم.

﴿فُسُوفَ يَعِلَمُونَ ﴾ حَينَ ينتقلون من الدنيا إلى الآخرة، شدة الأسف وأليم العقوبة

ثم امتنَّ عليهم بحرمه الآمن، وأنهم أهله في أمن وسعة ورزق، والناس من حولهم يتخطفون ويخافون، أفلا يعبدون الذي أطعمهم من جوع وآمنهم من خوف.

﴿أَفِبِالْبِاطِلِ يؤمنون ﴾ وهو ما هم عليه من الشرك، والأقوال، والأفعال البياطلة. ﴿وينعمه الله هم ويكفرون ﴾ فأين ذهبت عقولهم، وانسلخت أحلامهم حيث آثروا الضلال على الهدى، والباطل على الحق، والشقاء على السعادة، وحيث كانوا أظلم الخلق.

وممن أظلم ممن افترى على الله كذباً فنسب ما هو عليه من الضلال والباطل إلى الله، وأو كذب بالحق لما جاء المحادة على الله عمد الله

ولكن هذا الظالم العنيد، أمامه جهنم ﴿اليس في جهنم مثوى للكافرين ﴾ يؤخذ بها منهم الحق، ويخزون بها، وتكون منزلهم الدائم، الذين لا يخرجون منه.

والذين جاهدوا فينا وهم الذين هاجروا في سبيل الله، وجاهدوا أعداءهم، وبذلوا بجهودهم في اتباع مرضاته، ولنهدينهم سبلنا أي: الطرق الموصلة إلينا، وذلك لأنهم عسون.

﴿ وَإِنْ اللهِ لَمْعَ المُحسنينَ ﴾ بالعون الفرسَ على الروم.

والنصر والهداية. دل هذا، على أن أحرى الناس بموافقة الصواب أهل الجهاد، وعلى أن من أحسن فيما أمر به أعانه الله ويسر له أسباب الهداية، وعلى أن مَنْ جد واجتهد في طلب العلم الشرعي، فإنه يحصل له من الهداية والمعونة على تحصيل مطلوبه أمور إلهية، خارجة عن مدرك اجتهاده، وتيسر له أمر العلم، فإن طلب العلم الشرعي من الجهاد في سبيل الله، بل هو أحد نَوْعَي الجهاد، الذي لا يقوم به إلا خواص الخلق، وهوالجهاد بالقول واللسان، للكفار والمنافقين، والجهاد على تعليم أمور الدين، وعلى رد نزاع المخالفين للحق، ولو كانوا من المسلمين.

> تم تفسير سورة العنكبوت بحمد الله وعونه

#### تفسير سورة الرُّوم وهي مكية

(1-۷) ﴿ بسم الله السرحسن الرحم في أدنى الرحم من بعد غلب هم سيغلبون \* في بضع سنين لله الأمر من قبل ومن بعد ويومئذ يفرح المؤمنون \* بنصر الله ينصر من يشناء وهو العزيز الرحيم \* وعد الله لا يخلف الله وعده ولكن أكثر الناس لا يعلمون \* يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا وهم عن يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا وهم عن والروم في ذلك الوقت من أقوى دول الأرض، وكان يكون بينهما من الحووب والقتال، ما يكون بين الدول المتوازنة.

وكانت الفرس مشركين يعبدون المنار، وكانت الروم أهل كشاب ينتسبون إلى التوراة والإنجيل، وهم أقرب إلى السلمين من الفرس، فكان المؤمنون يجبون غلبتهم وظهورهم على الفرس، وكان المشركون - الاشتراكهم والفرس في الشرك - يجبون ظهور الفرس على الروم.

SE SECTION SERVICES وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلْعَذَابِ وَلَوْلَا آَبَلُ شَيعَى لَجَاءَهُمُ ٱلْعَذَابُ وَلَيَا أَيْنَكُمْ رَفَنَتَةً وَقُولًا يَشْعُرُونَ ۞ يَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلْعَلَابِ وَلِنَّجَهُ مِّرَكِيكُ مِلْهُ إِلَّكُهُونِينَ ﴿ يَوْمَ يَوْمَ يَوْمَ الْمُمُ ٱلْمُكَابُين فَوْقِهِ رِ وَمِن تَعْتِ أَرْجُلِهِ مِ وَكِيَقُولُ ذُوقُواْ مَا كُنتُهُ تَعْمَلُونَ ۞ يَلِعِبَادِيَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَّ أَرْضِي وَلَسِعَةٌ فَإِيَّلِيَ فَأَعْبُدُونِ۞ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِهَةُ ٱلْوَّتِ ثُرُّ إِلَيْنَا تُرَّحِعُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيْلُواْ ٱلصَّلِياحَاتِ لَنَهُ وَمَنَّهُ مُرِمِّنَ ٱلْجُنَّةِ عُهَا تَعْرِي مِن تَعَيِّهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَأَ يَعَدَأَجُ رُٱلْكَيْمِلِينَ ۞ ٱلَّذِينَ صَبَرُقاً وَعَلَىٰ رَبِيْهِ مْ يَتَوَكَّلُونَ ۞ وَكَأَيْنِ مِن ذَابَةِ لَّا تَحْمِلُ رِنْقَهَا ٱللَّهُ يَرَزُقُهُا وَايَّاكُمْ وَهُوَ الْسَّمِيعُ الْقِلِيمُ ۞ وَلَمِن سَأَلْتُهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَاؤِتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَحَّزَ الشَّمْسَ وَٱلْقَعَرِ لَمَقُولُزُ ٱللَّهُ ۚ فَأَنَّ نِوْقَكُونَ ۞ ٱللَّهُ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِعَن يَشَآ أَيُمِنْ عِيَادِدِهِ وَيَقَدِّرُلُهُ وَإِنَّالَهُ بِكُلِ شَيْءِ عَلِيهُ ۞ وَلَي سَأَلَتُكُمُ مِّن نَزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءَ مَآءَ فَأَحْيَى الِهِ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيْقُولُزَ اللَّهُ قُلُ الْحَمْدُ لِلَّهِ مَلْ أَكْمَرُ لَا يَعْقِلُونَ ۞ A DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

فظهر الفرس على الروم، فغلبوهم غلباً لم يحط بملكهم، بل بأدني أرضهم، ففرح بذلك مشركو مكة، وحزن المسلمون، فأخبرهم الله ووعدهم (١٦) أن الروم ستغلب الفرس.

ونحو ذلك، مما لا يزيد على العشر، ونحو ذلك، مما لا يزيد على العشر، ولا ينقص عن الشلات، وأن غلبة الفرس للروم، ثم غلبة الروم للفرس، كل ذلك بمشيئته وقدره، ولهذا قال: هذه الأمر من قبل ومن بعد فليس الغلبة والنصر لمجرد وجود الأسباب، وإنما هي لا بد أن يقترن بها القضاء والقدر.

وويومند الدوم الروم الفرس ويقلب الروم الفرس ويقهرونهم ويفرح المؤمنون بنصر الله ينصر من يشاء الدون المرس، وإن كان الجميع كفاراً، ولكن بعض الشر أهون من بعض، ويحزن يومند المشركون.

وهو العزيز الذي له العزة التي قهر بها الخلائق أجعين، يؤتي الملك مَنْ يشاء، وينزع الملك مَنْ يشاء، والمرحيم الشاء ويذل مَنْ يشاء، والمرحيم بعباده المؤمنين، حيث قيض لهم من الأسباب التي تسعدهم وتنصرهم، ما

لا يدخل في الحساب.

﴿وَعِدُ اللهُ لا يَخْلُفُ اللهُ وَعَدُهُ فَتَهَنُوا ذَلِكَ، واجزمُوا به، وأعلموا أنه لا بد من وقوعه.

فلما نزلت هذه الآيات، التي فيها هذا الوعد، صدق بها المسلمون، وكفر بها المسلمين بعض المسلمين وبعض المسركين على مدة سنين عينوها، فلما جاء الأجل، الذي ضربه الله، انتصر الروم على الفرس، وأجلوهم من بلادهم التي أخذوها منهم، وتحقق وعد الله.

وهذا من الأمور الغيبية التي أخبر بها الله قبل وقوعها، ووجدت في زمان من أخبرهم الله بها، من المسلمين والمشركين. ﴿ولكن أكشر الناس فلذلك يوجد فريق منهم يكذبون بوعد الله، ويكذبون آياته، وهؤلاء الذين لا يعلمون، أي: لا يعلمون بواطن الأشياء وعواقبها، وإنما فينظرون إلى الأسباب، ويجزمون في طهراً من الحياة الدنيا بوقوع الأمر الذي في رايهم انعقدت بوقوع الأمر الذي في رايهم انعقدت

أسباب وجوده، ويتيقنون عدم الأمر الذي لم يشاهدوا له من الأسباب المقتضية لوجوده شيئاً، فهم واقفون مع الأسباب، غير ناظرين إلى مسببها، المتصرف فيها.

وهم عن الآخرة هم غافلون قد توجهت قلوبهم وأهواؤهم وإراداتهم إلى الدنيا وشهواتها وحطامها، فعملت لها وسعت، وأقبلت بها وأدبرت، وغفلت عن الآخرة، فلا الجنة تشتاق إليها، ولا النار تخافها وتخشاها، ولا المقام بين يدي الله ولقائه يروعها ويزعجها، وهذا علامة الشقاء، وعنوان الغفلة عن الآخرة.

ومن العجب أن هذا القسم من الناس، قد بلغت بكثير منهم الفطنة والذكاء في ظاهر الدنيا، إلى أمر يحير العقول ويدهش الألباب.

وأظهروا من العجائب الذرية (1) والكهربائية، والمراكب البرية والبحرية والسهوائية، ما فاقوا به وبرزوا، وأعجبوا بعقولهم، ورأوا غيرهم عاجزاً عمّا أقدرهم الله عليه، فنظروا ليهم بعين الاحتقار والازدراء، وهم مع ذلك، أبلد الناس في أمر دينهم، وأقلهم معرفة بالعواقب، قد راهم أهل البصائر النافذة، في جهلهم يتخبطون، وفي ضلالهم يعمهون، وفي باطلهم يترددون (٢). نسوا الله فأنساهم أولئك هم الفاسقون،

ثم (٣) نظروا إلى ما أعطاهم الله وأقدرهم عليه، من الأفكار الدقيقة في الدنيا وظاهرها، و[ما] حرموا من العقل العالى، فعرفوا<sup>(1)</sup> أن الأمر الله، والحكم له في عباده، وإن هو إلا توفيقه وخذلانه، فخافوا<sup>(0)</sup> ربهم وسألوه أن يتم لهم ما وهبهم، من نور العقول والإيمان، حتى يصلوا إليه،

ويحلوا بساحته [وهذه الأمور لو قارنها الإيمان وبنيت عليه لأثمرت الرقي العالي، والحياة الطيبة، ولكنها لما بني كثير، منها على الإلحاد لم تثمر إلا هبوط الأخلاق وأسباب الفناء والتدمير ](1)

﴿٨ - ١٠﴾ ﴿أولم يستفكروا في أنفسهم ما خلق الله السماوات والأرض وما بينهما إلا بالحق وأجل مسمى وإن كثيراً من الناس بلقاء رجم لكافرون \* أولم يسيروا في الأرض فينظروا كيف كان عاقبة الذين من قبلهم كانوا أشدمنهم قوة وأثاروا الأرض وعمروها أكثر نما عمروها وجاءتهم رسلهم بالبينات فما كان الله ليظلمهم ولكن كاتوا أنقسهم يظلمون \* ثم كان عاقبة الذين أساؤوا السوأي أن كذبوا بآيات الله وكانوا بها **يستهزؤون**﴾ أي: أفلم يتفكر هؤلاء المكذبيون لـرســل الله ولــقــائــه ﴿فَي أنفسهم فإن في أنفسهم آيات يعرفون بها، أن الذي أوجدهم من العدم، سيعيدهم بعد ذلك، وأن الذي نقلهم أطواراً من نطفة إلى علقة إلى مضعة إلى آدمي، قد نفخ فيه الروح، إلى طفل، إلى شاب، إلى شيخ، إلى هرم، غير لائق أن يتركهم سدى مهملين، لا ينهون ولا يؤمرون، ولا يثابون ولا يعاقبون.

﴿ما خلق الله السماوات والأرض وما بينهما إلا بالحق [أي] ليلوكم أيكم أحسن عملاً. ﴿وأجل مسمى ﴾ أي: مؤقت بقاؤهما إلى أجل تنقضي به الدنيا، وتجيء به القيامة، وتبدل الأرض فير الأرض والسماوات.

﴿ وَإِنْ كَثِيراً مِن الناس بلقاء ربم لكافرون ﴿ فلذلك لم يستعدوا للقائه ، ولم يصدقوا رسله التي أخبرت به ، وهذا الكفر عن غير دليل ، بل الأدلة القاطعة ، قد ذلت على البعث والجزاء ،

- في ب: عدلت إلى: لعرفوا.
  - (a) في ب: عدلت إلى ولخافوا.

(٤)

- (٦) زيادة من هامش ب، لم يتضح أولها وقد نقلته من طبعة السلفية.
- (١) كذا في ب، وفي أ: النارية.
  - (۲) كذا في ب، وفي أ: يتردون.
- (٣) هكذا في النهختين، وقد شطبت الكلمة في ب، وجعل بدلها (ولو).

(٧) كذا في ب، وفي أ: يعرف.

ولهذا نبههم على السير في الأرض، والنظر في عاقبة الذين كذبوا رسلهم وخالفوا أمرهم، عمن هم أشد من هؤلاء قوة، وأكثر آثاراً في الأرض، من بناء قصور ومصانع، ومن غرس أشجار، ومن زرع وإجراء أنهار، فلم تغن عنهم قوتهم، ولا نفعتهم آثارهم، بالبينات الدالات على الحق، وصحة ما جاؤوهم به، فإنهم حين ينظرون في بالبينات الدالات على الحق، وصحة ما وخلقاً مهلكين، ومنازل بعدهم وخلقاً مهلكين، ومنازل بعدهم وهذا جزاء معجل، نموذج للجزاء ومبدأ له.

وكل هذه الأمم المهلكة، لم يظلمهم الله بذلك الإهلاك، وإنما ظلموا أنقسهم، وتسبوا في هلاكها.

﴿ ثُم كَانَ عَاقِبَةُ اللّٰهِينَ أَسَاؤُوا السوأى ﴾ أي: الحالة السيئة الشنيعة، وصار ذلك داعياً لهم لأن ﴿ كَلْهُوا بآيات الله وكانوا بها يستهزؤون ﴾ فهذا عقوبة لسوئهم وذنوبهم.

ثم ذلك الاستهزاء والتكذيب، يكون سبباً لأعظم العقوبات وأعضل المثلات.

والم الله ترجعون \* ويوم تقوم يعيده ثم إليه ترجعون \* ويوم تقوم الساعة يبلس المجرمون \* ولم يكن لهم من شركائهم شفعاء وكانوا بشركائهم يتفرقون \* فأما الذين آمنوا وعملوا الصالحات فهم في روضة يجبرون \* وأما الذين كفروا وكذبوا بآياتنا ولقاء المخروة فأولئك في العذاب بحضرون يجبر تعالى أنه المتفرد بإبداء المخلوقات، ثم يعيدهم، ثم إليه يرجعون بعد وكر جزاء أهل الشر، ثم جزاء أهل الخير، فقال: ﴿ ويوم تقوم الساعة ﴾ الخير، فقال: ﴿ ويوم تقوم الساعة ﴾ الخير، فقال: ﴿ ويوم تقوم الساعة ﴾ أي يقوم الساعة ﴾ أي يقوم الساعة ﴾

ويردون القيامة عياناً، يومئذ **(يبل**س المجرمون، أي: يبأسون من كل خير. وذلك أنهم ما قدموا لذلك اليوم إلا الإجبرام، وهي الذنوب، من كفر وشرك ومعاصي، فلما قدموا أسباب العقاب، ولم يخلطوها بشيء من أسباب الثواب، أيسوا وأبلسوا وأفلسوا، وصل عنهم ما كانوا يفترونه، من نفع شركاتهم، وأنهم يشفعون لهم، ولهذا قال: ﴿ولم يكن لهم من شركائهم﴾ التي عبدوها مع الله ﴿شفعاء وكانوا بشركائهم كافرين، تبرأ المشركون ممن أشركوهم مع الله، وتبرأ المعبودون، وقالوا: ﴿تَبُرأُنا إِلَيكُ مَا كَانُوا إِيانًا يعبدون، والتعنوا وابتعدوا، وفي ذلك اليوم يفترق أهل الخير والشر، كما افترقت أعمالهم في الديا .

وفاصا النين آمنوا وعملوا الصالحات آمنوا بقلوبهم، وصدقوا ذلك بالأعمال الصالحة وفهم في روضة فيها سائر أنواع النبات وأصناف المستهيات، ويمرون أي: يسرون، وينعمون بالماكل اللذيذة، والحور الحسان، والخدم، واللولدان، والأصوات المطربات، والروائح المطيبة، والفرح والسرور، واللذة والحبور، عما لا يقدر أحد أن وصفه.

(17) (وأما المذين كفروا) وجحدوا تعمه، وقابلوها بالكفر (وكذبوا بآياتنا) التي جاءتهم بها رسلنا (فأولئك في العذاب محضرون) فيه، قد أحاطت بهم جهنم من جمع جهاتهم، واطّلع العذاب الأليم على أفتدتهم، وشوى الحميم وجوههم وقطع أمعاءهم، فأين الفرق بين المنعمين، وأين التساوي بين المنعمين والعذبين؟!!

﴿١٧ \_ ١٩﴾ ﴿فسبحان الله حين عسون وحين تصبحون \* وله الحمد

وَعُدَاللَّهِ لَا يُغَلِّفُ اللَّهُ وَعُدَمُولَكِكَنَّ أَكْتُرَالْنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ الْإِ ۞ يَعْلَمُونَ ظَلِهِ رَاقِنَ ٱلْجَهَاةِ ٱلدُّنْيَ اوَهُمْ عَنِ ٱلْآخِسَ وَهُمْ مَا الْأَخِسَ وَهُمْ أَلَكُ غَلِفُونَ ۞ أَوَكُرُ يَنَفَكَّرُواْ فِي أَنفُهِ هِمُّ مَاخَلَقَ اللَّهُ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَايِنَتُهُمَا إِلَّا إِلَّا إِلَّا إِنَّا عَيْ وَأَجَلِ مُسَمَّى وَإِنَّ كَيْرًا لَيْ مِنَ ٱلنَّاسِ لِقَاآيِ رَبِيهِ مُلَّكُفِرُونَ ۞ أُولَمْ يَسِيرُ وَافِ ٱلْأَرْضِ فَنَظَرُوا كَيْفَكَانَ عَلِيَهَ أُلَّذِينَ مِن قَلِهِ مُ كَاثُوا أَشَكَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَأَثَارُواْ ٱلْأَرْضَ وَعَرُوهِما آكَ أَرْجَا عَرُوهِما وَيَأْءَتْهُمْ رُسُلُهُم عِالْبَيْنَاتِ فَأَكَانَ أَلْقُرْلِظُلِمَهُمْ وَلَكِنَ كَافُواْ أَنفُسَكُمْ يَظَالِمُونَ ۞ ثُرُكَانَ عَلِيمَةَ ٱلَّذِينَ أَسَنَعُواْ السُّواْيَ أَن كَذَّبُواْ بِعَايَلِتِ اللَّهِ وَكَانُواْ بِهَا يَسْتَهَيْءُونَ ۞ اللَّهُ يَبْدَوُّأُ ٱلْكُنَّاقَ ثُرُّيفِيدُ لُمُرْثَرًا لِنَّهِ تُرْجَعُونِ ﴿ وَيَوْمَ تَعْوُمُ ٱلمتَاعَةُ يُعِلِسُ أَغْيِمُونَ ۞ وَلَرْيَكُن فَيْرِين شُرَكَآيِهِمْ شَفَعَوَّاْ وَكَانُواْ بِشُرَكَآبِهِمُ كَلَفِينِ ۞ وَيَّوْمَ تَقَوُّمُ ٱلسَّاعَةُ يَوْمَ إِينَافَةً فُونَ ۞ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ ر وعكولُوا الصلاحاتِ فَهُمْ فِي رَوْضَ فِي مُعْرَفِي وَنَ مَنْ اللَّهُ اللّ ONDER TO MARKET

في السماوات والأرض وعشيا وحين تظهرون \* يخرج الحي من الميت ويخرج الميت من الحي ويحيي الأرض بعد موتها وكذلك تخرجون \* هذا إخبار عن تنزهه عن السوء والنقص، وتقدسه عن أن يماثله أحد من الخلق، وأمر للعباد أن يستحوه حين يمسون وحين يصبحون، ووقت العشى، ووقت الظهيرة.

فهذه الأوقات الخمسة، أوقات الصلوات الخمس، أمر الله عباده بالتسبيح فيها والحمد، ويدخل في ذلك، الواجب منه، كالمشتملة عليه الصلوات الخمس، والمستحب، كأذكار الصباح والمساء وأدبيار الصلوات، وما يقترن بها من النوافل، لأن هذه الأوقات التي اختارها الله [لأوقات المفروضات هي] أفضل من غيرها إفالتسبيح والتحميد فيها والعبادة فيها أفضل من غيرها](١) بل العبادة، وإن لم تشتمل على قول «سبحان الله» فإن الإخلاص فيها تنزيه لله بالفعل، أن يكون له شريك في العبادة، أو أن يستحق أحد من الخلق ما يستحقه من الأخلاص والإنابة.

﴿ يُحْرِجِ الحي من الميت ﴾ كما يخرج

وَأَمَا ٱلَّذِينَ كُفَّتُرُواْ وَكَنَّهُواْ مِنَا لِيَنَا وَلِقَالِي ٱلْآخِرَةِ فَأُوْلَيِّكَ فِ ٱلْعَدَابِ عُصْرُون ﴾ فَسُرِي فَسُرِي فَسُرِي فَسُرِي فَاللَّهِ عِينَ تُمْسُونَ وَعِينَ تُصَّمِحُونَ ۞ وَلَمُ ٱلْحَمَّدُ فِي ٱلسَّسَلُونِ وَٱلْأَرْضِ وَعَيْشِيًّا وَحِينَ تُظْهِدُونَ ﴿ يُعَرِّجُ ٱلْمُقَرِّمِ ٱلْمُنتِ وَيُعْرِجُ ٱلْمِنتَ مِنَ ٱلَّٰيِّ وَيُحْيِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَمُونِهَا وَكَذَلِكَ تُغْيَجُونَ ﴿ وَمِنْ ءَلَيْنِهِ عَأَنَّ خَلَقَاكُمْ مِن سُرَابِ ثُرِّ إِذَا أَنْتُمْ بَشَرٌ نَنتَشِهُ ونَ ۞ وَمِنْ ءَالِكَيْهِ عَأَنْ خَلَقَ لَكُم مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزَوْكِمَا لِتَسْكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مُوَدَّةً وَوَهُمَّةً إِنَّا فِي ذَٰلِكَ لَآيَلَتِ لِفَقَوْمِ يَنَفَكَ أُورِتَ ۞ وَمِنْ ءَالِيْهِ عَلَٰقُ ٱلْسَنَكُوْلَةِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْذِلَافُ ٱلْسِنْدِكُمُ وَٱلْوَلَوْكُمُ الْأَ فِ ذَلِكَ لَآيَلَتِ لِلْعَكِلِيدِ ﴾ وَمَنْ ءَ لِكِنِهِ مَنَامُكُمْ وِالنَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱنْتِعَآ أَفْكُم مِن فَصْلِوْءً إِنَّ فِي ذَالِكَ ٱلْأَيْلَتِ لِغَوَّهِ يَسْمَعُونَ ۞ وَمِنْ ءَايَكَنِهِ يُرِيعِكُمُ ٱلْبَرْقَ خَوَّاً وَطَعْمَا وَيُزَرِّلُ مِنَ السَّمَاءِ مَلَةً فِي مِي إِلاَّرْضَ بَعْدَمَوْعَهَا ٓ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ۞ A DESCRIPTION OF THE SERVICE OF THE

النبات من الأرض الميتة، والسنبلة من الحبة، والشجرة من النواة، والفرخ من البيضة، والمؤمن من الكافر، ونحو ذلك.

﴿ويخرج الميت من الحي﴾ بعكس المذكور ﴿ويحيي الأرض بعد موتها ﴾ فينزل عليها المطر وهي ميتة هامدة ، فإذا أنزل عليها الماء اهتزت وربت وأنبتت من كل زوج بهيج ، ﴿وكذلك تخرجون ﴾ من قبوركم .

فهذا دليل قاطع، وبرهان ساطع، أن الذي أحيا الأرض بعد موتها، فإنه يحيي الأموات، فلا فرق في نظر العقل بين الأمرين، ولا موجب لاستبعاد أحدهما مع مشاهدة الآخر.

﴿٢١ ـ ٢١﴾ ﴿ومسن آيسات أن خلقكم من تراب ثم إذا أنتم بشر تنتشرون \* ومن آياته أن خلق لكم من أنقسكم أزواجاً لتسكنوا إليها وجمل بينكم مودة ورحمة إن في ذلك لآيات لقوم يتفكرون \* هذا شروع في تعداد آياته الدالة على انفراده بالإلهية ، وكمال

عظمته، ونفوذ مشيئته، وقوة اقتداره، وجيل صنعه، وسعة رحمته وإحسانه، فقال: ﴿ ومن آياته أن خلقكم من تراب ﴾ وذلك بخلق أصل النسل، آدم عليه السلام، ﴿ شم إذا أنتم بشر منتشرون ﴾ [أي: الذي خلقكم من أصل واحد ومادة واحدة] (() وبثكم في أقطار الأرض [وأرجائها ففي ذلك آيات على أن الذي أنشأكم من هذا الأصل وبثكم في أقطار الأرض] (المحمود، اللك المحمود، والرحيم الودود، الذي سيعيدكم بالبعث بعد الموت.

ومن آياته الدالة على رحته وعنايته بعباده، وحكمته العظيمة، وعلمه المحيط، وأن خلق لكم من أن فسكم أزواجاً تساسبكم وتناسبونهن، وتناكلكم وتشاكلكم وتشاكلونهن، ورحة بما رتب على الزواج من الأسباب الجالبة للمودة والرحة.

فحصل بالزوجة الاستمتاع واللذة، والمنفعة بوجود الأولاد وتربيتهم، والسكون إليها، فلا تجد بين أحد في الغالب، مثل ما بين الزوجين من المودة والرحمة، وإن في ذلك لآيات لقوم يتفكرون يعملون أفكارهم، ويتدبرون آيات الله، وينتقلون من شيء إلى شيء.

والأرض واختلاف ألسنتكم وألوانكم والأرض واختلاف ألسنتكم وألوانكم إن في ذلك لآيات للعالمين والعالمين، هم أهل العلم، الذين يفهمون العبر، ويتدبرون الآيات. والآيات في ذلك كثيرة: فمن آيات خلق السماوات والأرض وما فيهما، أنّ ذلك دال على عظمة سلطان الله وكمال اقتداره، الذي أوجدهذه المخلوقات العظيمة،

وكمال حكمته، لما فيها من الإتقان، وسعة علمه، لأن الخالق لا بد أن يعلم ما خلقه ﴿ ألا يعلم مَنْ خلق﴾ وعموم رحمته وفضله، لما في ذلك من المنافع الجليلة، وأنه المريد، الذي يختار ما والمزايا، وأنه وحده، الذي يستحق أن يعبد ويوحد، لأنه المنفرد بالخلق، فيجب أن يفرد بالعبادة، فكل هذه أدلة عقلية، نبه الله العقول إليها، وأمرها بالتفكر واستخراج العبرة منها.

﴿و﴾ كذلك في ﴿اختلاف ألسنتكم والله والكم على كثرتكم وتباينكم مع أن الأصل واحد، وغارج الحروف واحدة، ومع ذلك لا تجد صوتين متفقين من كل وجه، ولا لونين متشابهين من كل وجه، إلا وتجد من الفرق بين ذلك ما به يحصل التمييز.

وهذا دال على كمال قدرته، ونفوذ مشيئته

و[من]<sup>(۳)</sup> عنايته بعباده ورحمته بهم، أن قدر ذلك الاختلاف، لئلا يقع التشابه فيحصل الاضطراب، ويفوت كثير من المقاصد والمطالب.

﴿٢٣﴾ ﴿ومن آياته منامكم بالليل والنهار وابتغاؤكم من فضله إن في ذلك لآيات لقوم يسمعون﴾ أي: سماع تدبر وتعقل للمعاني والآيات في ذلك.

إن ذلك دليل على رحمة الله تعالى، كما قال: ﴿ومن رحمته جعل لكم الليل والنهار لتسكنوا فيه ولتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون ﴿ وعلى تمام حكمته اقتضت سكون الخلق في وقت، ليستريحوا أبه (٤٠٠ ويستجموا (٥٠) والتشارهم في وقت، لمصالحهم الدينية والدنيوية، ولا يتم ذلك إلا بتعاقب الليل والنهار عليهم، والمنفرد بذلك، هو المستحق للعبادة.

﴿٢٤﴾ ﴿ومن آياته يريكم البرق

<sup>(</sup>١) زيادة بخط المؤلف من هامش أ.

<sup>(</sup>٢) زيادة من ب.

 <sup>(</sup>٣) زيادة يقتضيها السياق.

<sup>(</sup>٤) زيادة من أ.

<sup>(</sup>٥) الكلمة غير واضحة في النسختين وكأنها (ويجموا) وقد زيد عليها في نسخة ب حرفان فصارت يستجموا.

خوفاً وطمعاً وينزل من السماء ماء فيحيى به الأرض بعد موتها إن في ذلك لآيات لقوم يعقلون€ أي: ومن آياته، أن ينزل عليكم الطر، الذي تحيا به البلاد والعباد، ويريكم قبل نزوله مقدماته، من الرعد والبرق، الذي يُخاف ويُطمع فيه .

﴿إِن في ذلك لآيات﴾ [دالة] على عموم إحسانه، وسعة علمه، وكمال إتقانه، وعظيم حكمته، وأنه يحيي الموتى، كما أحيا الأرض بعد موتها

﴿ لِقُوم يعقلون ﴾ أي: لهم عقول، تعقل بها ما تسمعه، وتراه وتحفظه، وتستدل به على ما جعل دليلاً عليه .

﴿ ٢٥ \_ ٢٧﴾ ﴿ومن آياته أن تقوم السماء والأرض بأمره ثم إذا دعاكم دعوة من الأرض إذا أنتم تخرجون \* وله من في السماوات والأرض كل له قانتون \* وهو الذي يبدأ الخلق ثم يعيده وهو أهون عليه وله المثل الأعلى فى السسماوات والأرض وهو العزيز الحكيم، أي: ومن آياته العظيمة، أن قامت السماوات والأرض واستقرتا، وثبتتا بأمره فلم تتزلزلا، ولم تسقط السماء على الأرض، فقدرته العظيمة، التي بها أمسك السماوات والأرض أن تزولاً ، يقدر بها أنه إذا دعا الخلق دعوة من الأرض، إذا هم يخرجون ﴿ لخلق السماوات والأرض أكبر من خلق

﴿ وله مَنْ في السماوات والأرض ﴾ الكل خلقه وتماليكه، المتصرف فيهم من غيير مشازع ولا مساون ولا معارض، وكلهم قانتون لجلاله، خاضعون لكماله.

﴿وهو الذي يبدأ الخلق ثم يعيده وهو﴾ أي: الإعادة للخلق بعد موتهم ﴿أهون عليه ابتداء خِلقهم، وهذا بالنسبة إلى الأذهان والعقول، فإذا كان قادراً على الابتداء الذي تقرون به، كانت (١) قدرته على الإعادة التي أهون أولى وأولى .

ولما ذكر من الآيات العظيمة ما به

يعتبر المعتبرون، ويتذكر المؤمنون رزقكم الله تعالى. ويتبصر المهتدون، ذكر الأمر العظيم والمطلب الكبير، فقال: ﴿وله المثل الأعلى في السماوات والأرض﴾ وهو كل صفة كمال، والكمال من تلك الصفة، والمحبة، والإنابة التامة الكاملة في قلوب عباده الحلصين، والذكر الجليل، والعبادة منهم. فالمثل الأعلى، هو وصفه الأعلى، وما ترتب عليه.

> ولهذا كان أهل العلم يستعملون في حق الباري قياس الأولى، فيقولون: كل صفة كمال في الخلوقات، فخالقها أحق بالاتصاف بها، على وجه لا يشاركه فيها أحد، وكل نقص في المخلوق ينزه عنه، فتنزيه الخالق عنه من باب أولى وأحرى.

﴿وهو العزيز الحكيم اي له العزة الكاملة، والحكمة الواسعة، فعزته، أوجد بها الخلوقات وأظهر المأمورات، وحكمته، أتقن بها ما

صنعة وأحسن فيها ما شرعه .

﴿ ٢٨ \_ ٢٩﴾ ﴿ ضرب لكم مثلاً من أنفسكم هل لكم من ما ملكت أيمانكم من شركاء في ما رزقناكم فأنتم فيه سواء تخانونهم كخيفتكم أنفسكم كذلك نفصل الآيات لقوم يعقلون \* بل اتبع الذين ظلموا أهواءهم بغير علم فمن يبدي من أضل الله وما لهم من ناصرين مذا مثل ضربه الله تعالى، لقبح الشرك وتهجينه، مثلاً من أنفسكم، لا يحتاج إلى حل وترحال، وإعمال الحمال. عند

﴿ هِلَ لَكُم مِمَا مِلْكُتَ أَيْمَانُكُم مِنْ شركاء فيما رزقناكم ﴾ أي: هل أحد من عبيدكم وإمائكم الأرقاء يشارككم في رزقكم، وترون أنكم وهم فيه على حدٌ سواء .

المنظم المنظ أي: كالأحرار الشركاء في الحقيقة، الذين يخاف من قسمه، واختصاص كل شيء بحاله؟

هذا، ولستم الذين خلقتموهم ورزقت موهم، وهم أيضاً مماليك مثلكم، فكيف ترضون أن تجعلوا لله

شريكاً من خلقه، وتجعلونه بمنزلته، وعديلا له في العبادة، وأنتم لا ترضون مساواة مماليككم لكم؟

هذا من أعجب الأشياء، ومن أدل شيء على [سفه](٢) من اتخذ شريكاً مع الله، وأن ما اتخذه باطل مضمحل، ليس مساوياً شه، ولا له من العبادة

﴿كَذَلَكُ نَفْصُلُ الْآيِاتِ﴾ بتوضيحها بامثلتها ﴿لقوم يعقلون﴾ الحقائق ويعرفون، وأما مَنْ لا يعقل، فلو فُصِّلتُ له الآيات، وبيّنت له البينات، لم يكن له عقل يبصر به ما تبين، ولا لَبِّ يعقل به ما توضح، فأهل العقول والألباب، هم الذين يساق إليهم الكلام، ويوجه الخطاب.

وإذا علم من هذا المثال، أن مَنْ اتخذ من دون الله شريكاً يعبده ويتوكل عليه فني أموره، فإنه ليس معه من الحق شيء، فما الذي أوجب له الإقدام على أمر باطل، توضح له بطلانه وظهر برهانه؟ [لقد](٣) أوجب لهم ذلك اتباع الهوى، فلهذا قال: ﴿ بِلِ اتِّبِعِ الذِّينَ ظلموا أهواءهم بغير علم اهويت أنفسهم الناقصة ، التي ظهر من نقصانها ما تعلق به هواها، أمراً يجزم العقل بفساده، والفطر برده، بغير علم دلهم عليه، ولا برهان قادهم إليه.

﴿ فَمَنْ يَهِدِي مَنْ أَصْلُ اللهِ ﴾ أي: لا تعجبوا من عدم هدايتهم، فإن الله تعالى أضلهم بظلمهم، ولا طريق لهداية مَنْ أضل الله، لأنه ليس أحد معارضاً لله، أو منازعاً له في ملكه.

﴿ وَمَا لِهُمْ مِنْ نَاصِرِينَ ﴾ ينصرونهم حين تحق عليهم كلمة العذاب، وتنقطع بهم الوصل والأسباب.

﴿٣٠ ـ ٣٧﴾ ﴿فأتم وجهك للدين ليس الأمر كذلك، فإنه ليس أحد حنيفاً فطرة الله التي فطر الناس عليها عا ملكت أيمانكم شريكاً لكم فيما لا تبنيل لخلق الله ذلك الدين القيم

ولكن أكثر الناس لا يعلمون \* منيين إليه واتقوه وأقيموا الصلاة ولا تكونوا من المشركين \* من الذين فرقوا دينهم وكانوا شيعا كل حزب بما لديهم **فرحون﴾** يأمر تعالى بالإخلاص له في جميع الأحوال، وإقامة دينه، فقال: ﴿ فَأَقُمْ وَجِهِكَ ﴾ أي: انصبه ووجهه إلى الدين الذي هو الإسلام، والإيمان، والإحسان، بأن تتوجه بقلبك، وقصدك، وبدنك إلى (١) إقامة شرائع الدين الظاهرة، كالصلاة، والزكاة، والصوم، والحج ونحوها. وشرائعه الباطنة، كالمحبة، والخوف، والرجاء، والإنابة، والإحسان في الشرائع الظاهرة والباطنة، بأن تعبد الله فيها كأنك تراه، فإن لم تكن تراه، فإنه يراك.

وخص الله إقامة الوجه، لأن إقبال الوجه تبع لإقبال القلب، ويترتب على الأمرين سَمْيُ البدن، ولهذا قال: 
﴿حنيفاً ﴾ أي: مقبلاً على الله في ذلك، معرضاً عمّ سواه.

وهذا الأمر الذي أمرناك به، هو وفطرة الله التي فطر الناس عليها ووضع في عقولهم حسنها، واستقباح غيرها، فإن جميع أحكام الشرع، الظاهرة والباطنة، قد وضع الله في قلوب الخلق كلهم، الميل إليها، فوضع في قلوبهم عجبة الحق، وإيثار الحق، وهذا حقيقة الفطرة.

ومَنْ خرج عن هذا الأصل، فلعارض عرض لفطرته أفسدها، كما قال النبي على: «كل مولود يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه».

﴿لا تبديل خلق الله أي: لا أحد يبدل خلق الله ، فيجعل المخلوق على غير الوضع الذي وضعه الله . ﴿ذلك﴾ الذي أمرنا به ﴿المدين القيم ﴾ أي: الطريق المستقيم الموصل إلى الله ، وإلى كرامته ، فإن مَنْ أقام وجهه للدين حنيفاً ، فإنه سالك الصراط المستقيم ، في جميم شرائعه وطرقه ، ﴿ولكن أكثر في جميم شرائعه وطرقه ، ﴿ولكن أكثر في جميم شرائعه وطرقه ، ﴿ولكن أكثر

الناس لا يعلمون فلا يتعرفون الدين القيّم، وإن عرفوه لم يسلكوه.

منيين إليه واتقوه وهذا تفسير الإقامة الوجه للدين، فإن الإنابة إنابة القلب وانجذاب دواعيه لمراضي الله تعالى.

ويلزم من ذلك، حمل (٢) البدن بمقتضى ما في القلب، فشمل ذلك العبادات الظاهرة والباطنة، ولا يتم ذلك إلا بسترك المعاصي الظاهرة والباطنة، فلذلك قال: ﴿واتقوه﴾ فهذا يشمل فعل المأمورات وترك المنهيات.

وخص من المأمورات الصلاة، لكونها تدعو إلى الإنابة والتقوى، لقوله تعالى: ﴿وأقم الصلاة إن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر﴾ فهذا إعانتها على التقوى.

ثم قال: ﴿ولذكر الله أكبر﴾ فهذا حثها على الإنابة.

وخص من المنهيات أصلها، والذي لا يقبل معه عمل، وهو الشرك، فقال: ﴿ولا تكونوا من المشركين﴾ لكون الشرك مضاداً للإنابة، التي روحها الإخلاص من كل وجه،

ثم ذكر حالة المسركين مهجناً لها ومقبحاً، فقال: ﴿ مِن الدّين فرقوا دينهم ﴾ مع أن الدين واحد، وهو إخلاص العبادة لله وجده، وهؤلاء المسركون فرقوه، منهم مَنْ يعبد الأوثان والأصنام، ومنهم مَنْ يعبد الشمس والقمر، ومنهم مَنْ يعبد الأولياء والصالحين، ومنهم مَنْ يعبد ومنهم مَنْ يعبد ومنهم مَنْ يعبد

ولهذا قال: ﴿وكانوا شيعاً﴾ أي: كل فرقة من فرق الشرك تألفت وتعصبت، على نصر ما معها من الباطل، ومنابذة غيرهم وعاربتهم.

الباطل، ومنابلة عيرهم وبحاربتهم.

﴿ كُلُ حَرْبِ بِما لَدِيهِ ﴾ من العلوم المخالفة لعلوم الرسل ﴿ فرحون ﴾ به، يحكمون لأنفسهم بأنه الحق، وأن غيرهم على باطل، وفي هذا تحذير للمسلمين من تشتتهم وتفرقهم فرقاً، كل فريق يتعصب لما معهم من حق

وباطل، فيكونون مشابهين بدلك للمشركين في التفرق، بل الدين واحد، والترسول واحد، والإله واحد.

وأكثر الأمور الدينية، وقع فيها الإجماع بين العلماء والأثمة، والأخوة الإيمانية، قد عقدها الله وربطها أتم ربط، فما بال ذلك كله يُلغى، ويُبنى التفرق والشقاق بين السلمين على مسائل خفية، أو فروع خلافية، يضلل بها بعضهم بعضاً، ويتميز بها بعضهم عن بعض؟

فهل هذا إلا من أكبر نرغات الشيطان وأعظم مقاصده، التي كادبها للمسلمين؟

وهل السعي في جمع كلمتهم، وإزالة ما بينهم من الشقاق، المبني على ذلك الأصل الباطل، إلا من أفضل الجهاد في سبيل الله، وأفضل الأعمال المقربة إلى الله؟

ولما أمر تعالى بالإنابة إليه \_وكان المأمور بها، هي الإنابة الاختيارية، التي تكون في حالي العسر واليسر، والسعة والضيق \_ذكر الإنابة الاضطرارية، التي لا تكون مع الإنسان إلا عند ضيقه وكربه، فإذا زال عنه الضيق، نبذها وراء ظهره، وهذه غير نافعة، فقال:

(٣٣ - ٣٥) ﴿ وإذا مسَّ الساس ضر دعوا ربهم منيين إليه ثم إذا أذاقهم منه رحمة إذا فريق منهم بربهم يشركون \* ليكفروا بما أتيناهم فتمتعوا فسوف تعلمون \* أم أنزلنا عليهم سلطانا فهو يتكلم بما كانوا به يشركون ﴾

ووإذا مس الناس ضر همرض، أو خوف من هلاك، ونحوه ودعوا ربهم منيبين إليه ونسوا ما كانوا به يشركون في تلك الحال، لعلمهم أنه لا يكشف الضر إلا الله.

رحة إذا أذاقهم منه رحة الشفاهم من مرضهم، وأمنهم من خوفهم، إذا فريق منهم التفضون تلك الإنابة

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: على.

<sup>(</sup>٢) في ب: عمل.

الجزء الحادي والعشرون

التي صدرت منهم، ويشركون به مَنْ لا دفع عنهم ولا أغنى، ولا أفقر ولا أغنى، وكا أقلم الله أغنى، وكل هذا كفر بما آتاهم الله ومَنَّ به عليهم، حيث أنجاهم، وأنقذهم من الشدة، وأزال عنهم المشقة، فهلا قايلوا هذه النعمة الجليلة، بالشكر والدوام على الإخلاص له في جيع الأحوال؟

﴿أُمُ أُنْرَلْنَا عَلَيْهِم سَلَطَانَا ﴾ أي: حجة ظاهرة ﴿فَهُو ﴾ أي: ذلك السلطان، ﴿يتكلم بِما كانوا به يشركون ﴾ ويقول لهم: اثبتوا على شرككم، واستمروا على شككم، فإن ما أنتم عليه هو الحق، وما دعتكم الرسل إليه باطل.

فهل ذلك السلطان موجود عندهم، حتى يوجب لهم شدة التمسك بالشرك؟ أم البراهين العقلية والسمعية، والكتب السماوية، والرسل الكرام، وسادات الأنام، قد نهوا أشد النهي عن ذلك، وحدروا من سلوك طرقه الموصلة إله، وحكموا بفساد عقل ودين من ارتكبه؟

فشرك هؤلاء بغير حجة ولا برهان، وإنما هو أهواء النفوس، ونزغات الشيطان.

وإذا أذقت الناس محمة فرحوا بها وإن تصبهم سيئة بما قدمت أيديهم إذا هم يقنطون \* أولم يروا أن الله يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر إن في ذلك لآيات لقوم يؤمنون \* غبر تعالى عن طبيعة أكثر الناس، في حالي الرخاء والشدة، أنهم إذا أذاقهم الله منه رحة، من صحة، وغنى، وتصر ونحو ذلك، فرحوا بذلك فرح بطر، لا فرح شكر وتبجح بنعمة الله.

وران تصبهم سيئة أي: حال تسوؤهم، وذلك (بما قدمت أيديهم) من الماصي. ﴿إذا هم يقنطون يأسون من زوال ذلك الفقر والمرض، وهذا جهل منهم وعدم مع فق.

﴿أُولُم يروا أَن الله يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر ﴾ فالقنوط بعدما علم أن الخير والشر من الله، والرزق، سعته

وضيقه من تقديره، ضائع ليس له على. فلا تنظر أيها العاقل لمجرد الأسباب، بل اجعل نظرك لسببها، ولهذا قال: ﴿إِن فِي ذلك لآيات لقوم يؤمنون﴾ فهم الذين يعتبرون بسط الله لمن يشاء وقبضه، ويعرفون بذلك، حكمة الله ورحمته وجوده، وجذب القلوب لسؤاله في جميع مطالب الرزق.

﴿٣٨ \_ ٣٩﴾ ﴿فات ذا القربي حقه والمسكين وابن السبيل ذلك حير للذين يسريدون وجه الله وأولتك همم المفلحون \* وما آتيتم من رباً ليربو في أموال الناس فلا يربوا عند الله وما آتيتم من زكاة تريدون وجه الله فأولئك هم المضعفون﴾ أي: فأعط القريب منك \_ على حسب قربه وحاجته ـ حقه الذي أوجبه الشارع، أو حض عليه، من النفقة الواجبة، والصدقة، والهدية، والبر، والسلام، والإكرام، والعفو عن زلته، والمسامحة عن هفوته. وكذلك [آت] المسكين، الذي أسكنه الفقر والحاجة، ما تزيل به حاجته، وتدفع به ضرورته، من إطعامه وسقيه وكسوته.

وابن السبيل الغرب المنقطع به في غير بلده، الذي في مظنة شدة الحاجة، لأنه لا مال معه، ولا كسب قد دبر نفسه به [في] سفره، بخلاف الذي في بلده، فإنه وإن لم يكن له مال، ولكن لا بد في الغالب أن يكون في حرفة، أو صناعة ونحوها تسد حاجته، ولهذا جعل الله في الزكاة حصة للمسكين وابن السبيل.

﴿ وَلَكُ ﴾ أي: إيساء ذي القربى والمسكين وابن السبيل ﴿ خير لللهِ نيريدون﴾ بذلك العمل ﴿ وجه الله ﴾ أي: خير غزير، وثواب كثير، لأنه من أفضل الأعمال الصالحة، والنقع المتعدي، الذي وافق محله المقرون به الإخلاص:

فإن لم يرد به وجه الله، لم يكن خيراً لِلْمُعْطِي، وإن كان خيراً ونفعاً لِلْمُعْطَى كما قال تعالى: ﴿لا خير في كثير من نجواهم إلاّ مَنْ أمر بصدقة أو معروف

وَمِنْءَ إِينَا مِن اللَّهِ إِنَّ اللَّهُ وَالسَّمَالَةُ وَالْأَرْضُ بِأَمْرٍ وَمُثْمَا إِذَا دَمَّا كُمُّ مَعْوَةً مِّنَ ٱلْأَرْضِ إِذَا أَتُدُمِّ تَغَيْجُونَ ﴿ وَلَهُ مَنْ فِي ٱلنَّهَ وَآتِ وَٱلْأَرْضِّ حُلُّ لَمُقَالِنُونَ ۞ وَهُوَالَّذِي يَبُدَوُّا ٱلْحَالَقَ تُمَّرَيْعِيدُدُهُ وَهُوَأَهُونُ عَلَيْهُ وَلَهُ ٱلْمُثَلُ ٱلْأَعْلَى فِي ٱلسَّهَوْتِ وَٱلْأَرْضُ وَهُوَالْمَرَهُ أَلْعَصِيرُ ۞ صَرَبَ لَكُمرَّسُكُ يِّنْ أَنْفُي كُنَّ مِّلَ لَكُ مِيِّن مَّا مَلَكَ تَنْ أَيْفَنْكُم مِّن شُرَكَآءَ فِي مَاٰرَزَقَنْكُرُ فَأَسَّدُ فِيهِ سَوَّاتُهُ عَاٰ فُوْفَهُمْ كَيْفِيكُمْ أَهْسَكُو ۚ كَالَّكَ نَفْصَلُ ٱلْآئِلَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ۞ بَل ٱشَّعَ ٱلَّذِينَ طَلَقَوَا أَهْوَآءَ هُم بِفَيْرِعِلَهِ ۚ فَيَن يَهْدِي مَنْ أَصَلَّ ٱللَّهُ تُومَا لَهُ مُقِن نَصْرِينَ ۞ فَأَقِمْ وَجْهَاكَ لِلاِّينِ حَيْفًا فِطْرَبَتِ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبَّدِيلَ لِحَالِيَ ٱللَّهُ ذَلِكَ ٱلْمِيْنُ ٱلْمَايِرُ وَلَلْكِ سَ أَكُثَرُ ٱلْسَالِسِ لَايَعْ لَمُونَ ٥٠ هُ يُسِبِينَ إِلَيْهِ وَأَتَّقُوهُ وَأَقِيمُوا الصَّلَوْةَ وَلَاتَكُونُوا مِنَ ٱلنَّهِ كِينَ ۞ مِنَ ٱلَّذِينَ فَتَوْقُواْ الله دِينَهُمْ وَكَانُواْشِيَعَا مُّكُلُّحُرْنِ إِيَالْكَيْوِمْ فَيَحُونَ ۞ ACTION OF THE PARTY OF THE PART

أو إصلاح بين الناس . مفهومها، أن هذه المتبتات خير لنفعها المتعدي، ولكن من يفعل ذلك ابتخاء مرضاة الله، فسوف نؤتيه أجراً عظيماً.

وقوله: ﴿وأولئك﴾ الذين عملوا هذه الأعمال وغيرها لوجه الله ﴿هم المفلحون﴾ الفائزون بشواب الله، الناجون من عقابه

ولما ذكر العمل الذي يقصد به وجهه، [من النقات] ذكر العمل الذي يقصد به مقصد دنيوي، فقال: ﴿وما آيتم من ربا ليربو في أموال الناس﴾ أي: ما أعطيتم من أموالكم الزائدة عن حوائجكم، وقصدكم بذلك أن يربو، أي يزيد في أموالكم، بأن تعطوها لمن تطمعون أن يعاوضكم عنها بأكثر منها، فهذا العمل لا يربو أجره عند الله، لكونه معدوم الشرط، الذي عبو الإخلاص. ومثل ذلك العمل الذي يراد به الزيادة في الجاه، والرياء عند الله، والرياء الذي يراد به الزيادة في الجاه، والرياء

وما آتيتم من زكاة أي: مال يطهركم من الأخلاق الرذيلة، ويطهر أموالكم من البخل بها، ويزيد في دفع حاجة المعطى. وتريدون بذلك وجه الله فأولئك هم المضعفون أي: المضاعف لهم الأجر، الذين تربو نفقاتهم عند الله، ويربيها الله لهم، حتى تكون شيئا كثيراً.

وَإِذَا مَسَ النَّاسَ شُرِّدُ مَعَوْا رَبَّهُ مُ فَيدِينَ إِلَّهِ مُرَّالِنَا أَذَا قَعْهُم ا مِنْهُ رَحْمَةً إِذَا فَرِينَّ مِنْهُمْ رِيَهِمْ وَشَرِكُونَ ۞ لِكُفْرُواْ بِمَآءَ اتَّنَّكُ فَرُفَّتُ مَتَّعُوا فَسُوفَ تَعْالَمُونَ ۞ أَمْ أَزَلْبَا عَلَيْهِمْ سُلَطَنَا فَهُوَيَنَكَ لَمُ عَاكَانُواْ بِعِيثُمْرُ فُونَ ۞ وَإِذَّا أَدَقْنَا ٱلنَّاسَ رَحْمَةً فَرِحُولِيهَا وَإِن تَصِبْهُمُ سَيِّنَةٌ كِمَافَلَةَ مَنْ أَيْدِيمٌ إِذَاهُمْ وَقَدْ مُلُوك ﴿ أَوَلَرُكَ وَالْأَنَّ ٱلَّهَ يَبْسُطُ ٱلِّزَقَ لِنَ يَشَآهُ وَيَقْدِرُ إِنَّ فِي ذَاكَ لَا يَنْتِ لِفَوْمِ يُؤْمِنُونَ ۞ فَعَاتِ ذَا ٱلْقُدُّيِّيَ حَقِّمُهُ وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ ٱلنَّيِيلُ ذَلِكَ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يُرِيدُونَ وَجَهَ ٱللَّهِ وَأُولَلْهِكَ هُرُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ وَمَآءَاتَيْتُمْ مِنْ رَبَّا لِيَرْفِؤُ أَفِتَ أَمْوَلِ ٱلنَّاسِ فَلَا يَرْفُوا عِندَ ٱللَّهِ وَمَآءَاتَيۡتُمُومِّن رَحَكَوْةِ رَّرِيدُونَ وَجَهَ ٱللَّهِ فَٱوْلَيۡكَ مُٱلْفَهُوفُونَ ۞ٱشَّالَذِي خَلَقَكُمْ قُرُّزَوْقَكُوْ قُرِّيُسِتُكُوْ قُرَيْعِيسَكُمُّ هَلُون شُرَكَآ إِكُرْمِّن يَقْعَلُون ذَلِكُم مِّن شَيْءٍ سُبْحَنَكُ وَتَعَلَىٰعَمَا لِمُنْرِكُونَ ۞ ظَهَ ٱلْفَسَادُ فِ ٱلْبَرِوَا لَعْمِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِى ٱلنَّالِس لِيُذِيقَهُ مِيَعْضَ ٱلَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُ مُرَجِعُونَ ۞

ودل قوله: ﴿وما اتيتم من زكاة﴾ أن الصدقة مع اضطرار من يتعلق بالمنفق، أو مع ذين عليه لم يقضه، ويقدم عليه الصدقة، أن ذلك ليس بزكاة يؤجر عليه العبد، ويرد تصرفه شرعاً، كما قال تعالى في الذي يمدح: ﴿الذي يؤتي ماله يتزكى﴾ فليس مجرد الصفة، وهو: أن يكون على وجه يتزكى به المؤتى.

﴿ ٤٠﴾ ﴿ الله الذي خلقكم شم رزقكم شم يميتكم شم يحييكم هل من شركائكم من يفعل من ذلكم من شيء سبحانه وتعالى عما يشركون يخبر تعالى أنه وحده المنفرد بخلقكم ورزقكم، وإماتتكم وإحيائكم، وأنه ليس أحد من الشركاء التي يدعوهم المشركون، من يشارك الله في شيء من هذه الأشياء

فكيف يشركون بمن انفرد بهذه الأمور، مَنْ ليس له تصرف فيها بوجه من الوجوه؟!

فسبحانه وتعالى، وتقدس وتنزه، وعلا عن شركهم، فلا يضره ذلك، وإنما وبالهم (١) عليهم.

﴿٤١﴾ ﴿ظهر الفساد في البر والبحر بما كسبت أيدي الناس ليذيقهم بعض الذي عملوا لعلهم يرجعون﴾

أي استعلن الفساد في البر والبحر، أي: فساد معايشهم ونقصها، وحلول الافات بها، وفي أنفسهم من الأمراض والوباء، وغير ذلك، وذلك بسبب ما قدمت أيديهم من الأعمال الفاسدة، المفسدة بطبعها.

هذه الذكورة ﴿ليذيقهم بعض الذي عملوا﴾ أي: ليعلموا أنه المجازي على الأعمال، فعجل لهم نموذجاً من جزاء أعمالهم في الدنيا ﴿لعلهم يرجعون﴾ عن أعمالهم، التي أثرت لهم من الفساد ما أثرت، فتصلح أحوالهم، ويستقيم أمرهم.

فسبحان مَنْ أنعم ببلائه، وتفضل بعقوبته، وإلا فلو أذاقهم جميع ما كسبوا، ما ترك على ظهرها من دابة الم

﴿٤٢﴾ ﴿قبل سيبروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة الذين من قبل كان أكثرهم مشركين والأمر بالسير في الأرض، يبدخل فيه السيبر بالأبدان (٢٠)، والسير في القلوب، للنظر والتأمل بعواقب المتقدمين.

﴿ كَانَ أَكْثَرُهُمْ مَشْرَكُينَ ﴾ تجدون عاقبتهم شر العواقب، ومالهم شر مآل، عذاب استأصلهم، ودم ولعن من خلق الله يتبعهم، وخزي متواصل، فاحذروا أن تفعلوا فعالهم، يُحدَّى بكم حدوهم، فإن عدل الله وحكمته في كل زمان ومكان.

(٤٣ ـ ٥٤) ﴿ فأقم وجهك للدين القيم من قبل أن يأتي يوم لا مرد له من الله يومئل يصدعون \* من كفر فعليه كفره ومن عمل صالحاً فلانفسهم يمهدون \* ليجزي الذين آمنوا وعملوا الصالحات من فضله إنه لا يحب بوجهك، واسع ببدنك، لإقامة الدين القيم المستقيم، فنفذ أوامره ونواهيه بجد واجتهاد، وقم بوظائفه الظاهرة وشبابك، ﴿ من قبل أن يأتي يوم لا مرد وشابك، ﴿ من قبل أن يأتي يوم لا مرد جاء لا يمكن رده، ولا يرجأ العاملون جاء لا يمكن رده، ولا يرجأ العاملون

أن يستأنفوا (٢) العمل، بل قرع من الأعمال، لم يبق إلا جزاء العمال، هو ومثل يصدعون أي: يتفرقون عن ذلك اليوم، ويستدون أشتات متفاوتين، ليروا أعمالهم.

وازرة وزر أخرى، هومنهم وفعليه وازرة وزر أخرى، وومن عصل وازرة وزر أخرى، وومن عصل صالحاً من الحقوق التي لله، أو التي وفلانفسهم لا لغيرهم ويمهدون وفلانفسهم لا لغيرهم ويمهدون أي: يهيئون، ولانفسهم يعمرون أخرتهم، ويستعدون للفوز بمنازلها مقصوراً على أعمالهم، بل يجزيهم الله من فضله الممدود، وكرمه غير من فضله الممدود، وكرمه غير المحدود، ما لا تبلغه أعمالهم. وذلك لأنه أحبهم، وإذا أحب الله عبداً صت الفاخرة، وأنعم عليه بالنعم الظاهرة والباطنة.

وهذا بخلاف الكافرين، فإن الله لما أبغضهم ومقتهم، عاقبهم وعلبهم، ولم يزدهم كما زاد من قبلهم، فلهذا قال: ﴿إِنّه لا يحب الكافرين﴾

﴿٤٤﴾ ﴿ومن آياته أن يرسل الرياح مبشرات وليذيقكم من رحمته ولتجري الفلك بأمره ولتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون أي: ومن الأدلة الدالة على رحمته وبعثه الموتى، وأنه الإله المعبود، وأنه يرسل الرياح أمام المطر ﴿مبشرات ﴿بإثارتها للسحاب ثم جمعها، فتبشر بذلك النفوس قبل نووله.

﴿ وليذيقكم من رحمته ﴾ فينزل عليكم من رحمته ﴾ فينزل عليكم من رحمته مطراً، تحيا به البلاد والعباد، وتذوقون من رحمته ما تعرفون أن رحمته هي المنقذة للعباد والجالبة لأرزاقهم، فتشتاقون إلى الإكثار من الأعمال الصالحة، الفاتحة لخزائن الرحة.

﴿ولتجري الفلك﴾ في البحر

الجزء الحادي والعشرون

﴿ بأمره ﴾ القدري ﴿ ولتبتغوا من فضله ﴾ بالتصرف في معايشكم ومصالحكم.

﴿ وَلِعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ من سخر لكم الأسباب، وسير لكم الأمور. فهذا المقصود من النعم، أن تقابل بشكر الله تعالى، ليزيدكم الله منها، ويبقيها علكم.

وأما مقابلة النِعم بالكفر والمعاصي، فهذه حال مَنْ بدَّل نعمة الله كفراً، ونعمته محنة، وهو معرض لها للزوال، والانتقال منه إلى غيره.

﴿٤٧﴾ ﴿ولقد أرسلنا من قبلك رسلا إلى قومهم فجاؤوهم بالبينات فانتقمنا من الذين أجرموا وكان حقا ملينًا نصر المؤمنين ﴾ أي: ﴿ولقد أرسلنا من قبلك الأمم السابقين ﴿رسلا إلى قومهم﴾ حين جحدوا توحيد الله، وكذَّبوا بالحق، فجاءتهم رسلهم يدعونهم إلى التوحيد والإخلاص، والتصديق بالحق، وبطلان ما هم عليه من الكفر والضلال، وجاؤوهم بالبينات والأدلة على ذلك، فلم يؤمنوا، ولم يزولوا عن غيهم. ﴿فانتقمنا من اللين أجرموا﴾ ونصرنا المؤمنين أتباع الرسل. ﴿وكان حقا علينا نصر المؤمنين، أي: أوجبنا ذلك على أنفسنا، وجعلناه من جملة الحقوق المتعينة ووعدناهم به، أفلا بد من وقوعه.

فأنتم أيها المكذبون لمحمد ري ان بقيتم على تكذيبكم، حلّت بكم العقوبة، ونصرناه عليكم.

الرياح فتثير سحاباً فيبسطه في السماء الرياح فتثير سحاباً فيبسطه في السماء كيف يشاء ويجعله كسفاً فترى الودق يخرج من خلاله فإذا أصاب به من يشاء من عباده إذا هم يستبشرون \* وإن كانوا من قبل أن ينزل عليهم من قبله لمبسين \* فانظر إلى آثار رحمة الله كيف لمبسين الأرض بعد موتها إن ذلك لمحيي الأرض بعد موتها إن ذلك لمحيي الموتى وهو على كل شيء قدير خير تعالى عن كمال قلرته، وقام نعمته،

أنه ﴿يرسل الرياح فتثير سحاباً من الأرض، ﴿فيبسطه في السماء ﴾ أي: على يمده ويوسعه ﴿كيف يشاء ﴾ أي: على أي: حالة أرادها من ذلك، ثم ﴿يَجعله ﴾ أي: ذلك السحاب الواسع ﴿كسفاً ﴾ أي: سحاباً ثخيناً، قد طبق بعضه فوق بعض.

﴿ فترى الودق بخرج من خلاله ﴾ أي: السحاب، نقطاً صغاراً متفرقة،

لا تنزل جيعاً، فتفسد ما آتت عليه. وفإذا أصاب به بلك المطر ومَن يساء من عباده إذا هم يستبشرون يبشر بعضهم بعضاً بنزوله، وذلك للدة حاجتهم وضرورتهم إليه، فلهذا عليهم من قبله للبسين أي: آيسين قانطين لتأخر وقت مجيئه، أي: فلما نزل في تلك الحال، صار له موقع عظيم [عندهم] (١)، وفرح واستشار وفانظر إلى آثار رحمة الله كيف يجيى وفائظر إلى آثار رحمة الله كيف يجيى

الأرض بعد موتها في فاهترت وربت وأنبت من كل زوج كريم.

﴿إِن ذَلَكُ ﴾ الذّي أحيا الأرض بعد موتها ﴿لحيي الموتى وهو على كل شيء قلير ﴾ فقدرته تعالى، لا يتعاصى عليها شيء، وإن تعاصى على قدر خلقه، ودق عن أفهامهم، وحمارت فيه عقولهم.

﴿ ١٥ - ٥٣﴾ ﴿ ولئن أرسلنا ريحاً فرأوه مصفراً لظلوا من بعده يكفرون \* فإنك لا تسمع الموتى ولا تسمع الصم المدعاء إذا ولوا مدبرين \* وما أنت بهاد العمي عن ضلالتهم إن تسمع إلا من يؤمن بآياتنا فهم مسلمون ﴾ غير تعالى عن حالة الخلق، وأنهم مع هذه النّعم عليهم بإحياء الأرض بعد موتها، ونشر رحمة الله تعالى، لو أرسلنا على هذا النبات الناشىء عن المطر، وعلى زروعهم، ريحاً مضرة متلفة أو منقصة، ولمظلوا من بعده يكفرون فينسون فينسون النعم الماضية، ويادرون إلى الكفر.

وهؤلاء، لا ينفع فيهم وعظ ولا

قُلْمِيرُولُفِ ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُوا كَيْتَ كَانَ عَلِيمَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلُ كَانَ أَحْتُرُهُمُ مُّنَّبِرِكِينَ ۞ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلَّذِينِ ٱلْقَيْسَدِين قَتِلِ أَن يَأْتِي يَوْمُ لَامْرَةَ لَلُمُونَ ٱللَّهِ يَوْمَ إِذِيضَةَ تَعُورَ ۞ مَن كُلُرَ فَعَلَيْهِ كُفُرُهُ وَمَنْ عَمِلَ صَلِيحًا فَلِأَنفُسِ هِرْ يَنْهَدُونَ ۞ لِغِيَ ا ٱلَّذِينَ ءَامَتُواْ وَعَكِمُلُواْ ٱلصَّلِياحَتِ مِن ضَيِّلِةً إِنَّهُ لِآيُحِيُّ ٱلْكَفِيقَ ۞ وَمِنْ ءَايَنَدِهِ مَا أَن يُرْمِيلَ ٱلْزِيكَاحَ مُبَشِّرُتِ وَلِيُذِيقَكُمُ مِّن زَّمْيَةِ وَ وَلِحَيْهَ ٱلْفَلْكُ مِأْمْرِهِ وَلِتَبْتَعُوالِينَ فَضْلِهِ وَلَعَلَكُمُ ا تَشَكُرُونَ ۞ وَلَقَدْ أَرْسَلْمَنَا مِن فَيْلِكَ رُسُكًا إِلَى وَمِيمَ فَأَنْ وَهُمْ بِٱلْيِنَاتِ فَٱتَقَمَّنَامِنَ ٱلْذِينَ أَخْرَمُواْ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ لَلْوُيْمِينَ ۞ اللَّهُ كُلِّفِي يُرْسِلُ ٱلْكِيَاحَ فَلْتِيرُسَحَابًا فَيَبْسُطُ هُر فِٱلسَّمَاءَ كَفَ يَشَاءُ وَيَجْعَلُهُ رَكِسَفَا فَتَرَى ٱلْوَدُقَ يَغَنُّ رُجُ مِنْ خِلَالِيِّهِ فَإِذَا أَصَابَ بِهِ مَن يَشَكَّا مِنْ عِبَادِهِ وَإِذَا أَمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴿ وَإِن كَانُكُ الْوَائِينَ قَبْلِ أَن يُكَنِّلُ عَلَيْهِ مِيْنِ قَبْلِهِ لَبُيْلِيدِ بَنَ ♦ فَانْظُرُ إِنْ النَّارِيَةِ مُنتِ مَلْمَهِ كَيْفَ يُحْقِ ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ إِنَّ ذَٰلِكَ لَكِنِّ ٱلْمُوِّيِّكَ وَهُوَ عَلَىكُ لِثَنَّ مِ قَدِيرٌ ۞ 

زجر ﴿ فَإِنْكُ لا تسمع الموتى ولا تسمع المصم المدعاء ﴾ وبالأولى ﴿ إِذَا وَلُوا مِدْبِرِينَ ﴾ فإن الموانع قد توفرت فيهم عن الانقياد والسماع النافع، كتوفر هذه الموانع المذكورة عن سماع الصوت الحسى.

﴿إِن تسمع إِلا مَنْ يؤمن بآياتنا فهم مسلمون ﴿ فهؤلاء الذين ينفع فيهم إسماع الهدى، المؤمنون بآياتنا بقلوبهم، المنقادون لأوامرنا، المسلمون لنا، لأن معهم الداعي القوي لقبول النصائح والمواعظ، وهو استعدادهم ليقدون عليه من أيات الله، واستعدادهم لتنفيذ ما يقدرون عليه من أوامر الله ونواهيه.

﴿ 8 ﴾ ﴿ الله الله يخلقكم من ضعف ثم جعل من بعد ضعف قوة ثم جعل من بعد ضعفاً وشيبة بخلق ما يشاء وهو العليم القدير ﴾ يجبر تعالى عن سعة علمه، وعظيم اقتداره، وكمال حكمته، ابتدأ خلق الآدمين من ضعف، وهو الأطوار الأول من خلقه، من نطفة إلى علقة إلى مضغة إلى أن صار حيواناً في الأرحام، إلى أن وهو في سن الطفولية، وهو إذ

تان أوستاري التراو فه منسكراً قالموان بالمتدورة يكفرون و في والله المتدالة على المتدالة المتدالة على المتدالة المتدالة

ذاك في غاية الضعف، وعدم القوة والقدرة. ثم ما زال الله يزيد في قوته شيئاً فشيئاً، حتى بلغ سن الشباب واستوت قوته، وكملت قواه الظاهرة والباطنة، ثم انتقل من هذا الطور، ورجع إلى الضعف والشيبة والهرم.

ACCEPTANT IN LONG TO A

﴿ يَخْلَقُ مَا يَشَاءُ ﴾ بحسب حكمته. ومن حكمته، أن يري العبد ضعفه، وأن قرته محفوفة بضعفين، وأنه ليس له من نفسه إلا النقص، ولولا تقوية الله لما وصل إلى قوة وقدرة، ولو استمرت قوته في الزيادة، لطغى وبغى وعتا.

وليعلم العباد كمال قدرة الله التي لا تزال مستمرة، يخلق بها الأشياء، ويدبر بها الأمور ولا يلجقها إعياء ولا ضعف ولا نقص بوجه من الوجوه.

«٥٥ - ٥٥» ﴿ ويوم تقوم الساعة يقسم المجرمون ما لبغوا غير ساعة كذلك كانوا يؤفكون \* وقال اللين أوتوا العلم والإيمان لقد لبئتم في كتاب الله إلى يوم البعث فهذا يوم البعث لا ينفع الذين ظلموا معذرتهم ولا هم وسرعة مجيئه، وأنه إذا قامت الساعة ويقسم المجرمون بالله أنهم ﴿ ما للنوا ﴾ في الدنيا إلا ﴿ ساعة ﴾ وذلك لبئوا ﴾ في الدنيا إلا ﴿ ساعة ﴾ وذلك

اعتذار منهم لعله ينفعهم العذر، واستقصار لمدة الدنيا.

ولما كان قولهم كذباً لا حقيقة له، قال تعالى: ﴿كذلك كانوا يؤفكون﴾ أي: ما زالوا وهم في الدنيا ويؤفكون عن الحقائق، ويأتفكون الكذب، ففي الدنيا، كذبوا الحق الذي جاءهم به المرسلون، وفي الآخرة، أنكروا الأمر المحسوس، وهو اللبث الطويل في الدنيا، فهذا خلقهم القبيح، والعبد يبعث على ما مات على ه.

﴿وقال اللين أوتوا العلم والإيمان﴾ أي: مَنَّ الله عليهم بهما، وصارا وصفاً لهم، العلم بالحق، والإيمان المستلزم إيثار الحق، وإذا كانوا عالمين بالحق، مؤثرين له، لزم أن يكون قولهم مطابقاً للواقع، مناسباً لأحوالهم.

فلهذا قالوا الحق: ﴿لقد لبنتم في كتاب الله أي: في قضائه وقدره، الذي كتبه الله عليكم، وفي حكمه ﴿إلى يوم البعث ﴾ أي: عمرتم عُمراً يتذكر فيه المتذكر، ويتدبر فيه المتدبر، ويعتبر فيه المعتبر، حتى صار البعث ووصلتم إلى هذه الحال.

وفهذا يوم البعث ولكنكم كنتم لا تعلمون في فلذلك أنكرتموه في الدنيا، وأنكرتم إقامتكم في الدنيا وقتاً تتمكنون فيه من الإنابة والتوبة، فلم يزل الجهل شعاركم، وآثاره من التكذيب والحسار دثاركم.

﴿فيومئذ لا ينفع الذين ظلموا معذرتهم فإن كذبوا وزعموا أنهم ما قامت عليهم الحجة، أو ما تمكنوا من الإيمان، ظهر كذبهم، بشهادة أهل العلم والإيمان، وشهادة جلودهم وأيجهم، وإن طلبوا الإعذار وأنهم يردون ولا يعودون لما نهوا عنه،

لم يُمكنوا، فإنه فات وقت الإعدار، فلات قبل معدرتهم، ﴿ولاهم يستعتبون﴾ أي: يزال عتبهم والعتاب عنهم

في هذا القرآن من كل مثل ولئن جنتهم باية ليقولن الذين كفروا إن أنتم إلا مبطلون \* كذلك يطبع الله على قلوب الذين لا يعلمون \* فاصبر إن وعد الله أي: ﴿ولقد ضربنا ﴾ لأجل عنايتنا ورحمنا ولطفنا وحسن تعليمنا ﴿للناس في هذا القرآن من كل مثل ﴾ تتضح به الحقائق، وتعرف به الأمور، وتنقطع به الحجة. وهذا عام في الأمثال، التي يضربها الله إفي تقريب الأمور المعقولة بالمحسوسة. وفي الإخبار بما سيكون، وجلاء حقيقته، [حتى] (1) كأنه وقع.

ومنه في هذا الموضع، ذكر الله تعالى، ما يكون يوم القيامة وحالة المجرمين فيه، وشدة أسفهم، وأنه لا يقبل منهم عذر ولا عتاب.

ولكن أبى الظالمون الكافرون، إلا معاندة الحق الواضح، ولهذا قال: هولئن جئتهم بآية أي: أي: أي: آية، تدل على صحة ما جئت به هليقولن الذين كفروا إن أنتم إلا مبطلون أي: قالوا للحق: إنه باطل. وهذا من كفرهم وجراءتهم، وطبع الله على قلوب الذين قلوب الذين لا يعلمون فلا يدخلها خير، ولا لدك الأشياء على حقيقتها، بل ترى الحق باطلا، والباطل حقاً.

﴿ فاصبر ﴾ على ما أمرت به، وعلى دعوتهم إلى الله، ولو رأيت منهم إعراضاً، فلا يصدنك ذلك.

﴿إِن وحد الله حق﴾ أي: لا شك فيه، وهذا مما يعين على الصبر، فإن العبد إذا علم أن عمله غير ضائع، بل سيجده كاملاً، هان عليه ما يلقاه من

غليه]<sup>(ه)</sup>.

ومن إحكامها: أنها ما أمرت بشيء، إلا وهو خالص المصلحة أو راجحها، ولا نهت عن شي، إلا وهو خالص المصلحة أو خالص المفسدة أو راجحها، وكثيراً ما يحمع بين الأمر بالشيء مع ذكر احكمته [<sup>(1)</sup> فائدته، والنهي عن الشيء مع ذكر مضرته.

ومن إحكامها: أنها جمعت بين الترغيب والترهيب، والوعظ البليغ، الذي تعتدل به النفوس الخيرة وتحتكم، فتعمل بالحزم.

ومن إحكامها: أنك تجد آياته التكررة كالقصص، والأحكام، ونحوها، قد اتفقت كلها وتواطأت، فليس فيها تناقض ولا اختلاف. فكلما ازداد بها البصير تدبراً، وأعمل فيها العقل تفكراً، انبهر عقله، وذهل لبه، من التوافق والتواطؤ، وجزم جزماً لا يمترى فيه، أنه تنزيل من حكيم حيد.

ولكن مع أنه حكيم يدعو إلى خلق كريم، وينهى عن كل خلق كل خلق لليم، أكثر الناس محرومون الاهتداء به، معرضون عن الإيمان والعمل به، إلا مَنْ وفقه الله تعالى وعصمه، وهم المحسنون في عبادة ربهم والمحسنون إلى الخلق.

فإنه (هدى لهم، يهديهم إلى الصراط المستقيم، ويحذرهم من طرق المحيم، (ورحمة لهم، تحصل لهم به السعادة في الدنيا والاخرة، والخير الكثير، والثواب الجزيل، والفرح والسرور، ويندفع عنهم الضلال والشقاء.

ثم وصف المحسنين بالعلم التام، وهو اليقين الموجب للعمل والخوف من عقاب الله، فيتركون معاصيه، ووصفهم بالعمل، وخصّ من العمل عملين فاضلين: الصلاة المشتملة على الإخلاص ومناجاة الله تعالى، والتعبد العام للقلب واللسان والجوارح المعينة

المراب المستوني والمستورد

واستقل من عمله كل كثير.

ولا يستخفنك الذين لا يوقنون أي قد ضعف إيمانهم، وقل يقينهم، وقل مصبرهم، فإيّاك أن يستخفك هؤلاء، وعد أن لم تجعلهم (المنتخفك هؤلاء، وعد منهم، وإلا استخفوك وحملوك على على عدم الشبات على الأوامر والنواهي، والنفس تساعدهم على هذا، وتطلب التشبه والموافقة (المناهل على أن كل مؤمن موقن رزين العقل، يسهل عليه الصبر، وكل ضعيف اليقين ضعيف [العقل] (المعقل) المعيف [العقل] (المعقل) المعيف [العقل]

الكاره، ويسرعليه كل عسير،

فالأول بمنزلة اللب، والآخر بمنزلة القشور. فالله المستعان.

## تفسير سورة لقمان وهي مكية

﴿١ ـ ٥﴾ ﴿بـــم الله السرخمين المرحميم الله على ورحمة للمحسنين \* المنين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة هم يوقنون \* أولئك على هدى من رجم وأولئك هم المفلحون يشير تعالى إشارة دالة على التعظيم إلى خكمة ، صدرت من حكيم خير . آياته

من إحكامها، أنها جاءت بأجلً الألفاظ وأفصحها وأبينها، الدالة على أجل المعاني وأحسنها.

ومن إحكامها، أنها محفوظة من التغيير والتبديل، والزيادة والنقص والتحريف.

ومن إحكامها: أن جميع ما فيها من الأخبار (4) السابقة واللاحقة، والأمور الغيبية كلها، مطابقة للواقع، مطابق لها الواقع، لم يخالفها كتاب من الكتب الألهية، ولم يخبر بخلافها نبي من الأنبياء [ولم يأت ولن يأتي علم محسوسٌ ولا معقول صحيح يناقض ما دلت

المنافعة النافعة النا

على سائر الأعمال، والزكاة التي تزكي صاحبها من الصفات الرذيلة، وتنفع أخاه المسلم، وتسد حاجته، ويبين بها أن العبد يؤثر محبة الله على محبته للمال، فيخرجه محبوبه من المال لما هو أحب إليه، وهو طلب مرضاة الله.

ف ﴿أُولْمُكُ ﴾ هم المحسنون الجامعون بين العلم التام والعمل ﴿على هدى ﴾ أي : عظيم ، كما يفيده التنكير ، وذلك الهدى حاصل لهم ، وواصل إليهم ﴿من ربيم ﴾ الذي لم يزل يربيهم بالنعم ، ويدفع عنهم النقم .

وهذا الهدى الذي أوصله إليهم، من تربيته الخاصة بأوليائه، وهو أفضل أنواع التربية. ﴿وَاُولَئُكُ هِم المُلحون﴾ الذين أدركوا رضا رجم، وشوابه الدنيوي والأخروي، وسلموا من سخطه وعقابه. وذلك لسلوكهم طريق الفلاح، الذي لا طريق له غيرها.

ولما ذكر تعالى المهتدين بالقرآن، المقبلين عليه، ذكر من أعرض عنه، ولم يرفع به رأساً، وأنه عوقب على ذلك، بأن تعوض عنه كل باطل من القول، فترك أعلى الأقوال، وأحسن الحديث، واستبدل به أسفل قول وأقبحه، فلذلك قال:

## ﴿٦ - ٩﴾ ﴿ومن الناس من يشتري

(۵) زیادهٔ من: ب.

- (٣) زيادة من: ب.
- ٤) في أ: الأحكام والتصويب من: ب. (٦) زيادة من: ب.
- (١) كذا في ب وفي أ: تجعل.
- (۲) كذا في ب وفي أ: والمرافقة .

لهو الحديث ليضل عن سبيل الله بغير علم ويتخذها هزواً أولئك لهم عذاب مهين \* وإذا تملى عليه آياتنا ولى مستكبراً كأن لم يسمعها كأن في أذنيه وقراً فبشره بعذاب أليم \* إن الذين المنوا وعملوا الصالحات لهم جنات النعيم \* خالدين فيها وعد الله حقاً وهو العزيز الحكيم

TO THE STATE OF TH

أي: ﴿ومن الناس مَن ﴾ هو عروم خذول ﴿يشتري ﴾ أي: يختار ويرغب رغبة من يبذل الثمن في الشيء. ﴿لهو الحديث الملهية للقلوب، الصادّة لها عن أجل مطلوب. فدخل في هذا، كل كلام عرم، وكل لغو وباطل، وهذيان من الأقوال المرغبة في الكفر والفسوق والعصيان، ومن أقوال الرادين على الحق، المجادلين بالباطل ليدحضوا به وشتم، وسب، ومن غناء ومزامير وسن غيه أو دنيا.

فهذا الصنف من الناس، يشتري لهدو الحديث عن هدي الحديث في المناس ﴿ لَمْهُم علم الله المناس أصل غيره، لأن الإضلال الشيء عن الضلال.

وإضلاله في هذا الحديث، صده

عن الحديث النافع، والعمل النافع، والحق المين، والصراط المستقيم.

ولا يتم له هذا، حتى يقدح في الهدى والحق، ويتخذ آيات الله هزوا ويسخر بها وبمن جاء بها، فإذا جمع بين مدح الباطل والترغيب فيه، والقدح في الحق والاستهزاء به وبأهله، أضل من لا علم عنده، وخدعه بما يوحيه إليه من القول الذي لا يميزه ذلك الضال ولا يعرف حقيقته.

﴿ أُولَئُكُ لَهُمْ عَذَابُ مَهِينَ ﴾ بما ضَلُوا وأَصْلُوا، واستَهُ بَوْوا [بَآيات الله] (() وكذبوا الحق الواضح، ولهذا قال: ﴿ وَإِذَا تَتَلَى عَلَيْهُ آَيَاتُنا ﴾ ليؤمن بها وينقاد لها، ﴿ وَلَى مستكبراً ﴾ أي: أدبر إدبار مستكبر عنها، راد لها، ولم تدخل قلبه ولا أثرت فيه، بل أدبر عنها ﴿ وَكُنْ لَمْ يَسْمِعُها ﴾ بل ﴿ وَكُنْ فَي عَنْهَا ﴿ وَكُنْ فَي الْمُصُواتُ ، فَهَذَا لا حَيْلَةً فِي هَذَا يَتُهُ .

﴿فَيشره ﴾ بشارة تؤثر في قلبه الجزن والغم، وفي بشرته السوء والظلمة والغبرة . ﴿بعداب أليم ﴾ مؤلم لقلبه ولبدنه ، لا يقادر قدره ، ولا يدرى بعظيم أمره ، وهذه بشارة أهل الشر، فلا نِعْمَتِ البشارة .

وأما بشارة أهل الخير فقال: ﴿إِنَّ اللّٰينَ آمَنُوا وعملوا الصالحات ﴿ جعوا بين عبادة الباطن بالإيمان، والظاهر بالإسلام، والعمل الصالح.

ولهم جنات النعيم بشارة لهم بما قدموه، وقرى لهم بما أسلفوه. وخالدين فيها أي: في جنات النعيم، نعيم القلب والروح والبدن وعد الله حقاً لا يمكن أن يخلف ولا يغير ولا يتبدل. وهو العزيز الحكيم كامل العزة، كامل

العزيز الحكيم كامل العزة، كامل العزيز الحكيم كامل العزيز الحكيم العزيد وحكمته، وقَي مَن وفّق مَن وفّق، وخذل مَن خذل، بحسب ما اقتضاه علمه فيهم وحكمته.

﴿ ١٠ \_ ١١ ﴾ ﴿ خلق السماوات بغير حمد ترونها وألقى في الأرض رواسى أن تميد بكم وبث فيها من كل

دابة وأنزلنا من السماء ماء فأنبتنا فيها من كل زوج كريم \* هذا خلق الله فأروني ماذا خلق الذين من دونه بل الظالمون في ضلال مبين بيلو تعالى من بدائع حكمته، ونعماً من آثار محته، فقال: ﴿خلق السماوات وكثافتها، وارتفاعها الهائل. ﴿بغير عمد ترونها أي: ليس لها عمد، ولو كان لها عمد لرؤيت، وإنما استقرت واستمسكت، بقدرة الله تعالى.

﴿ وَالقَّى فَي الأَرْضِ رَوَاسِي ﴾ أي: جبالاً عظيمة ، ركزها في أرجائها وأنجائها، لئلا ﴿ تَعِيد بِكُم ﴾ فلولا الجبال الراسبات لمادت الأرض، ولما استفرت بساكنها.

ورث فيها من كل دابة اي: نشر في الأرض الواسعة من جميع أصناف الدواب، التي هي مسخرة لبني آدم، ولمسالحهم ومنافعهم. ولما بشها في الأرض، علم تعالى أنه لا بدلها من رق تعيش به، فأنزل من السماء ماء مباركا، وفانيتنا فيها من كل زوج كريم المنظر، نافع مبارك، فرتعت فيه الدواب المنسشة، وسكن إليه كل

وهذا أي: خلق العالم العلوي والسفلي، من جاد، وحيوان، وسَوْقِ أرزاق الخلق الله من الخلق الله وحده لا شريك له، كل مقر بذلك حتى أنتم يا معشر المشركين.

﴿فَأُرُونِي مَاذَا خَلَقِ الذِينَ مِن دُونِهِ ﴾
أي: الذين جعلتموهم له شركاء، تدعونهم وتعبدونهم، يلزم على هذا، أن يكون لهم خلق كخلقه، ورزق كرزقه، فإن كان لهم شيء من ذلك فأرونيه، ليصح ما ادعيتم فيهم من استحقاق العبادة.

ومن المعلوم أنهم لا يقدرون أن يروه شيئاً من الخلق لها، لأن جميع المذكورات، قد أفروا أنها خلق الله وحده، ولا ثم شيء يعلم غيرها،

تستحق به أن تعبد.

ولكن عبادتهم إياها عن غير علم وبصيرة، بل عن جهل وضلال، ولهذا قال: ﴿ يِل الظالمون في ضلال مبين ﴾ أي: جَلَّى واضح حيث عبدوا من لأيملك نفعاً ولا ضراً ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً، وتركوا الإخلاص للخالق الرازق المالك لكل الأمور.

﴿١٩ \_ ١٩﴾ ﴿ولقد آتينا لقمان الحكمة أن اشكر لله ومن يشكر فإنما يشكر لنفسه ومن كفر فإن الله غنى حميد \* وإذ قال لقمان لابنه وهو يعظه يا بنى لا تشرك بالله إن الشرك لظلم عظيم، إلى آخر القصة. يخبر تعالى عن امتنانه على عبده الفاضل لقمان، بالحكمة، وهي العلم [بالحق](١) على وجهه وحكمته، فهي العلم بالأحكام، ومعرفة ما فيها من الأسرار والإحكام، فقديكون الإنسان عالمأ ولايكون

وأما الحكمة، فهي مستلزمة للعلم، بل وللعمل، ولهذا فسرت الحكمة بالعلم النافع والعمل الصالح.

ولما أعطاه الله هذه المنة العظيمة، أمره أن يشكره على ما أعطاه، ليبارك له فيه، وليزيده من فضله، وأخبره أن شكر الشاكرين، يعود نفعه عليهم، وأن مَنْ كفر فلم يشكر الله، عاد وبال ذلك عليه. والله غنى [عنه](٢) حيد فيما يقدره ويقضيه على مَنْ خالف أمره، فغناه تعالى، من لوازم داته، وكونه حيداً في ضفات كماله، حميداً في جميل صنعه، من لوازم ذاته، وكل واحد من الوصفين صفة كمال، واجتماع أحدهما إلى الآخر زيادة كمال

واختلف المفسرون، هل كان لقمان نبياً، أو عبداً صالحاً؟ والله تعالى لم يذكر عنه إلا أنه أتاه الحكمة، وذكر بعض ما يدل على حكمته في وعظه لابنه، فذكر

فثبت عجزهم عن إثبات شيء لها أصول الحكمة وقواعدها الكبار، الحقوق، فيسألك: هل قمت ما، فقال: ﴿وإذ قال لقمان لابنه وهو يَعِظهُ ﴾

> أو قال له قولاً به يعظه بالأمر والنهي، القرون بالترغيب والترهيب، فأمره بالإخلاص، ونهاه عن الشرك، وبيَّن له السبب في ذلك فقال: ﴿إِنَّ الشرك لظلم عظيم، ووجه كونه عظيماً، أنه لا أفظع وأبشع ممن سَوَّى المخلوق من تراب بمالك الرقاب، وسوَّى الذي لا يملك من الأمر شيئاً بمن له الأمر كله، وسوَّى الناقص الفقير من جميع الوجوه بالرب الكامل الغني من جميع الوجوه، وسوَّى مَن لم يُنعم بمثقال ذرة [من النعم] (٢٠) بالذي ما بالخلق من نعمة في دينهم ودنياهم وأخراهم وقلوبهم وأبدانهم إلا منه، ولا يصرف السوء إلا هو، فهل أعظم من هذا الطلم شيء؟!!

وهل أعظم ظلماً بمن خلقه الله لعبادته وتوحيده، فذهب بنفسه الشريفة، [فجعلها في أخس المراتب](٤) جعلها عابدة لمن لا يسوى شيئاً، فظلم نفسه ظلماً كبيراً.

ولما أمر بالقيام بحقه، بترك الشرك الذي من لوازمه القيام بالتوحيد، أمر بالقيام بحق الوالدين، فقال: ﴿ ووصينا الإنسان ﴾ أي: عهدنا إليه، وجعلناه وصية عنده، سنسأله عن القيام بها، وهل حفظها أم لا؟ فوصيناه ﴿بوالنيه﴾ وقلنا له: ﴿اشكر لي﴾ بالقيام بعبوديتي وأداء حقوقي، وأن لا تستعين بنعمى على معصيتى، ﴿ ولوالديك ﴾ بالإحسان إليهما بالقول اللين، والكلام اللطيف، والفعل الحميل، والتواضع لهما [وإكرامهما] (ه) وإجلالهما، والقيام بمؤونتهما، واجتناب الإساءة إليهما من كل وجه، بالقول والفعل.

فوصيناه بهذه الوصية، وأخبرناه أن ﴿إِلَّ المصير﴾ أي: سترجع أيها الإنسان إلى مَنْ وصاك وكلفك سذه

فيثيبك الثواب الجزيل؟ أم ضيعتها، فيعاقبك العقاب الوبيل؟

ثم ذكر السبب الموجب لبر الوالدين في الأم، فقال: ﴿ حملته أمه وهنا على **رهـن**﴾ أي: مشقة على مشقة، فلا تزال تلاقي الشاق، من حين يكون نطفة، من الوحم، والمرض، والضعف، والثقل، وتغير الحال، ثم وجع الولادة، ذلك الوجع الشديد.

تم **﴿فصاله في عامين﴾** وهو ملازم لحضانة أمه وكفالتها ورضاعها، أفما يحسن بمن تحمل على ولده هذه الشدائد مع شدة الحب، أن يؤكد على ولده، ويوصى إليه بتمام الإحسان إليه؟

﴿ وَإِنْ جِنَاهِ دَاكَ ﴾ أي: احتهد والداك ﴿على أن تشرك بي ما ليس لك به علم فلا تطعهما ﴾ ولا تظن أن هذا داخل في الإحسان إليهما، لأن حق الله مقدم على حق كل أحد، و «لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق».

ولم يمقل: "وإن جاهداك على أن تشرك بي ما ليس لك به علم فعقهما»، بِـل قـال: ﴿فَـلا تُـطُّعَهُما﴾ أي: بالشرك، وأما برهما، فاستمر عليه، ولهذا قال: ﴿وصاحبهما في الدنيا معروفاً ﴾ أي: صحبة إحسان إليهما بالمعروف، وأما اتباعهما وهما بحالة الكفر والمعاصى، فلا تتبعهما.

﴿ واتبع سبيل مَنْ أَناب إلي ﴾ وهم المؤمنون بالله وملائكته وكتبه ورسله، المتسلمون لربهم، المنيبون إليه.

واتباع سبيلهم، أن يسلك مسلكهم في الإنابة إلى الله، التي هي انجذاب دواعي القلب وإراداته إلى الله، ثم يتبعها سعى البدن، فيما يرضى الله ويقرب منه.

﴿ ثُم إِنَّ مرجعكم ﴾ الطائع والعاصي والمنيب، وغيره ﴿فأنبئكم بما كنتم تعملون ﴾ فلا يخفي على الله من أعمالهم خافية.

(٥) زيادة من: ب.

زيادة من: ب. (٣)

زيادة من: ب. (٤)

زيادة من: ب.

زيادة من: ب. **(Y)** 

﴿ يَا بُنَيُّ إِنِهَا إِن تَكَ مَثْقَالَ حِبْةُ مَن خَرِدَلُ﴾ التي هي أصغر الأشياء وأحقرها، ﴿ فَتَكُنْ فِي صِحْرَةً﴾ أي: في وسطها ﴿ أُو فِي السماوات أو في الأرض﴾ في أي: جهة من جهاتهما ﴿ يأت بها الله ﴾ لسعة علمه، وتمام خبرته، ولهذا قال: ﴿ إِن الله لطيف خبير﴾ أي: لطف في علمه وخبرته، حتى اطلع على البواطن والأسرار، وخفايا القفار والبحار.

والقصود من هذا، الحث على مراقبة الله والعمل بطاعته مهما أمكن، والترهيب من عمل القبيح، قل أو كُرُدُ.

﴿ يَا بُنَيِّ أَقَمِ الصلاة ﴾ حنه عليها ، وخصها لأنها أكبر العبادات البدنية ، ﴿ وَأَمُرُ بِالمعروف وانه عن المنكر ﴾ وذلك يستلزم العلم بالمعروف ليأمر به ، والعلم بالمنكر لينهى عنه .

والأمر بما لا يتم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إلا به، من الرفق، والصبر، وقد صرّح به في قوله: 
والصبر على ما أصابك ومن كونه فاعلاً لما يأمر به، كافأ لما يتهى عنه، فتضمن هذا، تكميل تفسه بفعل الخير وترك الشر، وتكميل غيره بذلك، بأمره وميه.

ولما علم أنه لا بدأن يبتلى إذا أمر ونهى، وأن في الأمر والنهي مشقة على النفوس، أمره بالصبر على ذلك، فقال: ﴿واصبر على ما أصابك إنَّ ذلك﴾ الذي وعظ به لقمان ابنه ﴿من عرم الأمور﴾ أي: من الأمور التي يعزم عليها ويهتم بها، ولا يوفق لها إلا أهل العزائم.

﴿ وَلا تُصَعِّر حَدَكَ للنّاسِ ﴾ أي: لا تُحِلْهُ وتعبس بوجهك للنّاس، تكبُّراً عليهم وتعاظماً.

ولا قش في الأرض مرحاً أي: يطِراً، فخراً بالنعَم، ناسياً المنعم، معجباً بنفسك. ﴿إِنْ الله لا يحب كل متال﴾ (١) في نفسه وهيئته وتعاظمه

﴿**فخور**﴾ بقوله.

﴿واغضض من صوتك الله المحر الناس ومع الله الإن أنكسر الأصوات أي: أفظعها وأبشعها ﴿لصوت الحمير فلو كان في رفع الصوت البلغ فائدة ومصلحة الما اختص بذلك الحمار ، الذي قد علمت خسته وبلادته.

وهذه الوصايا التي وصى بها لقمان لابنه، تجمع أمهات الحكم، وتستلزم ما لم يذكر منها، وكل وصية يقرن بها ما يدعو إلى فعلها إن كانت أمراً، وإلى تركها إن كانت نهاً.

وهذا يدل على ما ذكرنا في تفسير الحكمة، أنها العلم بالأحكام وحكمها ومناسباتها، فأمره بأصل الدين، وهو التوحيد، ونهاه عن الشرك، وبين له المرجب لتركه، وأمره ببر الوالدين، وبين له السبب الموجب لبرهما، وأمره ببر هما وامتثال أوامرهما ما لم يأمرا بمعصية، ومع ذلك فلا يعقهما، بل يحسن إليهما، وإن كان لا يطيعهما إذا بمراقبة الله، وخوّفه القدوم عليه، وأنه بمراقبة الله، وخوّفه القدوم عليه، وأنه والشر إلا أتى بها.

ونهاه عن التكبر، وأمره بالتواضع، ونهاه عن البطر والأشر والمرح، وأمره بالسكون في الحركات والأصوات، ونهاه عن ضد ذلك.

وأمره بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وإقامة الصلاة، وبالصبر اللذين يسهل بهما كل أمر، كما قال تعالى: فحقيق بمن أوصى بهذه الوصايا، أن يكون محصوصاً بالحكمة، مشهوراً بها. ولهذا من منة الله عليه وعلى سائر عباده، أن قص عليهم من حكمته، ما يكون لهم به أسوة حسة.

(١٠ - ٢٠) (ألم تروا أن الله سخر لكم ما في السماوات وما في الأرض وأسيغ عليكم نعمه ظاهرة وباطنة ومن الناس من يجادل في الله بغير علم ولا الناس من يجادل في الله بغير علم ولا اتبعوا ما أنزل الله قالوا بل نتبع ما وجدنا عليه آباءنا أولو كان الشيطان ما وجدنا عليه آباءنا أولو كان الشيطان على عباده بنعمه، ويدعوهم إلى شكرها ورزيتها، وعدم الغفلة عنها فقال: ﴿أَمُ تَسُووا وَتَبَحَصُرُوا وَتَبَحَصُرُوا لِللهِ مَا في السماوات من الشمس والقمر والنجوم، كلها مسخرات لنفع والعباد،

وما في الأرض من الحيوانات والأسجار والزروع، والأنهار والمعادن ونحوها، كما قال تعالى: ﴿هو الذي خلق لكم ما في الأرض جيعاً .

وأسبغ عليكم الياد عمكم وغمركم نعمه الظاهرة والباطنة التي تعلم بها، والتي تحفى علينا، نعم الدنيا، ونعم الدين، حصول المنافع، ودفع المضار، فوظيفتكم أن تقوموا بشكر هذه النعم، بمحبة المنعم والخضوع له، وصرفها في الاستعانة على طاعته، وأن لا يستعان بشيء منها على معصيته.

وه لكن مع توالي هذه النِعَم، ومن الناس مَن لهم لم يشكرها، بل كفرها وكفر بمن أنعم بها، وجحد الحق الذي أنزل به كتبه وأرسل به يعادل عن الباطل ليدحض به الحق، ويدفع به ما جاء به الرسول من الأمر عبادة الله وحده، وهذا المجادل على فيترك وشأنه، ويسمح له في الكلام فيترك وشأنه، ويسمح له في الكلام فولا كتاب متير إغير مبين للحق فلا معقول ولا متقول ولا اقتداء بالمهتدين المالمتدين المالمتدين المالمة في الله مني المالهة في الله مني المالة في الله مني المالة في الله مني المالة في الله مني اللهتدين الله مني اللهتدين الله اللهتدين الله مني اللهتدين الله اللهتدين الله مني اللهتدين الله مني اللهتدين الله مني اللهتدين اللهتدين الله مني اللهتدين ا

<sup>(</sup>١) كذا في: ب، وزاد في: أ قوله تعالى: فخور.

<sup>(</sup>٢) زيادة من: ب.

الجزء الحادي والمشرون

على تقليد آباء غير مهتدين، بل ضالين مضلين.

ولهذا قال: ﴿وَإِذَا قِيلُ لَهُمُ الْبَعُوا مَا أَسْرُلُ اللهُ عَلَى أَيْدِي رَسِلُهُ، فَإِنَهُ الْحَقَ، وَبَيْنَتُ لَهُمُ أَدْلَتُهُ الْطَاهِرةَ ﴿قَالُوا﴾ معارضين ذلك: ﴿بِل نتبع ما وجدنا عليه آباءنا فلا نترك ما وجدنا عليه آباءنا لقول أحد، كائناً مَنْ كان.

قال تعالى في الرد عليهم وعلى آباتهم: ﴿أُولُو كَانَ الشيطان يدعوهم إلى عذاب السعير﴾ فاستجاب له أباؤهم، ومشوا خلفه، وصاروا من تلاميذ الشيطان، واستولت عليهم الحدة.

فهل هذا موجب لاتباعهم لهم ومشيهم على طريقتهم، أم ذلك يرهبهم من سلوك سبيلهم، وينادي على ضلالهم وضلال من اتبعهم.

وليس دعوة الشيطان لآبائهم ولهم، محبة لهم ومودة، وإنما ذلك عداوة لهم ومكر بهم، وبالحقيقة أتباعه من أعدائه، الذين تمكن منهم وظفر بهم، وقرت عينه باستحقاقهم عذاب السعير بقبول دعوته.

(۲۲ ـ ۲۲) ﴿ ومن يسلم وجهه إلى الله وهو محسن فقد استمسك بالعروة الوثقى وإلى الله عاقبة الأمور \* ومن كفر فلا يحزنك كفره إلينا مرجعهم فننبتهم بما عملوا إن الله عليم بذات الصدور \* نمتعهم قليلاً ثم نضطرهم إلى عذاب غليظ ﴿ ومن يسلم وجهه الشرائع غلصاً له دينه . ﴿ وهو محسن في ذلك الإسلام بأن كان عمله مشروعاً ، قد اتبع فيه الرسول

أو: ومن يسلم وجهه إلى الله، بفعل جميع العبادات، وهو محسن فيها، بأن يعبد الله كأنه يراه، فإن لم يكن يراه فإنه يراه.

أو ومن يسلم وجهه إلى الله، بالقيام بحقوقه، وهو محسن إلى عباد الله، قائم بحقوقهم

والمعاني متلازمة، لا فرق بينها إلاً

من جهة [اختلاف] (١٠) مورد اللفظتين، وإلا فكلها متفقة على القيام بجميع شرائع الدين، على وجه تقبل به وتكمل، فمن فعل ذلك فقد أسلم واستمسك بالعروة الوثقى أي: بالعروة التي من تمسك بها، توثق ونجا، وسلم من الهلاك، وفاز بكل

ومن لم يسلم وجهه لله أو لم يحسن لم يستمسك بالعروة الوثقى، وإذا لم يستمسك بالعروة الوثقى، لم يكن تُمَّ الا الهلاك والبوار. ﴿وَإِلَى الله عاقبة الأمور﴾ أي: رجوعها وموئلها ومنتهاها، فيحكم في عباده، ويجازيهم بما آلت إليه أعمالهم، ووصلت إليه عواقبهم، فليستعدوا لذلك الأمر.

﴿ومَنْ كَفَرِ فَلا يَحْرَنْكُ كَفَرِهُ لأنك أديت ما عليك، من الدعوة والبلاغ، فإذا لم يهتد، فقد وجب أجرك على الله، ولم يبق للحزن موضع على عدم اهتدائه، لأنه لو كان فيه خير لهداه الله.

ولا تحزن أيضاً، على كونهم تجرؤوا عليك بالعداوة ونابذوك المحاربة، واستمروا على غيهم وكفرهم، ولا تتحرق عليهم بسبب أنهم ما بودروا بالعذاب.

فإن ﴿ إلينا مرجعهم فننبتهم بما عملوا ﴾ من كفرهم وعداوتهم، وسعيهم في إطفاء نور الله وأذى رسله.

﴿ إِن الله عليم بذات الصدور ﴾ التي ما نطق بها الناطقون، فكيف بما ظهر، وكان شهادة؟!!

ونمتعهم قليلاً في الدنيا، ليزداد إشمهم، وبتوفر عذابهم، وثم نضطرهم أي: [نلجئهم] (٢) وإلى عظمه وكبره وفظاعته وألمه وشدته.

﴿ ٢٨ ـ ٢٨﴾ ﴿ وَلئن سألتهم من خلق السماوات والأرض ليقولن الله قل الحمد لله بل أكثرهم لا يعلمون \* لله ما في السماوات والأرض إن الله

ٱلْيَتَدَوُّا أَنَّ ٱللّهَ مَسَخِّلَكُ مِنَّانِي ٱلسَّكُوْتِ وَمَافِى ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلِيْكُمْ نِعَكَهُ خِلْهِمَ ۚ وَبَاطِنَةً وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَنْ يُجَلِدِلُ فِي اللَّهِ بِمَنْدِيهِ لِمِ وَلَاهُ مُنَّى وَلَاكِنَابُ ثُنِيدٍ ۞ وَإِذَا قِيلَ لَمُسُرُأَتَيعُواْمَآ أَذَٰزَلَ ٱللَّهُ فَالُواْئِلُ نَتَيْعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ عَابَاتَآ أَوَلُوْكَانَ ٱلشَّيْطُنُ يَدْعُوهُمْ إِلَّا عَنَابِ ٱلسَّعِيرِ \* وَمَن يُسْلِرُ وَجَهَةُ وَإِلَى اللَّهِ وَهُوَ مُحْمِينٌ فَقَدَ أَسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ ٱلْوَثْقَالَ وَإِلَى ٱللَّهِ عَلَيْهَ ٱلْأَخُورِ ۞ وَمَن كَثَرَ فَلَا يَعْزُنكَ كُفُرُهُ ۚ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنَيْنَكُمْ بِمَاعِمِلُواْ إِنَّ ٱللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ۞ نُيِّعُهُدُ قَلِيلًا ثُثُوَّنَضْطَرُّهُمْ إِلَىٰ عَذَابِ غَلِيظٍ ۞ وَلَيِن سَأَلْتُهُ مِنَّ خَلَقَ ٱلسَّمَوَدِ وَٱلْأَرْضَ لَيَغُولُنَّ ٱللَّهُ قُلِ ٱلْحَمَدُ لِنَّهُ بَلِّ أَحْتَرُهُمْ لَا يَعُلَمُونَ ۞ يلَّهِ مَانِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أِنَّ اللَّهُ هُوَّالَٰغَيُّ ٱلْحَيْدَ ۞ وَلَوَّأَمَّا إِلَّا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةِ أَقَالُهُ وَأَلْحَرُ كِيكُمُ مُن بَعْدِهِ مَسَبَعَةُ أَجْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِنَّا اللَّهُ إِنَّا اللَّهُ اللّ الله عَمْدُ كُو إِلَّا حَنفْسِ وَحِدَةً إِنَّالَةَ سَيِيعٌ بَصِيرٌ ٥ TO WE SEE THE STATE OF THE SECOND

هو الغني الحميد \* ولو أنما في الأرض من شجرة أقلام والبحر يمده من بعده سبعة أبحر ما نفلت كلمات الله إن الله عزيز حكيم \* ما خلقكم ولا يعثكم إلا كنفس واحدة إن الله سميع بصير أي: ولئن سألت هؤلاء بصير أي: ولئن سألت هؤلاء المسركين المكذبين بالحق أمن خلق السماوات لعلموا أن أصنامهم ما خلقت شيئاً من ذلك، ولبادروا بقولهم الله الذي خلقهما وحده.

ف ﴿قل﴾ لهم ملزماً لهم، ومحتجاً عليهم بما أقروا به، على ما أنكروا: ﴿الحمد لله﴾ الذي بين النور، وأظهر الاستدلال عليكم من أنفسكم، فلو كانوا يعلمون، لجزموا أن المنفرد بالحلق والتدبير، هو الذي يفرد بالعبادة والتوحيد.

ولكن ﴿أكثرهم لا يعلمون﴾ فلذلك أشركوا به غيره، ورضوا بتناقض ما ذهبوا إليه، على وجه الحيرة والشك، لا على وجه البصيرة، ثم ذكر في هاتين الآيتين نموذجاً من سعة أوصافه، ليدعو عباده إلى معرفته ومحبته وإخلاص الدين له

فذكر عموم ملكه، وأن جميع ما في السماوات والأرض \_ وهذا شامل لجميع العالم العلوي والسفلي \_ أنه ملكه، يتصرف فيهم بأحكام الملك

Elication Caralletia

القدرية، وأحكامه الأمرية، وأحكامه الجزائية، فكلهم عبيد مماليك، مدبرون منخرون، ليس لهم من الملك شيء، وأنه واسع الغني، فلا يحتاج إلى ما يحتاج إليه أحد من الخلق. ﴿مَا أُريد منهم من رزق وما أريد أن يطعمون﴾. وأن أعمال النبيين والصديقين والشهداء والصالحين لا تنفع الله شيئاً وإنما تنفع عامليها، والله غني عنهم وإنما تنفع عامليها، والله غني عنهم

وعن أعمالهم، ومن غناه، أن أغناهم

AND SAR III SERESA

وأقناهم في دنياهم وأخراهم.
ثم أخبر تعالى عن سعة حمده، وأن حمده من لوازم ذاته، فلا يكون إلا أثنه، وهو حميد في صفاته، فكل صفة من صفاته، يستحق عليها أكمل حمد وألمه، لكونها صفات عظمة وكمال، وجميع ما أمر به ونهى عنه يحمد عليه، وجميع ما حكم به في العباد وبين العباد، في الدنيا والآخرة، يحمد العباد، في العباد وبين

ثم أخبر عن سعة كلاَمه وعظمة قوله، بشرح يبلغ من القلوب كل مبلغ، وتنبهر له العقول، وتحير فيه الأفئدة، وتسيح في معرفته أولو أن ما الألباب والبصائر، فقال: ﴿ولو أن ما في الأرض من شجرة أقلام ﴾ يكتب بها

﴿والبحر يمده من بعده سبعة أبحر﴾ مدادأ يستمد بها، لتكسرت تلك الأقلام، ولفني ذلك المداد، ولم تنفد **﴿كلمات اللهِ تعالى، وهذا ليس** مبالغة لا حقيقة له، بل لما علم تبارك وتعالى أن العقول تتقاصر عن الإحاطة ببعض صفاته، وعلم تعالى أن معرفته لعباده أفضل نعمة أنعم بما عليهم، وأجلُّ منقبة حصلوها، وهي لا تمكنَّ على وجهها، ولكن ما لا يدرك كله لا يترك كله، فنبههم تعالى تنبيها تستنير به قلوبهم، وتنشرح له صدورهم، ويستدلون بما وصلوا إليه إلى ما لم يصلوا إليه، ويقولون كما قال أفضلهم وأعلمهم بربة: «لا تحصي ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك»، وإلاً، فالأمر أجلُّ من ذلك وأعظم.

وهذا التمثيل، من باب تقريب المعنى، الذي لا يطاق الوصول إليه إلى الأفهام والأذهان، وإلا فالأشجار، وإن تضاعفت على ما ذكر أضعاف كثيرة، والبحور لو امتدت (١) بأضعاف مضاعفة، فإنه يتصور نفادها وانقضاؤها، لكونها غلوقة.

وأما كلام الله تعالى، فلا يتصور نفاده، بل دلنا الدليل الشرعي والعقلي، على أنه لا نفاد له ولا منتهى، وكل شيء ينتهي إلا الباري وصفاته ﴿وأن إلى ربك المنتهى﴾.

وإذا تصور العقل حقيقة أوليته تعالى وآخريته، وأنه كل ما فرضه الذهن من الأزمان السابقة، مهما تسلسل الفرض والتقدير، فهو تعالى قبل ذلك إلى غير من الأزمان المتأخرة، وتسلسل الفرض والتقدير، وساعد على ذلك من ساعد بقلبه ولسانه، فالله تعالى بعد ذلك إلى غير غاية ولا نهاية.

والله في جميع الأوقىات يحكم، ويتكلم، ويقول، ويفعل كيف أراد، وإذا أراد لا مانع له من شيء من أقواله

وأفعاله، فإذا تصور العقل ذلك، عرف أن المثل الذي ضربه الله لكلامه، ليدرك العباد شيئاً منه، وإلا، فالأمر أعظم وأجل.

ثم ذكر جلالة عزته وكمال حكمته فقال فإن الله عزير حكيم أي: له العزة جميعاً، الذي ما في العالم العلوي والسفلي من القوة إلا منه، أعطاها للخلق، فلا حول ولا قوة إلا به، وبعزته قهر الخلق كلهم وتصرف فيهم وابتداه بالحكمة، وجعل غايته والنهي وجد بالحكمة، وكذلك الأمر والنهي وجد بالحكمة، وكانت غايته القصودة الحكمة، وكانت غايته القصودة الحكمة، فهو الحكيم في خلقه وأمره.

ثم ذكر عظمة قدرته وكمالها، وأنه لا يمكن أن يتصورها العقل، فقال: وما خلقكم ولا بعثكم إلا كنفس واحدة هيع الخلق على كثرتهم وبعثهم بعد موتهم، بعد تفرقهم في لمحة واحدة مكخلقه نفساً واحدة، فلا وجه لاستبعاد البعث والنشور والحزاء على الأعمال، إلا الجهل بعظمة الله وقوة قدرته.

ئم ذكر عموم سمعه لجميع المسموعات، وبصره لجميع المبصرات، فقال: ﴿إِنَّ الله سميع بصير﴾

﴿٢٩ ـ ٢٩﴾ ﴿آلَم تر أن الله يولج الليل في الليل ويولج النهار في الليل وسخر الشمس والقمر كل يجري إلى أجل مسمى وأن الله بما تعملون من دونه الباطل وأن الله هو المي الكبير ﴾ وهذا فيه أيضاً، انفراده بالتصرف والتدبير، وسعة تصرفه بإيلاج الليل في النهار، وإيلاج النهار في الليل، أي: إدخال أحدهما على الآخر، فإذا دخل أحدهما على الآخر،

وتسخيره للشمس والقمر، يجريان بتدبير ونظام، لم يختل منذ خلقهما،

يعتبرون وينتفعون.

وتبتدىء الدار الآخرة.

والعقاب للعاصين.

ليقيم بذلك من مصالح العباد

ومنافعهم، في دينهم ودنياهم، ما به

مسمّى ﴾ إذا جاء ذلك الأجل، انقطعً

جريانهما، وتعطل سلطانهما، وذلك

في يوم القيامة ، حين تكور الشمس،

ويخسف القمر، وتنتهى دار الدنيا،

وشر ﴿خبيو﴾ لا يخفي عليه شيء من

ذلك، وسيجاريكم على تلك

الأعمال، بالثواب للمطيعين،

و ﴿ وَلَكُ اللَّهِ اللَّهِ عِينَ لَكُم مِنَا

عظمته وصفاته، ما بيَّن ﴿ بِأَنَّ اللَّهِ هُو

الحق) في ذاته وفي صفاته، ودينه

حق، ورسله حق، ووعده حق،

﴿وَأَن مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونَهُ الْبِاطُلُ﴾

في ذاته وصفاته، فلولا إيجاد الله له لا

وجد، ولولا إمداده لمَّا يَقِيُّ، فإذا كان

﴿ وَأَنَّ اللَّهُ هُو الْعَلِّي ﴾ بذاته، فوق

جميع مخلوقاته، الذي علت صفاته، أن

يقاس بها صفات أحدٍ من الخلق، وعلا

على الخلق فقهرهم، ﴿الكبير﴾ الذي له

الكبرياء في ذاته وصفاته، وله الكبرياء

(۳۱ – ۳۲) هوألم تبر أن الفلك

تجري في البحر بنعمة الله ليريكم من

أياته إن في ذلك لأيات لكل صبار

شكور \* وإذا غشيهم موج كالظلل

دعوا الله مخلصين له الدين فلما نجاهم إلى البر فمنهم مقتصد وما يجحد بآياتنا

إلا كل ختار كفور، أي: ألم تر من آثار

قدرته ورحمته وعنايته بعباده، أن سخر

في قلوب أهل السماء والأرض.

باطلاً، كانت عبادته أبطل وأبطل.

ووعيده حق، وعبادته هي الحق.

﴿وأَن الله بِما تعملون ﴾ من خير

و ﴿كُلُّ منهما ﴿يجري إلى أجل

﴿إِنْ فِي ذَلِكَ لَآيِاتُ لِكُلِّ صِبَّارِ شكور، فهم المنتفعون بالآيات، صبّار على الضراء، شكور على السراء، صبّار على طاعة الله وعن معصيته وعلى أقداره، شكور شعلى نعمه الدينية والدبيوية

وذكر تعالى حال الناس عند ركوبهم البحر وغشيان الأمواج كالظر فوقهم، أنهم يخلصون الدعاء [لله](٣) والعبادة: ﴿فلما نجاهم إلى السر﴾ انقسموا فريقين:

فرقة مقتصدة، أي: لم تقم بشكر الله على وجه الكمال، بل هم مدنبون ظالمون لأنفسهم .

وفرقة كافرة بنعمة الله، جاحدة لها، ولهذا قال: ﴿وَمَا يُجِحَدُ بِآيَاتُنَا إِلَّا كل ختّار ﴾ (٤) أي: غدار، ومن غدره أنه عاهد ربه، لئن أنجيتنا من البحر وشدته، لنكونن من الشاكرين، فغدر، ولم يف بذلك، ﴿كفور﴾ بنَعَمْ الله. فهل يليق بمن نجاهم الله من هذه الشدة، إلا القيام التام بشكر يعم الله؟

﴿٣٣﴾ ﴿يا أيها الناس اتقوا ربكم واخشوا يومأ لا يجرى والدعن ولده ولا مولود هو جاز عن والده شيئاً إن وعد الله حق فلا تغرنكم الحياة الدنيا ولا يغرَّنكم بالله الغرور، يأمر تعالى الناس بتقواه، التي هي امتثال أوامره وترك زواجره، ويستلفتهم لخشية يوم القيامة، اليوم الشديد، الذي فيه كل أحد لا يهمه إلا نفسه، في ﴿لا يجرى والدعن ولده ولا مولود هو جاز عن والله شيئاً ﴾ لا يزيد في حسناته ولا ينقص من سيئاته، قد تم على كل

[ولطفه وإحسانه، ﴿ليريكم من أياته﴾ ففيها الانتفاع والاعتبار](١).

البحر؛ تجري فيه الفلك بأمره القدري عبد عمله، وتحقق عليه جراؤه.

الْدَّ۞ تَتِرِيلُ ٱلْكِتْبِ لَارْتِبَ فِيهِ مِن زَّيِ ٱلْعَالَمِينَ۞ أَمِّيقُولُونِ أَفَرَّنِكُ ثَبَلَ هُوَ أَتْحَقُّ مِن زَّيَكِ إِنَّ إِرَقَوْمًا مَّا أَلْنَهُم يِّن تَّذِيفِن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَهْمَ تَدُونَ ۞ ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ السَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَابَيْنَهُمَا فِي سِنَّةِ أَيَارِثُو ٱسْتَوَىٰعَلَ ٱلْعَرَيْقِ مَالَكُم مِن دُونِدِين وَلِي وَلَاسْتَفِيع أَفَلَا نَتَكَ حَكُرُونَ ۞ يُدَيِّرَا لَأَمْرَ مِنَ السَّنَالَ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمُ يَعَدُّحُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ وَأَلْفَ سَنَةِ مُمَا تَعَدُّونَ ا ۞ذَاكَ عَالِمُ ٱلْعَيْبِ وَالشَّهِكَدَةِ ٱلْعَيْنِ الْحَيْدِ الْحَيْدِ الْحَيْدِ الْحَيْدِ الْحَيْدِ ٱلْذِيَّ أَحْسَنَ كُلِّ شَيٍّ وِخَلَقَكُمْ وَبَكَأَخَلْقَ ٱلْإِنسَكِينِ مِن طِينِ۞ ثُرُجَعَكَ لَنَتَلَقَيْنِ سُلَلَةٍ مِن مُّلَا مِن مُّلَةٍ مِن مُّلَةٍ مِن مُّلَةٍ مُهِينِ۞ ثُمُّةً سَوَّلهُ وَتَفَخَ فِيهِ مِن رُّوجِكِ وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمَعَ وَٱلْإِثْمَرَ وَٱلْأَقْيَدَةُ قَلِيلًامَّاتَشْكُرُونَ ۞ وَقَالُوٓ أَلَّهِ ذَاضَكَلْنَافِي ٱلْرَّيْنِ أَوْنَا ۚ فِي خَلْقِ جَدِيدٍ بِمَلْ هُمْ بِلِقَدَاءِ رَبِّهِ مِرَكَافِهُ وَنَ ۞ • قُلْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ مُثَلِّكُ ٱللَّوْتِ ٱلَّذِي وَكُلَّ بِكُو ثُمُّ إِلَّىٰ رَبِّكُمْ تُوْجَعُونَ ۞ DARREN IN RESERVE

فلفت النظر في هذا لهذا اليوم المهيل، مما يقوي العبد ويسهِّل عليه تقوى الله، وهذا من رحمة الله بالعباد، يأمرهم بتقواه التي فيها سعادتهم، ويعدهم عليها الثواب، ويحذرهم من العقاب، ويزعجهم إليه بالمواعظ والمخوفات، فلك الحمديارب العالمين.

﴿ إِنْ وَعَدَ اللَّهُ حَقَّ ﴾ فلا تمتروا فيه، ولا تعملوا عمل غير المصدق، فلهذا قال: ﴿فلا تغرنكم الحياة الدنيا﴾ بزينتها وزخارفها ومأفيها من الفتن والمحن.

﴿ولا يغرنكم بالله الغرور﴾ الذي هو الشيطان، الذي ما زال يخدع الإنسان ولا يغفل عنه في جميع الأوقات، فإن لله على عباده حقاً، وقد وعدهم موعداً يجازيهم فيه بأعمالهم، وهل وقوا حقه أم قصروا فيه.

وهذا أمر يجب الاهتمام به، وأن يجعله العبد نصب عينيه، ورأس مال تجارته التي يسعي إليه .

ومن أعظم العوائق عنه والقواطع دونه، الدنيا الفتانة، والشبطان

زيادة من: ب.

في ب كالظلل. (٢)

<sup>(</sup>٣) زيادة من: ب.

كذَا في ب، وزاد في أ: قوله تعالى: ﴿كَفُورَ﴾.

ا وَلَوْتَدَوْغَ إِذِلْلُجْمُونَ اَكِسُواْرُهُ وسِهِمْ عِندَرَقِهِمْ رَبَّناً أَبْصَرُنَا وَسَمِعَنَا فَأَرْجِعْنَا نَصَّمَلُ صِلِيحًا إِنَّا مُوقِعُونَ ٥ وَلَوْشِنْنَا لَآلِيْنَاكُلِّنَفْسٍ هُدَنِهَا وَلَكِنَّحَقَّ الْقَوْلُ مِنَّى الْأَمُّلَأَنَّ جَهَانَّةً مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَهْمَعِيرَ ۞ هَذُوقُواْ يَانَيْبِ مَرَ لِعَاءَ يَوْمِكُمُ هَا فَأَ إِنَّا لَيْسِينَ كُمِّ وَذُوقُواْ عَامَابَ ٱتْخُلُدِيَاكُنْتُوتَتَعَلُونَ۞ إِفَّايُؤُمِنُ بِنَايَتِنَا ٱلَّذِينَ إِنَا ذُكِّرُواْ بِهَا خَنُواْ مُبْتَ ٱوَسَبَّحُواْ بِحَدُرِيْ بِهِنْ وَهُرُ لَايَسْتَكُيرُونَ ۞ ﴿ تَخَافَلَجُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمُسَاجِعِ يَنْغُونَ رَبِّهُمْ حَوْفًا وَطَمَعًا وَعَارَزُقْتَاهُمْ يُنفِقُونَ ۞ فَلَا تَقَالُمُ تَفْسُ مَّاۤ أَخۡمِنَىٰ لَمُم مِن قُدَّةِ أَعَيْنِ جَزَّآءُ بِمَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞ أَفَنَكَانَمُؤُمِنَا كَنَكَانَ فَاسِقَا لَايَسَتَوُونَ ﴿ أَمَّا ٱلَّذِينَ عَامَتُوا وَعَيمُ لُوا ٱلصَّالِحِتِ فَلَهُ مُحَنَّتُ ٱلْمَالُونَ نُنُزُلِّا عِمَاكَ انْوَايْعُ مَلُونَ ۞ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ فَسَقُواْ فَتَأُونِهُمُ ٱلنَّارِّحُ لَنَا أَرَادُوا أَن يَغْرُجُوامِنْهَا أَعِيدُ وَافِيهَا مَقِلَ لَمُتَر دُوقُواْعَذَابَ ٱلنَّارِ ٱلَّذِي كُنتُربِهِ وَتُحَكِّذِ فُونَ alega in Localed

الموسوس السَوِّل، فنهى تعالى عباده أن تغرهم الدنيا أو يغرهم بالله الغرور ﴿يعدهم ويمنيهم وما يعدهم الشيطان إلا غروراً﴾

﴿٣٤﴾ ﴿إِنَّ اللهُ عنده علم الساعِة وينزل الغيث ويعلم ما في الأرحام وما تدري نفس ماذا تكسب غدا وما تدري نفس بأي: أرض تموت إن الله عليم خبير﴾ قد تقرر أن الله تعالى أحاط علمه بالغيب والشهادة، والظواهر والبواطن، وقد يطلع الله عباده على كشير من الأمور الغيبية، وهذه [الأمور](أأ) الخمسة، من الأمور التي طوى علمها عن جميع المخلوقات، فلا يعلمها نبي مرسل، ولا ملك مقرب، فضلاً عن غيرهما، فقال: ﴿إِنْ اللهُ عنده علم الساعة ﴾ أي: يعلم متى مرساها، كما قال تعالى: ﴿ يَسَأُلُونِكُ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسِاهًا قُلَّ إنما علمها عند ربي لا يجليها لوقتها إلا ه و ثقلت في السماوات والأرض لا تأتيكم إلا بعنة ﴾ الآية.

﴿ وَمِنْزِلُ الْغَيْثُ ﴾ أي: هو المنفرد بإنزاله، وعلم وقت نزوله.

﴿ وَيَعِلَمُ مَا فِي الأَرْحَامِ ﴾ فهو الذي أنشأ ما فيها، وعلم ما هو، هل هو ذكر أم أنثى، ولهذا يسأل الملك الموكل

بالأرحام ربه: هل هو ذكر أم أنثى؟ فيقضى الله ما يشاء.

﴿وما تدري نفس ماذا تكسب خداً﴾ من كسب دينها ودنياها، ﴿وما تدري نفسٌ بأي: أرض تموت﴾ بل الله تعالى هو المختص بعلم ذلك جميعه.

ولما خصص هذه الأشياء، عمم علمه بجميع الأشياء فقال: ﴿إِن الله عليم خبير﴾ تحيط بالطواهر والبواطن، ومن والخفايا والخبايا والسرائر، ومن حكمته التامة، أن أخفى علم هذه الخمسة عن العباد، لأن في ذلك من المسالح ما لا يخفى على مَنْ تدبر ذلك.

تم تفسير سورة لقمان بفضل الله وعونه، والحمد لله

تفسير سورة السجدة وهي مكية

﴿١ - ٣﴾ ﴿بسم الله السرحمين الرحميم الم \* تنزيل الكتاب لا ريب فيه من رب العالمين \* أم يقولون اقتراه ميل هو الحق من ربك لمتنذر قوماً ما أتاهم من نذير من قبلك لعلهم يهتدون يخبر تعالى أن هذا الكتاب الكريم، أنه تنزيل نزل من رب العالمين، الذي رباهم بنعمته.

ومن أعظم ما رباهم به، هذا الكتاب، الذي فيه كل ما يصلح أحوالهم، ويتمم أخلاقهم، وأنه لا ريب فيه ولا شك ولا امتراء، ومع ذلك قال المكذبون للرسول الظالمون في ذلك: افتراه محمد، واختلقه من عند نفسه، وهذا من أكبر الجراءة على إنكار كلام الله، ورمي عمد على كلام مثل كلام الخالق.

وكل واحد من هذه من الأمور العظائم، قال الله \_رادًا على مَنْ قال: افتراه: \_﴿بل هـو الحـق﴾ الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، تنزيل من حكيم هيد. ﴿من

ربك أنزله رحمة للعباد ولتندر قوماً ما أتاهم من ندير من قبلك أي: هم في حال ضرورة وفاقة لإرسال الرسول وإنزال الكتاب، لعدم الندير، بل هم في جهلهم يعمهون، وفي ظلمة ضلالهم يترددون، فأنزلنا الكتاب عليك ولعلهم يتدون من ضلالهم،

وهذه الأثنياء التي ذكرها الله، كلها مناقضة لتكذيبهم له، وإنها تقتضي منهم الإيمان والتصديق التام به، وهو كونه (من رب العالمين) وأنه (الحق مقبول على كل حال، وأنه فليس فيه ما يوجه من الوجو، لا يخبر فليسابق للواقع (١٠)، ولا بخبر واشتباه معانيه، وأنهم في ضرورة وحاجة إلى الرسالة، وأن فيه الهداية لكل خير وإحسان.

﴿٤ ـ ٩﴾ ﴿الله السذي خسلسق السماوات والأرض وما بينهما في ستة أيام ثم استوى على العرش ما كم من دونه من ولي ولا شقيع أفلا تتذكرون \* يدبر الأمر من السماء إلى الأرض ثم يعرج إليه في يوم كان مقداره ألف سنة ما تعدون \* ذلك عالم الغيب والشهادة العزيز الرحيم ﴿ اللَّي أَحْسَنَ كُلُّ شيء خلقه وبدأ خلق الإنسان من طين # ثم جعل نسله من سلالة من ماء مهين \* ثم سواه ونفخ فيه من روحه وجعل لكم السمع والأبصار والأفئدة قليلاً ما تشكرون ﴾ يخبر تعالى عر كمال قدرته بخلق ﴿السماوات والأرض وما بينهما في سنة أيام﴾ أوّلها يوم الأحد وآخرها الجمعة، مع قدرته على خلقها بلحظة، ولكنه تعالى رفيق

رم استوى على العرش الذي هو سقف المخلوقات استواء يليق بجلاله. (ما لكم من دونه من ولي) يتولاكم فينفعكم (ولاشفيع) يشفع لكم إن توجه عليكم العقاب.

﴿ أَفَلَا تَتَذَكِرُونَ ﴾ فتعلمُونَ أَن كان حماداً.

خالق الأرض والسماوات، المستوى على العرش العظيم، الذي انفرد بتدبيركم وتوليكم، وله الشفاعة كلها، هو المستحق لجميع أنواع العبادة.

﴿ يدبر الأمر ﴾ القدري والأمر الشرعي، الجميع هو المنفرد بتدبيره، نازلة تلك التدابير من عند المليك القدير ﴿ من السماء إلى الأرض ﴾ فَيُسْعِدُ سا ويُشْقِي، ويُغْنِي ويُفْقِرُ، ويُعِزُّ ويُذِلَّ، ويُكرمُ ويهُينُ، ويرفع أقواماً ويضع آخرين، ويُنزُل الأرزاق.

﴿ ثم يعرج إليه ﴾ أي: الأمر ينزل من عنده ويعرج إليه ﴿في يوم كنان مقداره ألف سنة مما تعدون، وهو يعرج إليه ويصله في لحظة.

﴿ فَلَـكُ ﴾ الـذي خـلـق تـلـك المخلوقات العظيمة، الذي استوى عِلى العرش العظيم، وانفرد بالتدابير في الملكة ، ﴿عالم الغيب والشهادة العزيز الرحيم البسعة علمه، وكمال عزته، وعموم رحمته، أوجدها، وأودع فيها من المنافع ما أودع، ولم يعيسر عليه

﴿الذي أحسن كل شيء خلقه أي كل خلوق خلقه الله، فإن الله أحسن خلقه، وحلقه خلقاً يليق به ويوافقه، فهذا عام

ثبم خص الآدمي لشرفه وفضله فقال: ﴿وبدأ خلق الإنسان من طين﴾ وذلك بخلق آدم عليه السلام، أي

﴿ يُم جعل نسله ﴾ أي: ذرية آدم ناشئة ﴿من ماء مهين﴾ وهو النطفة المستقذرة الضعيفة .

﴿ ثم سواه ﴾ بلحمه وأعضائه وأعصابه وعروقه، وأحسن خلقته، ووضع كل عضو منه بالحل الذي لا يليّق به غيره، ﴿ونفخ فيه من روحه، بأن أرسل إليه الملك فينفخ فيه الروح، فيعود بإذن الله جيواناً بعد إذ

ورجعل لكم السمع والأبصار الي أي ما زال يعطيكم من المنافع شيئاً فشيئاً ، حتى أعطاكم السمع والأبصار فوالأفتلة قليلاً ما تشكرون الذي خلقكم وصوركم.

﴿١١ ـ ١١﴾ ﴿وقالوا أإذا ضللنا في الأرض أإنا لفي خلق جديد بل هم بلقاء ربهم كافرون \* قل يتوفاكم ملك الموت الذي وكل بكم ثم إلى ربكم ترجعون أي: قال المكذبون بالبعث على وجه الاستبعاد: ﴿ أَإِذَا صَلَّمُنَّا فِي الأرض﴾ أي: بلِينًا وتمزقنا، وتفرقنا في المواضع التي لا تُعْلَمُ.

﴿أَإِنا لَفَى خَلَقَ جَدِيدٍ﴾ أي: لمُبعوثون بعثاً جديداً. بزعمهم أن هذا من أبعد الأشياء، وذلك لقياسهم قدرة الخالق بقدرهم .

وكلامهم هذا، ليس لطلب الحقيقة، وإنما هو ظلم وعناد، وكفر بلقاء ربهم وجحد، ولهذا قال: ﴿بل هم بلقاء رجم كافرون الكلامهم عُلمَ (١) مصدره وغايته؛ وإلاّ، فلو كانُ قصدهم بيان الحق، لبين لهم من الأدلة القاطعة على ذلك، ما يجعله مشاهداً للبصيرة بمنزلة الشمس للبصر

ويكفيهم أنهم معهم علم أنهم قد الْتُلِوْتُوا مِن العدم، فالإعادة أسهل من الابتداء، وكذلك الأرض الميتة، ينزل الله عليها المطر، فتحيا بعد موتها، وينبت به متفرق بذورها.

﴿قُلْ يَتُوفَاكُمْ مَلَكُ الْوَتُ الَّذِي وُكُلُّ بِكُمَ۞أَي: جعله الله وكيلاً على قبض الأرواح، وله أعوان .. ﴿ ثم إلى ربكم ترجعون، فيجازيكم بأعمالكم، وقد أنكرتم البعث، فانظروا ماذا يفعل الله كم.

(۱۲ – ۱۲) ﴿ ولسو تسرى إذ المجرمون ناكسوا رؤوسهم عند ربهم ربنا أبصرنا وسمعنا فارجعنا نعمل صَالِحًا إِنَا مُوقَّتُونَ \* وَلُو شُئِنَا لَآتَيْنَا كُلِّ نفس هداها ولكن حق القول منى الأملأن جهنم من الجنة والناس

وَلَنُذِيقَنَكُمُ مِنَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَدْنَىٰ دُونَ ٱلْعَذَابِ ٱلأَحَيْمِ لَعَلَهُمْ رَبِّعِوْنَ ۞ وَمَنْ أَظْلَيْمِمَنْ ذُكِّ رَبِعَالِكِ رَبِّهِ وَرُزُّ أَعْمَضَ عَنْهَاۚ إِنَّا مِنَ الْخُيْمِينِ مُسْتَقِعْمُونِ ۞ وَلَقَدْءَالَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنْنَابَ فَلَانَكُن فِي مِنْ يَوْمِن لِقِيَ آبِيةٍ وَجَعَلْنَاهُ هُدِّي لِبَنِيَ إِسْرَةِ بِلِّ ۞ وَجَعَلْنَا مِنْهُمُ أَلِيمَةً يَهَدُونَ بِأَمْرِينَا لَنَاصَيْرُواْ وَكَانُواْبِعَا لِيَتَنَا يُوقِنُونَ ۞ إِنَّا رَبَّكَ هُوَ يَفْصِلُ مِنْكُثُرٌ مُومً ٱلْفِيكَمَةِ فِيمَاكَا فُولُفِيهِ يَخْتَلِفُونَ ۞ أَوَلَٰوَيَّهُ دِلْهُمُكُمَّ أَهْلَكَ نَامِن قَبْلِهِمِينَ ٱلْفُرُونِ يَتَشُونَ فِي مَسَاكِيهِمْ أَنِيَ فِي ذَلِكَ لَآيَتُ أَفَكَلَا يَسْمَعُونَ ۞ أَوَلَمْ يَسَرَوَا أَنَا نَسُوقَ ٱلْمُنَاءَ إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلْجُرُوزِ فَنُخْرِجُ بِدِهِ زَرْعَا تَأْكُلُونَهُ أَنْعُكُمُ هُزُوَأَنفُكُ هُزَّا أَنفُكُ هُزَّأُوكَ لا يُتَّهِرُونَ ۞ وَيَتَّقُولُونَ مَتَىٰ هَاذَا ٱلْفَتْحُ إِن كُنتُرُ صَادِقِينَ ۞ قُلْ يَوْمَ ٱلْفَتْمِ لَا يَنْفَعُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِيَنْكُمْ وَلَا هُمَّ يُظُرُونَ ۞ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ وَٱلْفَطِرُ إِنَّكُمْ مُّسَتَظِرُونَ ۞ 

ROBARD IN SAME

أجمعين \*فذوقوا بما نسيتم لقاء يومكم هذا إنا نسيناكم وذوقوا عذاب الخلد بما كنتم تعملون الاذكر تعالى رجوعهم إليه يوم القيامة، ذكر حالهم في مقامهم [بين يديه](٢)، فقال: ﴿ ولو ترى إذ المجرمونِ ﴾ الذين أصروا على الذنوب العظيمة، ﴿ الكسوا رؤوسهم عند ربهم ﴾ خاشعين خاضعين أذلاء، مقرين بجرمهم، سائلين الرجعة قائلين: ﴿ رَبُّنَا أَبِصُونَا وسمعنا أي: بان لنا الأمر، ورأيناه عيانا، فصار عين يقين.

﴿فَارِجِمُنَا نَعْمُلُ صِالْحًا إِنَّا مُوقَّنُونَ﴾ أي: صار عندنا الآن يقين بما [كنا]<sup>(٣)</sup> نكذب به، أي: لرأيت أمراً فظيعاً، وحالاً مزعجة، وأقواماً خاسرين، وسؤلا غير مجاب، لأنه قد مضي وقت الإمهال.

وكل هذا بقضاء الله وقدره، حيث خلي بينهم وبين الكفر والمعاصي، فلهذا قال: ﴿ولو شئنا لآتينا كل نفس هداها اله أي: لهدينا الناس كلهم، وجمعناهم على الهدى، فمشيئتنا صالحة لذلك، ولكن الحكمة تأبي أن يكونوا كلهم على الهدى، ولهذا قال: ﴿**ولكن** حق القول مني أي وجب، وثبت

كذا في: ب، وفي أ: ظلم، ولعل الصواب ما أثبته.

زيادة من: ب. (٢)

زيادة من: ب.

**東京 | 日本 | 1 日** \_عِلْقَوَالِعَيَّالِحَيْمِ يَتَأَيُّهَا ٱلنِّيمَ النَّيْ اللَّهَ وَلَا تُطِيمِ ٱلْكَ غِينَ وَٱلْمَنْفِقِينَ إِنَّ اللَّهِ الْمُ كَاتَ عَلِيمًا حَكِيمًا ۞ وَأَتَّبِعَ مَايُوجَىۤ إِلَيْكَ مِن زَيِّكَ إِنَّ ٱللَّهُ كَاتَ عِمَا تَعَمَّلُونَ خِيرًا ۞ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ ۗ وَكَنَ بِٱللَّهِ وَكِيلًا ۞ مَّاجَعَلَ ٱللَّهُ إِرْيُحُلِ مِن تَلْبَكِيْنِ فِي جَوْفِ فِي وَمَاجَعَلَ أَزْوَجَكُمُ ٱللِّي نَظَيهِ رُونَ مِنْهُنَّ أُمَّهَا يَحَكُمُ وَمَاجَعَلَأَدْعِيآءَكُوْ أَبْنَآءَكُوْ ذَالِكُ رُقَوْلُكُو بِأَفْوَاهِكُمْ وَٱلْقُدُيۡتُولُٱلۡمُوٓقُ وَهُوۡيَهُدِى ٱلۡسَيۡبِيلَ ۞ ٱذْعُوهُمۡ إِلَّابَٱبِهِمْ هُوَأَقَىطُ عِندَاللَّهِ فَإِن لَّرْتَعَ لَهُوَأَ ءَاكِأَءَهُمْ فَإِخْوَانُكُمْمُ فِي ٱلِينِ وَمَوَالِيكُمْ وَلَيْسَ عَلَيْكُمُ مُنَاحٌ فِيكَا ٱخْطَالُمُ بِهِ وَلَكِن مَّانَعُ مَدَّتْ قُلُوبُكُمَّ وَكَانَ ٱللَّهُ عَكُورًا تَحِيمًا ۞ ٱلنِّينُ أَوْلَا بِٱلْمُؤْمِيٰرِ ﴿ مِنْ أَنْفُيهِ مِّ وَأَزْلُاجُهُ أُمَّهَا نَهُمُّ وَأُوْلُواْ الأَرْحَكَ إِمِ يَعْضُهُمْ أَوْلَ بِبَغْضِ فِي كِتُكِ أَسُّومِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَلَلْمُهُ بِحِينَ إِلَّا أَن تَشْعَلُوا إِلَّهَ أَوْلِتَ إِكُرُمَّتُهُ وَفِيًّا كَانَ ذَلِكَ فِي ٱلْمِكِلَبِ مَسْطُورًا ۞ AND TO THE TOP OF THE PARTY OF

ثبوتاً لا تغير فيه . ﴿ لأملأن جهنم من الجنة والناس أجمعين ﴾ فهذا الوعد لا بدمنه، ولا محيد عنه، فلا بدمن تقدير أسبابه من الكفر والمعاصى.

وفذوقوا بما نسيتم لقاء يومكم هذا أي: يقال للمجرمين الذين ملكهم الذل، وسألوا الرجعة إلى الدنيا، ليستدركوا ما فاتهم، قد فات وقت الرجوع ولم يبق إلا العذاب، فذوقوا العذاب الأليم بما نسيتم لقاء يومكم هذا، وهذا النسيان نسيان ترك، أي: بما أعرضتم عنه وتركتم العمل له، وكأنكم غير قادمين عليه ولا ملاقيه.

﴿إِنَا نَسَيْنَاكُم ﴾ أي: تركناكم بالعذاب، جزاء من جنس عملكم، فكما نَسِيتُم نُسِيتُم، ﴿وَدُوقُوا عَذَابِ الْخَلْد ﴾ أي: العذاب غير المنقطع، فإن العذاب إذا كان له أجل وغاية، كان فيه بعض التنفيس والتخفيف، وأما عذاب جهنم \_ أعاذنا الله منه \_ فليس فيه روح راحة، ولا انقطاع لعذابهم فيها. ﴿ وَالْمُسُوقُ وَالْمُعُاصِي .

﴿10 ــ ١٧﴾ ﴿إنما يؤمن بآياتنا ونفقة الزوجات والأقارب، والنفقة الدين إذا ذكروا بها خروا سجداً المستحبة في وجوه الخير، والنفقة وسبحوا بحمد ربهم وهمم والإحسان المالي خير مطلقاً، سواء

لا يستكبرون \* تتجافي جنوبهم عن المضاجع يدعون ربهم خوفا وطمعا ومما رزقناهم ينفقون \* فلا تعلم نفس ما أخفى لهم من قرة أعين جزاء بما كانوا يعملون، لما ذكر تعالى الكافرين بآياته، وما أعد لهم من العذاب، ذكر المؤمنين بها، ووصفهم، وما أعدلهم من الثواب، فقال: ﴿إنما يؤمن بآياتنا﴾ [أي: آلاماناً حقيقياً، من يوجد منه شواهد الإيمان، وهم: ﴿الذين إذا ذكروا﴾ بأيات ربهم فتليت عليهم أيات القرآن، وأتتهم النصائح على أيدي رسل الله، وَدُعُوا إلى التذكر، سمعوها فقبلوها، وانقادوا، و ﴿خروا سُجِّداً﴾ أي: خاضعين لها، خضوع ذكر لله، وفرح بمعرفته

وسبحوا بحمد ربهم وهم لا يستكبرون لا بقلوبهم، ولا بأبدانهم، فيمتنعون من الانقياد لها، بل متواضعون لها، قد تلقوها بالقبول، والتسليم وقابلوها بالانشراح والتسليم، وتوصلوا بها إلى الصراط الستقيم.

﴿تنجاف جنوبهم عن المضاجع ﴾ أي: ترتفع جنوبهم، وتنزعج عن مضاجعها اللذيذة، إلى ما هو ألذ عندهم منه وأحب إليهم، وهو الصلاة في الليل، ومناجاة الله تعالى.

ولهذا قال: ﴿يدعون ربهم﴾ أي: في جلب مصالحهم الدينية والدنيوية، ودفع مضارها: ﴿خوفاً وطمعاً﴾ أي: جامعين بين الوصفين، خوفاً أن ترد أعمالهم، وطمعاً في قبولها، خوفاً من عذاب الله، وطمعاً في قبولها،

أعمالهم، وطمعاً في قبولها، خوفاً من عذاب الله، وطمعاً في ثوابه. ﴿وَهُمَا رَقْتَاهُم ﴾ من الرزق، قليلاً كان أو كثيراً ﴿ ينفقون ﴾ ولم يذكر قيد النفقة، ولا المنفق عليه، ليدل على العموم، فإنه يدخل فيه، النفقة الواجبة، كالزكوات، والكفارات، والنفقة الزوجات والأقارب، والنفقة المستحبة في وجوه الخير، والنفقة المستحبة في وجوه الخير، والنفقة

وافق غنياً أو فقيراً، قريباً أو بعيداً، ولكن الأجر يتفاوت بتفاوت النفع، فهذا عملهم.

وأما جزاؤهم، فقال: ﴿فلا تعلم نفس ﴾ يدخل فيه جميع نفوس الخلق، لكونها نكرة في سياق النفي. أي: فلا يعلم أحد ﴿ما أخفي لهم من قرة أعين ﴾ من الخير الكنير، والنعيم والعزير، والفرح والسرور، واللذة والجور، كما قال تعالى على لسان رسوله: «أعددت لعبادي الصالحين، ولا خطر على قلب بشر»:

فكما صلوا في الليل ودعوا، وأخفوا العمل، جازاهم من جنس عملهم، فأخفى أجرهم، ولهذا قال: ﴿جزاء بما كانوا يعملون﴾

كمن كان فاسقاً لا يستوون \* أما اللين آمنوا وعملوا الصالحات فلهم جنات المأوى نزلاً بما كانوا يعملون \* أما الذين فسقوا فمأواهم الناركلما أرادوا أن يخرجوا منها أعيدوا فيها وقبل لهم ذوقوا عذاب النار الذي كنتم به فيها، من عدم تساوي المتفاوتين فيها، من عدم تساوي المتفاوتين تتكذّبون \* وأن حكمته تقتضي عدم تساويهما، فقال: ﴿ أَفْمَن كَانَ مؤمناً \* حوارحه لشرائعه، واقتضى إيمانه آثاره وموجباته، من ترك مساخط الله، وموجباته، من ترك مساخط الله، التي (\*) يضر وجودها بالإيمان.

وتعطل من الإيمان، فلم يكن فيه وازع ديني، فأسرعت جوارحه بموجبات الجهل والظلم، من كل إثم ومعصية، وخرج بفيقه عن طاعة الله.

أفيستوي هذان الشخصان؟

«لا يستوون» عقلاً وشرعاً، كما
لا يستوي الليل والنهار، والضياء
والظلمة، وكذلك لا يستوي ثوابهما
في الآخرة.

«الله المستوى على الله المستوى المستوى

﴿ أَمَّا اللَّهِينِ آمَنُوا وعَمَلُوا

الصالحات من فروض ونوافل ﴿فلهم جنات المأوى ﴾ أي: الجنات التي هي مأوى اللذات، ومعدن الخيرات، وعلى الخلوب وعلى الخلوب والنفوس والأرواح، ومحل الخلود، وجوار الملك المعبود، والتمتع بقربه، والنظر إلى وجهه، وسماع خطابه.

﴿نزلا﴾ لهم، أي: ضيافة وقرى ﴿بما كانوا يعملون ﴾ فأعمالهم التي تفضل الله بها عليهم، هي التي أوصلتهم لتلك المنازل الغالية العالية التي لا يمكن التوصل إليها ببذل الأموال، ولا بسالجنود والخدم، ولا بسالولاد، بيل ولا ببالنفوس والأرواح، ولا يتقرب إليها بشيء أصلاً، سوى الإيمان والعمل

﴿ وَأَمَا الذين فسقوا فمأواهم النار التي أي: مقرهم ومحل خلودهم؛ النار التي جمعت كل عذاب وشقاء، ولا يُفتَرُ عنهم العقاب ساعة.

«كلما أرادوا أن يخرجوا منها أعيدوا فيها فكلما حدثتهم إرادتهم بالخروج لبلوغ العذاب منهم كل مبلغ، ردوا إليها، فذهب عنهم روح ذلك الفرج، واشتد عليهم الكرب.

وقيل لهم ذوقوا عذاب النار الذي كنتم به تكذبون فهذا عذاب النار، الذي يكون فيه مقرهم ومأواهم، وأما العذاب الذي قبل ذلك، ومقدمة له وهو عذاب البرزخ، فقد ذكر بقوله:

﴿ ٢١ ﴾ ﴿ وَلَنليقنهم من العداب الأدنى دون العداب الأكبر لعلهم يرجعون ﴾

أي: ولنذيقن الفاسقين المكذبين نموذجاً من العذاب الأدني، وهو عذاب البرزخ، فنذيقهم طرفاً منه قبل أن يموتوا، إما بعذاب بالقتل ونحوه، كما حرى لأهل بدر من المشركين، وإما عند الموت، كما في قوله تعالى: ﴿ولو ترى إذ الظالون في غمرات الموت والملائكة باسطوا أيديهم أخرجوا أنسكم اليوم تجزون عذاب الهون ثم

الصالحات من فروض ونوافل ﴿فلهم يكمل لهم العذاب الأدنى في جنات الماوي في أي: الجنات التي هي برزخهم.

وهذه الآية من الأدلة على إثبات عذاب القبر، ودلالتها ظاهرة، فإنه قال: ﴿ولنديقنهم من العذاب الأدنى﴾ أي: بعض وجزء منه، فدل على أن ثَمَّ عذاباً أدنى قبل العذاب الأكبر، وهو عذاب النار.

ولما كانت الإذاقة من العذاب الأدنى في الدنيا، قد لا يتصل بها الموت، فأخبر تعالى أنه يذيقهم ذلك لعلهم يرجعون إليه ويتوبون من ذنوبهم كما قال تعالى: ﴿ظهر الفساد في البر والبحر بما كسبت أيدي الناس ليذيقهم بعض الذي عملوا لعلهم يرجعون كالله ويتعض الذي عملوا لعلهم يرجعون كالله ويتعض الذي عملوا لعلهم يرجعون كالله ويتعض الذي عملوا لعلهم يرجعون كالله ويتعلق المناس المناس الذي عملوا لعلهم يرجعون كالله ويتعلق المناس الذي عملوا لعلهم يرجعون كالهذي الناس ليذيقهم الذي عملوا لعلهم يرجعون كالهائي المناس الذي عملوا لعلهم يرجعون كالهائي المناس الم

﴿۲۲﴾ ﴿ومن أظلم ثمن ذكر بآيات ربه ثم أعرض عنها إنا من الجرمين منتقمون، أي: لا أحد أظلم وأزيد تعدياً، ممن ذكر بايات ربه، التي أوصلها إليه ربه، الذي يريد تربيته، وتكميل نعمته عليه على يدرسله، تأمره وتذكره مصالحه الدينية والدنيوية، وتنهاه عن مضاره الدينية والدنيوية، التي تقتضي أن يقابلها بالإيمان والتسليم، والانقياد والشكر، فقابلها هذا الظالم بضد ما ينبغي، فلم يؤمن بها ولا اتبعها، بل أعرض عنها وتركها وراء ظهره، فهذا من أكبر المجرمين، الذين يستحقون شديد النقمة، ولهذا قال: ﴿إِنَّا مِن المجرمين منتقمون♦.

(۲۳ - ۲۵) ﴿ ولقد آتینا موسی الکتاب فلا تکن في مریة من لقائه وجملناه هدی لبنی إسرائیل ﴿ وجملنا منهم أئمة يهدون بأمرنا لما صبروا و کانوا بياتنا يوقنون ﴿ إن ربك هو يفصل بينهم يوم القيامة فيما كانوا فيه يخلفون ﴾ لما ذكر تعالى آياته التي ذكر بها عباده، وهو القرآن، الذي أنزله على عصد ﷺ، ذكر أنه ليس ببدع من الكتب، ولا من جاء به بغريب من الرسل، فقد آتى الله موسى الكتاب الذي هو التوراة المصدقة للقرآن، التي

قد صدقها القرآن، فتطابق حقهما، وثبت برهانهما، ﴿فلا تكن في مرية من لقائه﴾ لأنه قد تواردت أدلة الحق وبيناته، فلم يبق للشك والمرية محل.

(بيباناه) أي: الكتاب الذي آتينا موسى (هدى لبني إسرائيل) يهتدون به في أصول دينهم وفروعه (١٠) وشرائعه موافقة لذلك الزمان في بني إسرائيل.

وأما هذا القرآن الكريم، فجعله الله هداية هداية للناس كلهم، لأنه هداية للخلق، في أمر دينهم ودنياهم إلى يوم القيامة، وذلك لكماله وعلوه ﴿وإِنّهُ في أم الكتاب لدينا لَكِل حكيم﴾

وجعلنا منهم أي: من بني إسرائيل وأنمة يهدون بأمرنا أي: اسرائيل وأنمة يهدون بأمرنا أي: علماء بالشرع وطرق الهداية، مهتدين في أنفسهم، يهدون غيرهم بذلك الهدى، فالكتاب الذي أنزل إليهم هدى، والمؤمنون به منهم على قسمين: أئمة يهدون بأمر الله، وأتباع مهتدون

والقسم الأول أرفع الدرجات بعد درجة النبوة والرسالة، وهي درجة الصديقين، وإنما نالوا هذه الدرجة العالية بالصبر على التعلم والتعليم، والدعوة إلى الله، والأذى في سبيله، وكفوا أنفسهم عن جاحها في المعاصي واسترسالها في الشهوات.

﴿ وكانوا باياتنا يوقنون أي: وصلوا في الإيمان بايات الله إلى درجة اليقين، وهو العلم التام الموجب للعمل، وإنما وصلوا إلى درجة اليقين، لأنهم تعلموا تعلماً صحيحاً، وأخذوا المسائل عن أدلتها المفيدة لليقين.

فما زالوا يتعلمون السائل، ويستدلون عليها بكثرة الدلائل، حتى وصلوا لذاك، فبالصبر واليقين تُنَالُ الإمامة في الدين

وثَمَّ مُسائل اختلف فيها بنو إسرائيل، منهم مَنْ أصاب فيها الحق، ومنهم مَنْ أخطأه خطأ أو عمداً، والله تعالى ﴿يفصل بينهم يوم القيامة فيما

<sup>(</sup>١) في النسختين: وفروعهم، ولعل الصواب \_ والله أعلم \_ ما أثبت.

كانوا فيه مختلفون وهذا القرآن يقص على بني إسرائيل بعض الذي يختلفون فيه، فكل خلاف وقع بينهم، ووجد في القرآن تصديق لأحد القولين، فهو الحق، وما عداه مما خالفه باطل.

(٢٦ - ٢٧) ﴿ أُولَمْ يَهِدُ لَهُمْ كُمْ أَمَلَكُنَا مِنْ تَبْلُهُمْ مِنْ القرون يَمِشُون فِي مساكنهم إن في ذلك لأيات أفلا يسمعون ﴿ أُولُمْ يَرُوا أَنَا نَسُوقَ المَاء إِلَى الْمُمْ الْحُرْزِ فَنَخْرِج بِهُ زَرِعاً تأكل منه أنعامهم وأنفسهم أفلا يبصرون ﴾ يعني: أولم يتبين لهؤلاء المكذبين للرسول، ويهدهم إلى الصواب. ﴿ كُمُ المُلْكِنَا مِنْ قبلهم مِنْ القرون ﴾ الذين الملكوا مسلكهم، ﴿ يمشون في مساكنهم ﴾ فيشاهدونها عياناً، كقوم هود وصالح، وقوم لوط.

﴿إِن فِي ذَلِك لأيات ﴾ يستدل بها على صدق الرسل التي جاءتهم، وبطلان ما هم عليه من الشرك والشر، وعلى أن مَن فعل مثل فعلهم، قُعِلَ بهم كما فعِلَ بأشياعه من قبل.

وعلى أن الله تعالى مجازي العباد، وباعثهم للحشر والتناد. ﴿أَفَلا يسمعون﴾ آيات الله فيعونها فينتفعون بها، فلو كان لهم سمع صحيح وعقل رجيح، لم يقيموا على حالة (١٠ يجزم بها بالهلاك.

﴿ أَوَلَمْ يَرُوا ﴾ بأبصارهم نعمتنا وكمال حكمتنا ﴿ أَنَا نسوق الماء إلى الأرض الجرز ﴾ التي لا نبات فيها، فيسوق الله المطر الذي لم يكن قبل موجوداً فيها، فيفرغه فيها من السحاب أو من الأنهار. ﴿ فَنحرج به زرعاً ﴾ أي: نباتاً مختلف الأنواع ﴿ تأكل منه أنعامهم ﴾ وهو نبات البهائم، ﴿ وأنفسهم ﴾ وهو طعام الآدمين.

وأفلا يبصرون الله المنة ، التي أحيا الله بها البلاد والعباد ، فيستبصرون فيهتدون بذلك البصر وتلك البصرون فيهتدون بذلك البصروت المنتقيم ، والمن غلب عليهم العمى ، واستولت عليهم الغفلة ، فلم يبصروا في ذلك

بصر الرجال، وإنما نظروا إلى ذلك نظر العفلة، ومجرد العادة، فلم يوفقوا للخير

﴿ ٢٨ ـ ٣٠ ﴿ ويقولون متى هذا الفتح إن كنتم صادقين \* قل يوم الفتح لا ينفع الذين كفروا إيمانهم ولا هم ينظرون \* فأعرض عنهم وانتظر إنهم منتظرون \* أي: يستعجل المجرمون بالعذاب الذي وعدوا بسه على التكذيب، جهلاً منهم ومعاندة.

﴿ ويقولون متى هذا الفتح ﴾ الذي يفتح بيننا وبينكم، بتعذيبنا على زعمكم ﴿ إِن كنتم ﴾ أيها الرسل ﴿ صادقين ﴾ في دعواكم.

قل يوم الفتح الذي يحصل به عقابكم، لا تستفيدون به شيئاً، فلو كان إذا حصل، حصل إمهالكم، لتستدركوا ما فاتكم، حين صار الأمر عندكم يقيناً، لكان لذلك وجه، ولكن إذا جاء يوم الفتح، انقضى الأمر، ولم يبق للمحنة محل فرلا ينفع اللين كفروا إيمانهم لأنه صار إيمان ضرورة، ﴿ولا هم ينظرون أي: يمهلون، فيؤخر عنهم العذاب، فيستدركون أمرهم.

﴿فأعرض عنهم﴾ لما وصل خطابهم الله حالة الجهل واستعجال العذاب. ﴿وانتظر﴾ الأمر الذي يحل بهم، فإنه لا بدمنه، ولكن له أجل، إذا جاء لا يتقدم ولا يتأخر. ﴿إنهم منتظرون﴾ بك ريب المنون، ومتربصون بكم دوائر السوء، والعاقبة للتقوى.

تم تفسير سورة السجدة بحول الله ومنه فله تعالى كمال الحمد والثناء والمجد

## تفسير سورة الأحزاب وهي مدنية

﴿١ ـ ٣﴾ ﴿بـــــم الله الــرحــن الرحيم يا أيها النبي اتق الله ولا تطع الكافرين والمنافقين إن الله كان عليماً حكيماً \* واتبع ما يوحى إليك من

ربك إن الله كان بما تعملون خبيراً \* وتوكّل على الله وكفى بالله وكيلاً أي: يا أيها الذي منّ الله عليه بالنبوة، واختصه بوحيه، وفضله على سائر الخلق، الشكر نعمة ربك عليك باستعمال تقواه، التي أنت أولى بها من غيرك، والذي يجب عليك منها أعظم من سواك، فامتثل أوامره ونواهيه، وبلغ رسالاته، وأدّ إلى عباده وحيه، وابذل النصيحة للخلق.

ولا يصدنك عن هذا المقصود صاد، ولا يردك عنه راد، فلا تطع كل كافر قد أظهر العداوة شه ورسوله، ولا منافق قد استبطن التكذيب والكفر، وأظهر ضده.

فهؤلاء هم الأعداء على الحقيقة، فلا تطعهم في بعض الأمور، التي تنقض التقوى وتناقضها، ولا تتبع أهواءهم، يضلوك عن الصواب.

﴿و﴾ لكن ﴿اتبع ما يوحى إليك من ربك والرحة، والرحة، وَارْجُ بِدَلْكُ ثُواب ربك، فإنه بما تعملون خبير، يجازيكم بحسب ما يعلمه منكم من الخير والشر.

فإن وقع في قلبك، أنك إن لم تطعهم في أهواتهم المضلة، حصل عليك منهم ضرر، أو حصل نقص في هداية أخلق، فادفع ذلك عن نفسك، واستعمل ما يقاومه ويقاوم غيره، وهو التركل على الله، بأن تعتمد على ربك اعتماد من لا يملك لنفسه ضرأ ولا نشوراً، في سلامتك من شرهم، وفي إقامة الدين الذي أمرت به، وثق بالله في حصول ذلك الأمر على أي:

﴿وكفي بالله وكيلا﴾ توكل إليه الأمور، فيقوم بها وبما هو أصلح للعبد، وذلك لعلمه بمصالح عبده، من حيث لا يقدر عليها العبد، وأنه أرجم بعبده من نفسه، ومن والديه، وأرأف به من كل آحد،

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: على حالةٍ لم يجزم، والصواب \_ والله أعلم \_ حذف لم.

خصوصاً خواص عبيده، الذين لم يزل يربيهم ببره، ويُدرُّ عليهم بركاته الظاهرة والباطنة، خصوصاً وقد أمره بإلقاء أموره إليه ووعده، فهناك لا تسأل عن كل أمر يتيسر، وصعب يسهل، وخطوب تهون، وكروب تزول، وأحوال وحوائج تقضى، وبركات تنزل، ونقم تدفع، وشرور

وهناك ترى العبد الضعيف، الذي فوض أمره لسيده، قد قام بأمور لا يقوم بها أمة من الناس، وقد سهل الله [عليه](١) ما كان يصعب على فحول الرجال، وبالله المستعان.

﴿٤ ــ ٥﴾ ﴿ما جعل الله لرجل من قلبين في جوفه وما جعل أزواجكم اللائي تظاهرون منهن أمهاتكم وما جعل أدعياءكم أبناءكم ذلكم قولكم بأفواهكم والله يقول الحق وهو يهدى السبيل \* أدعوهم لآبائهم هو أقسط عند الله فإن لم تعلموا آباءهم فإخوانكم في الدين ومواليكم وليس عليكم جناح فيما أخطأتم به ولكن ما تعمدت قلوبكم وكان الله غفوراً رحيماً ﴾ يعاتب تعال [عباده](٢) عن التكلم بما ادعوهم لابائهم هو أقسط عند الله فإن لم تعلموا أباءهم فإخوانكم في الدين ومواليكم وليس عليكم جناح فيما أخطأتم به ولكن ما تعمّدت قُلوبِكم وكان الله غفوراً رحيماً لا حقيقة له من الأقوال، ولم يجعله الله تعالى كما قالوا، فإن ذلك القول منكم كذب وزور، يترتب عليه منكرات من الشرع. وهذه قاعدة عامة في التكلم **في** كل شيء، والإخبار بوقوع ووجود ما لم يجعله الله تعالى.

ولكن خص هذه الأشياء المذكورة لوقوعها، وشدة الحاجة إلى بيانها، فقال: ﴿ما جعل الله لرجل من قلبين في جوفه ﴾ هذا لا يوجد، فإياكم أن تقولوا عن أحد: إن له قلبين في جوفه، فتكونوا كاذبين على الخلقة

الإلهية. ﴿وما جعل أزواجكم اللائي تظاهرون منهن بأن يقول أحدكم لزوجته: «أنتِ عَلَى كظهر أمي أو كأمي فما جعلهن الله ﴿أمهاتكم ﴾ أمك من ولدتك، وصارت أعظم الناس عليك حرمة وتحريما، وزوجتك أحل النساء لك، فكيف تشبه أحد المتناقضين بالآخر ؟

هذا أمر لا يجوز، كما قال تعالى: ﴿الذين يظاهرون منكم من نسائهم ما هن أمهاتهم إن أمهاتهم إلا اللائي ولدنهم وإنهم ليقولون منكراً من القول وزوراً ﴿

﴿ وما جعل أدعياء كم أبناء كم والأدعياء، الولد الذي كان الرجل يدعيه وهو ليس له، أو يُدْعَى إليه بسبب تبنيه إياه، كما كان الأمر بالجاهلية وأول الإسلام.

فأراد الله تعالى أن يبطله ويزيله، فقدم بين يدي ذلك بيان قبحه، وأنه باطل وكذب، وكل باطل وكذب، لا يوجد في شرع الله، ولا يتصف به عباد الله.

يقول تعالى: فالله لم يجعل الأدعياء الذين تدعونهم، أو يدعون إليكم، أبناءكم، فإن أبناءكم في الحقيقة، من ولدتموهم وكانوا منكم، وأما هؤلاء الأدعياء من غيركم، فلا جعل الله هذا كهذا.

﴿ ذلكم ﴾ القول الذي تقولون في الدعي: إنه ابن فلان الذي ادعاه، أو والده فلان ﴿ قولكم بِأَقواهكم ﴾ أي قول لا حقيقة له ولا معنى له.

والله يقول الحق أي: اليقين والصدق، فلذلكم أمركم باتباعه على قوله وشرعه، فقوله حق، وشرعه حق، والأفعال الباطلة لا تنسب إليه بوجه من الوجوه، وليست من هذايته، لأنه لا يهدي إلا السبيل المستقيمة، والطرق الصادقة.

وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنَّبِيتِ مَنْ مِثَلَقَهُمْ وَمِناتَ وَمِن فَيْعِ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى آبَنِ مَرْبِيمَ وَأَخَذُنَّا مِنْهُ مِينَاتًا غَلِيظَ ا ۞ لِيَّتَ عَلَى ٱلصَّادِقِينَ عَن صِدْقِهِمْ وَأَعَدَّ لِلْكَافِينَ عَذَابًا أَلِيمًا ۞ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَّتُواْ ٱذْكُرُواْنِعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُم إِذْ جَأَءُ تُكُرُ جُوَّةً فَأَنْهَا نُنَاعَلَيْهِمْ رِيحًا وَجُوْرًا لَّرْتَرُوْهَا وَكَانَ أَلَهُ يَاتَعَمَلُونَ بَصِيرًا ۞ إِذْ جَآءُ وَكُرِينَ فَوْقِكُ مُونَ أَمْفُلَ مِنكُو وَإِذْ زَاعَتِ ٱلْأَنْصَارُ وَيَلَعَتِ ٱلْقُلُوبُ ٱلْخَنَا عِرَ وَتَطَلُّهُ نَ بِاللَّهِ الظُّنُونَا ۞ هُنَالِكَ اَبْتُلِي الْمُؤْمِنُونَ وَزُلِزُ فَأَزِلُوا إِلَّوْ الْاسْكِيمَا ۞ وَإِذْبِيَةُولُ ٱلْمُنْفِقُونَ وَٱلَّذِينَ عِيهُ قُلُوبِهِ مِثْرَضٌ مَّا وَعَكَمَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَإِلَّاعُمُرُولًا ۞ وَإِذْ قَالَتَ ظَا إِفَا أَيْمَهُمْ يَاأَهْلَ يَتْرِي لَامُقَارَلُو فَأَرْجِعُواْ وَيَسْتَعُونُ فَكِيقٌ مِنْهُمُ وَالنَّبِيّ ´ يَقُولُونَ إِنَّ بُيُوسَّا عَوْرَةٌ وَمَا فِي بِعَوْرَةً إِن رِيدُونَ إِلَّا فِرَازًا ﴿ وَلَوْدُ عِلَتَ عَلَيْهِ مِنْ أَقَطَ ارِهَا ثُرُسُمِ لُوا ٱلْفِئْدَةَ لَآوَهَا وَمَا تَلَبُتُواْ بِهَا ۚ إِلَّا لِيَسِيرًا ۞ وَلَقَدُ كَانُواْ عَالَمَهُ وَالْقَهُ وَن قِبْلُ لَا يُولُونَ الْأَذْبُرُونَكَانَ عَهْدُ اللَّهِ مَسْفُولًا ٥ DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF

CHARGE LL CHARGE THE SECOND

وإن كان ذلك واقعاً بمشيئته، فمشيئته عامة، لكل ما وجد من خير وشر

ثم صرّح لهم بترك الحالة الأولى، المتضمنة للقول الباطل، فقال: ﴿ المعوم ﴿ المعام ﴿ لاَبائهم ﴾ أي: الأدعياء ﴿ لاَبائهم ﴾ أي: أعدل وأقوم وأهدى.

﴿فإن لم تعلموا آباءهم ﴾ الحقيقيين ﴿فإخوانكم في الدين ومواليكم ﴾ أي: إخوتكم في دين الله ومواليكم في ذلك، فادعوهم بالأخوة الإيمانية الصادقة، والموالاة على ذلك، فترك النعوة إلى مَنْ تبناهم حتم لا يجوز فعلها.

وأما دعاؤهم لآبائهم، فإن علموا، دعوا إليهم، وإن لم يعلموا، اقتصر على ما يعلم منهم، وهو أخوة [الدين] (٢) والموالاة، فلا تنظيوا أن حالة عدم علمكم بآبائهم عذر في دعوتهم إلى مَن تبناهم، لأن المحذور لا يزول بذلك.

﴿وليس عليكم جناح فيما أخطأتم به بأن سبق على لسان أحدكم دعوته إلى مَنْ تبناه، فهذا غير مؤاخذ به، أو علم أبوه ظاهراً، [فدعوتموه إليه] (٤) وهو في الباطن غير أبيه، فليس (٥) عليكم في ذلك حرج إذا كان خطأ،

<sup>(</sup>٣) زيادة من: ب.

<sup>(</sup>٤) زيا**د**ة من: ب.

<sup>(</sup>٥) في (أ) وقعت هنا زيادة حرف (في)

ولا محل له.

<sup>(</sup>١) زيادة من: ب.

<sup>(</sup>٢) زيادة من: ب.

(本語)(京日 | 京田(京日 ) 京田(京日 ) 京田(京日 ) 日本(日 ) 日 قُل لِّن يَنقَعَكُمُ ٱلْفِرَارُ إِن فَرَرُ ثُرَمِنَ ٱلْمُوْتِ أَوِٱلْقَتْلِ وَإِذَا لَّاثُمَتَعُونَ إِلَّاقَلِلا ﴿ قُلْمَن ذَا ٱلَّذِي يَعْصِمُكُم مِنَ ٱللَّهِ إِنْ أَزَادَ بِكُرْسُوءً الْوَّأْزَادَ بِكُمْ رَحْمَةٌ وَلَا يَجِدُ وَنَ لَمُّتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ وَلِيَّا وَلَانَصِيرًا ۞ \* قَدْ يَعَكُرُ ٱللَّهُ ٱلْمُعَوْفِينَ ينكُرُ وَٱلْقَالَهِلِينَ لِإِنْوَانِهِمْ هَالُمَّ إِلْيَالَّ وَلَا يَأْتُونَ ٱلْبَأْسَ إِلَّا قِلِيلًا ۞ أَيْعًةً عَلَيْكُمْ ۚ فَإِذَا جَآءً ٱلْحَوْفُ رَأَيْنَاهُرُ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ مَنْوُرُ أَعْيِنَكُمُّرُكَ ٱلَّذِى يَغْشَىٰ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمُؤَتُّ فَإِذَا ذَهَبَ ٱلْخَوْفُ سَلَقُوكُم بِأَلْسِنَةٍ حِدَادٍ أَثِغَةً عَلَى ٱكْثِيرً ۗ أَوْلَيْكَ لَمْ يُؤْمِنُواْ فَأَجْلَا اللّهُ أَعْمَالَهُمْ وَكَانَ ذَالِكَ عَلَى لَلَّهِ يَسِيرًا ۞ يَعْسَبُونَ ٱلْأَخْزَابَ لَرَيْدُهَبُواْ وَان يَأْسِٱلْخَزَابُ يَوَدُّوا لَوَأَنَّهُم بَادُونَ فِي ٱلْأَعْرَابِ بَسْعَلُونَ عَنَ أَنْبَا بِكُوَّ وَلَوْكَانُواْ فِيكُرِمَّاقَنَلُوٓ إِلَّا فَلِيلًا ۞ لَّقَدَّكَانَ لَكُونِ رَسُولِ آهَمِ أُمْوَةً حَسَنَةُ لِنَكَانَ رَبِحُواْ اللَّهَ وَالْيُومَ ٱلْآخِرَ وَذَكَّرَاللَّهَ كَيْرَانَ وَلَمَّا رِّءَا ٱلْمُؤْمِنُونِ ٱلْأَخْرَابَ قَالُواْهَاذَامَاوَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَفَ لَقَهُ وَرَسُولُهُ وَمَازَادَهُمُ إِلَّا إِعْنَا وَتَسْلِمُا ۞ ONE TO LEAD TO THE PARTY OF THE

﴿ولكن﴾ يؤاخذكم بما ﴿تعمدت قلوبكم﴾ من الكلام بما لا يجوز. ﴿وكان الله غفوراً رحيماً ﴾ غفر لكم ورحكم، حيث لم يعاقبكم بما سلف، وسمح لكم بما أخطأتم به، ورحمكم حيث بين لكم أحكامه التي تصلح دينكم ودنياكم، فله الحمد تعالى.

﴿٦﴾ ﴿النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم وأزواجه أمهاتهم وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله من المؤمنين والمهاجرين إلا أن تفعلوا إلى أوليائكم معروفاً كان ذلك فى الكتاب مسطوراً ﴿ يَجْبُرُ تَعَالَى المؤمنين خبراً يعرفون به حالة الرسول ﷺ ومرتبته، فيعاملونه بمقتضى تلك الحالة، فقال: ﴿النبي أولى بالؤمنين من أنفسهم ﴾ أقرب ما للإنسان، وأولى ما له نفسه، فالرسول أولى به من نفسه، لأنه عليه الصلاة والسلام، بدل لهم من النصح والشفقة والرأفة، ماكمان به أرحم الخلق وأرأفهم، فرسول الله أعظم الخلق مِنَّةً عليهم من كل أحد، فإنه لم يصل إليهم مثقال ذرة من الخير، ولا الدفع عنهم مثقال ذرة من الشر، إلا على يديه

فلذلك، وجب عليه أنه إذا تعارض مراد النفس، أو مراد أحد من الناس،

مع مراد البرسول، أن يقدم مراد الرسول، وأن لا يعارض قول الرسول بقول أحد، كائناً مَنْ كان، وأن يفدوه بأنفسهم وأموالهم وأولادهم، ويقدموا عبته على عبة الخلق كلهم، وألا يقولوا حتى يقول، ولا يتقدموا بين يديه وهد ﷺ أب للمؤمنة، كما في

وهو الشخاب للمؤمنين، كما في قراءة بعض الصحابة، يربيهم كما يربي الوالد أولاده.

فترتب على هذه الأبوة، أن كان نساؤه أمهاتهم، أي: في الحرمة والاحترام والإكرام، لا في الخلوة والمحرمية، وكأن هذا مقدمة لما سيأتي يقي قصة زيد بن حارثة، الذي كان قبل هما كان حمد أبا أحد من رجالكم فقطع نسبه وانتسابه منه، فأخبر في هذه الآية، أن المؤمنين كلهم أولاد هذه الآية، أن المؤمنين كلهم أولاد انقطع عن أحدهم انتساب الدعوة، انقطع عن أحدهم انتساب الدعوة، فإن النسب الإيماني لم ينقطع عنه، فلا يجزن ولا يأسف.

وترتب على أن زوجات الرسول أمهات المؤمنين، أنهن لا يحللن لأحد من بعده، كما الله صرّح (١) بذلك: ﴿ وَلا أَنْ تَنْكُحُوا أَزُواجِهُ مِنْ يَعِدُهُ أَبِداً﴾.

﴿وأولوا الأرحام﴾ أي: الأقارب، قربوا أو بعدوا ﴿بعضهم أولى ببعض في كتاب الله ﴿[أي:](٢) في حكمه، فيرث بعضهم بعضاً، ويبر بعضهم بعضاً، فهم أولى من الحلف والنصرة.

والأدعياء الذين كانوا من قبل يرثون بهذه الأسباب، دون ذوي الأرحام، فقطع تعالى التوارث بذلك وجعله للأقارب، لطفاً منه وحكمة، فإن الأمر لو استمر على العادة السابقة، لحصل من الفساد والشر والتحيل لحرمان الأقارب من المراث شيء كثير،

هن المؤمنين والمهاجرين أي: سواء كان الأقارب مؤمنين مهاجرين وغير مهاجرين، فإن ذوي الأرحام مقدمون في ذلك، وهذه الآية حجة

على ولاية ذوي الأرحام في جميع الولايات، كولايات النكاح والمال، وغير ذلك.

﴿إِلاَ أَن تَفَعَلُوا إِلَى أُولِياتُكُم معروفاً﴾ أي: ليس لهم حق مفروض، وإنما هو بإرادتكم، إن شئتم أن تتبرعوا لهم تبرعاً وتعطوهم معروفاً منكم، ﴿كَانَ﴾ ذلك الحكم المذكور ﴿في الكتاب مسطوراً﴾ أي: قد سطر وكتب وقدره الله، فلا بد من نفوذه.

ورد أخذنا من النبيين وموسى وعيسى ابن مريم وأخذنا منهم ميثاقاً غليظاً \* ليسأل الصادقين عن صدقهم وأعد للكافرين عذاباً أليماً خبر تعالى أنه أخذ من النبيين عموماً، ومن أولى العزم وهم هؤلاء الخمسة المذكورون حصوصاً، ميثاقهم الغليظ وعهدهم الثقيل المؤكد، على القيام بدين الله والجهاد في سبيله، وأن هذا سبيل قد مشى الأنبياء المتقدمون، حتى ختموا بسيدهم وأفضلهم، حتى ختموا بسيدهم وأفضلهم،

وسيسال الله الأنبياء وأتباعهم عن هذا الحهد العليظ، هل وقوا فيه وصدقوا؟ فيتيبهم جنات النعيم؟ أم كفروا، فيعذبهم العذاب الأليم؟ قال تعالى: ﴿من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه﴾.

و 11 و الله الله الله الذين آمنوا اذكروا نعمة الله عليكم إذ جاءتكم تروها وكان الله بما تعملون بصيراً \* إذ جاؤوكم من فوقكم ومن أسفل منكم وإذ زاغت الأبصار وبلغت القلوب الحناجر وتظنون بالله الظنونا \* هنالك ابتي المؤمنون وزلزلوا زلزالاً شديداً ويحشهم على شكرها، حين جاءتهم وأهل نجد من أسفل منهم، وتعاقدوا وأهل نجد من أسفل منهم، وتعاقدوا

<sup>(</sup>١) في: ب: كما سيصرح بذلك.

وتعاهدوا على استئصال الرسول والصحابة، وذلك في وقعة الخندق.

ومالأتهم [طوائف]<sup>(١)</sup> اليهود الذين حوالي المدينة، فجاؤوا بجنود عظيمة وأمم كثيرة.

وخندُق رسول الله ﷺ على المدينة، فنحصروا المدينة، واشتد الأمر، وبلغت القلوب الحناجر، حتى بلغ الظن من كثير من الناس كل مبلغ، لما رأوا من الأسباب المستحكمة، والشدائد الشديدة، فلم يزل الحصار على المدينة مدة طويلة، والأمر كما وصف الله: ﴿وإذ زاعت الأسصار وبلغت القلوب الحناجر وتظنون بالله **الظنونا﴾** أي: الظنون السيئة، أن الله لا ينصر دينه ولا يتم كلمته.

﴿ هنالك ابتلى المؤمنون ﴾ بهذه المتنة العظيمة ﴿وزلزلوا زلزالا شديداً﴾ بالخوف والقلق والجوع، ليتبين إيمانهم، ويزيد إيقانهم، فظهر ـ ولله الحمد ... من إيمانهم وشدة يقينهم، ما فاقوا فيه الأولين والآخرين.

وعندما اشتدالكرب، وتفاقمت الشدائد، صار إيمانهم عين اليقين، ﴿وَلَمَّا رَأَيُ الْمُؤْمِنُونَ الْأَحِرَابِ قَالُوا هَذَا ما وعدنا الله ورسوله وصدق الله ورسوله وسازادهم إلا إيسانا وتسليماً ﴾.

وهنالك تبين نفاق المنافقين، وظهر ما كانوا يضمرون، قال تعالى:

﴿١٢﴾ ﴿وإذ يقول المنافقون والذين في قلوبهم مرض ما وعدنا الله ورسوله إلاَّ غروراً ﴾.

وهذه عادة المنافق عند الشدة والمحنة، لا يثبت إيمانه، وينظر بعقله القاصر، إلى الحالة القاصرة (٢)، ويصدق ظنه.

﴿ وَإِذْ قَالَتْ طَائِفَةً ﴾ من المنافقين، بعدما جزعوا وقل صبرهم، صاروا أيضاً من المُخَلِّلين، فلا صبروا بأنفسهم، ولا تركوا الناس من

شرهم، فقالت هذه الطائفة: ﴿ يَا أَهِلَ يثرب، يريدون: «يا أهل المدينة»، فنادوهم باسم الوطن النبيء [عن التسمية الصين أن الدين والأخوة الإيمانية، ليس له في قلوبهم قدر، وأن الذي حملهم على ذلك، مجرد الحور الطبيعي ا

﴿ يَا أَهُلُ يَثْرُبُ لِا مَقَامُ لَكُمْ ﴾ أي: في موضعكم الذي خرجتم إليه خارج المدينة، وكانوا عسكروا دون الخندق وخارج المدينة، ﴿فارجعوا﴾ إلى المدينة، فهذه الطائفة تخذل عن الجهاد، وتبين أنهم لا قوة لهم بقتال عدوهم، ويأمرونهم بترك القتال، فهذه الطائفة أشر الطوائف وأضرها، وطائفة أخرى درنهم، أصابهم الجبن والجزع، وأحبوا أن ينخزلوا عن الصفوف، فجعلوا يعتذرون بالأعذار الباطلة، وهم الذين قال الله فيهم: ﴿ ويستأذن فريق منهم النبي يقولون إن بيوتنا عورة ﴾ أي: عليها الخطر، ونخاف عليها أن يهجم في النعيم السرمدي. عليها الأعداء، ونحن غَيَّبٌ عنها، فَأْذَنُ لِنَا نُرجِعِ إليها، فنحرسها، وهم كذبة في ذلك .

> ﴿وما هي بعورة إن يريدون ﴾ أي: ما قصدهم ﴿إِلَّا نَرَاراً﴾ ولكن جعلوا هذا الكلام وسيلة وعذراً. [لهم](٤) فهؤلاء قلَّ إيمانهم، وليس له تبوت عند اشتداد المحن.

﴿ولو دخلت عليهم، المدينة ﴿من أقطارها، أي: لو دخل الكفار إليها من نواحيها، واستولوا عليها \_ لا كان ذلك \_ ﴿ تُم ﴾ سئل هؤلاء ﴿ الفتنة ﴾ أي: الانقلاب عن دينهم، والرجوع إلى دين المستولين المتغلبين ﴿ لاَتُوها ﴾ أي: لأعطوها مبادرين.

﴿وما تلبثوا بها إلا يسيراً ﴾ أي: ليس لَهم مُنعة ولا تَصلُّبٌ عَلَى الدين، بل بمجرد ما تكون الدولة للأعداء، يعطونهم ما طلبوا، ويوافقونهم على كفرهم، هذه حالهم.

زيادة من: ب

(٤)

والحال أنهم قد ﴿عاهدوا الله من قبل لا يولون الأدبار وكان عهد الله مسؤولاً سيسألهم عن ذلك العهد، فيجدهم قد نقضوه، فما ظنهم إذاً بربهم؟

(17) (قل) لهم، لائماً على فرارهم، ومخبراً أنهم لا يفيدهم ذلك شيئاً ﴿ لَن ينفعكم الفرار إن فررتم من الموت أو القتل الله فلو كنتم في بيوتكم، لبرز الذين كتب عليهم القتل إلى مضاجعهم.

والأسباب تنفع، إذا لم يعارضها القضاء والقدر، فإذا جاء القضاء والقدر، تلاشی کل سبب، وبطلت<sup>(ه)</sup> كل وسيلة ظنها الإنسان تنجيه .

﴿ وَإِذَا ﴾ حين فررتم لتسلموا من الموت والقتل، ولتنعموا في الدنيا فإنكم ﴿لا تمتعون إلا قليلاً له متاعاً لا يسوى فراركم، وترككم أمر الله، وتفويتكم على أنفسكم التمتع الأبدي،

ثم بيَّن أن الأسباب كلها لا تغنى عن العبد شيمًا إذا أراده الله بسوء، فقال: ﴿قُلْ مَنْ ذَا الذِّي يعصمكم﴾ أى: يمنعكم ﴿من الله إن أراد بكم سُتوءاً ﴾ أي: شراً، ﴿أُو أَراد بسكم رحمة ﴾ فإنه هو المعطى المانع، الضار النافع، الذي لا يأت بالخير إلا هو، ولا يدفع السوء إلا هو.

﴿ وَلَا يُجِـدُونُ لُــهــم مــن دون اللهِ **ولياً؛** يتولاهم، فيجلب لهم النفع ﴿ ولا نصيراً ﴾ أي: ينصرهم، فيدفع عنهم المضار.

فليمتثيلوا طاعة المنفرد بالأمور كلها، الذي نفذت مشيئته، ومضي قديره، ولم ينفع مع ترك و لايته ونصرته وَلَى ولا ناصر .

ثم توعَّد تعالى المخذلين المعوقين، وتهددهم فقال: ﴿قديعلم اللهِ المعوقين منكم، عن الخروج لمن [لم](٧) يحرجوا ﴿والقَائِلِين لإخوانهم﴾ الذين خرجوا:

في ب: المناقع. **(7)** 

زيادة من: ب. (V) كذا في ب، وفي أ: بطل.

زيادة من: ب.

في ب: الحاضرة. (1)

زيادة من: ب.

﴿ هَلُم إلينا ﴾ أي: ارجعوا، كما تقدم من قولهم: ﴿ يَا أَهِلَ يَثُرُبُ لَا مَقَامُ لكم فارجعوا).

وهم مع تعويقهم وتخذيلهم ﴿ لا يأتون البأس ﴾ القتال والجهاد بأنفسهم ﴿ إلا قليلا ﴾ فهم أشد الناس حرصاً على التخلف، لعدم الداعي لذلك من الإيمان والصبر، ووجود المقتضى للجبن، من النفاق وعدم

﴿أَشْحَةُ عَلَيْكُم ﴾ بأبدانهم عن القتال، وأموالهم عند النفقة فيه، فلا يجاهدون بأموالهم وأنفسهم ﴿ فَإِذَا جَاءَ الْحُوفُ رأيتهم ينظرون إليك ﴾ نظر المغشى عليه ﴿من الموت ﴾ من شدة الجبن الذي خلع قلوبهم، والقلق الذي أذهلهم، وخوفاً من إجبارهم على ما يكرهون من القتال.

﴿فَإِذَا دُهِبِ الْحُوفَ﴾ وصاروا في حال الأمن والطمأنينة، ﴿سلقوكم بألسنة﴾ أي: خاطبوكم وتكلموا معكم بكلام حديد، ودعاوي غير

وحين تسمعهم، تظنهم أهل الشجاعة والإقدام، ﴿أَشْحَةُ عَلَى الخير﴾ الذي يراد منهم، وهذا شر ما في الإنسان، أن يكون شحيحاً بما أمر به، شحيحاً بماله أن ينفقه في وجهه، شحيحاً في بدنه أن يجاهد أعداء الله، أويدعو إلى سبيل الله، شحيحاً بجاهه، شحيحاً بعلمه ونصيحته

﴿أُولَئِكُ ﴾ الذين بتلِك الحالة ﴿ لم يؤمنوا بسبب عدم إيمانهم أحبط الله أعمالهم، ﴿وكان ذلك على الله يسيراً﴾.

وأما المؤمنون، فقد وقاهم الله شح أنفسهم، ووفقهم لبذل ما أمروا به، من بذل لأبدائهم في القتال في سبيله، وإعلاء كلمته، وأموالهم للنفقة في طرق الخير، وجاههم وعلمهم.

﴿ يحسبون الأحزاب لم يذهبوا ﴾ أي:

يظنون أن هؤلاء الأحزاب، الذين تحزبوا على حرب رسول الله ﷺ وأصحابه لم يذهبوا حتى يستأصلوهم، فخاب ظنهم، وبطل حسبانهم. 😁

**﴿وَإِنْ يِأْتُ الْأُحِزَابِ﴾** مرة أخرى ﴿يودوا لو أنهم بادون في الأعراب بسألون عن أنبائكم اي: لو أتى الأحزاب مرة ثانية مثل هذه المرة، ودُّ هؤلاء المنافقون، أنهم ليسوا في المدينة ولا في القرب منها، وأنهم مع الأعراب في البادية، يستخبرون عن أخباركم، ويسألون عن أنبائكم، ماذا حصل عليكم؟

فتباً لهم، وبعداً فليسوا ممن يبالي(١) بحضورهم ﴿ولو كانوا فيكم ما قاتلوا إلا قليلاً فلا تبالوهم، ولا تأسوا عليهم.

﴿ لَقَد كَانَ لَكُم فِي رَسُولُ اللهُ أَسُوةً حسنة﴾ حيث حضر الهيجاء بنفسه الكريمة، وباشر موقف الحرب، وهو الشريف الكامل، البطل الباسل، فكيف تشحون بأنفسكم عن أمر جاد رسول الله على بنفسه فيه؟!!

فَتَأْسُوا به في هذا الأمر وغيره ... واستدل الأصوليون في هذه الآية، على الاحتجاج بأفعال الرسول ﷺ، وأن الأصل، أن أمسه أسوته في الأحكام، إلا ما دلَّ الدليل الشرعيُّ على الاختصاص به .

فالأسوة نوعان: أسوة حسنة، وأسوة سيئة.

فالأسوة الحسنة في الرسول ﷺ، فإن المتأسِّي به، سالك الطريق الموصل إلى كرامة الله، وهو الصراط المستقيم. وأما الأسوة بغيره إذا خالفه، فهو الأسوة السيئة، كقول الكفار(٢) حين دعتهم الرسل للتأسِّي [بهم] (٢٠): ﴿إِنَّا وجدنا آباءنا على أمة وإنّا على آثارهم مهندون، 🕏 .

وهذه الأسوة الحسنة، إنما يسلكها ويوفق لها، مَنْ كان يرجو الله واليوم الآخر، فإن ما معه (٤) من الإيمان،

وخوف الله، ورجاء توابه، وخوف عقابه، يحثه على التأسى بالرسول ﷺ. لما ذكر حالة المنافقين عند الخوف، ذكر حال المؤمنين، فقال: ﴿ولما رأى المؤمنون الأحزاب الذين تحزبوا، ونزلوا منازلهم، وانتهى الخوف، ﴿قَالُوا هَذَا مَا وَعَدَنَا ۚ اللَّهُ وَرَسُولُهُ ۗ فَي قوله: ﴿أُم حسيتم أن تدخلوا الجنة ولَمَا يأتكم مثل الذين خلوا من قبلكم مستهم البأساء والضراء وزلزلوا حتى

. ﴿ وصدق الله ورسوله ﴾ فإنا رأينا ما أخبرنا به ﴿وما زادهم﴾ ذلك الأمر ﴿ إِلاَّ إِيمَانًا ﴾ في قلوبهم ﴿ وتسليماً ﴾ في جوارحهم، وانقياداً لأمر الله.

يقول الرسول والذين أمنوا معه متي نصر الله ألا إن نصر الله قريب.

ولما ذكر أن المنافقين عاهدوا الله، لا يولون الأدبار، وتقضوا ذلك العهد، ذكر وقاء المؤمنين به، فقال: ﴿من المؤمسين رجيالُ صيدقوا منا عاهدوا الله عليه اي: وفوابه، وأتموه، وأكملوه، قبذلوا مهجهم في مرضاته، وسبَّلوا أنفيهم في طاعتهٰ.

﴿ وَفَمِنْهُمْ مَنْ قَصْيَ نَحِيه ﴾ أي. إرادته ومطلوبه وما عليه من الحق، فقُتل في سبيل الله؛ أو مات مؤدياً لحقه لم ينقصه شيئاً.

﴿ومنهم مَن ينتظر ﴾ تكميل ما عليه، فهو شارع في قضاء ما عليه، ووفاء نحبه ولما يكمله، وهو في رجاء تكميله، ساع في ذلك مجد. ﴿ وما بِدُلُوا تبديلاً ﴾ كما بدُل غيرهم، بللم يزالوا على العهد، لا يلوون ولا يتغيرون، فهؤلاء الرجال على الحقيقة، ومن(ه) عداهم فصورهم صور رجال، وأما الصفات فقد قصرت عن صفات الرجال. ``

﴿ليجزى الله الصادقين بصدقهم﴾ أي: بسبب صدقهم، في أقوالهم وأحوالهم، ومعاملتهم مع الله، واستواء ظاهرهم وباطنهم، قال الله تعالى: ﴿ هذا يوم ينفع الصادقين

<sup>(</sup>٣) زيادة من: ب.

<sup>(</sup>٤) في ب: فإن ذلك ما معه.

<sup>(</sup>۵) في أ: وما عداهم، ولعل الصواب ما أثيته.

في ب: يغالي. (1)

في ب: المشركين.

صدقهم لهم جنات تجري من تجتها الأنهار خالدين فيها أبداً﴾ الآية .

أي: قدرنا ما قدرنا من هذه الفتن والمحن والزلازل، ليتبين الصادق من الكاذب، فيجزى الصادقين بصدقهم ﴿ويعذب المنافقين﴾ الذين تغيرت قلوبهم وأعمالهم عند حلول الفتن، ولم يفوا بما عاهدوا الله عليه .

﴿إِن شَاء ﴾ تعذيبهم، بأن لم يشأ هدايتهم، بل علم أنهم لا خير فيهم فلم يوفقهم.

﴿أُو يتوبِ عليهم﴾ بأن يوفقهم للتوبة والإنابة، وهذا هو الغالب على كزم الكريم، ولهذا ختم الأية باسمين دالين على المغفرة والفضل والإحسان فقال: ﴿إِنَّ اللَّهُ كَانَ غَفُوراً رَحِيماً ﴾ غفوراً لذنوب المسرفين على أنفسهم، ولو أكشروا من العصيان إذا أتوا بالمتاب. ﴿رحيماً﴾ بهم؛ حيث وفقهم للتوبة، ثم قبلها منهم وستر عليهم ما أجترحوه .

﴿ وَرَدَّ الله الذين كفروا بغيظهم لم ينالوا خيراً أي: ردهم خائبين، لم يحصل لهم الأمر الذي كانوا حنقين عليه، مغتاظين قادرين [عليه](١) جازمين، بأن لهم الدائرة، قد غرتهم جموعهم، وأعجبوا بتحربهم، وفرحوا بِعَدَدِهمْ وعُدَدِهِمْ.

فأرسل الله عليهم ريحاً عظيمة، وهي (٢) ريح الصبا، فزعزعزت مراكزهم، وقوَّضت خيامهم، وكفأت قدورهم وأزعجتهم، وضربهم الله بالرعب، فانصرفوا بغيظهم، وهذا من نصر الله لعباده المؤمنين

﴿ وَكُفِّي اللهِ المؤمنين القتال ﴾ بما صنع لهم من الأسباب العبادية والقدرية، ﴿وكان الله قوباً عزيزاً ﴾ لا يغالبه أحد إلاّ غُلِبَ، ولا يستنصره أحد إلا غُلُبَ، ولا، يعجزه أمر أراده، ولا ينفع أهل القوة والعزة قوتهم وعزتهم، إن لم يعنهم بقوته وعزته .

(1)

﴿ وَأَنْزُلُ الَّذِينَ ظَاهِرُوهِ مَ ﴾ أي: عاونوهم ﴿من أهل الكتابِ ﴾ أي: اليهود ﴿مُن صَيَاصِيهِمْ ﴾ أي: أنزلهم من حصوتهم، نزولا مظفوراً بهم، مجعولين تحت حكم الإسلام.

﴿وقذف في قلوبهم الرعب؛ فلم يقووا على القتال، بل استسلمو وخضعوا وذلوا. ﴿فريقا تقتلون﴾ وهم الرجال المقاتلون ﴿وتأسرون فريكا أن عداهم من النساء والصبيان. ..

﴿وأورثـكـم﴾ أي: غـنّـمـكـ ﴿أرضهم وديارهم وأموالهم وأرضأ لم تطؤوها الله أي: أرضاً كانت من قبل، من شرفها وعزتها عند أهلها، لا تتمكنون من وطئها، فمكَّنكم الله وخذلهم، وغنمتم أموالهم، وقتلتموهم وأسرتموهم.

﴿ وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيَّءَ قِدْيِراً ﴾ لا يعجزه شيء، ومن قدرته قدَّر لكم ما قدّر .

وكانت هذه الطائفة من أهل الكتاب، هم بنو قريظة من اليهود، في قرية خارج المدينة غير بعيد، وكان النبي ﷺ[حين](٢) هاجر إلى المدينة ووادعهم وهادنهم، فلم يقاتلهم ولم يقاتلوه، وهم باقون على دينهم، لم يغير عليهم شيئاً.

فلما رأوا يوم الخندق الأحزاب الذين تحزبوا على رسول الله وكثرتهم، وقلة المسلمين، وظنموا أنهم سيستأصلون الرسول والمؤمنين، وساعد على ذلك [تدجيل](١) بعض رؤسائهم عليهم، فنقضوا العهد الذي بينهم وبين رسول الله ﷺ، ومالؤوا المشركين على قتاله . `

فلما خذل الله المشركين، تفرغ رسول الله ﷺلقتالهم، فحاصرهم فى حصنهم، فنزلوا على حكم سعد بن معاذ رضى الله عنه، فحكم فيهم، أن تقتل مقاتلتهم، وتسبى

مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ بِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَلَهَدُواْ أَلَنَّهُ عَلَيْهُ فَيَنْهُ مِنَ قَضَىٰ غَبَّهُ وَمِنْهُ مِنَّ يَسَيَظِرُ وَمَاكِذَكُواْ تَبْدِيلًا ۞ لِيَجْرَيَ ٱللَّهُ ٱلصَّائِدِ قِينَ بِصِدْ قِهِمْ وَيُعَلِّدِبَ ٱلْمُنَافِقِينَ إِن شَاءَ أَوْيَتُونِ عَلَيْهِمْ إِنَّ أَلَهُ كَانَعَفُوزَارَ حِيمًا ۞ وَرَدَّ أَلَهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُو أَبِغَيْظِهِمْ لَرَيْنَ الْوَاخَيْرَا وَكَغَى اللَّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلْمِتَالَ وَحِكَانَ ٱللَّهُ فَوَيًّا عَرِيزًا ۞ وَأَنذَلَ ٱلَّذِينَ طَلَهُرُوهُم مِّنَّ أَهْلِ ٱلْكِئْبِ مِن صَيَاصِيلِهِ ۚ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلرُّجُبُ فَرِيقًا تَقَدُّلُونَ وَتَأْمِرُونَ فَرِيقًا ۞ وَأُوْرَثَكُمُ أَرْضَهُمُ وَدِينَزَهُرُ وَأَمْوَلِكُمُ وَأَرْضًا لَرْ تَطَعُوهًا وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَى ءِ قَدِيرًا ۞ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّيئُ قُلُ لِإِزُّوكِ عِلْكَ إِن كُنْ تُنَّ تُرِدُكَ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَ اوَنِينَتَهَا فَعَالَيْنَ أُمَيِّعْكُنَّ وَأُسَرِّعْكُنَّ مَرَلِمَاجِيلًا ۞ وَإِن كُنُّ أَنَّ رُّدُنَ ٱللَّهَ وَرَسُولُمُواَل لَكُرَّ ٱلْأَيْرَةَ فَإِنَ ٱلْقَةَ أَعَذَ الْمُحْسِنَةِ مِنكُ أَجْرًا عَظِمًا ۞ يَلنِسَآءَ ٱلنِّبِي مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَاحِشُةٍ مُّبَيِّنَ مِنْ يُضَاعَفُ لَمَا ٱلْعَدَابُ صِعْفَيْنِ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى أَلَيْهِ يَسِيرًا ۞ 

TO CHARGE TO CONTROL OF

ذراريهم، وتغنم أموالهم.

فأتم الله لرسوله والمؤمنين المنة، وأسبغ عليهم النعمة، وأقُرَّ أعينهم بخذلان مَنْ انخذل من أعدائهم، وقتل مَنْ قتلوا، وأسر مَنْ أسروا، ولم يزل لطف الله بعباده المؤمنين مستمرأ.

﴿٢٨ ـ ٢٩﴾ ﴿يا أيها النبي قل لأزواجك إن كنتن تردن الحياة الدنيا وزينتها فتعالين أمتعكن وأسرحكن سراحاً جميلاً \* وإن كنتن تردن الله ورسوله والدار الآخرة فإن الله أعدّ للمحسنات منكن أجراً عظيماً ﴾ لما اجتمع نساء رسول الله عليه في الغيرة، وطلبن منه النفقة والكسوة، طلبن منه أمراً لا يقدر عليه في كل وقت، ولم يزلن في طلبهن متفقات، في مرادهن متعنتات، فشَّقَّ ذلك على الرسول، حتى وصلت به الحال إلى أنه آلي منهن شهراً . . .

فأراد الله أن يسلهل الأمر على رسوله، وأن يرفع درجة زوجاته، ويُذْهِبَ عنهن كل أمر ينقص أجرهن، فأمر رسوله أن يخيرهن (٥) فقال: ﴿يا أيها النبي قل لأزواجك إن كنتن تردن الحياة الدنيا؟ أي: ليس لكن في غيرها مطلب، وصرتن ترضين لوجودها،

<sup>(</sup>٣) زيادة من: ب.

<sup>(</sup>٤) زيادة من: ب.

زيادة من: ب. في أ: وهو، ولعل الصواب ما

<sup>(</sup>٥) في أ: يخبرهن....

وتغضبن لفقدها، فليس لي فيكن أرب وحاجة، وأنتن بهذه الحال.

TONE TONE OF THE O

﴿ فتعالين أمتعكن ﴾ شيئاً ما عندي من الدنيا ﴿ وأسرحكن ﴾ أي: أفارقكن ﴿ سراحاً جميلا ﴾ من دون معاضبة ولا مشاقة ، بل بسعة صدر ، وانشراح بال ، قبل أن تبلغ الحال إلى منا لا ينبغي .

﴿وإن كنتن تبردن الله ورسوله والدار الآخرة ﴾ أي: هذه الأشياء مرادكن، وغاية مقصودكن، وإذا حصل لَكُنَّ اللهِ ورسوله والجنة، لم تبالين بسعة الدنيا وضيقها، ويسرها وعسرها، وقنعتن من رسول الله بما تيسر، ولم تطلبن منه ما يشق عليه، ﴿ فَإِنْ اللهُ أَعِدُ لِلْمُحَسِّنَاتُ مِنْكُنِ أَجِراً عظيماً﴾ رتب الأجر على وصفهن بالإحسان، لأنه السبب الموجب لذلك، لا لكونهن زوجات للرسول، فإن مجرد ذلك لا يكفى، بل لا يفيد شيئاً مع عدم الإحسان، فحيّرهن رسول الله ﷺ في ذلك، فاخترن الله ورسوله والدار الآخرة كلهن، ولم يتخلف منهن واحدة، رضى الله

وفي هذا التخيير فوائد عديدة:

منها: الاعتناء برسوله وغيرته عليه، أن يكون بحالة يشق عليه كثرة مطالب زوجاته الدنيوية.

ومنها: سلامته ﷺ بهذا التخيير من تبعة حقوق الزوجات، وأنه يبقى في حرية نفسه، إن شاء أعطى، وإن شاء منع ﴿ما كان على النبي من حرج فيما فرض الله له﴾.

ومنها: تنزيه عن لو كان فيهن من تؤثر الدنيا على الله ورسوله والدار الآخرة عنها، وعن مقارنتها.

ومنها: سلامة زوجاته رضي الله عنهن عن الإثم والتعرض لسخط الله ورسوله.

فحسم الله بهذا التخيير عنهن التسخط على الرسول، الموجب لسخطه، المسخط لربه، الموجب لعقابه.

ومنها: إظهار رفعتهن وعلو درجتهن، أن كان الله ورسول والدار الآخرة مرادهن ومقصودهن، دون الدنيا وحطامها.

ومنها: استعدادهن بهذا الاختيار، للأمر الخيار، للوصول إلى خيار درجات الجنة، وأن يكُنَّ زوجاته في الدنيا والآخرة.

ومنها: ظهور المناسبة بينه وبينهن، فإنه أكمل الخلق، وأراد الله أن تكون نساؤه (١١ كاملات مكملات، طيبات مطيبات للطيبين والطيبون للطيبات .

ومنها: أن هذا التخيير داع، وموجب للقناعة التي يطمئن لها القلب، وينشرح لها الصدر، ويزول عنهن جشع الحرص، وعدم الرضا الموجب لقلق القلب واضطرابه، وهمه

ومنها: أن يكون اختيارهن هذا، سبباً لزيادة أجرهن ومضاعفته، وأن يَكُنَّ بمرتبة ليس فيها أحد من النساء، ولهذا قال:

﴿٣٠ ـ ٣١﴾ ﴿يا نساء النبي من

يأت منكن بفاحشة مبينة يضاعف لها العذاب ضعفين وكان ذلك على الله يسيراً \* ومن يقنت منكن لله ورسوله وتعمل صالحاً نؤتها أجرها مرتين وأعتدنا لها رزقاً كريماً >

لا اجترن الله ورسوله والدار الآخرة، ذكر مضاعفة أجرهن، ومضاعفة وزرهن وإثمهن لو جرى منهن، ليزداد حلرهن، وشكرهن الله تعالى، فجعل من أتى منهن بفاحشة ظاهرة لها العذاب ضعفين.

﴿ومن يقنت منكن﴾ أي: تطيع ﴿له ورسوله وتعمل صالحاً ﴾ قليلاً أو كثيراً، ﴿نُوتِها أَجرِها مرتين﴾ أي: مثل ما نعطي غيرها مرتين، ﴿وأعندنا لها رزقاً كريماً ﴾ وهي الجنة، فقنتن له ورسوله، وعملن صالحاً، فعلم بذلك أجرهن

﴿٣٢ ـ ٣٤﴾ ﴿يا نساء النبي لستن كأحد من النساء إن اتقيتن فلا تخضعن بالقول فيطمع الذي في قلبه مرض وقلن قولاً معروفاً \* وقرن في بيوتكن ولاتبرجن تبرج الجاهلية الأولى وأقمن الصلاة وآتين الزكاة وأطعن الله ورسوله إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً \* واذكرن ما يتلى في بيوتكن مِن آيات الله والحكمة إن الله كأن لطيفاً خبيراً ﴿ يقول تعالى: ﴿ يَا نِسَاءُ النِّينِ ﴾ خطاب لهن كلهن ﴿لسِتن كأجدِ من النساء إن اتقيتن الله، فإنكن بذلك تفقن النساء، ولا يلحقكن أحد من النساء، فكملن التقوي يجميع وسائلها ومقاصدها.

فلهذا أرشدهن إلى قطع وسائل المحرم، فقال: ﴿فلا تخضعن بالقول﴾ أي: في خاطبة الرجال، أو بحيث يسمعون فتيلن في ذلك، وتتكلمن بكلام رقيق يدعو ويطمع ﴿الذي في قلبه مرض﴾ أي: مرض شهوة الزنا، فإنه مستعد، ينظر أدنى محرك يحرك، لأن قلبه غير صحيح، [فإن القلب

الصحيح](1) ليس فيه شهوة لما حرم الله ، فإن ذلك لا تكاد تميله ولا تحركه الأسباب ، لصحة قلبه وسلامته من المرض .

بخلاف مريض القلب، الذي لا يتحمل ما يتحمل الصحيح، ولا يتحمل الصحيح، ولا يصبر عليه، فأدنى سبب دعوته، ولا يتعاصى عليه، فهذا دليل على أن الوسائل لها أحكام المقاصد. فإن الخضوع بالقول واللين فيه، في الأصل مباح، ولكن لما كان وسيلة إلى المحرم، منع منه، ولهذا ينبغي للمرأة في مخاطبة الرجال، أن لا تلين لهم القول.

ولما نهاهن عن الخضوع في القول، فريما توهم أنهن مأمورات بإغلاظ القول، دفع هذا بقوله: ﴿وقلن قولاً معروفاً﴾ أي: غير غليظ ولا جاف، كما أنه ليس بكين خاضع.

وتأمل كيف قال: ﴿ فلا تخضعن بالقول﴾ ولم يقل: «فلا تلِنَّ بالقول اللين، وذلك لأن المنهي عنه القول اللين، الذي فيه خضوع المرأة للرجل، والخاضع هو الذي يطمع فيه، بخلاف من تكلم كلاماً لينا ليس فيه خضوع، بل ربما صار فيه ترفع وقهر للخصم، فإن هذا لا يطمع فيه خصمه، ولهذا مدح الله رسوله باللين، فقال: ﴿ فيما رحمة من الله لنت الهم، ﴿ وقال لموسى وهارون: ﴿ اذهبالى فرعون إنه طغى ﴿ فقولا له قولاً له ليناً لعله يتذكر أو يخشى ﴾ .

ودلَّ قوله: ﴿فيطمع الذي في قلبه مرض﴾ مع أمره بحفظ الفرج وثنائه على الحافظين لفروجهم والحافظات، ونهيه عن قربان الزنا، أنه ينبغي للعبد

إذا رأى من نفسه هذه الحالة، وأنه يهش (٢) لفعل المحرم عندما يرى أو يسمع كلام مَنْ يهواه، ويجد دواعي طمعه قد انصرفت إلى الحرام، فليعرف أن ذلك مرض.

فَلْيجتهد في إضعاف هذا المرض وحسم الخواطر الردية، ومجاهدة نفسه على سلامتها من هذا المرض الخطر، وسؤال الله العصمة والتوفيق، وأن ذلك من حفظ الفرج المأمور به.

﴿ وقرن في بيوتكن ﴾ أي: اقررن فيها، لأنه أسلم وأحفظ لكن ، ﴿ ولا تبرجن تبرج الجاهلية الأولى ﴾ أي: لا تكشرن الخروج متجملات أو متطيبات، كعادة أهل الجاهلية الأولى ، الذين لا علم عندهم ولا دين، فكل هذا دفع للشر وأسبابه .

ولما أمرهن بالتقوى عموماً، وبجزئيات من التقوى، نص عليها [لحاجة] النساء إليها، كذلك أمرهن بالطاعة، خصوصاً الصلاة والزكاة، اللتان يجتاجهما ويضطر إليهما كل أحد، وهما أكبر العبادات، وأجل الطاعات، وفي الصلاة الإخلاص للمعبود، وفي الزكاة الإحسان إلى العيد.

ثم أمرهن بالطاعة عموماً، فقال: ﴿ وأطعن الله ورسوله ﴾ يلخل في طاعة الله ورسوله ، كل أمر أمرا به أمر إيجاب أو استحباب .

﴿إِنْما يريد الله ﴾ بأمركن بما أَمَرَكُنَّ به وَمِيكن بما (٤) به اكثنَّ عنه ، ﴿ليدهب عنكم الرجس ﴾ أي: الأذى والشر والخبث ، يا ﴿أهل البيت ويطهركم تطهيراً ﴾ حتى تكونوا طاهرين مطهرين .

أي: فاحمدوا ربكم واشكروه على هذه الأوامر والنواهي، التي أخبركم بمصلحتها وأنها محض مصلحتكم، لم يرد الله أن يجعل عليكم بذلك حرجاً ولا مشقة، بل لتتزكى نقوسكم، ولتتطهر أخلاقكم، وتحسن أعمالكم، ويعظم بذلك أجركم.

ولما أمرهن بالعمل الذي هو فعل وترك، أمرهن بالعلم، وبين لهن طريقه، فقال: ﴿واذكرن ما يتلى في بيوتكن من آيات الله والحكمة والمراد. أو سنة رسوله. وأمرهن بذكره، يشمل ذكر لفظه، بتلاوته، وذكر معناه، بتدبره والتفكر فيه، العمل به وتأويله. ﴿إِنَّ الله كان لطيفاً وخليماً الصدور، وخبايا السماوات وخليا الصدور، وخبايا السماوات والأرض، والأعمال التي تين وتسر.

فلطفه وخبرته، يقتضي حثهن على الإخلاص وإسرار الأعسال، ومجازاة الله على تلك الأعمال.

ومن معاني «اللطيف» الذي يسوق عبده إلى الخير، ويعصمه من الشر، بطرق خفية لا يشعر بها، ويسوق إليه من الرزق ما لا يدريه، ويريه من الأسباب التي تكرهها النفوس ما يكون ذلك طريقاً [له](٢٦) إلى أعلى الدرجات وأرفع المنازل.

و ٣٥٥ وإن المسلمين والمسلمات والمؤمنين والمؤمنات والقانتات والصادقين والصابرين والصابرين والحائمين والخاشعات والمسائرة والمتصدقات والصائمين والحافظين فروجهم والحافظات والذاكرين الله كشيرا والذاكرات أعد الله لهم مغفرة وأجراً

<sup>(</sup>١) زيادة من: ب، لا يستقيم الكلام بدونها.

<sup>(</sup>٢) كذا في: ب، وفي أ: يشتهي، والأقرب ما أثبته.

<sup>(</sup>٣) زيادة من: ب.

<sup>(</sup>٤) في ب: عمّا.

<sup>(</sup>۵) في ب: سرائر.

<sup>(</sup>٦) ريادة من: ب.

عظيماً﴾ لما ذكر تعالى ثواب زوجات الرسول ﷺ وعقامن الوقدر عدم الامتثال](١٦ وأنه ليس مثلهن أحد من النساء، ذكر بقية النساء غيرهن.

ولما كان حكمهن والرجال واحدأ، جعل الحكم مشتركاً، فقال: ﴿إِنْ المسلمين والمسلمات، وهذا في الشرائع الظاهرة، إذا كانوا قائمين بها. ﴿والمؤمنين والمؤمنات ﴾ وهذا في الأمور الباطنة، من عقائد القلب

﴿والقانتين﴾ أي: الطيعين اله ولرسوله **﴿والقانتات والصادقين**﴾ في مقالهم وفعالهم ﴿والصادقات﴾ ﴿والصابرين﴾ على الشدائذ والصائب ﴿والصابرات والخاشعين﴾ في حميع أحوالهم، خصوصاً في عباداتهم، خصوصاً في صلواتهم ﴿وَالْخَاشْعَاتُ﴾ **﴿والسَّصِدُةِ بِنَ**﴾ فرضاً ونـفـلاً ﴿والمسمدقات والسمائهمين والصائمات الشمل ذلك الفرض والنفل. ﴿والحافظين فروجهم﴾ عن الزنا ومقدماته ﴿ والحافظات ﴾ ﴿ والذاكرين الله [كثيراً ﴾ أي: ] (٢) في أكثر الأوقات، خصوصاً أوقات الأوراد المقيدة، كالصباح والساء، وأدبار الصلوات المكتوبات ﴿والذاكرات﴾ .

﴿أُعِدِ الله لهم ﴾ أي: لهو ولاء الموصوفين بتلك الصفات الجميلة، والمناقب الجليلة، التي هي ما بين اعتقادات، وأعمال قلوب، وأعمال جوارح، وأقوال لسان، ونفع متعد وقاصر، وما بين أفعال الخير، وترك الشر، الذي من قام بهن، فقد قام بالدين كله، ظاهره وباطنه، بالإسلام والإيمان والإحسان.

لذنوبهم، لأن الحسنات يذهبن السيئات. ﴿وأجرأ عظيماً ﴾ لا يقدر قدره، إلا الذي أعطاه، مما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر، نسأل الله أن يجعلنا منهم.

﴿٣٦﴾ ﴿وما كان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمراً أن يكون لهم الخيرة من أمرهم ومن يعص الله ورسوله فقد ضل ضلالاً مبيناً ﴾ أي: لا يستبغى ولايليق عن اتصف بالإيمان، إلا الإسراع في مرضاة الله ورسوله، والهرب من سخط الله ورسوله، وامتثال أمرهما، واجتناب نهيهماء فلايليق بمؤمن ولا مؤمنة ﴿إِذَا قَصْيِي اللهِ ورسولِهِ أَمِراً﴾ من الأمور، وحتَّما به وألزما به ﴿أَنْ يَكُونَ لهم الخيرة من أمرهم اي: الخيار، هل يفعلونه أم لا؟ بل يعلم المؤمن والمؤمنة، أن الرسول أولى به من نفسه، فلا يجعل بعض أهواء نفسه حجابا بينه وبين أمر الله ورسوله. ت

﴿وَمَنْ يَمْصِ اللهِ وَرَسُولُهُ فَقَدَ صَلَّ ضلالاً مبيناً ﴾ أي: بيّناً ، لأنه ترك التصراط المستقيم الموصلة إلى كرامة الله، إلى غيرها من الطرق الموصلة للعذاب الأليم، فذكر أولاً السبب الموجب لعدم معارضته أمر الله ورسوله، وهو الإيمان، تم ذكر المانع من ذلك، وهو التخويف بالضلال، الدال على العقوبة والنكال.

﴿٣٧﴾ ﴿وإذ تقول للذي أنعم الله عليه وأنعمت عليه أمسك عليك زوجك واتق الله وتخفى فى نفسك ما الله مبديه وتخشى الناس والله أحق أن تخشاه فلما قضى زيدمنها وطرأ زوجناكها لكي لا يكون على المؤمنين حرج في أزواج أدعيائهم إذا قضوا فجازاهم على عملهم بالمغفرة منهن وطراً وكان أمر الله مفعولاً

وكان سبب نزول هذه الآيات، أن الله تعالى أراد أن يشرع شرعاً عاماً للمؤمنين، أن الأدعياء ليسوا في حكم الأبناء حقيقة، من جميع الوجوه وأن أزواجهم لا جناح على مَنْ تبناهم نكاحهن.

وكان هذا من الأمور المتادة، التي لا تكاد تزول إلا بحادث كبير، فأراد أن يكون هذا الشرع قولاً من رسوله وفعلاً، وإذا أراد الله أمراً جعل له سببا، وكان زيد بن حارثة يدعى «زيد بن محمد» قد تبناه النبي على، فصار يدعي إليه حتى نزل: ﴿ادعوهم لابائهم، فقيل له: «زيد بن حارثة».

وكانت تحته زينب بنت جحش، ابنة عمة رسول الله ﷺ، وقد كان قد وقع في قلب الرسول، لو طلقها زيد، لتروَّجها، فقدر الله أن يكون بينها وبين زيد ما اقتضى أن جاء زيد بن حارثة يستأدن النبي ﷺ في فراقها .

قال الله: ﴿وإذ تعقول لعلماني أنعم الله عليه الله عليه الي: بالإسلام ﴿وأنعمت عليه﴾ بالعتق<sup>(٣)</sup>، حين جاءك مشاوراً في فراقها: فقلت له ناصحاً ومخبراً بمصلحته (٤)، مع وقوعها في قلبك: ﴿أمسك عليك زوجك، أي: لا تفارقها، واصبر على ما جاءك منها، ﴿ واتق الله ﴾ تعالى في أمورك عامة، وفي أمر زوجك خاصة، فإن التقوى تحث على الصبر وتأمر به .

﴿ وتحفى في نفسك ما الله مبديه ﴾ والذي أخفاه، أنه لوطلقها زيد لتزوجها ﷺ.

﴿ وَتَحْشَى النَّاسِ ﴾ في عدم إبداء ما في نفسك ﴿والله أحق أن تخشاه ﴾ (٥) وأن لا تباليهم شيئاً، ﴿فلما قضي زيد منها وطرأً أي: طابت نفسه، ورغب عنها، وفارقها. ﴿**زوجناكها**﴾ وإنما

زيادة من: ب. (1)

<sup>(</sup>٢) زيادة من: ب.

في هامش ب: والإرشاد والتعليم. (٣)

في هامش ب: مقدماً لها على رغبتك. (٤)

في هامش ب: فإن خشيته جالبة لكل خير، [مانعة] من كل شر (مع أن كلمة مانعة غير واضحة في الأصل). (0)

فعلنا ذلك لفائدة عظيمة، وهي: ﴿لكيلا يكون على الؤمنين حرج في أ**زواج** أد**عيائهم،** حيث رأوك تزوجت روج زيد بن حارثة، الذي كان من قبل ينتسب إليك.

ولما كان قوله: ﴿لَكِي لا يَكُونُ عَلَى المؤمنين حرج في أزواج أدعيائهم، عاماً في جميع الأحوال وكان من الأحوال، ما لآيجوز ذلك، وهي قبل انقضاء وطره منها، قيد ذلك بقوله: ﴿إذا قضوا منهن وطراً وكان أمر الله مفعولاً أي: لا بدمن فعله، ولا عائق له ولا مانع .

وفي هذه الكيات المشتملات على هذه القصة فواتد، منها: الثناء على زيد بن حارثة، وذلك من وجهين:

أحدهما: أن الله سماه في القرآن، ولم يسم من الصحابة باسمه غيره.

والثاني: أن الله أخبر أنه أنعم عليه، أي: بنعمة الإسلام والإيمان. وهذه شهادة من الله له أنه مسلم مؤمن، ظاهراً وباطناً، وإلا فبلا وجبه لتخصيصه بالنعمة، لولا أن المراد بها النعمة الخاصة.

ومنها: أن المُعْنَق في نعمة المُعْنِق. ومنها: جواز تزوج زوجة الدُّعِي، کما صرّح به .

ومنها. أن التعليم الفعلي أبلغ من القول، خصوصاً إذا اقترن بالقول، فإن ذلك نور على نور .

ومنها: أن المحبة التي في قلب العبد، لغير زوجته وتملوكته ومحارمه، إذا لم يقترن بها محذور، لا يأثم عليها العبد، ولو اقترن بذلك أمنيته، أن لو طلقها زوجها لتزوجها من غير أن يسعى في فُرْقة بينهما، أو يتسبب بأي: سبب كان، لأن الله أخسر أن الرسول ﷺ أخفى ذلك في نفسه.

ومنها: أن الرسول ﷺ قد بلغ البلاغ المبين، فلم يدع شيئاً مما أوحى إليه إلاَّ وبلغه، حتى هذا الأمر، الذي

وهذا يدل على أنه رسول الله، ولا يقول إلا ما أوحي إليه، ولا يريد تعظيم نفسه .

﴿ ومنها: أنَّ المستشار مؤتمن، يجب عليه \_إذا استشير في أمر من الأمور \_ أن يشير بما يعلم أصلح للمستثير (١)، ولو كان له حظ نفس، فتقدم مصلحة المستشير على هوى نفسه

ومنها: أن من الرأى : الجسن لن استشار في فراق زوجته أن يؤمر بإمساكها مهما أمكن صلاح الحال، فهو أحسن من الفَرقة .

ومنها: [أنه يتعين](٢) أن يقدم العبد خشية الله على حشية الناس، وأنها أحق منها وأولى .

ومنها: فضيلة زينب رضي الله عنها أم المؤمنين، حيث تنولي الله تزویجها من رسوله ﷺ، من دون خطبة ولا شهود، ولهذا كانت تفتخر بــذلــك عــلى أزواج رســول الله ﷺ، وتنقبول: زوجبكن أهباليكنن، وزوجني الله من فوق سبع سماوات. ومنها: أن المرأة إذا كانت ذات زوج، لا يجوز نكاحها، ولا السعى فيه وفي أسبابه، حتى يقضي روجها وطره منها، ولا يقضي وطره، حتى تنقضي عدتها، لأنها قبل انقضاء عدتها، وهي في عصمته، أو في حقه الذي له وطر إليها، ولو من بعض الوجوه.

﴿ ٣٨ \_ ٣٩ ﴾ ﴿ ما كان على النبي من حرج فيما فرض الله له سنة الله في الذين خلوا من قبل وكان أمر الله قدر مقدورا \* الذين يبلغون رسالات الله ويخشونه ولا يخشون أحدأ إلا الله وكفي بالله حسيباً ﴾ هذا دفع لطعن من طعن في الرسول ﷺ، في كثرة أزواجه، وأنه طعن بما لا مطعن فيه، فقال: ﴿ مَا كَانَ عَلَى النَّبِي مِن حَرِجٍ ﴾ أي: إثم وذنب. ﴿فيما فرض الله له ﴾ أي: قدر له من الزوجات، فإن هذا قد أباحه الله للأنبياء قبله، ولهذا قال:

وَمَاكَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَاقَضَى آلِلَهُ وَرَسُولُهُ ۖ أَمَّرًا أَن يَكُونَ فَكُمُ ٱلْحِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَاكُمْ عَبِينًا ۞ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي أَفْتَمَ أَلَقُهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَكُمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِكْ عَلَيْكَ ذَوْجِكَ وَٱنَّقِي ٱللَّهَ وَيُخْفِي فِ فَفِيكَ مَا اللَّهُ مُرِّدِيهِ وَيَخْشَى النَّاصَ وَاللَّهُ أَحَقُّ أَن تَخْشَلُهُ ؞ فَلَمَّا فَضَىٰ زَيْدُمِنْهَا وَطَــرَا زَوَجْنَكُهَا لِكُوَّالِآيَكُونَ عَلَىٰ لَلْهُمِنِينَ حَنَّ فِي أَزْوَجِ أَدْعِكَ آبِهِمْ إِذَا قَضَوْلُ مِنْهُنَّ وَطَكَّرا وَكَانَ أَمْرُ ٱللَّهِ مَفْعُولًا ﴿ مَّاكَانَ عَلَى ٱلنَّبِي مِنْ حَرَجٍ فِيمَا فَرَضَ ٱللَّهُ لَهُ إِسْ نَهَ اللَّهِ فِي ٱلَّذِينَ خَلُوٓ أَمِن قَعَلُ وَكَانَ أَمْرُ ٱللَّهِ عَدَرًا مَقَّ دُورًا ﴿ ٱلَّذِينَ أَسُلِغُونَ رِسَلَلْتِ أَفَّهِ وَيَغْشَوْنَهُ وَلا يَغْشُونَا أَسَالًا أَنَّهُ وَكُفِّل بِأَنَّهِ حَسِيبًا ﴿ قَأَكَانَ مُحَمَّدُ أَبْنَا أَخِذِ مِن يَجَالِكُو وَلَكِن رَّسُولَ اللَّهِ وَخَاتَ مَ أَلْتَيْبِيعَ أَوْكَاكَ اللَّهُ يُكِلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ۞ إِيَّالَيْهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا أَذْكُرُ وَالْفَدَ ذِكْرًا كَيْمَا ۚ وَسَيِّعُوهُ الْمُكُرَّةَ وَأَسِيلًا ۞ هُوَالَّذِى يُصَلِّي عَلَيْكُمْ مِ وَمَلَّتِهِكُمْهُ الله المُعْيَّكُمُ فِنَ الظَّلْمُتَاتِ إِلَى النُّورِّ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيًا PARTIE III PARTE PARTIE

﴿ سُنَّة الله في الذين خلوا من قبل وكان أمر الله قدراً مقدوراً ﴾ أي: لا بدمن وقوعه. ثم ذكر مَنْ هم الذين من قبل قد خلوا، وهذه سنتهم وعادته، وأنهم ﴿اللَّهِ يَبِلُّغُونَ رَسَّالَاتُ اللَّهُ ﴾ فيتلون على العباد آيات الله وحجحه وبسراهسينه، ويهدعسونهسم إلى الله ﴿ويخشونه ﴾ وحده لا شريك له ﴿ولا يخشون أحداً♦ إلا الله

فإذا كان هذا سنة في الأنبياء المعصومين، الذين وظيفتهم قد أدوها وقاموا بها أتم القيام، وهو دعوة الخلق إلى الله، والخشية منه وجده، التي تقتضي فعل كل مأمور، وترك كل محظور، دل ذلك على أنه لا نقص فيه

﴿ وَكُفِي بِاللهِ حِسبِياً ﴾ محاسباً عباده، مراقباً أعمالهم. وعلم من هذا، أن النكاح من سنن المرسلين.

﴿٤٠﴾ ﴿ما كان محمد أبا أحدِ من رجالكم ولكن رسول الله وخاتم النبيين وكان الله بكل شيء عليماً ﴾ أي: لم يكن الرسول ﴿محمد﴾ ﷺ ﴿أَبا أحدِ من رجالكم الله الأمة فقطع انتساب زيد بن حارثة منه، من هذا الباب.

ولما كان هذا النفي عاماً في جميع الأحوال، إن حمل ظاهر اللفظ على

كذا في ب، وفي أ: للمستشار، ولعل الصواب ما أثبت ـ. والله أعلم ـ.. (1)

زيادة من: ب.

**建筑 原列底 " 家园面**器 **医**套 غَيِتْنُكُمْ يَوْمَ يَلْقُونَ لَهُ سَلَامٌ وَأَعَدَّ لَهُ رَأَجْرًا كَرِيمًا ﴿ يَاأَتُهَا ٱلنِّيقُ إِنَّا أَرْسَلُنَكَ شَكِهِ دَاوَمُبَشِّ ذَا وَكَذِيرًا ۞ وَدَاعِيتًا إِلَىٰ النَّهِ بِإِذْنِهِ ، وَسِرَلِهَا مُّنِيرًا ۞ وَيَثِيرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَمُهُم يْنِ ٱللَّهِ فَضَّلًا كَيْمِيرًا ۞ وَلَا تُطِّعِ ٱلْكَفْرِينَ وَٱلْأَتُفِقِينَ وَدَعْ أَذَنَاهُمْ وَقُوسَكُ لُ عَلَى ٱللَّهِ وَكَفَلْ بِٱللَّهِ وَكِيلًا ۞ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا تَكَامَتُهُ مُ ٱلْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ طَلَقْتُمُوهُنَّ مِن قِبْلِ أَن مَّشُوهُنَّ فَمَا لَكُمْ عَلَيْهِ ﴿ مِنْ عِنْهِ مَنْ عِنْهَ وَتَعْتَذُونَهَا ۗ فَيَعُوهُنَّ وَسَنَرِحُوهُ لَ سَرَلِعًا جَيدُلا ۞ يَنَأَيُّهُ ٱلنَّيْحُ إِنَّا أُخَلَنُ الْكَ أَزْوَلَجَكَ ٱلَّتِيءَ انَّيْتَ أُجُورَهُ كَوَمَامَلَكُتْ يَمِينُكَ مِنَّا أَفَأَةَ اللَّهُ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ عَيْدَكَ وَبَنَاتِ عَلَيْكَ وَبِّنَاتِ خَالِكَ وَيِّنَاتِ خَلَيْلِكَ ٱلَّذِي هَاجَرَنَ مَعَكَ وَأَمْرَأَةً ثُمُّوْمِنَــُةً إِنْ وَهَبَتْ فَفْسَهَا لِلنَّيْنَ إِنْ أَرَادَ ٱلنَّبِيُّ أَن يَسَتَنكَحَهَا حَالِصَةً لَكَ مِن دُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينُّ قَدْعَلِنَا مَافَرَضَنَاعَلَيْهِمْ فِي أَنْفَجِهِمْ وَمَامَلَكَتْ أَيْنَهُمْ لِكِيلًا يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَجُ وَكَانَ ٱللهُ عَلَيْكَ وَرُا زَحِهِمًا ۞

ظاهره، أي: لا أبوة نسب، ولا أبوة ادعاء، وقد كان تقرر فيما تقدم أن الرسول الشخ أب للمؤمنين كلهم، وأزواجه أمهاتهم، فاحترز أن يدخل في هذا النوع بعموم النهي المذكور، فقال: (ولكن رسول الله وخاتم النبيين) أي: هذه مرتبته مرتبة المطاع التبوع، المهتدى به، المؤمن له، الذي يجب تقديم بحبته على محبة كل أحد، الناصح الذي لهم، أي: للمؤمنين، من بره [ونصحه] ()، كأنه أب لهم.

TO SEADE III EAR SEA

وكان الله بكل شيء عليماً أي: قد أحاط علمه بجميع الأشياء، ويعلم حيث يجعل رسالاته، ومَنْ يصلح لفضله ومَنْ لا يصلح.

الكروا الله ذكراً كثيراً \* وسبحوه بكرة وأصيلاً \* هو الذي يصلي عليكم وملائكته ليخرجكم من الظلمات إلى النور وكان بالمؤمنين رحيماً \* تحيتهم كريماً \* يأمر تعالى المؤمنين بذكره ذكراً كثيراً، من تهليل وتحميد وتسبيح وتكبير وغير ذلك، من كل قول فيه قربة إلى الله، وأقل ذلك، أن يلازم الإنسان أوراد الصباح والمساء، وأدبار الصبارة والأسباب.

وينبغي مداومة ذلك في جميع الأوقات، على جميع الأحوال، فإن ذلك عبادة يسبق بها العامل وهو مستريح، وداع إلى يحبة الله ومعرفته، وعون على الخير، وكف اللسان عن الكلام القبيح.

وسبحوه بكرة وأصيلاً أي: أول النهار وآخره، لفضلها وشرفها، وسهولة العمل فيها.

﴿ هو الذي يصلي عليكم وملائكته ليخرجكم من الظلمات إلى النور وكان بالمؤمنين رحيماً ﴾ أي: من رحمته بالمؤمنين ولطفه بهم، أن جعل من صلاته عليهم وثنائه، وصلاة ملائكته ودعائهم، ما يخرجهم من ظلمات الذنوب والجهل، إلى نبور الإيمان والتوفيق والعلم والعمل، فهذه أعظم نحمة أنعم بها على العباد الطائعين، تستدعى منهم شكرها، والإكثار من ذكر الله، الذي لطف بهم ورحمهم، وجعل حملة عرشه أفضل الملائكة، ومن حوله يسبحون بحمد ربهم ويستغفرون للذين آمنوا فيقولون: ﴿ربنا وسعت كل شيء رحمة وعلماً فاغفر للذين تابوا واتبعوا سبيلك وقهم عذاب الجحيم \* ربنا وأدخلهم جنات عندن التني وعناتهم ومن صلح من أبائهم وأزواجهم وذرياتهم إنك أنت العزيز الحكيم \* وقهم السيئات ومن تُقِ السيئات يومئذِ فقد رحمته وذلك هو الفوز العظيم،

فهذه رحمته ونعمته عليهم في الدنيا.

وأما رحمته بهم في الآخرة، فأجل رحمة، وأفضل ثواب، وهو الفوز برضا ربهم وتحيته، واستماع كلامه الجليل، وروية وجهه الجميل، وحصول الأجر الكبير، الذي لا يدري ولا يعرف كنهه، إلا مَنْ أعطاهم إياه، ولهذا قال: ﴿تحينهم يوم يلقونه سلام وأعد لهم أجراً كريماً﴾.

ُ ﴿ ٤٥ ـ ٤٨ ﴾ ﴿ يِمَا أَيِّهَا النَّبِي إِنَا أَرْسَلْنَاكُ شَاهَداً ومِيشَراً وتَدْيِراً \*

وداعيا إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً \* وبشر المؤمنين بأن لهم من الله فضلاً كبيراً \* ولا تطع الكافرين والمنافقين ودع أذاهم وتوكل على الله وكفى بالله وكيلاً هذه الأشياء التي وصف الله رسالته وزبدتها وأصولها التي اختص رسالته وزبدتها وأصولها التي اختص بها، وهي خسة أشياء: أحدها: كونه وشاهداً أي: شاهداً على أمته بما عملوه من خير وشر، كما قال تعالى: عملوه من خير وشر، كما قال تعالى: ولتكونوا شهداء على الناس ويكون عملوه من كل أمة بشهيداً \* فكيف إذا جننا من كل أمة بشهيداً \* فكيف إذا جننا من كل أمة بشهيد وجننا بك على هؤلاء شهيداً \* فهو شيخ شاهد عدل مقبول.

الثاني، والثالث: كونه ﴿مبشراً ونديراً ﴿ وهذا يستلزم ذكر المشر والمنذر، وما يبشر به ويندر، والأعمال الموجبة لذلك.

فالمبشر هم: المؤمنون المتقون، النين جمعوا بين الإيمان والعمل الصالح، وترك المعاصي، لهم البشرى في الحياة الدنيا، بكل ثواب دنيوي وديني، رتب على الإيمان والتقوى، وفي الأخرى بالنعيم المقيم.

وذلك كله يستلزم ذكر تفصيل المذكور، من تفاصيل الأعمال، وخصال التقوى، وأنواع الثواب.

والذر، هم: المجرمون الظالمون، أهل الظلم والجهل، لهم النذارة في الدنيا، من العقوبات الدنيوية والدينية المرتبة على الجهل والظلم، وفي الأخرى، بالعقاب الوبيل، والعذاب الطويل.

وهذه الجملة تفصيلها، ما جاء به ه شم من الكتاب والسُنّة، المستمل على ذلك.

الرابع: كونه (داعباً إلى الله ) أي: أرسله الله يدعو الحلق إلى رجم، ويسوقهم (٢) لكرامته، ويأمرهم بعبادته التي خلقوا لها، وذلك يستلزم استقامته على ما يدعو إليه، وذكر تفاصيل ما يدعو إليه، بتعريفهم لرجم

بصفاته المقدسة، وتنزيهه عمّا لا يليق بجلاله، وذكر أنواع العبودية، والمعوة إلى الله بأقرب طريق موصل إليه، وإعطاء كل ذي حق حقه، وإخلاص الدعوة إلى الله، لا إلى نفسه وتعظيمها، كما قد يعرض ذلك لكثير من النفوس في هذا المقام، وذلك كله بإذن الله تعالى له في الدعوة وأمره وإرادته وقدره.

الخامس: كونه ﴿سراجاً منيراً﴾ وذلك يقتضي أن الخلق في ظلمة عظيمة، لا نور يهتدى به في ظلماتها، ولا علم يستدل به في جهالاتها(۱)، حتى جاء الله بهذا النبي الكريم، فأضاء الله به تلك الظلمات، وعلم به من الجهالات، وهدى به ضلالاً إلى الصراط المستقيم.

فأصبح أهل الاستقامة قد وضح لهم الطريق، فمشوا خلف هذا الإمام وعرفوا به الخير والشر، وأهل السعادة من أهل الشقاوة، واستناروا به لمعرفة معبودهم، وعرفوه بأوصافه الحميدة، وأحكامه الرشيدة.

وقوله: ﴿وَبِشُر المؤمنين بأن لهم من الله فضلاً كبيراً﴾ ذكر في هذه الجملة المبشر، وهم المؤمنون، وعند ذكر الإيمان بمفرده، تدخل فيه الأعمال الصالحة.

وذكر المبشّر به، وهو الفضل الكبير، أي: العظيم الجليل، الذي لا يقادر قدره، من النصر في الدنيا، وهداية القلوب، وغفران الذنوب، وكشرة الأرزاق الدارّة، وحصول النِعَم السارة، والفوز برضا رجم وثوابه، والنجاة من سخطه وعقابه.

وهذا مما ينشط العاملين، أن يذكر لهم من ثواب الله على أعمالهم، ما به

يستعينون على سلوك الصراط المستقيم، وهذا من جملة حكم الشرع، كما أن من حكمه، أن يذكر في مقام الترهيب، العقوبات المرتبة على ما يرهب منه، ليكون عوناً على الكف عمّا حرّم الله. ولما كان ثُمَّ طائفة من الناس، مستعدة للقيام بصد الداعين إلى الله من الرسل وأتباعهم، وهم المنافقون، الذين أظهروا الموافقة في الإيمان، وهم كفرة فجرة في الباطن، والكفار ظاهراً وباطناً، نهى الله رسوله عن طاعتهم، وحذره ذلك، فقال: ﴿ولا تطع الكافرين والمنافقين، أي: في كل أمر يصدعن سبيل الله، ولكن لا يقتضي هذا أذاهم، [بل لا تطعهم ﴿ وَوَعِ أَذَاهُم ﴾ ] (٢) فأن ذُلُك جالبُ لهم، وداع إلى قبول الإسلام، وإلى كف كثير من أذيتهم له ولأهله، ﴿ وَتُوكِلُ عَلَى اللهِ ﴾ في إنمام أمرك، وخذلان عدوك، ﴿وكفي بالله وكيلا﴾

ويسهلها على عبده.

﴿ ٤٩﴾ ﴿ يا أيها الذين آمنوا إذا نكحتم المؤمنات ثم طلقتموهن من قبل أن تحسوهن فما لكم عليهن من عدة بعيلاً يخبر تعالى المؤمنين، أنهم إذا نكحوا المؤمنات، ثم طلقوهن من قبل أن يمسوهن، فليس عليهن في ذلك عدة يعتدها (٣) أزواجهن عليهن، وأمرهم بتمتيعهن (ألم بلفي يكون فيه جبر لخواطرهن، الأجل فراقهن، وأن يفارقوهن فراقاً جيلاً، من غير مخاصمة ولا مطالة، ولا غير ذلك.

تُوكل إليه الأمور المهمة، فيقوم بها

ويستدل بهذه الآية، على أن الطلاق لا يكون إلا بعد النكاح. فلو طلقها قبل أن ينكحها، أو علق طلاقها على نكاحها، لم يقع، لقوله: ﴿إِذَا نكحتم المؤمنات ثم طلقتموهن فجعل

الطلاق بعد النكاح، فدل على أنه قبل ذلك لا محل له.

وإذا كان الطلاق الذي هو فرقة تامة وتحريم تام، لا يقع قبل النكاح، فالتحريم الناقص، لظهار أو إيلاء ونحوه، من باب أولى وأحرى، أن لا يقع قبل النكاح، كما هو أصح قَولَي العلماء.

ويدل على جواز الطلاق، لأن الله أخبر به عن المؤمنين، على وجه لم يلمهم عليه ولم يؤنهم، مع تصدير الآية بخطاب المؤمنين.

وعلى جوازه قبل المسيس، كما قال في الآية الأخرى: ﴿لا جناح عليكم إن طلقتم النساء ما لم تمسوهن وعلى أن الطلقة قبل الدخول لا عدة عليها، بل بمجرد طلاقها يجوز لها التزوج، حيث لا مانع، وعلى أن عليها العدة بعد الدخول.

وهل المراد بالدخول والمسيس الوطء، كما هو مجمّع عليه؟ أو وكذلك الحلوة، ولو لم يحصل معها وطء، كما أفتى بذلك الحلفاء الراشدون، وهو الصحيح. فمن دخل عليها، وطئها أم لا، إذا خلا بها، وجب عليها العدة.

وعلى أن المطلقة قبل السيس تمتع على الموسع قدره، وعلى المقتر قدره، ولكن هذا إذا لم يفرض لها مهر، فإن كان لها مهر مفروض، فإنه إذا طلق قبل الدخول تنصّف المهر، وكفى عن المتعة، وعلى أنه ينبغي لمن فارق زوجته قبل الدخول أو بعده، أن يكون الفراق جيلاً، يحمد فيه كل منهما الآخر.

ولا يكون غير جميل، فإن في ذلك من الشر المرتب عليه، من قدح كل مهما بالآخر شيء كثير.

وعلى أن العدة حق للزوج، لقوله: ﴿ فَمَا لَكُمْ صَلِيهِ نِ مِنْ عَدَةَ ﴾ دل مفهومه، أنه لو طلقها بعد المسيس، كان له عليها عدة [وعلى أن المفارقة

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: جهاتها.

<sup>(</sup>۲) زیادة من: ب.

<sup>(</sup>٣) كذا في النسختين ولعل الصواب تعتدها.

<sup>(</sup>٤) كذا في ب، وفي أ: بتمتعهن.

بالوفاة تعتد مطلقاً لقوله: ﴿ثم طلقتموهن﴾ الآية [١٠]

وعلى أن من عدا غير المدخول بها، من الفارقات من الزوجات، بموت أو حياة، عليهن العدة.

﴿٥٠﴾ ﴿يا أيها النبي إنا أحللنا لك أزواجك الملاتي آتيت أجورهن وما ملكت يمينك بما أفاء الله عليك وبنات عمك وبنات عماتك وبنات خالك وبنات خالاتك اللاتي هاجرن معك وامرأة مؤمنة إن وهبت نفسها للنبي إن أراد النبي أن يستنكحها خالصة لك من دون المؤمنين قد علمنا ما فرضنا عليهم في أزواجهم وما ملكت أيمانهم لكيلا يكون عليك حرج وكان الله غفورا رحيماً ﴾ يقول تعالى، ممتناً على رسوله بإخلاله له ما أحل مما يشترك هو والمؤمنون، وما ينفرد به ويختص: ﴿يَا أيها النبي إنا أحللنا لك أزواجك اللاتي آتيت أجورهن أي: أعطيتهن مهورهن، من الزوجات، وهذا من الأمور المشتركة بينه وبين المؤمنين [فإن المؤمنين](٢)، كذلك يباح لهم ما<sup>(٣)</sup> آتوهن أجورهن من الأزواج.

و كذلك أحللنا لك وما ملكت يسمينك أو أو ما ملكت يسمينك أي: الإماء التي ملكت في اقاء الله عليك من غنيمة الكفار من عبيدهم، والأحرار من لهن زوج منهم، ومن لا زوج لهن، وهذا أيضاً مشترك.

وكذلك من المسترك، قوله: **﴿وبنات عمك وبنات عماتك وبنات**خالك وبنات خالاتك ﴾ شمل العم والعمة، والخال والخالة، القريبين والبعيدين، وهذا حصر المحللات.

يؤخذ من مفهومه أن ما عداهن من الأقارب غير محلل، كما تقدم في سورة

النساء، فإنه لا يباح من الأقارب من النساء، غير هؤلاء الأربع، وما عداهن من الفروع مطلقاً، والأصول مطلقاً، وفسروع الأب والأم، وإن نسزلوا، وفروع من فوقهم لصليه، فإنه لا يباح.

وقوله: ﴿اللاتي هاجرن معك﴾ قيد لحل هؤلاء للرسول، كما هو الصواب من القولين في تفسير هذه الآية، وأما غيره عليه الصلاة والسلام، فقد علم أن هذا قيد لغير الصحة.

وه أحللنا لك وامرأة مؤمنة إن وهبت نفسها للنبي بمجرد هبتها نفسها.

﴿إِن أراد النبي أن يستنكحها ﴾ أي: هذا تحت الإرادة والرغبة ، ﴿خالصة لك من دون المؤمنين ﴾ يعني: إباحة المُوهِبَةِ (١٠) . وأما المؤمنين ﴾ يعني : إباحة أن يتزوجوا امرأة بمجرد هبتها نفسها .

وقد علمنا ما فرضنا عليهم في أزواجهم وما ملكت أيمانهم أي: قد علمنا ما على المؤمنين، وما يحل لهم، وما لا يحل من الزوجات وملك اليمين. وقد علمناهم بذلك، وبينا فوائضه.

فما في هذه الآية، مما يخالف ذلك، فإنه خاص لك، لكون الله جعله خطاباً للرسول وحده بقوله: ﴿ يَا أَيُهَا النبي إنا أحللنا لك ﴾ إلى آخر الآية.

وقوله: ﴿خالصة لك من دون المؤمنين﴾ وأبحنا لك يا أيها النبي ما لم نبح لهم، ووسعنا لك ما لم نوسع على غيرك، ﴿لكيلا يكون عليك حرج﴾ وهذا من زيادة اعتناء الله تعالى برسوله ﷺ.

﴿ وَكَانَ اللهُ عَفُوراً رَحِيماً ﴾ أي: لم وأجباً، ولم تُفرط في حقَّ لازم.

يزل متصفاً بالمغفرة والرحمة، وينزل على عباده من مغفرته ورحمته وجوده وإحسانه، ما اقتضته حكمته، ووجدت منهم أسبابه.

وا ٥ و الرجي من تشاء منهن وتؤوي إليك من تشاء ومن ابتغيت ممن عزلت فلا جناح عليك ذلك أدنى أن تقر أعينهن ولا يحزن ويرضين بما آتيتهن كلهن والله يعلم ما في قلويكم وكان الله عليماً حليماً وهذا أيضاً من توسعة الله على رسوله ورحمته به، أن أباح له ترك القسم بين زوجاته على وجه الوجوب، وأنه إن فعل ذلك فهو تبرع منه، ومع ذلك، فقد كان تيم عنه، ومع ذلك، فقد كان يم يعتبد في القسم بينهن في كل شيء، ويقول: «اللهم هذا قسمي فيما أملك،

فقال هنا: ﴿ترجي من تشاء منهن﴾ [أي: تؤخر من أردت من زوجاتك فلا تؤويها إليك، ولا تبيت عندها] (٥٠) ﴿وتؤوي إليك مَن تشاء﴾ أي: تضمها وتبيت عندها.

وي مع ذلك لا يتعين هذا الأمر ومن ابتغيث في أي: تؤويها وفلا جناح عليك والمعنى أن الخيرة بيدك في ذلك كله [وقال كثير من المفسرين إن هذا خاص بالواهبات له أن يرجي من يشاء ويؤوي من يشاء، أي: إن شاء قبل من وهبت نفسها له وإن شاء لم يقبلها والله أعلم] (١٠)

ثم بين الحكمة في ذلك فقال: 

﴿ ذلك ﴾ أي: التوسعة عليك، وكون الأمر راجعاً إليك وبيدك، وكون ما جاء منك إليهن تبرعاً منك ﴿ أدنى أن تقر أعينهن ولا يحزن ويرضين بما آيتهن كلهن لعلمهن أنك لم تترك واجباً، ولم تفرط في حق لازم.

<sup>(</sup>۱) . زيادة من: ب.

<sup>(</sup>٢) زيادة من: ب.

<sup>(</sup>٣) كذا في أ، وفي ب: من.

<sup>(</sup>٤) في ب: الموهوبة.

<sup>(</sup>٥) زيادة من ب.

<sup>(</sup>٦) - زيادة من هامش (ب) وفي بعض الكلمات عدم وضوح وتم تصويبها من طبعة السلفية .

﴿ وَالله يعلم ما في قلوبكم ﴾ أي: ما يعرض لها عند أداء الحقوق الواجبة والمستحبة، وعند المزاحمة في الحقوق، فللذلك شرع لك التوسعة بالرسول الله، لتطمئن قلوب زوجاتك.

﴿وكان الله عليماً حليماً ﴾ أي : واسع العلم، كثير الحلم. ومن علمه، أن شرع لكم ما هو أصلح لأموركم، وأكثر لأجوركم، ومن حلمه، أن لم يعاقبكم بما صدر منكم، وما أصرت عليه قلوبكم من الشر.

ولا أن تبدل بهن من أزواج ولو أعجبك ولا أن تبدل بهن من أزواج ولو أعجبك حسنهن إلا ما ملكت يمينك وكان الله على كل شيء رقيباً وهذا شكر من الله، الذي لم يزل شكوراً لزوجات رسوله، رضي الله عنهن، حيث اخترن الله ورسوله والدار الآخرة، أن رحهن، وقصر رسوله عليهن، فقال: وجاتك الموجودات ﴿ولا أن تبدل بهن من أزواج﴾ أي: ولا تطلق بعضهن، فتأخذ بدلها.

فحصل بهذا أمنهن من الضرائر، ومن الطلاق، لأن الله قضى أنهن زوجاته في الدنيا والآخرة، لا يكون بينه وبينهن فرقة.

﴿ولو أعجبك حسنهن أي:
حسن غيرهن، فلا يحللن لك ﴿إلا ما
ملكت يمينك ﴾ أي: السراري، فذلك
جائز لك، لأن المملوكات في كراهة
الزوجات، لسن بمنزلة الزوجات في
الإضرار للزوجات. ﴿وكان الله على
كل شيء رقيبا ﴾ أي: مراقباً للأمور،
وعالماً بما إليه تؤول، وقائماً بتدبيرها
على أكمل نظام وأحسن إحكام.

﴿٣٥ \_ ٤٥﴾ ﴿يا أيها الذين آمنوا لا تدخلوا بيوت النبي إلا أن يؤذن لكم إلى طمام غير ناظرين إناء ولكن إذا دعيتم فادخلوا فإذا طعمتم فانتشروا ولا مستأنسين لحديث إن ذلكم كان يؤذي

النبي فيستحيى منكم والله لا يستحيى من الحق وإذا سألتموهن متاعاً فاسألوهن من وراء حجاب ذلكم أطهر لقلوبكم وقلوبهن وماكان لكم أن تؤذوا رسول الله ولا أن تنكحوا أزواجه من بعده أبداً إن ذلكم كان عند الله عظيماً \* إن تبدوا شيئاً أو تخفوه فإن الله كان بكل شيء عليماً ﴾ يأمر تعالى عباده المؤمنين بالتأدب مع رسول الله ﷺ في دخول بيوته، فقال: ﴿يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمِنُوا لَا تَدْخُلُوا بيوت النبي إلا أن يؤذن لكم إلى طعام ا أي: لا تدخلوها بغير إذن للدخول فيها لأجل الطعام. وأيضاً لا تكونوا ﴿ناظرين إناه ﴾ أي: منتظرين ومتأنين لانتظار نضجه، أو سعة صدر بعد الفراغ منه. والمعنى: أنكم لا تدخلوا بيوت النبي إلا بشرطين:

ثم بين حكمة النهي وفائدته فقال:

﴿إِنْ ذَلِكُم﴾ أي: انتظاركم الزائد على الحاجة، ﴿كَانْ يَوْذِي النبي﴾ أي: يتكلف منه ويشق عليه حبسكم إياه عن شؤون بيته، واشتغاله فيه ﴿فيستحيي منكم﴾ أن يقول لكم: «اخرجوا» كما هـو جاري العادة، أن الناس وخصوصاً أهل الكرم منهم وخصوصاً أهل الكرم منهم مساكنهم، ﴿وَيُ للكرن ﴿الله مساكنهم، ﴿وَيُ للكن ﴿الله مستعيى من الحق﴾

فالأمر الشرعي، ولو كان يتوهم أن في تركه أدباً وحياء، فإن الحزم كل الحزم، اتباع الأمر الشرعي، وأن يجزم أن ما خالفه ليس من الأدب في شيء. والله تعالى لا يستحيي أن يأمركم بما فيه الخير لكم، والرفق لرسوله كائناً ما كان.

فهذا أدبهم في الدخول في بيوته،

\* تُرْجِي مَن نَشَاء مِنْهُنّ وَتُوْتِيَ إِلَيْكَ مَن تَشَاء وَمَنِ إِبْتَعَيْتَ عَنَىٰعَنَاتَ فَلَاجُنَاحَ عَلَيْكُ ذَالِكَ أَذَكِكَ أَنْ تُقَدِّرًا عَيْثُ نَحْنَ وَلَا يَحْزَنَ وَيَرْضَدُ إِن يَمَا ءَاتَ يَنَهُنَّ كُلُّهُنٌّ وَالْقَدُيعَ لَهُ مَافِي قُلُونِكُمُّ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَلِيمًا ۞ لَا يَحِلُّ لَكَ ٱلنِّسَاءُ مِنْ بَعَدُ وَلَا أَنْ تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَزْوَجٍ وَلَوْأُعِّبَكَ حُسْنُهُ فَ إِلَّا مَا مَلَكَتْ يَمِينُكُ قَرَّكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰكُ إِنَّ مِنْ وَرَّفِيبًا ۞ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِيرَ ءَامَنُواْ لَامَدَّخُلُواْ يُؤْمِتَ ٱلنِّيِّي إِلَّا أَن يُؤْدِّنَ ِ لَكَ مُ إِلَّى طَعَاهِ غَيْرَنَظِ بِنَ إِنَّهُ وَلَكِنْ إِذَادُعِيثُمْ فَأَدْخُلُواْ فَإِذَا طَعِمْتُهُ فَأَنْتَشِرُوا وَلَامْتُ تَنْفِيدِينَ لِحَدِيثٍ إِنَّ ذَلِكُرُ ِكَانَ يُؤْذِي ٱلنَّبِيِّي فَيَسْتَغِي، مِنْكُمٌّ وَلَلْتَهُ لَايَتَّخِي، ينَ ٱلْحَيَّةُ وَإِذَا مَا أَلْتُمُوهُنَّ مَتَامًا فَنْعَلُوهُنَّ مِن وَزَآءِ جَابٍ ا ذَاكَ مُ أَطْهَ رُلِقُلُوبِ كُمْ وَقُلُوبِهِينَّ وَمَاكَاتَ لَكُواْل التُوْدُوْ أَرْسُولَ لِللَّهِ وَلَا أَن لَنَكِ حُوّاً أَزُولِكَ مُرْسُ بَعْدِهِ ٣ أَبَدَأَ إِنَ ذَاكُمُ كَانَ عِندَ أَنَّهِ عَظِمًا ﴿ إِن نُبُدُوا أُ أَشَيِّنًا أَوْتُحُفُّوهُ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُلِّي شَقَ وَعَلِيمًا ۞ DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF

وأما أدبهم معه في خطاب روجاته، فإنه إما أن يحتاج إلى ذلك، أم لا يحتاج إليه، فإن لم يحتج إليه فلا حاجة إليه، كأن والأدب تركه، وإن احتيج إليه، كأن يُسألن متاعاً، أو غيره من أواني البيت أو نحوها، فإنهن يُسألن ﴿من وراء حجاب﴾ أي: يكون بينكم وبينهن ستر يستر عن النظر، لعدم الحاجة اله.

فصار النظر إليهن ممنوعاً بكل حال، وكلامهن فيه التفصيل الذي ذكره الله، ثم ذكر حكمة ذلك بقوله: ﴿ ذَلَكُم أَطَهُر لَقَلُوبِكُم وقلوبِهِنَ ﴾ لأنه أبعد عن الريبة، وكلما بعد الإنسان عن الأسباب الداعية إلى الشر، فإنه أسلم له، وأطهر لقلبه

فلهذا، من الأمور الشرعية التي بين الله كثيراً من تفاصيلها، أن جميع وسائل الشر وأسبابه ومقدماته ممنوعة، وأنه مشروع البعد عنها بكل طريق.

ثم قال كلمة جامعة وقاعدة عامة: وما كان لكم " يا معشر المؤمنين، أي: غير لائق ولا مستحسن منكم، بل هو أقبيح شيء وأن تيؤذوا رسول الله أي: أذية قولية أو فعلية، بجميع ما يتعلق به، وولا أن تنكحوا أزواجه من بعده أبداً « هذا من جملة ما يؤذيه، فإنه على له مقام التعظيم والرقعة والإكرام، وتزوج زوجاته

لَّاجُنَاحَ عَلَيْهِنَّ فِي عَاسِآبِهِنَ وَلَا أَيْنَابِهِنَ وَلَا إِخْوَنِهِنَ وَلَّا أَنِكَ إِخْلَيْهِنَّ وَلَّا أَنِكَا ۗ أَخَلَيْهِكَ وَلَا يَسَابِهِنَّ وَلَامَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُنَّ وَأَبْقِينَ اللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَىكُلَّ ثَقَيْءِ شَهِيدًا ۞ إِنَّ ٱللَّهَ وَمِلَّايَكَ مَكُ يُصُلُّونَ عَلَى ٱلنَّهَ َّ يَّنَانُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْصِلُواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَشْيلِيمًا ۞ إِنَّ ٱلَّذِيرَ وَهُونِ ٱللَّهُ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُ مُؤْلَقَهُ فِي ٱلدُّنَّهَ وَٱلاَّخِرَةِ وَأَعَدُ لَمُ مُ عَذَابُ اللَّهِ مِنَا ۞ وَٱلَّذِينَ يُوْدُونَ ٱلْكُرْمِدِينَ وَٱلْمُوْمِنَاتِ بِعَيْرِمَا أَكَ تَسَبُّوا فَقَد أَحْتَمَلُوا أَبْهَتَكَ وَإِثْمًا مُّهِينًا ۞ يَّنَانُهُا ٱلنَّبَيُّ قُلُ لِأَزُّونِهِكَ وَسَنَائِكَ وَنِسَآءٍ ٱلْمُؤْمِنِينَ يُدِّنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلَيِدٍ بِيِّنَّ ذَٰلِكَ أَدُنَّ أَنْ يُشْهُنَ فَلَا يُؤُذُّ يُنَ يَ وَكَانَ اللَّهُ عَلَى فُورًا تَجِيدَا ۞ \* لَمِن أَرِينَتَهِ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم فَرَضٌّ وَٱلْمُرْجِ فُونَ فِي ٱلْمُيْنَةِ لَتُغْرِيَنَكَ بِهِمْ ثُمَّ لَا يُحَاوِرُونَا لَكَ فِهَاۤ إِلَّا فَلِيلًا۞ مَّلْعُوذِتُ أَيْتَ مَا تُقِفُوا أَخِيدُوا وَقُيِّلُوا تَقْيِيدُ لَا ﴿ سُنَّةً ٱللَّهِ فِي ٱلَّذِيرَ حَنْكُوّا مِن قَبَلُ وَلَن يَجِدَ لِمُسْتَقِهُ اللَّهِ تَبْدِيلًا

[بعده](١) محل بهذا المقام.

وأيضاً، فإنهن روجاته في الدنيا والآخرة، والزوجية باقية بعد موته، فلذلك لا يحل نكاح روجاته بعده لأحد من أمته. ﴿إِن ذلكم كان عند الله عظيماً ﴾ وقد امتثلت هذه الأمة هذا الأمر، واجتنبت ما نهى الله عنه منه، ولله الحمد والشكر.

ثم قال تعالى: ﴿إِن تبدوا شيئاً﴾ أي: تظهروه ﴿أو تخفوه فإن الله كان بكل شيء عليماً﴾ يعلم ما في قلوبكم وما أظهرتموه، فيجازيكم عليه.

وه ٥ ﴾ ﴿لا جناح عليه ن في آبائهن ولا أجنائهن ولا أبناء أخوانهن ولا أبناء أخوانهن ولا أبناء أخوانهن ولا أسائهن واتقين الله إن الله كان على كل شيء شهيداً ﴾ لما ذكر أنهن لا يسألن متاعاً إلا من وراء حجاب، وكان اللفظ عاماً [لكل أحد] (٢)، احتيج أن يستثنى منه هؤلاء المذكورون مسن المحارم، وأنسه ﴿لا جناح عليهن ﴾ في عدم الاحتجاب عنهم.

ولم يذكر فيها الأعمام والأخوال، لأنهن إذا لم يحتجبن عمن هن عماته ولالك خالاته، من أبناء الإخوة والأخوات، مع رفعتهن عليهم، فعدم

احتجابهن عن عمهن وخالهن من باب أولى، ولأن منطوق الآية الأخرى، المصرحة بذكر العم والخال مقدمة، على ما يفهم من هذه الآية.

وقوله: ﴿ولانسائهن﴾ أي لا جناح عليهن ألا يحتجبن عن نسائهن، أي: اللاق من جنسهن في الدين، فيكون ذلك نحرجاً لنساء الكفار، ويحتمل أن المراد جنس النساء، فإن المرأة لا تحتجب عن المرأة. ﴿ولا ما ملكت أيمانهن﴾ ما دام العبد في ملكها جيعه

ولما رفع الجناح عن هؤلاء، شرط فيه وفي غيره لزوم تقوى الله، وأن لا يكون في محذور شرعي، فقال: ﴿وَاتَقِينَ اللهُ أَي: استعملن تقواه في جميع الأحوال ﴿إِنَّ الله كان على كل شيء شهيدا ﴾ يشهد أعمال العباد، ظاهرها وباطنها، ويسمع أقوالهم، ويرى حركاتهم، ثم يجازهم على ذلك أتم الجزاء وأوفاه.

و ٥٩ و إن الله وملائكته يصعون على النبي يا أيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليماً و هذا فيه تنبيه على كمال رسول الله و هذا فيه تنبيه على وعلو منزلته عند الله وعند خلقه، ورفع ذكره. و وإن الله تعالى وملائكته يصلون عليه، أي: وملائكته يعله بين الملائكة، وفي الملا الأعلى، لحبته تعالى له، وتثني عليه الملائكة القربون، ويدعون له ويتضرعون.

ويا أيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليماً التداء بالله وسلموا تسليماً التداء بالله وملائكته، وجزاء له على بعض حقوقه عليكم، وتكميلاً لإيمانكم، وتعظيماً له يه الله وتعليماً من سيئاتكم وتكفيراً من سيئاتكم وأفضل هيئات الصلاة عليه عليه الصلاة والسلام، ما علم به أصحابه: «اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على آل إبراهيم إنك حميد

بحيد، وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على آل إبراهيم إنك حيد مجيد" وهذا الأمر بالصلاة والسلام عليه مشروع في جميع الأوقات، وأوجبه كثير من العلماء في الصلاة.

ورسوله لعنهم الله في اللذين يؤذون الله ورسوله لعنهم الله في اللذي يؤذون وأعد لهم عذاباً مهيناً \* والذي يؤذون الله المؤمنين والمؤمنات بغير ما اكتسبوا فقد الحملوا بهتاناً وإثماً مبيناً له لا أمر تعالى بتعظيم رسوله على والصلاة والسلام عليه، بهي عن أذيته، وتوعد عليها فقال: ﴿إِنَّ اللّٰذِينَ يؤذون الله ورسوله وهذا يشمل كل أذية، قولية أو فعلية، من سب وشتم، أو تنقص له أو لدينه، أو ما يعود إليه بالأذى. ﴿لعنهم الله ومن لعنهم أي أي : أبعدهم وطردهم، ومن لعنهم أي الدنيا] (أن أنه يحتم ومن شتم الرسول على وآذاه.

والآخرة وأعد لهم عداباً اليما و جزاء له على أذاه، أن يؤدى بالعداب الأليم، فأذية الرسول ليست كأذية غيره، لأنه على العبد العبد الله، حتى يؤمن برسوله الله، وله من التعظيم الذي هو من لوازم الإيمان، ما يقتضى ذلك أن لا يكون مثل غيره.

وإن كانت أذية المؤمنين عظيمة، وإثمها عظيماً، ولهذا قال فيها: ﴿والذين يؤذون المؤمنين والمؤمنات بغير ما اكتسبوا﴾ أي: بغير جناية منهم موجبة للأذى ﴿فقد احتملوا﴾ على ظهورهم ﴿بهتاناً﴾ حيث آذوهم بغير سبب ﴿وإثماً مبيناً﴾ حيث تعدوا عليهم، وانتهكوا حرمة أمر الله باحرامها.

ولهذا كان سب آحاد المؤمنين موجباً للتعزير، بحسب حالته وعلو مرتبته، فتعزير مَنْ سب الصحابة أبلغ، وتعزير مَنْ سب العلماء وأهل الدين أعظم من غيرهم.

﴿٥٩ = ٦٢﴾ ﴿يا أبها النبي قل

(۵) فی ب: بتحتم.

<sup>(</sup>٣) - في ب: بدون (لا) وهو الأقرب.

<sup>(</sup>٤) زيادة من: بب.

<sup>(</sup>١) زيادة من: ب.

<sup>(</sup>٢) زياة من: ب.

لأزواجك وبناتك ونساء المؤمنين يدنين المسلمين. عليهن من جلابيبهن ذلك أدنى أن يعرفن فلايؤذين وكان الله غفورا رحيماً \* لئن لم ينته المنافقون والذين في قلوبهم مرض والمرجفون في المدينة لنغرينك بهم ثم لا يجاورونك فيها إلا قليلا \* ملعونين أينما تقفوا أخذوا وقتلوا تقتيلا & سنة الله في الذين خلوا من قبل ولن تجد لسنة الله تبديلاً \* هذه الآية التي تسمى آية الحجاب، فأمر الله نبيه أن يأمر النساء عموماً، ويبدأ بنزوجاته وبناته، لأنهن أكدمن غيرهن، ولأن الآمر [لغيره]<sup>(()</sup> ينبغي أن يبدأ بأهله قبل غيرهم، كما قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسُكُم وأهليكم ناراً﴾.

> أن ﴿يدنين عليهن من جلابيبهن﴾ وهن اللاي يكن فوق الثياب من ملحقة وخمار ورداء ونحوه، أي: يغطين سا وجوههن وصدورهن

ثم ذكر حكمة ذلك، فقال: ﴿ فلك الدنى أن يعرفن فلا يؤذين ﴿ دلّ على وجود أذية إن لم يحتجبن، وذلك لأنهن عنير عفيفات، فيتعرض لهن مَنْ في قلبه مرض فيؤذيهن، وربما استهين بهن، وظن أنهن إماء، فتهاون بهن مَنْ يريد الشر. فالاحتجاب حاسم لمطامع المطامعين فيهن.

﴿ وكان الله غفوراً رحيماً ﴿ حيث غفر لكم ما سلف ورحكم، بأن بين لكم الأحكمام، وأوضح الحلال والحرام، فهذا سد للباب من جهتهن.

وأما من جهة أهل الشرفقد توعدهم بقوله: ﴿لَثَنَ لَمْ يَنَهُ النَّافَقُونُ والذين في قلوبهم مرض﴾ أي: مرض شك أو شهوة ﴿والمرجفون في المدينة﴾ أي: المحوفون المرهبون الأعداء، المُحَدُّثُونُ (٢٠) بكثرتهم وقوتهم، وضعف

ولم يذكر المعمول الذي ينتهون عنه، ليعم ذلك كل ما توجي به أنفسهم إليهم وتوسوس به وتدعو إليه من الشر، من التعريض بسب الإسلام وأهله، والإرجاف بالمسلمين، وتوهين قواهم، والتعرض للمؤمنات بالسوء والفاحشة، وغير ذلك من المعاصى

الصادرة من أمثال هؤلاء.

ولنغرينك بهم أي: نأمرك بعقوبتهم وقتالهم، ونسلطك عليهم، ثم إذا فعلنا ذلك، لا طاقة لهم بك، وليس لهم قوة ولا امتناع، ولهذا قبال: ولم لا يجاورونك في المدينة للها أي تقتلهم أو تنفيهم.

وهذا فيه دليل لنفي أهل الشر، الذين يتضرر بإقامتهم بين أظهر المسلمين، فإن ذلك أحسم للشر وأبعد منه، ويكونون (ملعونين أينما ثقفوا أخلوا وقتلوا تقتيلاً أي: مبعدين أين (٢٠ وُجدوا، لا يحصل لهم أمن، ولا يقر (٤٠ لهم قرار، يخشون أن يُقلوا، أو يُعبروا، أو يعاقبوا.

﴿ سُنّة الله في الله ين خلوا من قبل ﴾ أن مَنْ تمادى في العصيان، وتجرأ على الأذى، ولم ينته منه، فإنه يعاقب عقوبة بليغة. ﴿ ولن تجد السُنّة الله تبديلا ﴾ أي: تغييراً، بل سنة الله تعالى وعادته جاريمة مع الأسباب المقتضية لأسبابها (٥٠).

﴿٣٣ \_ ٨٨﴾ ﴿يسألك الناس عن الساعة قل إنما علمها عند إلله وما يدريك لعل الساعة تكون قريباً ﴿ إِنَّ الله لعن الكافرين وأعد لهم سعيراً ﴿ خالدين فيها أبداً لا يجدون وليا ولا نصيراً ﴿ يوم تقلب وجوههم في النار يقولون يا ليننا اطمنا الله وأطعنا الرسولا ﴿ وقالوا ربنا إنا أطعنا سادتنا

يَتَنَاكَ ٱلنَّاسُ عَنَ ٱلسَّاعَةُ قُلْ إِثَّاعِلْتُهَاعِندَ ٱللَّهُ وَمَائِدُ بِيكَ لَعَلَّ السَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيًّا ۞ إِذَّاللَّهَ لَعَنَ ٱلْكَافِيتِ وَأَعَدُ لَمُ تُرْسَعِيرًا ﴿ خَلِينَ فِيهَا أَبُدُ ٱلَّهِ يَهُ ثَنَّ وَلِيًّا وَلَانَصِيرًا ۞ يَوْعَ تُطَلِّبُ وَجُوهُهُمْ رَفِي ٱلنَّارِيَقُولُونَ يَلَيْعَنَّا أَطْفَنَا اللَّهُ وَأَطْفَنَا الرَّسُولَا ۞ وَقَالُواْ رَبُّنَا إِنَّا أَعْلَفْنَا سَادَتُنَا رَكُبُرَاتُهُ مَا فَأَصَلُونَا النَّهِيلًا ۞ رَبَّنَّاءَ اللَّهِمُ ضِعَفَيْنِ مِنَ ٱلْعَمَدُ آبِ وَٱلْعَنَّامُ لَقَنَّا كَبِيرًا ۞ يَكَأَيُّهُٱ ٱلَّذِينَ ا عَامَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ ءَاذَوَا مُوسَىٰ فَبَرَّأَهُ ٱللَّهُ مِمَّا قَالُواْ وَكَاتَ عِندَ أَنَّهُ وَجِيهًا ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَتَّقُوا أَنَّهُ وَقُولًا فَرَكَّ السَيِيدًا ۞ يُصِّلِعُ لَكُو أَعْمُلُكُو وَيَغْفِرَ لَكُو ذُنُوبَكُو وَمَنْ يُعِلِع النَّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدُ فَازَ فَوَزَّا عَظِيمًا ۞ إِنَّا عَرَضِنَ ٱلْأُمَالَ لَهُ عَلَ إِنَّهُ ﴾ السَمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْحِيَالِ فَأَمَيْنَ أَن يَحْمِلْتَهَا وَأَشْفَقَنَ مِنْهَا ال وَحَلَهَا ٱلْإِنْسُنَ إِنْفَقَادَ طَلُومًا جَهُولًا ۞ لِيُعَذِّبَ ٱللَّهُ ٱلْمُتَفِقِينَ وَٱلْمُنَفِقَتِ وَٱلْمُثَرِكِينَ وَٱلْمُثْرِكَاتِ وَيَتُوبَ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ وَكَاتَ أَنَّهُ عَنْ وَرَاكَدِهَمُا ٥ DUING WEREER

وكبراءنا فأضلونا السبيلا «ربنا آتهم ضعفين من العذاب والعنهم لعنا كبيراً » أي: يستخبرك الناس عن الساعة استعجالاً لها، وبعضهم تكذيباً لوقوعها، وتعجيزاً للذي أخبر بها. ﴿قل » لهم: ﴿إنما علمها عند الله ﴾ أي: لا يعلمها إلا الله، فليس لي ولا لغيري بها علم، ومع هذا، فلا (٢) تستطؤوها.

وما يدريك لعل الساعة تكون قريباً وجرد بجيء الساعة، قرباً وبعداً، ليس تحته نتيجة ولا فائدة، وإنما النتيجة والخسار والربح، والشقا(٧) والسعادة، هل يستحق العبد العداب، أو يستحق الثواب؟ فهذه سأخبركم بها، وأصف لكم مستحقها.

فوصف مستحق العذاب، ووصف العذاب، لأن الوصف المذكور منطبق على هؤلاء المكذبين بالساعة، فقال: ﴿إِنَّ اللهُ لَعِنْ الْمُكَافِّرِينَ ﴿ [أَي: ] (٨) اللّذِن صار الكفر دأبهم وطريقتهم الكفر بالله وبرسله، وبما جاؤوا به من عند الله، فأبعدهم في الدنيا والآخرة من رحمته، وكفى بذلك عقاباً، ﴿وأعد لهم سعيراً ﴾ أي: ناراً موقدة، تسعر لعمراً العمراً المعرفة، تسعر العمراً المعرفة، تسعر

<sup>(</sup>٤) كذا في ب، وفي أ: ولا يقرر.

 <sup>(</sup>٥) كذا في النسختين ولعله والله أعلم

المقتضية لمسيباتها.

<sup>(</sup>٦) كذا في ب، وفي أ: قد.

<sup>(</sup>v) في ب: والشقاوة.

<sup>(</sup>۸) زیادة من: ب.

<sup>(</sup>۱) زیادة من هامش: ب.

<sup>(</sup>۲) في ب: المتحدثون.

<sup>(</sup>٣) ني ب: حيث.

آنحتندُ يَقْوالَّذِي لَهُ مَافِ السَّمَوْتِ وَمَافِي ٱلْأَرْضِ وَلَهُ ٱلْحِيمَةُ فِٱلْآخِرَةَٰ وَهُوَٱلۡحِٰكِيمُ ٱلۡخَيۡدُ ۞ يَعَالُومَالِيلِمُ فِٱلْأَرْضِ وَمَا يَغَنُّرُهُ مِنْهَا وَمَا يَعَزِلُ مِنَ الْسَيْمَا } وَمَا يَعْدُونُهُ فِيهَا وَهُوَ ٱلرَّحِيهُ ٱلْعَافُورُ ۞ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَأْمِينَا ٱلِمَاتَّةُ قُلْ سَلَىٰ وَزَيْفِ لَتَأْنِينَ عَلَيْ عَلِيهِ ٱلْفَيْفِ لَآلِينَ زُبُعَنهُ مِثْقَ الْ ذَرَّةِ فِ السَّمَاؤِتِ وَلَافِ الْأَرْضِ وَلَا أَصْعَرُ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرُ اللَّهِ فِي تَلِي ثُمِينَ ۞ لِجَدْرِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيَهُواْ ٱلصَّلِيحَاتُّ أَوْلَيْكَ لَهُم مَّغَهِ فِرَّةٌ وِيزْقُ كَيْمُ ۞ وَالَّذِينَ سَعَوْ فِي وَالْبَيْنَ الْمُعَارِينَ أُوْلَيْكَ لَلْمُ عَذَابٌ مِن رَجْزِ أَلِيهٌ ۞ وَيَرَى ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ ٱلَّذِيَ أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن زَّيْكَ هُوَٱلْحَقَّ وَيَهْدِيَ إِلَّا صِرَطِ ٱلْمَدَنِيزَٱلْمُحَيِّدِ ۞ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَيْرُواْ هَلْ تَدُلَّكُوْ عَلَا رَثِيلِ يُنَيِّتُ كُمْ إِذَا مُرْزَقْتُمْ كُلُّ مُثَرَّقِ إِنَّكُمْ فَي خَلْقِ جَذِيدٍ ٢ A DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

في أجسامهم، ويبلغ العذاب إلى أَقْتُدَهُم، ويخلدون في ذلك العذاب الشديد، فلا يخرجون منه، ولا يُفُتَّر عنهم ساعة .

ولا يجدون لهم ولياً فيعطيهم ما طلبوه ﴿ولا نصيراً ﴾يدفع عنهم العذاب، بل قد تخلي عنهم الولي والنصير، وأحاط بهم عذاب السعير، وبلغ منهم مبلغاً عظيماً، ولهذا قال: ﴿ يُوم تقلب وجوههم في النار فيذوقون حرها، ويشتد عليهم أمرها، ويتحسرون على ما أسلفوا.

الرسولا﴾فسلمنا من هذا العذاب، واستحققنا كالمطيعين جزيل الثواب. ولكن أمنية فات وقتها، فلم تفدهم إلا حسرة وندماً، وهماً، وغماً، وألماً.

﴿وقالوا ربنا إنَّا أطعنا سادتنا وكبراءنا أوقلدناهم على ضلالهم، ﴿فأصلونا السبيلا﴾

كقوله تعالى: ﴿ويوم يعض الظالم على يديه يقول يا ليتني اتخذت مع الرسول سبيلا \* يا ويلتي ليتني لم أتخذُّ فلاناً خليلاً \* لقد أضلني عن الذكر بعد إذ جاءن ﴿ الآية .

ولما علموا أنهم هم وكسراءهم

مستحقون للعقاب، أرادوا أن يشتفوا عن أضلوهم، فقالوا: ﴿ رَبُّنَا أَتُّهُمُ ضعفين من العذاب والعنهم لعنا كبيراً ﴿ فيقول الله لكل ضعف، فكلكم اشتركتم في الكفر والمعاصي، فتشتركون في العقاب، وإن تفاوت عذاب بعضكم على بعض بحسب تفاوت الجرم .

﴿ ٦٩﴾ ﴿ إِنَّا أَيُّنَا الَّذِينَ آمِنُوا لا تكونوا كالذين آذوا موسى فبرأه الله ما قالوا وكان عند الله وجيها ﴾ يحذر تعالى عباده المؤمنين عن أذية رسولهم محمد ﷺ، النبي الكريم، الرؤوف الرحيم، فيقابلوه بضد ما يجب له من الإكرام والاحترام، وأن لا يتشبهوا بحال الذين أذوا موسى بن عمران، كليم الرحمن، فبرأه الله مما قالوا من الأذية، أي: أظهر الله لهم براءته. والحال أنه عليه الصلاة والسلام، ليس عل التهمة والأذية، فإنه كان وجيهاً عند الله، مقرباً لديه، من خواص المرسلين، ومن عبادة المخلصين، فلم يزجرهم ما له من الفضائل عن أذيته والتعرض لذبما يكره، فاحذروا أيها المؤمنون، أن تتشبهوا بهم في ذلك، والأذية المشار إليها همي قول بمني إسرائيل لموسى (١) لما رأواً شدة حياته ﴿ يَقُولُونَ يَا لَيْتِنَا أَطْعِنَا اللهِ وَأَطْعِنَا ۚ وَتُسِيِّرُهِ عَنْهُمَ: ﴿ إِنَّهُ مِا يَمْنَعِهُ مِن ذَلَكَ إلاَّ أنه آدر» أي: كبير الخصيتين، واشتهر ذلك عندهم، فأراد الله أن يبرئه منهم، فاغتسل يوما، ووضع ثوبه على حجر، فقر الحجر بثوبه، فأهوى موسى عليه السلام في طلبه، فمرّبه على مجالس بني إسرائيل، فرأوه أحسن خلق الله، فزال عنه ما رموه به.

﴿٧١ ـ ٧١﴾ ﴿يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وقولوا قولاً سديداً \* يصلح لكم أعمالكم ويعفر لكم ذنوبكم ومن يطع الله ورسوله فقد فاز فوزاً عظيماً ﴾ يأمر تعالى المؤمنين بتقواه، في جميع أحوالهم، في السر والعلانية، ويخص منها، وينذب للقول السديد، وهو

القول الموافق للصواب، أو المقارب له عند تعذر اليقين، من قراءة، وذكر، وأمر بمعروف، ونهي عن منكر، وتعلم علم وتعليمه، والحرض على إصابة الصواب، في المسائل العلمية، وسلوك كل طريق موصل لدلك، وكل وسيلة تعين عليه.

ومن القول السديد، لين الكلام ولطفه في مخاطبة الأثام، والقول المتضمن للنصح والإشارة بما هو الأصلح.

ثم ذكر ما يترتب على تقواه، وقول القول السديد فقال: ﴿ يصلح لكم أحمالكم، أي: يكون ذلك سببا لصلاحها وطريقاً لِقبولها، لأن استعمال التقوى، تتقبل به الأعمال كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يَتَقْبُلُ اللَّهُ مِنْ المتقين﴾ .

ويوفق فيه الإنسان للعمل الصالح، ويصلح الله الأعمال [أيضاً] بحفظها عمايفسدها، وحفظ ثواها ومضاعفته، كما أن الإخلال بالتقوي والقول السديد، سبب لفساد الأعمال وعدم قبولها، وغدم تَرَبُّب آثارها عليها.

﴿ويففر لكم﴾أيضاً ﴿ذنوبكم﴾ التي هي السبب في هلاككم، فالتقوى تستقيم بها الأمور، ويندفع بها كل عذور ولهذا قال: ﴿وَمَنْ يَطِعِ اللهِ ورسوله فقد فار فوزاً عظيماً ﴾

﴿٧٧ ... ٧٧﴾ ﴿إنا عرضنا الأمانة على السماوات والأرض والجبال فأبين أن يحملنها وأشفقن منها وحملها الإنسان إنه كان ظلوماً جهولاً \* ليعذب الله المنافقين والمنافقات والمشركين والمشركبات ويستوب الله على المؤمنين والمؤمنات وكان الله غفوراً رحيما ﴾ يعظم تعالى شأن الأمانة التي ائتمن الله عليها الكلفين، التي هي امتثال الاوامر، واجتناب المحارم، في حال السر والخفية، كحال العلانية، وأنه

المجزء الثاني والعشرون ك

تعالى عرضها على المخلوقات العظيمة، السماوات والأرض والجبال، عرض تخيير لا تحتيم، وأنك إن قُمْتِ بها وأديتيها على وجهها فلك الثواب، وإن لم تقومي بها [ولم تؤديها] فعليك العقاب.

﴿فأبين أن يحملنها وأشفقن منها﴾ أي: خوفاً أن لا يقمن بما حُلْنَ، لا عصياناً لرجن، ولا زهداً في ثوابه، وعرضها الله على الإنسان على ذلك الشرط المذكور، فقبلها، وحملها مع ظلمه وجهله، وحمل هذا الحمل الثقيل. فانقسم الناس - بحسب قيامهم بها وعدمه \_ إلى ثلاثة أقسام:

منافقون أظهروا أنهم قاموا بها ظاهرا لا باطناً، ومشركون تركوها ظاهراً وباطناً، ومؤمنون قائمون بها ظاهراً

فذكر الله تعالى أعمال هذه الأقسام الثلاثة، وما لهم من الثواب والعقاب، فقال: ﴿ليعذبُ الله المنافقين والمنافقات والمشركين والمشركات ويتوب الله على المؤمنين والمؤمنات وكان الله خفورا رحيما، فله الحمد تعالى، حيث ختم هذه الاية جذين الاسمين الكريمين، الدالين على تمام مغفرة الله، وسعة رحمته، وعموم جوده، مع أن المحكوم عليهم، كثير منهم لم يستحق المغفرة والرحمة، لنفاقه وشركه.

> تم تفسير سورة الأحزاب بحمدالله وعونه

## تفسير سورة سبأ وهي مكية

﴿ ١ - ٢﴾ ﴿ بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله الذي له ما في السماوات وما في الأرض وله الحمد في الآخرة وهو الحكيم الخبير #يعلم ما يلج في الأرض وما يخرج منها وما ينزل من السماء وما يعرج فيها وهو الرحيم الغفور الحمد: الثناء بالصفات الحميدة والأفعال الحسنة، فلله تعالى الحمد، لأن جميع صفاته يحمد عليها، لكونها صفات كمال، وأفعاله يحمد عليها، لأنها دائرة بين الفضل الذي

يحمد عليه ويشكر، والعدل الذي يحمد عليه ويعترف بحكمته فيه.

وحمد نفسه هنا، على أن ﴿له ما في السماوات وما في الأرض) ملكاً وعبيدا، يتصرف فيهم بحمده. ﴿وله الحمد في الآخرة ﴾ لأن في الآخرة يظهر من حمده والثناء عليه، ما لا يكون في الدنيا، فإذا قضي الله تعالى بين الخلائق كلهم ورأى الناس والخلق كلهم، ما حكم به، وكمال عدله وقسطه وحكمته فيه، حمدوه كلهم على ذلك، حتى أهل العقاب ما دخلوا النار، إلا وقلوبهم ممتلئة من حمده، وأن هذا من جراء أعمالهم، وأنه عادل في حكمه بعقابهم.

وأما ظهور حمده في دار النعيم والثواب، فذلك شيء قد تواردت به الأخبار، وتوافق عليه الدليل السمعي والعقلي، فإنهم في الجنة، يرون من توالي نِعَم الله، وإدرار خيره، وكثرة بركاته، وسعة عطاياه، التي لم يبق في قلوب أهل الجنة أمنية ولا إرادة، إلا وقد أعطى، فوق ما تمنى وأراد، بل يعطون من الخير ما لم تتعلق به أمانيهم، ولم يخطر بقلوبهم.

فما ظنك بحمدهم لربهم في هذه الحال، مع أن في الجنة تضمّحل العوارض والقواطع، التي تقطع عن معرفة الله ومحبته والثناء عليه، ويكون ذلك أحب إلى أهلها من كل نعيم، وألذ عليهم من كل لذة، ولهذا إذا رأوا الله تعالى، وسمعوا كلامه عبد خطابه لهم، أذهلهم ذلك عن كل نعيم، ويكون الذكر لهم في الجنة كالنَّفَس، متواصلاً في جميع الأوقات، هذا إذا أضفت ذلك إلى أنه يظهر لأهل الجنة في الجنة كل وقت، من عظمة ربهم وجلاله وجماله وسعة كماله، ما يوجب لهم كمال الجمد والثناء عليه .

﴿وهو الحكيم؛ في ملكه وتدبيره، الحكيم في أمره ونهيه. ﴿ الخبير ﴾ المطلع على سرائر الأمور وخفاياها ولهذا فصل علمه بقوله: ﴿يعلم ما يلج في الأرض﴾ أي: من مطر، وبذر، وحيوان **﴿وما يُخرِج منها﴾** من

أَفَتَرَىٰ عَلَىٰ اللَّهِ كَذِيًّا أَمرِيهِ جِنَّةً أَبِلَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِيرَ وَ فِ ٱلْعَكَابِ وَٱلصَّلَالِ ٱلْبَعِيدِ ۞ أَفَلَزِيرَوْا إِلَى مَايَيْنَ أَيْدِيهِ مُر وَمَا خَلْفَهُم مِنَ ٱلمَسْنَلَةِ وَٱلْأَرْضِ ۚ إِن نَشَأَ غَنْي فَ يِهِمُ ٱلْأَرْضَ أَوْنُسُقِطَ عَلَيْهِ رَكِحَالِمِنَ ٱلْسَكَاءَ إِنَّ فِي ذَلِكَ الْآيَةَ لِكُلِ عَبْدِمُنِيبٍ ۞ ﴿ وَلَقَدْ ءَالَيْكَ ادَاوُودَ مِنْنَا الْمُ فَضَلَّا يَئِجَالُ أَوِي مَعَكُمُ وَالظَّلِرُّ وَأَلْنَا لَهُ ٱلْحَارِبِ دَ ۞ أَن ٱعْسَلْ مَلِعَنْتِ وَقَدُرُ فِي ٱلسَّرَّرِّ وَٱعْسَلُواْ صَلِيحًا إِنْ عَالَتَهَ لُونَ بَصِيرٌ ۞ وَلِمُسُلِّقُنَ ٱلرِيعَ عَنُدُوُهُ كَاشَهَرٌ وَرَوَاحُهَا شَهَرٌ ۗ وَأَسَلْنَا لَهُ عَدْ كَ ٱلْقِطْلِ وَمِنَ ٱلْجِينَ مَنْ يَعْمَلُ بَيْنَ بِكَدَيْهِ الله الله الله الله المنظمة عَنْ أَمْرِينَا لَذُوْفَهُ مِنْ عَذَابِ السَّعِيرِ ۞ يَعْمَلُونَ لَهُمَايَثُنَآ مُن مَحَايِبَ وَتَمَايِثُنَا وَجِفَانِ كَالْجَوَابِ وَقُدُورِزُاسِيَنَ مَا أَعُمَلُوا ءَالَ دَاوُدَ شُكُرًا وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِي التَّكُورُ ﴿ فَلَمَّا قَصَيْنَا عَلَيْهِ اللَّوْيِتَ مَادَهَمَّ مَا فَهُمَّ عَلَى مُوْتِهِةِ إِلَادَآتِةُ ٱلْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنْكَأَنَّهُ فَلَمَّا خَرَّتَيَنَتِ ٱلْجِنُّ الله أَنْ لَوْكَا فُولَيْمُ أَمُونَ ٱلْفَيْبَ مَالِّيتُولِ فِي ٱلْعَلَيْ اللهُ عِن اللهُ عَنْ اللهُ عِن اللهُ عَنْ اللّهُ عَنْ عَلَا عَالِمُ عَلَا عَلَا عَالِمُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَالِمُ عَلَا عَلَا عَالْمُعَالِمُ عَلَّا عَلَا عَلْمُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَالِمُ عَلَا عَلَا عَالِمُ عَلَّا عَلَا ع TO TO THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE PARTY

أنواع النباتات وأصناف الحيوانات، ﴿وما ينزل من السماء﴾ من الأملاك والأرزاق والأقدار، ﴿وما يعرج فيها﴾ من الملائكة والأرواح وغير ذلك.

ولما ذكر مخلوقاته وحكمته فيها، وعلمه بأحوالها، ذكر مغفرته ورحته لها، فقال: ﴿وهو الرحيم الغفور﴾ أي: الذي الرحمة والمعفرة وصفه، ولم تزل آثارهما تنزل على عباده كِل وقت، بحسب ما قاموا به من مقتضياتهما.

﴿٣٠٠٥﴾ ﴿وقال الديس كفروا لا تأتينا الساعة قل بلي وربي لتأتينكم عالم الغيب لا يعزب عنه مثقال درة في السماوات ولا في الأرض ولا أصغر من ذلك ولا أكبر إلا في كتاب مبين \* ليجزي الذين أمنوا وعملوا الصالحات أولئك لهم مغفرة ورزق كريم \* والذين سعوا في آياتنا معاجزين أولئك لهم عذاب من رجز أليم، لما بين تعالى عظمته بما وصف به نفسه، وكان هذا موجباً لتعظيمه وتقديسه والإيمان به، ذكر أن من أصناف الناس طائفة لم تقدر ربها حق قدره، ولم تعظمه حق عظمته، بل كفروا به، وأنكروا قدرته على إعادة الأموات وقيام الساعة، وعارضوا بذلك رسله، فقال: ﴿**وقال** الذين كفروا الله أي: بالله وبرسله، وبما جاؤوا به، فقالوا بسبب كفرهم. ﴿ لا تأتينا الساعة ﴾ أي: ما هي إلا هذه الحياة الدنيا نموت ونحيا.

الله المنافقة المناف

فأمر الله رسوله أن يرد قولهم ويبطله، ويقسم على البعث، وأنه سيأتيهم، واستدل على ذلك بدليل من أقرّ به، لزمه أن يصدق بالبعث ضرورة، وهو علمه تعالى الواسع العام، فقال: ﴿عالم الغيب﴾ أي: الأمور الغائبة عن أبصارنا وعن علمنا، فكيف بالشهادة؟!

ثم أكّد علمه فقال: ﴿لا يَعْرُبُ﴾ أي: لا يغيب عن علمه ﴿مثقال دُرة في السماوات ولا في الأرض﴾ أي: جميع الأشياء بذواتها وأجزائها، حتى أصغر ما يكون من الأجزاء، وهو المثاقيل منها.

ولا أصغر من ذلك ولا أكبر إلا في كتاب مبين أي: قد أحاط به علمه، وجرى به قلمه، وتضمنه الكتاب المبين، الذي هو اللوح المحفوظ، فالذي لا يخفى عن علمه مثقال الذرة فما دونه، في جميع الأوقات، ويعلم (() ما تنقص الأرض من الأموات، وما يبقى من أجسادهم، قادر على بعثهم، من باب أولى، وليس بعثهم بأعجب من هذا العلم المحيط.

ثم ذكر القصود من البعث، فقال: ﴿ليجزي النين آمنوا ﴾ بقلوبهم، صدقوا الله، وصدقوارسله تصديقاً جازماً، ﴿وعملوا الصالحات عصديقاً

لإيمانهم. ﴿أُولَتُكُ لَهُم مَعْفَرَةُ لَلْهُم مَعْفَرَةُ لَلْنُونِهِم، بسبب إيمانهم وعملهم، يندفع بها كل شر وعقاب. ﴿وورِق كريم﴾ بإحسانهم، يحصل لهم به كل مطلوب ومرغوب وأمنية.

﴿والذين سعوا في آياتنا معاجزين﴾ أي: سعوا فيها كفراً بها، وتعجيراً لمن جاء بها، وتعجيراً لمن أيزلها، كما عبد وه في الإعادة بعد الموت. ﴿ وُلُولُمُكُ لُهُم عَذَاكِ مِن رجز أَلْمِهُ أَيْ رَفِّهُ لَا لِذَانِم وقلوبهم.

(٢) وويرى الذين أوتوا العلم الذي أنزل إليك من ربك هو الحق ويهدي إلى صراط العزيز الحميد لل ذكر تعالى إنكار من أنكر البعث، وأنهم يرون ما أنزل على رسوله ليس بحق، ذكر حالة الموفقين من العباد، وهم أهل العلم، وأنهم يرون ما أنزل الله على رسوله من الكتاب، وما اشتمل عليه من الأخبار هو الحق، أي: الحق منحصر فيه، وما خالفه وناقضه فإنه باطل، لأنهم وصلوا من العلم إلى درجة اليقين.

ويرون أيضاً أنه في أوامره ونواهيه هيدي إلى صراط المعزيز الحميد وذلك أنهم جزموا بصدق ما أخبر به من وجوه كثيرة: من جهة علمهم بصدق من أخبر به، ومن جهة موافقته للأمور الواقعة، والكتب السابقة، ومن جهة ما يشاهدون من أخبارها، التي تقع عيانا، ومن جهة ما يشاهدون من الآيات العظيمة الدالة عليها في الآفاق وفي أنفسهم ومن جهة موافقتها لا دلت عليه أسماؤه تعالى وأوصافه.

ويرون في الأوامر والنواهي، أنها تهدي إلى الصراط المستقيم، المتضمن للأمر بكل صفة تزكي النفس، وتنمي الأجر، وتفيد النعامل وغيره، كالمصدق، والإخلاص، وبر الوالدين، وصلة الأرحام، والإحسان إلى عموم الخلق، ونحو ذلك. وتنهى عن كل صفة قبيحة، تدنس النفس، وتعبط الأجر، وتوجب الإثم والوزر،

من الشرك، والزنا، والربا، والظلم في الدماء والأموال والأعراض.

وهذه منقبة لأهل العلم وفضيلة، وعلامة لهم، وأنه كلما كان العبد أعظم علماً وتصديقاً بأخبار ما جاء به ونواهيه، كان من أهل العلم الذين جعلهم الله حجة على ما جاء به الرسول، احتج الله بم على المكذبين المعاندين، كما في هذه الآية وغيرها.

﴿٧- ٩﴾ ﴿ وقال الذين كفروا هل ندلكم على رجل ينبئكم إذا مرقتم كل مرق إنكم لفي خلق جديد \* أفترى على الله كذبنا أم به جنة بل الذين لا يؤمنون بالآخرة في المعذاب والضلال البعيد \* أفلم يروا إلى ما بين أيديم وما خلفهم من السماء والأرض أن نشأ نخسف بم الأرض أو نسقط كليم كسفا من السماء إن في ذلك لآية لكل عبد منيب \* أي: ﴿ وقال الذين كفروا ﴾ على وجه التكذيب والاستعاد، وذكر وجه الاستعاد.

أي: قال بعضهم لبعض: ﴿هل ندلكم على رجل ينبئكم إذا مزقتم كل مرق إنكم لفي خلق جديد ﴾ يعنون بدلك الرجل، رسول الله ﷺ، وأنه صار بزعمهم \_ فرجة يتفرجون عليه ، وأحجوبة يستخرون منه ، وأنه كيف يقول: ﴿إِنكُم مبعوثون » بعدما مزقكم البلى ، وتفرقت أوصالكم ، واضمحلت أعضاؤكم ؟!

فهذا الرجل الذي يأتي بذلك، هل ﴿ أَفْتَرَى على الله كذبا ﴾ فتجرأ عليه وقال ما قال ، ﴿ أَمْ بِسَهُ جَسِّنَةُ ﴾ ؟ وقال منا قال ، فإن الجنون فنون ، وكل هذا منهم ، على وجه العناد والظلم ، ولقد علموا أنه أصدق خلق الله وأعادوا في معاداتهم ، وبذلوا أنفسهم وأموالهم في صد الناس عنه ، فلو كان كاذبا مجنونا لم ينبغ لكم

ـ يا أهل العقول غير الزاكية ـ أن تصغوا لما قال، ولا أن تحتفلوا بدعوته، فإن المجنون، لا ينبغي للعاقل أن يلفت إليه نظره، أو يبلغ قوله منه كل مبلغ.

ولولا عنادكم وظلمكم، لبادرتم لإجابته، ولبيتم دعوته، ولكن «ما تغيني الآيات والنفر عبن قوم لا يؤمنون» ولهذا قال تعالى: ﴿ بِلُ يؤمنون بالآخرة ﴾ ومنهم الذين قالوا تلك المقالة، ﴿ فِي العذاب والضلال البعيد ﴾ أي: في الشقاء العظيم، والضلال البعيد ، الذي ليس وضلال ، أبلغ من إنكارهم لقدرة الله على البعث، وتكذيبهم لرسوله الذي على البعث، وتكذيبهم لرسوله الذي جاء به ، واستهزائهم به ، وجزمهم بأن ما جاؤوا به هو الحق ، فرأوا الحق باطلاً ، والباطل والضلال حقاً وهدى .

ثم نبههم على الدليل العقلي، الدال على عدم استبعاد البعث، الذي استبعدوه، وأنهم لو نظروا إلى ما بين أيديم وما خلفهم من السماء والأرض فرأوا من قدرة الله فيه ما ما يبهر المعقول، وأن خلقهما وعظمتهما وما فيهما من المخلوقات أعظم من إعادة الناس بعد موتهم من قبورهم، فما التصديق بما هو أكبر منه؟ نعم، ذاك خبر غيبي إلى الآن، ما شياهدوه، فللذلك كذبوا به.

قال الله: ﴿إِن نِشاً نَحْسَفَ بِهِمَ الْأَرْضِ أَو نَسَقَطُ عِلَيْهِم كَسَفاً مِن الْعَدَاب، لأن السماء﴾ أي: من العذاب، لأن الأرض والسماء تحت تدبيرنا، فإن أمرناهما لم يستعصيا، فاحذروا إصراركم على تكذيبكم، فنعاقبكم أشد العقوية. ﴿إِن فِي ذَلْكُ أَي: خَلْق السماوات والأرض وما فيهما من المخلوقات ﴿لاَية لكل عبد منيب﴾.

فكلما كان العبد أعظم إنابة إلى الله، كان انتفاعه بالآيات أعظم،

لأن المنيب مقبل إلى ربه، قد توجهت إراداته وهماته لربه، ورجع إليه في كل أمر من أموره، فصار قريباً من ربه، ليس له هم إلا الاشتغال بمرضاته، فيكون نظره للمخلوقات نظر فكرة وعبرة، لا نظر غفلة غير نافعة.

﴿ ١١ ـ ١١﴾ ﴿ ولقد آتينا داود منا فضلاً يا جبال أوبي معه والطير وألنا له الحديد \* أن اعمل سابغات وقدر في السرد واعملوا صالحأ إنى بما تعملون بصير﴾ أي: ولقد مننا على عبدنا ورسولنا داود عليه الصلاة والسلام، وآتيناه فضلاً من العلم النافع، والعمل الصالح، والنُّعَم الدينية والدنيوية، ومن نِعَمه عليه، ما خصه به من أمره تعالى الجمادات، كالجبال والحيوانات، من الطيور، أن تُؤوّب معه، وتُرَجّع التسبيح بحمد ربها مجاوبة له، وفي هذا من النعمة عليه، أن كان ذلك من خصائصه التي لم تكن لأحد قبله ولا بعده، وأن ذلك يكون منهضاً له ولغيره على التسبيج إذا رأوا هذه الجمادات والحيوانات تتجاوب بتسبيح ربها وتحجيده وتكبيره وتحميده، كان ذلك مما يهيج على ذكر الله تعالى.

ومنها: أن ذلك مدكما قال كثير من العلماء أنه طرب لصوت داود، فإن الله تعالى قد أعطاه من حسن الصوت ما فاق يه غيره، وكان إذا رجّع التسبيح والتهليل والتحميد بذلك الصوت الرخيم الشجيّ المطرب، طرب كل من سمعه، من الإنس والجنال، وسبحت بحمد رمها

ومنها: أنه لعله ليحصل له أجر تسبيحها، لأنه سبب ذلك، وتسبح تبعاً له.

ومن فضله عليه، أن ألان له الحديد، ليعمل الدروع السابغات، وعلمه تعالى كيفية صنعته، بأن يقدره في السرد، أي: يقدره حلقاً، ويصنعه كذلك، ثم يدخل بعضها ببعض.

قال تعالى: ﴿ وعلمناه صنعةً لبوس

لكم لتحصنكم من بأسكم فهل أنتم شاكرون.

ولما ذكر ما امتن به عليه وعلى آله، أمره بشكره، وأن يعملوا صالحاً، ويراقبوا الله تعالى فيه، بإصلاحه وحفظه من الفسدات، فإنه بصير بأعمالهم، مطلع عليهم، لا يخفى عليه منهاشىء.

﴿١٢ - ١٤﴾ ﴿ولسليمان الريح غدوها شهر ورواحها شهر وأسلنا له عين القطر ومن الجن من يعمل بين يديه بإذن ربه ومن يزغ منهم عن آمرنا نذقه من عذاب السعير \* يعملون له ما يشاء من محاريب وتماثيل وجفان كالجواب وقدور راسيات اعملوا آل داود شکراً وقبلیل من عبادی الشكور \* فلما قضينا عليه الوت ما دلهم على موته إلا دابة الأرض تأكل منسأته فلما خر تبينت الجن أن لو كانوا يعلمون الغيب ما ليثوا في العذاب المهين، لا ذكر فضله على داود عليه السلام، ذكر فضله على ابنه سليمان عليه الصلاة والسلام، وأن الله سخر له الريح تجري بأمره وتحمله، وتحمل جميع ما معه، وتقطع ألسافة البعيدة جدا في مدة يسيرة، فتسير في اليوم مسيرة شهرين · ﴿غدوها شهر﴾ أي : أوَّل النهار إلى الزوال ﴿ورواحها شهر ﴾ من الزوال، إلى آخر النهار ﴿وأسلنا له عين القطر ﴾أي: سخرنا له عين النحاس، وسهلنا له الأسماب في استخراج ما يستخرج منها من الأواني وعيرها.

وسحر الله له أيضاً الشياطين والجن، لا يقدرون أن يستعصوا عن أمره، ﴿وَمَنْ يزغ منهم عن أمرنا نذقه من عذاب السعير ﴾ وأعمالهم (١)، كل ما شاء سليمان عملوه، ﴿من ماريب ﴾ وهو كل بناء يعقد وتحكم به الأبنية، فهذا فيه ذكر الأبنية الفخمة، ﴿وتماثيل ﴾ أي: صور الحيوانات والجمادات، من إتقان صنعتهم،

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: وأعماله.

وقدرتهم على ذلك وعملهم لسليمان، ﴿وجفان كالجواب أي: كالسرك الكبار، يعملونها لسليمان للطعام، لأنه يحتاج إلى ما لا يحتاج إليه غيره، ﴿وَ يعملون له قدوراً راسيات لا تزول عن أماكنها، من عظمها.

فلما ذكر منته عليهم، أمرهم بشكرها، فقال: ﴿اعملوا آل داود﴾ وهم داود وأولاده وأهله، لأن النَّة على الجميع، وكثير من هذه المصالح عائد لكلهم، ﴿شكراً﴾ لله على ما أعطاهم، ومقابلة لما أولاهم. ﴿وقليل من عبادي الشكور﴾ فأكثرهم لم يشكروا الله تعلل من النَّهم، ودفع عنهم من النَّهم.

والشكر: اعتراف القلب بمنة الله تعالى، وتلقيها افتقاراً إليها، وصرفها في طاعة الله تعالى، وصونها عن صرفها في المعصية.

فلم يزل الشياطين يعملون لسليمان عليه الصلاة والسلام كل بناء، وكانوا قد موهوا على الإنس، وأخبروهم أنهم يعلمون الغيب ويطلعون على المكنونات، فأراد الله تعالى أن يُرِيَ لعجملون على يعملون على يعملون على يعملون على عملهم، وقضى الله الموت على سليمان عليه السلام، واتّكأ على عصاه وهي المنسأة، فصاروا إذا مروا به وهو متكىء عليها، ظنوه حياً، وهابوه.

فغدوا على عملهم كذلك سنة كاملة على ما قيل، حتى سلطت دابة الأرض على عصاه، فلم تزل ترعاها، حتى باد وسقط، فسقط سليمان عليه السلام وتفرقت الشياطين وتبينت الإنس أن الجن ﴿لو كانوا يعلمون الغيب ما لبثوا في العذاب المهين﴾ وهو العمل الشاق عليهم، فلو علموا الغيب، لعلموا موت سليمان، الذي هم أحرص شيء عليه، ليسلموا مما هم فيه:

﴿10 \_ ٢١﴾ ﴿لقد كان لسباً في مسكنهم آية جنتان عن يمين وشمال كلوا من رزق ربكم واشكروا له بلدة طيبة ورب غفور \* فأعرضوا فأرسلنا

عليهم سيل العرم وبدلناهم بجنتيهم جنتين ذواتي أكل خمط وأثل وشيء من سدر قليل \* ذلك جزيناهم بما كفروا وهل نجازي إلا الكفور \* وجعلنا بينهم وبين القرى التي باركنا فيها قري ظاهرة وقدرنا فيها السير سيروا فيها ليالي وأياماً آمنين \* فقالوا ربنا باعد بين أسفارنا وظلموا أنفسهم فجعلناهم أحاديث ومزقناهم كل ممزق إن في ذلك لآيات لكل صبار شكور \* ولقد صدق عليهم إبليس ظنه فاتبعوه إلا فريقا من المؤمنين \* وما كان له عليهم من سلطان إلا لنعلم من يؤمن بالأخرة عن هو منها في شك وربك على كل شيء حفيظ، سبأ قبيلة معروفة في أداني اليمن، ومسكنهم بلدة يقال لها «مأرب»، ومن نِعَم الله ولطفه بالناس عموماً، وبالعرب خصوصاً، أنه قص في القرآن أخبار المهلكين والمعاقبين، محن كان يجاور العرب ويشاهد آثاره ويتناقل الناس أخباره، ليكون ذلك أدعى إلى التصديق، وأقرب للموعظة فقال: ﴿لقد كان لسبأ في مسكنهم﴾ أي: محلهم الذي يسكنون فيه ﴿ آية ﴾ والآية هنا: ما أدرًا إلله عليهم من النُّعَم، وصرف عنهم من النقم، الذي يقتضي ذلك منهم، أن يعبدوا الله ويشكروه. ثم فسر اللية بقوله: ﴿جنتان عن يمين وشمال﴾ وكان لهم واد عظيم، تأتيه سيول كثيرة، وكانوا بنوا سداً محكماً، يكون مجمعاً للماء، فكانت السيول تأتيه، فيجتمع هناك ماء عظيم، فيفرقونه على بساتينهم، التي عن يمين ذلك الوادي وشماله. وتغِل لهم تلك الجنتان العظيمتان، من الثمار

ومنها: أن الله جعل بلدهم بلدة طيبة، لحسن هوائها، وقلة وخمها، وحصول الرزق الرغد فيها.

ما يكفيهم، ويحصل لهم به الغبطة

والسرور، فأمرهم الله بشكر نعمه التي

أدرُّها عليهم من وجوه كثيرة، منها.

هاتان الجنتان اللتان غالب أقواتهم

ومنها: أن الله تعالى وعدهم \_إن شكروه \_أن يغفر لهم وَيرحمهم،

ولهذا قال: ﴿بلدة طيبة ورب غفور﴾.
ومنها: أن الله لما علم احتياجهم في تجاراتهم ومكاسبهم إلى الأرض المباركة واحدٍ من السلف، وقيل إنها] الشام ويسالهم من الأسباب ما به يتيسر وصولهم إليها بغاية السهولة، من الأمن، وعدم الخوف، وتواصل القرى مشقة بحمل الزاد والمزاد.

ولهذا قال: ﴿وجعلنا بينهم وبين القرى التي باركنا فيها قرى ظاهرة وقدرنا فيها السير﴾ أي: [سيراً] مقدراً يعرفونه ويحكمون عليه، بحيث لا يتيهون عنه ﴿ليالي وأياماً آمنين﴾ أي: مطمئنين في السير، في تلك الليالي والأيام، غير خائفين. وهذا من غام نعمة الله عليهم، أن أمنهم من الخوف.

فأعرضوا عن النّعِم، وعن عبادته، وبطروا النعمة وملوها، حتى إنهم طلبوا وتمنوا، أن تتباعد أسفارهم بين تلك القرى التي كان السير فيها عتساً.

وظلموا أنفسهم بكفرهم بالله وبنعمته، فعاقبهم الله تعالى بهذه النعمة التي أطغتهم، فأبادها عليهم، فأرسل عليها سيل المتوعر، أي: السيل المتوعر، الذي خرب سلهم، وأتلف جناتهم، وخرّب بساتينهم، فتبدلت تلك الجنات ذات الحدائق المحجبة، والأشجار المشمرة، وصار بدلها أشجار لا نفع فيها، ولهذا قال: ﴿وبدلناهم بجنتيهم جنتين ذواق أكل أي: شيء قليل من وألل الذي لا يقع منهم موقعاً ﴿خط وألل وشيء من سدر قليل وهذا كله شجر معروف، وهذا من جنس عملهم

فكما بدلوا الشكر الحسن بالكفر القبيح، بدلوا تلك النعمة بما ذكر، ولهذا قال: ﴿ذلك جزيناهم بما كفروا وهل نجازي إلا الكفور﴾ أي: وهل تجازي جزاء العقوبة \_ بدليل السياق \_ وإلا مَنْ كفر بالله وبطر النعمة؟

فلما أصابهم ما أصابهم تفرقوا

وتحزقوا، بعدما كانوا مجتمعين، وجعلهم الله أحاديث يتحدث بهم، وأسماراً للناس، وكان يضرب بهم المثل، فيقال: «تفرقوا أيدي سبأ» فكل أحد يتحدث بما جرى لهم، ولكن لا ينتفع بالعبرة فيهم إلا مَنْ قال الله: ﴿إِن فَى ذَلِكَ لآبِات لِكِيل صبّار شكور، صبّار على المكاره والشدائد، يتحملها لوجه الله ولا يتسخطها بل يصبر عليها. شكور لنعمة الله تعالى يُقِرُّ بِهَا ويعترف، ويثني على مَنْ أولاها، ويصرفها في طاعته. فهذا إذا سمع بقصتهم، وماجري منهم وعليهم، عرف بذلك أن تلك العقوبة جزاء لكفرهم نعمة الله، وأن مَنْ فعل مثلهم فُعِلَ به كما فعل بهم، وأن شكر الله تعالى حافظ للنعمة، دافع للنقمة، وأن رسل الله صادقون فيما أخبروا به، وأن الجزاء حق، كما رأي أنموذجه في دار الدنيا.

ثم ذكر أن قوم سبأ من الذين صدَّق عليهم إبليس ظنه، حيث قال لربه: ﴿فبعزتك لأغوينهم أجمعين \* إلا عبادك منهم المخلصين، وهذا ظن من إبليس، لا يقين، لأنه لا يعلم الغيب، ولم يأته خبر من الله أنه سيغويهم أجمعين، إلا مَنْ استثنى، فهؤلاء وأمثالهم، ممن صدق عليه إبليس ظنه، ودعاهم وأغواهم، ﴿ فَاتِبِعُوهُ إِلَّا فَرِيقًا مِنَ الْوُمِنِينَ ﴾ بمن لم يكفر بنعمة الله، فإنه لم يدخل تحت ظن إبليس.

ويحتمل أن قصة سبأ انتهت عند قوله: ﴿إِن فِي ذَلَكَ لِآيات لَكُلُ صِبَارٍ شكور﴾

ثم ابتدأ فقال: ﴿ولقدصدق عليهم اي: على جنس الناس، فتكون الآية عامة في كل مَن اتبعه.

ثم قال تعالى: ﴿وما كان له ﴾ أي: لإبليس ﴿عليهم من سلطان ﴾ أي: تسلط وقهر، وقسر على ما يريده منهم، ولكن حكمة الله تعالى اقتضت

تسليطه وتسويله لبني آدم.

﴿لنعلم مَنْ يؤمن بالأخرة بمن هو منها في شك اي: ليقوم سوق الامتحان، ويعلم به الصادق من الكاذب، ويعرف مَنْ كان إيمانه صحيحا يثبت عند الامتحان والاختبار والقاء الشبه الشيطانية، بمن إيمانه غير ثابت، يتزلزل بأدني شبهة، ويزول بأقل داع يدعوه إلى ضده، فالله تعالى جعله امتحاناً، يمتحن به عباده، ويظهر الخبيث من الطيب.

﴿وربك على كل شيء حفيظ﴾ يحفظ العباد، ويحفظ عليهم أعمالهم، ويحفظ تعالى جزاءها، فيوفيهم إياها كاملة موفرة.

﴿ ٢٧ - ٢٣﴾ ﴿ قبل ادعبوا المذيبين زعمتم من دون الله لا يملكون مثقال ذرة في السنماوات ولا في الأرض وما لهم فيهما من شرك وما له منهم من ظهير \* ولا تنفع الشفاعة عنده إلا لن أذن له حتى إذا فزع عن قلوبهم قالوا ماذا قال ربكم قالوا الحق وهو العلى الكبير اي: ﴿قُل اللهِ يا أيها الرسول، للمشركين بالله غيره من المخلوقات، التي لا تنفع ولا تضر، ملزماً لهم بعجزها، ومبيناً لهم بطلان عبادتها: ﴿ادعوا الذين زعمتم من دون الله أي: زعمتموهم شركاء لله، إن كان دعاؤكم ينفع، فإنهم قد توفرت فيهم أسباب العجز وعدم إجابة الدعاء من كل وجه، فإنهم ليس لهم أدني ملك ف ﴿لا يملكون مشقال ذرة في السماوات ولا في الأرض) على وجه الاستقلال، ولا على وجه الاشتراك، ولهذا قال: ﴿وما لهم﴾ أي: لتلك الآلهة الذين زعمتم ﴿فيهما ﴾ أي: في السماوات والأرض، ﴿من شرك﴾ أي: لا شرك قليل ولا كثير، فليس لهم ملك، ولا شركة ملك.

بقي أن يقال: ومع ذلك، فقد يكونون أعواناً للمالك ووزراء له، فدعاؤهم يكون نافعاً، لأنهم \_بسبب حاجة الملك إليهم \_يقضون حوائج بعبادتهم كافرين،

ا وَلَائَتَفَاءُ ٱلشَّفَاعَةُ عِندَهُ إِلَّا لِمَنْ أَوْسَ لَذُحَنَّ آلِوَا فُيْزَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمٌّ فَالُواْ ٱلْحَقُّ وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْكَيِيرُ ۞ \* قُلُ مَن يَدِرُنُقُكُم مِنَ ٱلمَسَادَةِ إِنَّ إِلَّا ثُرُضَّ قُلِ اللَّهُ وَإِنَّا أَوْلِيَاكُمُ مَلَكًا إِلَا ثُمِّنَا وَفِي صَلَال شِّينِ ۞ قُلُ لَّانشَعَلُونَ عَنَّا أَجْرَفَنَا وَلِانْتَقَلُ عَمَّا لَعَمَلُونَ ۞ قُلْ يَجْمَعُ بَيِّمْتَ ذَارَتُنَا أُخَرِيفً تَتَحُ بَيِّمَ نَا إِلَّهُ فِي وَهُوَ ٱلْفَتَّاحُ ٱلْعَلِيمُ ۞ قُلْ أَرُونِ ٱللِّينِ أَلْحَقْتُمْ بِهِ مِثْرَكَ أَنْحَقْتُمْ بِهِ مِثْرَكَا أَوْكَ أَوْ بَلْ هُوَاللَّهُ ٱلْعَسَنِيرُ ٱلْمُعَكِيمُ ۞ وَمَاۤ أَرْسَلْمَاكَ إِلَّاكَافَةُ لِلْنَاسِ بَشِيرًا وَنَكِذِرًا وَلَكِكنَّ أَحْتُرَّ ٱلنَّايِن لَا يَعْمَلُمُونَ @ وَيَكُولُونَ مَتَىٰ هَلَذَا ٱلْوَعَدُ إِن كُمُتُمُ صَدِيقِين ﴿ ا قُلُ لَكُرِيْمَ عَادُيَوْمِ لَاسَّنَقِيرُونَ عَنَّهُ سَاعَةً وَلاسَّنَفْيُونَ ۞ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَنُوا لَن نُوْمِنَ بِهَاذَا ٱلْفُتَوَانِ وَلَا إِلَّذِي ا بَيْنَ يَكَدِّيْهُ وَلَوْسَرَى ٓ إِذِ ٱلظَّلَالِمُونَ مَّوَقُوفُوكَ عِندَرِيْهِمْ يَرْجِعُ ﴿ يَعْضُهُمْ اللَّهِ مِنْ الْقَوْلَ لِيكُولُ ٱلَّذِينَ ٱسْتُضِيعُواْ أُ اللَّذِينَ أَسْتَكُمْ وَالْوَلَا أَسْتُمْ لَكُنَّا ثُوْمِيْنِ ﴾ 

医海川 医部門湯 多春

من تعلق بهم، فنفي تعالى هذه المرتبة فقال: ﴿وما لهُ اللهِ أي: لله تعالى الواحد القهار ﴿منهم﴾ أي: من مؤلاء المعبودين ﴿من ظهيرِ ﴾ أي: معاون ووزير يساعده على الملك والتدبير .

فلم يبق إلا الشفاعة ، فنفاها بقوله: ﴿ولا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له ﴾ فهذه أنواع التعلقات، التي يتعلق بها المشركون بأندادهم وأوثانهم، من البشر والشجر وغيرهم، قطعها الله وبيَّن بطلانها تبيينا حاسماً لمواد الشرك، قاطعا لأصوله، لأن المشرك إنما يدعو ويعبد غير الله، لما يرجو منه من النفع، فهذا النوجاء، هنو الذي أوجب له الشرك، فإذا كان مَنْ يدعوه [غير الله]، لا مالكاً للنفع والضر، ولا شريكاً للمالك، ولا عوناً وظهيراً للمالك، ولا يقدر أن يشفع بدون إذن المالك، كان هذا الدعاء وهذه العبادة، ضلالاً في العقل، باطلة في الشرع.

بل ينعكس على المشرك مطلوبه ومقصوده، فإنه يريد منها النفع، فِينٌ الله بطلانه وعدمه، وبيَّن في آيات أخر ضرره على عابديه (١)، وأنه يوم القيامة يكفر بعضهم ببعض، ويلعن بعضهم بعضاً، ومأواهم النار ﴿وإذا حشر الناس كانوا لهم أعداء وكانوا

TOTAL SEMINER DE قَالَ الَّذِيكَ اسْتَكُمْرُوا لِلَّذِينَ اسْتُصْعِفُوا أَغَنُّ صَدَدْنَكُمْ عَنِ ٱلْمُدُىٰ بَعْدَ إِذْ جَآءَكُمْ تَلْكُتُ رَجُّرِمِينَ ۞ وَقَالَ ٱلَٰذِينَ ۗ أستُضْعِفُواْ لِأَيْنَ أَسْتَحَعَبُرُواْ بَلْ مَكُرُ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ رر باسعود مين وانسهاد [3] إذْ تَأْمُرُونَنَا أَنْ ذَسَعُمُ عِلْقَو وَجَعَمَلَ لَهُواْنِدَاداً وَأَسَرُوا الْهِيَّا الإسرارية بعرفي معرفة ٱلنَّدَامَةَ لَمَا رَأُوا ٱلْعَدَابَ وَجَعَلْنَا ٱلْأَغَّلَلَ فِي أَعْنَافِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ هَلْ يُحْزَقْ كَ إِلَّا مَا كَانُواْ يَعْ مَلُونَ ۞ وَمَا أَرْسَلُنَا فِي قَرَيْتِهِ مِن نَّذِيرٍ إِلَّا فَالَ مُتَرَفُّوهَا إِنَّا بِمَا أَرْسِيلُتُم بِهِ كَلْفِرُونَ ٥ وَقَالُواْ غَنُ أَحُهُ رُأَمُولُا وَأُولُدًا وَمَاغَنُ مِمُعَذَّبِينَ ۞ قُلْ إِذَ رَبِّي يَبْسُطُ ٱلرِّزُقَ لِلْهَيْسَاءُ وَيَقْدِدُ وَلَلِكِنَّ أَكْثَرُ النَّاسِ لَايِعًا مَوْنَ ۞ وَمَا أَمْوَلُكُو وَلَا أَوْلَاثُكُمْ بِٱلْتِي فَقَرَبُكُمْ عِندَنَا زُنُّنَ إِلَامَنْ ءَامَنَ وَعَيم لَ صَلِيحًا فَأُوْلَيْكَ فَرُجَزَاهُ ٱلصَّعْفِ يَمَاعَكُواْ وَهُمْ فِي ٱلْغُرُفَاتِ عَلِيهُ وَنَ ۞ وَٱلَّذِينَ يَسْعَوْنَ فِي ءَايِلَيْنَا مُعَاجِزِنَ أَوْلَنَيْكَ فِي ٱلْعَدَابِ مُعَضِّرُونَ ﴿ قُلَ إِنَّ رَبِّي يَبِّمُكُ ٱلْإِزْقَ لِمَن يَشَكَّاهُ مِنْ عِبَسَادِ فِيقَ يَقْدِ بِذُلَّهُ وَمَاَّ أَنفَقَتُ مِن شَيْءِ فَهُوَيُخُلِفُ أُرُّوهُ وَخَيَرُٱلْزَوْيِينَ ۞

والعجب، أن الشوك استكبر عن الانقياد للرسل بزعمه (۱) أنهم بشر، ورضي أن يعبد ويدعو الشجر والحجر، استكبر عن الإخلاص للملك الرحن الديان، ورضي بعبادة من ضره أقرب من نفعه، طاعة لأعدى عدو له وهو الشيطان.

TO DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

وقوله: ﴿حتى إذا فزع عن قلوبهم قالوا ماذا قال ربكم قالوا الحق وهو العلى الكبير ﴾ يحتمل أن الضمير في هذا الموضع يعود إلى المشركين، الأنهم مذكورون في اللفظ، والقاعدة في الضمائر، أن تعود إلى أقرب مذكور، ويكون المعنى: إذا كان يوم القيامة، وفزع عن قلوب المشركين، أي: زال الفزع، وسئلوا حين رجعت إليهم عقولهم، عن حالهم في الدنيا، وتكذيبهم للحق الذي جاءت به الرسل، أنهم يقرون أن ما هم عليه من الكفر والشرك باطل، وأن ما قال الله وأخبرت به عنه رسله، هو الحق فبدا لهم ما كانوا يخفون من قبل وعلموا أن الحق لله، واعترفوا بذنوبهم .....

﴿وهو العلي﴾ بذاته، فوق جميع خلوقاته وقهره لهم وعلو قدره، بما له من الصفات العظيمة، جليلة المقدار ﴿الكبير﴾ في ذاته وصفاته.

ومن علوه؛ أن حكمه تعالى يعلو، وتذعن له النفوس، حتى نفوس المتكبرين والمشركين.

وهذا المعنى أظهر، وهو الذي يدل عليه السياق، ويحتمل أن الضمير يعود إلى الملائكة، وذلك أن الله تعالى إذا تكلم بالوحي سمعته الملائكة، فصعقوا وخروا لله سجداً، فيكلمه الله من يرفع رأسه جبريل، فيكلمه الله من وحيه بما أراد، وإذا زال الصعق عن قلوب الملائكة، وزال الفزع، فيسأل بعضهم بعضاً عن ذلك الكلام الذي صعقوا منه: ماذا قال ربكم؟ فيقول بعضهم لبعض: قال الحق، إما إجمالاً، يقولوا: قال كذا وكذا، للكلام الذي يقولوا: قال كذا وكذا، للكلام الذي يقولوا: قال كذا وكذا، للكلام الذي

فيكون العنى على هذا: أن المشركين الذين عبدوا مع الله تلك الآلهة، التي وصفنا لكم عجزها ونقصها، وعدم نفعها بوجه من الوجوه، كيف صدفوا وصرفوا عن إخلاص العبادة للرب العظيم، العلي الكبير، الذي \_من عظمته وجلاله \_أن الملائكة الكرام والقربين من الخلق، يبلغ بهم الخضوع والصعق عند سماع كلامه هذا المبلغ، ويقرون كلهم لله، أنه لا يقول إلا الحق.

فما بال هؤلاء المشركين، استكبروا

عن عبادة مَنْ هذا شِأنه، وعظمة ملكه

وسلطانه. فتعالى العلى الكبير عن شرك

المشركين وإفكهم وكذيهم .

(21 - 27) وقل من يرزقكم من السحماوات والأرض قبل الله وإنا أو إياكم لعلى هدى أو في ضلال مبين \* قبل لا تسألون عما أجرمنا ولا تسأل عما تعملون \* قل يجمع بيننا ربنا لم يفتح بيننا بالحق وهو الفتاح العليم \* قبل أروني الذين ألحقتم به شركاء كلا بل هو الله العزيز الحكيم \* يأمر تعالى نبيه محمداً على أن يقول لن أشرك بالله ويسأله عن حجة شركه : ﴿مَنْ يرزقكم ويسأله عن حجة شركه : ﴿مَنْ يرزقكم

من السماوات والأرض فإسم لا بد أن يقروا أنه الله، ولئن لم يقروا في قلل الله فإنك لا تجد من يدفع هذا القول، فإذا تبينً أن الله وحده والأرض، وينزل [لكم] المطر، وينبت لكم النبات، ويفجر لكم الأنهار، ويطلع لكم من ثمار الأشجار، وجعل لكم الحيوانات جميعها، لنفعكم ورزقكم، فلم تعبدون معه مَن لا يرزقكم شيئاً، ولا يفيدكم نفعاً؟

وقوله: ﴿ وَإِنَّا أُو إِنَّاكُم لَعَلَى هُدَى أو في ضلال مبين الله أي: إحدى الطائفتين منا ومنكم، على الهدى، مستعلية عليه، أو في ضلال مبين، منغمرة فيه، وهذا الكلام يقوله مَنْ تبين له الحق واتضح له الصواب، وجزم بالحق الذي هو عليه وبطلان ما عليه خصمه.

أي: قد شرحنا من الأدلة الواضحة عندنا وعندكم، ما به يعلم علماً يقيناً لا شك فيه، من المحق منّا ومَن المبطل، ومَن المهتدي ومَن الضال؟ حتى إنه يصير التعيين بعد ذلك لا فائدة فيه، فإنك(٢) إذا وازنت بين مَنُ يدعو إلى عبادة الخالق لسائر المخلوقات، المتصرف فيها بجميع أنواع التصرفات، المسدي جميع النِعَمْ، الذي رزقهم وأوصل إليهم كل نعمة، ودفع عنهم كل نقمة؛ الذي له الحمد كلّه والملك كله، وكل أحد من الملائكة فما دونهم خاصعون لهيبته، متذللون لعظمته، وكل الشفعاء تخافه، لا يشفع أحدّ منهم عنده إلا بإذنه العلى الكبير، في ذاته وأوصافه وأفعاله، الذي له كل كمال، وكل جلال، وكل جمال، وكل حمد وثناء ومجد، يدعو إلى التقرب لن هذا شأنه، وإخلاص العمل له، وينهي عن عبادة مَنْ سواه، وبين مَنْ يتقرب إلى أوثان وأصنام وقبور، لا تخلق ولا ترزق، ولا تملك لأنفسها ولا لمِنْ عَبُدها، نفعاً ولا ضراً، ولا موتاً

<sup>(</sup>١) في النسختين: بزعمهم، ولعل الأقرب ـ والله أعلم ـ ما أثبت.

<sup>(</sup>٢) ورد في الهامش هنا: فعل الشرط.

ولا حياة ولا نشوراً، بل هي جمادات لا تعقل ولا تسمع دعاء عابديها، ولو سمعته ما استجابت لهم، ويوم القيامة ويتلاعنون بينهم، ليس لهم قسط من ويتلاعنون بينهم، ليس لهم قسط من الملك، ولا شركة فيه، ولا إعانة فيه، فهو يدعو مَنْ هذا وصفه، ويتقرب إليه مهما أمكنه، ويعادي مَنْ أخلص مهما أمكنه، ويعادي مَنْ أخلص الذين لله ويحاربه، ويكذب رسل الله تبين لك أي: الفريقين، المهتدي من الضال، والشقي من السعيد؟ ولم يحتج الحال أوضح من لسان المقال.

﴿قل﴾ لهم [﴿لاتسالون عمّا أجرمنا، ولانسأل عا تعملون أي: كل منا ومنكم له عمله أنتما ﴿لا تسالون عن إجرامنا وذنوبنا لو أذنبنا، ونحن لا نسأل عن أعمالكم، فليكن القصود منا ومنكم طلب الحقائق، وسلوك طريق الإنصاف، ودعوا ما كنا نعمل، ولا يكن مانعاً لكم من اتباع الحق، فإن أحكام الدنيا تجري على الظواهر، ويتبع فيها الحق دار أخرى، يحكم فيها أحكم دار أخرى، يحكم فيها أحكم أعدل العادلين.

ولهذا قال: ﴿قَلْ يَجْمَع بِيننا ربنا ثم يفتح بيننا﴾ أي: يحكم بيننا حكماً، يتبين به الصادق من الكاذب، والمستحق للشواب من المستحق للعقاب، وهو خير الفاتحين. ﴿قَلَ لَهُ لهم يا أيها الرسول، ومَنْ ناب منابك: ﴿أروني الذين ألحقتم به شركاء﴾ أي: أين هم؟ وأين السبيل إلى معرفتهم؟ وهل هم في الأرض، أم في السماء؟ فإن عالم الغيب والشهادة قد أخبرنا أنه ليس في الوجود له

﴿ويعبدون من دون الله منا

لا يضرهم ولا ينفعهم ويقولون هؤلاء شفعاؤنا عند الله قل أتنبئون الله بما لا يعلم الآية ﴿وَما يَتَبع الذِّينَ يدعون من دون الله شركاء إن يتبعون إلا الظن وإن هم إلا يخرصون ﴾...

وكذلك خواص خلقه من الأنبياء والمرسلين، لا يعلمون له شريكاً، فيا أيها المشركون أزوني الذين ألحقتم بزعمكم الباطل بالله (شركاء)

وهذا السؤال لا يمكنهم الإجابة عنه، ولهنذا قال: ﴿كلا﴾ أي: ليس لله شريك، ولا ند، ولا ضد. ﴿بل هو الله الذي لا يستحق التأله والتعبد إلا هو ﴿العزيزِ﴾ الذي قهر كل شيء، فكل ما سواه فهو مقهور مسخر مدبر. ﴿ الحكيم ﴾ الذي أتقن ما خلقه، وأحسن ما شرعه، ولو لم يكن في حكمته في شرعه إلا أنه أمر بتوحيده وإخلاص الدين له، وأحب ذلك، وجعله طريقاً للنجاة، ونهى عن الشرك به واتخاذ الأنداد من دونه، وجعل ذلك طريقاً للشقاء والهلاك، لكفي (٢) بذلك برهاناً على كمال حكمته، فكيف، وجميع ما أمرابه ونهي عنه مشتمل علي احكمة؟!!

﴿٢٨ ـ ٣٠ ﴾ ﴿وما أرسلناك إلا كافة للناس بشيرا ونذيرا ولكن أكثر الناس لا يعلمون ﴿ ويقولون متى هذا الوعد إن كنتم صادقين \* قل لكم ميعاديوم لا تستأخرون عنه ساعة ولا تستقدمون يخبر تعالى أنه ما أرسل رسوله على الأيبشر جميع الناس بثواب الله، ويخبرهم بالأعمال الموجبة لذلك، وينذرهم عقاب الله، ويخبرهم بالأعمال الموجبة له، فليس لك من الأمر شيء، وكل ما اقترح عليك أهل التكذيب والعناد، فليس من وظيفتك، إنما ذلك بيد الله تعالى، ﴿ولكن أكثر الناس لا يعلمون، أي: ليس لهم علم صحيح، بل إما جهال، أو معاندون لم يعملوا بعلمهم، فكأنهم لا علم لهم. ومن عدم علمهم، جعلهم عدم

الإجابة لما اقترحوه على الرسول، موجاً لرد دعوته.

فمما اقترحوه، استعجالهم العذاب الذي أنذرهم به، فقال: ﴿ ويقولون متى هذا الوعد إن كنتم صادقين ﴾ وهذا ظلم منهم. فأي: ملازمة بين صدقه وبين الإخبار بوقت وقوعه ؟ وهل هذا النذير [في أمر] في أحوال الدنيا، لو النذير [في أمر] في أحوال الدنيا، لو ولهم عدو ينتهز الفرصة منهم ويُعِدُ لهم، فقال لهم: تركت عدوكم قد سار، يريد اجتياحكم واستنصالكم فلو قال بعضهم: إن كنت صادقاً، فأخبرنا بأية ساعة يصل إلينا، وأين مكانه الآن؟ فهل يعد هذا القائل مكانه الآن؟ فهل يعد هذا القائل عاقلًا، أم يحكم بسفهه وجنونه؟

هذا، والمخبر يمكن صدقة وكذبه، والعدو قد يبدو له غيرهم، وقد تنحل عزيمته، وهم قلد يكون بهم منعة يدافعون بها عن أنفسهم، فكيف بمن كذب أصدق الخلق، المعصوم في خبره، الذي لا ينطق عن الهوى، بالعذاب اليقين، الذي لا مدفع له ولا ناصر منه؟! أليس رد خبره بحجة عدم بيانه وقت وقوعه من أسفه السفه؟!!

وقل الهم عبراً بوقت وقوعه الذي لا شك فيه : ﴿ لَكُم مِيعاديوم لا تستأخرون حنه ساعة ولا تستقدمون الله في احذروا ذلك اليوم، وأعدوا له عدته.

(٣٦-٣٣) ﴿ وقال الذين كفروا لن نؤمن بهذا القرآن ولا بالذي بين يديه ولو ترى إذ الظالمون موقوفون عند رجم يرجع بعضهم إلى بعض القول يقول الذين استخبروا لولا أنتم لكنا مؤمنين \* قال الذين استخبروا للذين استضعفوا أنحن صددناكم عن الهدى بعد إذ جاءكم بل كنتم مجرمين \* وقال الذين استضعفوا للذين استخبروا بل مكر الليل والنهار إذ تأمروننا أن نكفر بالله ونجعل له

<sup>(</sup>١) ورد في الهامش هنا: جواب الشرط.

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أ: يكفى، ولعل الصواب ما أثبته.

أنداداً وأسروا الندامة لما رأوا العذاب وجعلنا الأغلال ني أعناق الذين كفروا هل يجزون إلا ما كانوا يعملون﴾ لما ذكر تعالى أن ميعاد المستعيجلين بالعذاب لا بد من وقوعه عند حلول أجله، ذكر هنا حالهم في ذلك اليوم، وأنك لو رأيت حالهم إذا وقفوا عند ربهم، واجتمع الرؤساء والأتباع في الكفر والضلال، لرأيت أمراً عظيماً وهولا جسيماً، ورأيت كيف يتراجع، ويرجع بعضهم إلى بعض القول، فـ ﴿ يقول الذين استضعفوا ﴿ وهم الأتباع ﴿للَّذِينِ استكبروا﴾ وهم القادة: ﴿لُولًا أَنْتُم لَكُنَّا مؤمنين ﴾ ولكنكم حُلْتُم بيننا وبين الإيمان، وزينتم لنا الكفر[ان]، فتبعناكم على ذلك، ومقصودهم بذلك أن يكون العذاب على الرؤساء دونهم .

قال الذين استكبروا للذين استضبروا للذين الستضعفوا مستفهمين لهم وخبرين أن الجميع مشتركون في الجرم: ﴿أنحن صددناكم عن الهذى بعد إذ جاءكم أي: بقوتنا وقهرنا لكم. ﴿بل كنتم عجرمين أي: ختارين للإجرام، لستم مقهورين عليه، وإن كنا قد زينا لكم، فما كان لنا عليكم من سلطان

﴿وقال الذين استضعفوا للذين استكبروا بل مكر الليل والنهار إذ تأمروننا أن نكفر بالله ونجعل له أنداداً الي بل الذي دهانا منكم، ووصل إلينا من إضلالكم، ما دبرتموه من المكر، في الليل والنهار، إذ تحسنون لنا الكفر وتدعوننا إليه، وتقولون: إنه الحق، وتقدحون في الحق وتهجنونه وتزعمون أنه الباطل، فما زال مكركم بنا وكيدكم إيانا، حتى أغويتمونا وفتتمونا.

فلم تفد تلك المراجعة بينهم شيئاً إلا تبري بعضهم من بعض، والندامة العظيمة، ولهذا قال: ﴿وأسرُوا الندامة لما رأوا العذاب﴾ أي: زال عنهم ذلك الاحتجاج الذي احتج به بعضهم على بعض لينجو من العذاب، وعلم أنه ظالم مستحق له، فندم كل منهم غاية الندم، وغنى أن لو كان على الحق،

[وأنه] ترك الباطل الذي أوصله إلى هذا العذاب، سراً في أنفسهم، لخوفهم من الفضيحة في إقرارهم على أنفسهم. وعند وفي يعض مواقف القيامة، وعند دخولهم النار، يظهرون ذلك الندم جهراً.

﴿ ويوم يعض الظالم على يديه يقول يا لينني اتخذت مع الرسول سبيلاً ﴿ يا ويلتى ليتني لم أتخذ فلاناً خليلاً﴾ الآيات.

﴿ وقالوا لو كنّا نسمع أو نعقل ما كنا في أصحاب السعير \* فاعترفوا بذنبهم في أصحاب السعير ﴿ وَجعلنا الأغلال في أعناق الذين كفروا ﴾ يغلون كما يغل المسجون الذي سيهان في سجنه كما قال تعالى: ﴿ إِذَ الأغلال في أعناقهم والسلاسل يسحبون \* في أخميم ثم في النار يسجرون ﴾ الآيات. ﴿ وَلَكُ الْعَلَالُ الثقال ﴿ إِلاَ مَا وَلَكُ الْعَلَالُ الثقال ﴿ إِلاَ مَا كَانُوا يعملون ﴾ من الكفر والفسوق كانوا يعملون ﴾ من الكفر والفسوق

والعصيان.

﴿ ٣٤ \_ ٣٩ ﴾ ﴿ وما أرسلنا في قرية من نذير إلا قال مترفوها إنا بما أرسلتم به كافرون \* وقالوا نحن أكثر أموالا وأولاداً وما نحن بمعذبين ﴿ قِلْ إِنَّ ربى يبسط الرزق لن يشاء ويقدر ولكن أكثر الناس لا يعلمون \* وما أموالكم ولا أولادكم بالتي تقربكم عندنا زلفي إلا من آمن وعمل صالحاً فأولئك لهم جزاء الضعف بما عملوا وهم في الغُرفات آمنون \* والذين يسعون في آياتنا معاجزين أولئك في العذاب محضرون \* قل إن ربي يبسط الرزق لمن يشاءُ من عباده ويقدر له وما أنفقتم من شيء فهو يخلفه وهو خير الرازقين، يخبر تعالى عن حالنة الأمم الماضية المكذبة للرسل، أنها كحتال هؤلاء الحاضريان المكاذبين للرسولهم محمد ﷺ، وأن الله إذا أرسل رسولا في قرية من القرى كفر به مترفوها، وأبطرتهم نعمتهم وفخروا بها.

﴿وقالوا نَعَنَ أَكْثَرَ أَمُوالاً وَأُولاداً﴾ أي: ثمن البع الحق ﴿وما نسحسن بمعلبين﴾ أي: أولاً، لسنا بمبعوثين،

فإن بُعِثْنا، فالذي أعطانا الأموال والأولاد في الدنيا، سيعطينا أكثر من ذلك في الآخرة ولا يعذبنا للمستعدد

فأجابهم الله تعالى، بأن بسط الرزق وتضييقه، ليس دليلاً على ما زعمتم، فإن الرزق تحت مشيئة الله، إن شاء بسطه لعبده، وإن شاء ضيقه.

وليست الأموال والأولاد بالتي تقرب إلى الله زلفى وتدني إليه، وإنما الذي يقرب منه زلفى، الإيمان بما الذي هو من لوازم الإيمان، فأولئك الذي هو من لوازم الإيمان، فأولئك الحسنة بعشر أمثالها، إلى سبعمائة الحسنة بعشر أمثالها، إلى سبعمائة إلا الله، ﴿وهم في الغرفات آمنون من أي: في المنازل العاليات المرتفعات جداً، ساكنين فيها مطمئين، آمنون من المكدرات والمنغصات، لما هم فيه من الخروج منها والحزن فيها.

وأما الذين سعوا في آياتنا على وجه التعجيز لنا ولرسلنا، والتكذيب، فر الله في العذاب مخضرون،

و٣٩» ثم أعاد تعالى أنه ويبسط الرزق لمن يشاء من عباده ويقبر له له ليرتب عليه قوله: ﴿وما أنفقتم من شيء له نفقة واجبة أو مستحبة ، على وغير ذلك ، ﴿فهو ﴾ تعالى ﴿خلفه فلا تتوهموا أن الإنفاق مما ينقص الرزق ، بل وعد بالخلف للمنفق ، الذي يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر فهم ، واسعوا في الأسباب التي أمركم

﴿ ٤ ـ ٤٠ ﴾ ﴿ ويسوم يحسرهم جيماً ثم يقول للملائكة أهؤلاء إياكم كانوا يعبدون \* قالوا سبحانك أنت ولينا من دونهم بل كانوا يعبدون الجن أكثرهم بهم مؤمنون \* فاليوم لا يملك بعضكم لبعض نفعاً ولا ضراً ونقول للذين ظلموا ذوقوا عذاب النار التي كنتم بها تكذبون ﴾ ﴿ ويوم يحشرهم جيعاً ﴾ أي: العابدين لعير الله

والمعبودين من دونه، من الملائكة. ﴿ثم يقول﴾ الله ﴿للملائكة﴾ على وجه التوبيخ لمن عبدهم: ﴿أهؤلاء إياكم كانوا يعبدون﴾ فترأوا من عبادتهم.

و ﴿ قالوا سبحانك ﴾ أي: تنزيها لك وتقديساً ، أن يكون لك شريك أو ند ﴿ أنت ولينا من دونهم ﴾ فنحن مفتقرون إلى ولايتك ، مضطرون إليها ، فكيف ندعو غيرنا إلى عبادتنا؟ أم كيف نصلح لأن نتخذ من دونك أوليا ، وشركاء؟!!

ولكن هؤلاء المشركون ﴿كانوا يعبدون الحِنْ اي: الشياطين، يأمرون (١) بعبادتنا أو عبادة غيرنا، فيطيعونهم بذلك، وطاعتهم هي عبادتهم، لأن العبادة الطاعة، كما قال تعالى مخاطباً لكل من اتخذ معه آلهة ﴿أَمْ أعهد إليكم يا بني آدم أن لا تعبدوا الشيطان إنه لكم عدو مبين \* وأن اعبدوني هذا صراط مستقيم ﴾.

﴿اكترهم بهم مؤمنون﴾ أي: مصدقون للجِنّ، منقادون لهم، لأن الإيمان هو التصديق الموجب للانقياد.

فلما تبرأوا منهم، قال تعالى [خاطباً] لهم: ﴿فاليوم لا يملك بعضكم لبعض نفعاً ولا ضراً﴾ تقطعت بينكم الأسباب، وانقطع بعضكم من بعض. ﴿ونقول للذين ظلموا﴾ بالكفر والمعاصي بعدما ندخلهم النار وفوقوا عذاب النار التي كنتم بها ودخلتموها، جزاء لتكذيبكم، وعقوبة للهرب من أسبابها.

( ٢٣ - ٤٥ ) ﴿ وَإِذَا تَسَلَى عَلَيْهُمُ أَيَاتُنَا بِينَاتُ قَالُوا مَا هَذَا إِلَّا رَجِلُ يَرِيدُ أَنْ يَصِدُكُم عِما كَانْ يَعِبدُ آبَاؤُكُم وقَالُوا مَا هَذَا إِلاَّ إِفْكُ مَفْتَرَى وقَالُ اللّٰيِن كَثُرُوا لِلْحَقِ لَا جَاءِهُم إِنْ هَذَا إِلاَ سَحَرَ مِينَ \* وَمَا آتِينَاهُم مِن كَتَب يَدْرَسُونَهَا وَما أُرْسِلْنَا إِلَيْهُم قَبِلْكُ مِن نَلْيَر \* وَمَا اللّٰيِنَ مِن قَبِلُهُم وَمَا يَلْغُوا وَكَذَّبِ الذّينَ مِن قَبِلُهُم وَمَا يَلْغُوا مِصَارًا ما آتِينَاهُم فَكَذُبُوا رَسِلَى فَكِيفُ مَعْشارُ ما آتِينَاهُم فَكَذُبُوا رَسِلَى فَكِيفُ مَعْشارُ ما آتِينَاهُم فَكَذُبُوا رَسِلَى فَكِيفُ مَعْشَارُ مَا آتِينَاهُم فَكَذُبُوا رَسِلَى فَكِيفُ مَعْشَارُ مَا آتِينَاهُم فَكَذُبُوا رَسِلَى فَكِيفُ

كان نكير﴾ يخبر تعالى عن حالة المشركين، عندما تتلي عليهم آيات الله البينات، وحججه الطاهرات، وبراهينه القاطعات، الدالة على كل خير، الناهية عن كل شر، التي هي أعظم نعمة جاءتهم، ومِنّةٍ وصلت إليهم، الموجبة لقابلتها بالإيمان والتصديق والانقياد والتسليم، أنهم يقابلونها بضد ما ينبغي، ويكذبون مَنْ جاءهم بها ويقولون: ﴿مَا هَذَا إِلاَّ رَجُلُ بريد أن يصدكم عما كان يعبد أَبِاؤُكُم اللهِ أي: هذا قصده حين يأمركم بالإخلاص لله، لتتركوا عوائد آبائكم الذين تعظمون وتمشون خلفهم، فردوا الحق بقول الضالين، ولم يوردوًا(٢) برهاناً ولا شبهة.

فأي: شبهة إذا أمرت الرسل بعض الضالين باتباع الحق، فادّعوا أن إخوانهم الذين على طريقتهم لم يزالوا عليه؟ وهذه السفاهة، ورد الحق بأقوال الضالين، إذا تأملت كل حق رد، فإذا هذا مآله، لا يرد إلا بأقوال الضالين من المشركين، والدهريين، والفلاسفة، والصابئين، والملحدين في دين الله المارقين، فهم أسوة كل مَن رد الحق إلى يوم القيامة.

ولما احتجوا بفعل آباتهم، وجعلوها دافعة لما جاءت به الرسل، طعنوا بعد هذا بالحق، ﴿وقالوا ما هذا إلا إفك مفتری﴾ أي: كذب افتراه هذا الرجل الذي جاء به. ﴿وقال الذين كفروا للحق لما جاءهم إن هذا إلا سحر مين أي: سحر ظاهر بين لكل أحد، تكذيباً بالحق، وترويجاً على السفهاء.

ولما بين ما ردوا به الحق، وأنها أقوال دون مرتبة الشبهة، فضلاً أن تكون حجة، ذكر أنهم وإن أراد أحد أن يحتج لهم، فإنهم لا مستند لهم، ولا لهم شيء يعتمدون عليه أصلاً، فقال: حتى تكون عمدة لهم ﴿وما أتبناهم من كتب يدرسونها حتى تكون عمدة لهم ﴿وما أرسلنا بنيهم قبلك من نذير ﴿ حتى يكون عندهم من أقواله وأحواله ما يدفعون به

TOTAL I SENIOR IN وَيَوْمَ يَعْشُرُهُمْ رَجِيعًا ثُرَّيَقُولُ اِلْمَالَيْكَ حَدِ أَهَا وُلَآءٍ إِيَّاكُمْ كَانُواْيِعْ بُدُونَ ۞ قَالُوا سُبَحَانَكَ أَتَ وَلِيُّنَا مِن دُونِهِمَّ بَلْ كَانُواْيَةُ مُدُونَ آيْمِنَّ أَكَ أَرْهُمْ بِهِم مُّقْمِثُونَ ۞ فَٱلْمُوْمَ لَا يَمْلِكُ بَعْضَكُرُ لِبَعْضِ نَّفَعًا وَلَا مَرَّا وَنَعُّولُ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ ذُوقُواْ عَذَابَ التَّادِ ٱلِّي كُنشُرِهَا تُكَذِّفُونَ ۞ وَاذَا ثُمَّا عَلَيْهِمْ ءَايَتُنَايِّنَاتِيَنَاتِ قَالُواْ مَاهَلَآ الْأَرْتُجُلُّ يُرِيدُ أَنْ يَصُدُّ حَكُمْ عَمَا كَانَ يَعْبُدُ ءَابَ ٱلْكُرُّ وَقَالُواْ مَا هَٰذَاۤ إِلَّا إِفَكُ مُّفَتَّكُ ۚ وَقَالَت ٱلَّذِينَ كَفَ رُوا لِلْحَقِ لَمَا جَأَةَ مُرْ إِنْ هَا ذَا إِلَّا سِحْرُعُ بِينٌ ۞ وَمَآءَ الْتَنَاهُمُومِنكُتُبِ يَدْرُسُونَهَاۚ وَمَاۤ أَرْسَلَمْتَ ٓ إِلَيْهِمُ قَتْلَكَ مِن نَّذِيرِ ۞ وَكُذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا ٱللَّهُواٰمِعْ شَارَ مَآءَائِيَنَاهُمُ فَكَنَّهُواْرُسُ لِيَّ فَكَيْفَ كَانَ لَكِيرٍ ﴿ \* قُلْ إِنْمَآ أَعِظُ كُم يِوَعِدَةً أَن تَقُومُوا لِقَو مَثْنَىٰ وَفُرَدَىٰ ثُمَّ لِنَقَكُّمُ وَأُ ؙڡؘٳڝٵڿؚؼؖٚڔؿڹڿؚؾؖڐ۪ٳڽٛۿۅٙٳڵٚٲؽؘؽڗ۠ڵڴۜؽ۫ڹۜؽؘۮػۛػڶؘڮ۪ۺٚۮۑڋ ۞ قُلْ مَاسَأَ أَتُكُمُّ مِنْ أَجْرِفَهُوَّ لَكُوْ إِنْ أَجْرِي إِلَا عَلَى آلَهُ وَهُوَعَلَىٰ كَلِ شَيْءِ شَهِيةٌ ۞ قُلْ إِنَّ رَبِّي يَقْذِفُ بِٱلْحَقِّ عَلَّمُ ٱلْغُيُوبِ۞ AND THE REAL PROPERTY OF THE PARTY OF THE PA

ما جئتهم به، فليس عندهم علم، ولا أثارة من علم.

تم خوفهم ما فعل بالأمم المكذبين أقبلهم وما بلغوا أي: ما بلغ هؤلاء فيلهم وما بلغوا أي: ما بلغ هؤلاء فنطبون ﴿معشار ما آتيناهم فنكبوا أي: الأمم الذين من قبلهم ﴿رسلي فكيف كان نكير أي: إنكاري عليهم، وعقوبتي إياهم، قد أعلمنا ما فعل بهم من النكال، وأن منهم من أغرقه، ومنهم مَن أهلكه بالريح العقيم، وبالصيحة، وبالرجفة، بالريح العقيم، وبالصيحة، وبالرجفة، وبالحسب من السماء، فاحدروا يا المكذبون، أن تدوموا على التكذيب، فيأخذكم كما أخذ من قبلكم، ويصيبكم ما أصابهم.

﴿ ٤٩ - ٥ ﴾ ﴿ قبل إنما أعظكم بواحدة أن تقوموا لله مثنى وفرادى ثم تتفكروا ما بصاحبكم من جنة إن هو إلا نذير لكم بين يدي عذاب شديد ﴿ قبل ما سألتكم من أجر فهو لكم إن أجري إلا على الله وهو على كل شيء شهيد ﴿ قبل إن ربي يقذف بالحق علام النهوب ﴿ قبل إن ضللت فإنما الباطل وما يعيد ﴿ قبل إن ضللت فإنما يوحي إلى ربي إنه سميع قريب﴾ أي:

<sup>(</sup>١) في ب: يأمرونهم.

المن المنافعة المنا

مِنَ ٱلسَّمَاّ وَٱلْأَرْضُ لَآ إِلَٰهَ إِلَّاهُوَّ ٱلْأَنْ تُؤْفَكُونَ۞

TO THE SERVICE

وقبل به اليها الرسول، لهولاً الكذبين المعاندين، المتصدين لرد الحق وتكذيبه، والقدح بمن جاء به: ﴿إنما أصطح كم بواحدة أي: بخصلة واحدة ، أشير عليكم بها ، وأنصح لكم في سلوكها ، وهي طريق نصف ، لست أدعوكم بها إلى اتباع قولي ، ولا إلى ترك قولكم من دون موجب لذلك ، أي : تنهضوا بهمة ونشاط ، وقصد أي : تنهضوا بهمة ونشاط ، وقصد بحتمعين ، ومتباحثين في ذلك ، ومتناظرين ، وفرادى ، كل واحد ومتناظرين ، وفرادى ، كل واحد وغطب نفسه بذلك .

فإذا قصتم لله مثنى وفرادى، استعملتم فكركم وأجلتموه، وتدبرتم أحوال رسولكم، هل هو مجنون، فيه صفات المجانين من كلامه، وهيئته، وصفته؟ أم هو نبي صادق، منذر لكم ما يضركم، عما أمامكم من العذاب الشديد؟

فلو قبلوا هذه الموعظة واستعملوها، لتبين لهم أكثر من غيرهم، أن رسول الله على لين بمجنون، لأن هيئاته (١٠) ليست كهيئات المجانين، في خنقهم، واختلاجهم، ونظرهم، بل هيئته أحسن الهيئات، وحركاته أجل الحركات، وهو أكمل

الخلق، أدباً، وسكينة، وتواضعاً، ووقاراً، لا يكون [إلا] لأرزن الرجال عقلاً.

ثم [إذا] تأملوا كلامه الفصيح، ولفظه المليح، وكلماته التي تملأ القلوب أمناً وإيماناً، وتزكي النقوس، وتطهر القلوب، وتبعث على مكارم الأخلاق، وتحث على محاسن الشيم، وترهب (٢٠) عن مساوىء الأخلاق ورذائلها، إذا تكلم رمقته العيون، هيبة وإجلالاً وتعظيماً.

فهل هذا يشبه هذيان المجانين وعربدتهم، وكلامهم الذي يشبه أحوالهم؟!!

فكل من تدبر أحواله، ومقصده استعلام هل هو رسول الله أم لا؟ سواء تفكر وحده أو مع غيره، جزم بأنه رسول الله حقاً، ونبيه صدقاً، خصوصاً المخاطبين، الذي هو صاحبهم يعرفون أول أمره وآخره.

وثم مانع للنفوس آخر من اتباع المداعي إلى الحق، وهو أنه يأخذ أموال من يستجيب له، ويأخذ أجرة على دعوته. فبين الله تعالى نزاهة وقل ما سألتكم من أجر أي: على اتباعكم للحق (فهو لكم) أي: على فأشهدكم أن ذلك الأجر على التقدير أنه لكم، ﴿إِن أَجرِي إِلاَ أَعِلَى الله وهو على كل شيء شهيد أي: عيط علمه بما أدعو إليه، فلو كنت كاذباً، لأخذني بعقوبته، وشهيد أيضاً على أعمالكم، سيحفظها عليكم، ثم يجازيكم بها.

ولما بين البراهين الدالة على صحة الحق وبطلان الباطل، أخبر تعالى أن هذه سنته وعادته أن هيقذف بالحق على الباطل فيدمغه فإذا هو زاهق، لأنه بين من الحق في هذا الموضع، ورد به أقوال المكذبين، ما كان عبرة للمعتبرين، وآية للمتأملين.

فإنك كما ترى، كيف اضمحلت أقوال الكلبين، وتبين كليسم

وعنادهم، وظهر الحق وسطع، وبطل الباطل وانقمع، وذلك يسبب بيان «علام الغيوب» الذي يعلم ما تنطوي عليه القلوب من الوساوس والشبه، ويعلم ما يقابل ذلك ويدفعه من الحجج.

فيعلم بها عباده، وبينها لهم، ولهذا قال: ﴿قُلْ جِاء الحَقِ اَي ظهر وبان، وصار بمنزلة الشمس، وظهر سلطانه. ﴿وما يبدىء الباطل وما يعيد ﴾ أي: اضمحل وبطل أمره، وذهب سلطانه، فلا يبدىء ولا يعيد.

ولما تبين الحق بما دعا إليه الرسول، وكان المكذبون له يرمونه بالضلال، أخبرهم بالحق ووضحه لهم، وبيَّن لهم عجزهم عن مقاومته، وأخبرهم أن رميهم له بالضلال ليس بضائر الحق شيئاً، ولا دافع ما جاء به.

وأنه إن ضل \_ وحاشاه من ذلك، لكن على سبيل التنزل في المجادلة \_ فإنما يضل على نفسه، أي: ضلاله قاصر على نفسه، غير متعبّر إلى غيره.

وإن اهتديت فليس ذلك من نفسي وحولي وقوتي، وإنما هدايتي بما ويوحي إلى ربي فهو مادة هدايتي، كما هو مادة هداية غيري. إن ربي وسميع للأقوال والأصوات كلها فريب من دعاه وسأله وعبده.

ولو ترى إذ فزعوا فلا فوت وأخذوا من مكان قريب \* وقالوا آمنا به وأنى لهم التناوش من مكان بعيد \* وقد كفروا به من قبل ويقذفون بالغيب من مكان بعيد \* وحيل بينهم وبين ما يشتهون كما فعل مريب يقول تعالى ﴿ ولو ترى ﴾ أيها الرسول، ومن قام مقامك، حال هؤلاء المكذبين، ﴿ إذ فزعوا ﴾ حين رأوا العذاب، وما أخبرتهم به الرسل ومنظراً مفظعاً، وحالة منكرة، وشدة مديدة، وذلك حين يحق عليهم العذاب.

<sup>(</sup>۱) في ب: هيئته.

فليس لهم عنه مهرب ولا فوت، ﴿وأخذوا مِن مكان قريب﴾ أي: ليس بعيداً عن محل العذاب، بل يؤخذون ثم يقذفون في النار.

﴿ وقالوا ﴾ في تلك الحال: ﴿ آمنا ﴾ بالله وصدقنا ما به كذبنا ﴿و ﴾ لكن ﴿ أُنِّي لِيهِم السِّناوش ﴾ أي: تناول الإيمان ﴿من مكان بعيد﴾ قد حيل بينهم وبينه، وصار من الأمور الحالة في هذه الحالة، فلو أنهم آمنوا وقت الإمكان، لكان إيمانهم مقبولاً، ولكنهم ﴿كفروا به من قبل ويقذفون﴾ أي: يرمون ﴿بالغيب من مكان بعيد﴾ بقذفهم الباطل، ليدحضوا به الحق، ولكن لا سبيل إلى ذلك، كما لا سبيل للترامي من مكان بعيد إلى إصابة الغرض، فكذلك الباطل، من المحال أن يغلب الحق أو يدفعه، وإنما يكون له صولة، وقت غفلة الحق عنه، فإذا برز الحق وقاوم الباطل قمعه.

وحيل بينهم وبين ما يشتهون من الشهوات واللذات، والأولاد، والأمسوال، والخدم، والجنود، قد خُلِقوا، وتبركوا ما خولوا وراء ظهورهم، وكما فعل بأشياعهم من الأمم السابقين حين جاءهم الهلاك، حيل بينهم وبين ما يشتهون. وإنهم الرية وقلق القلب، فلذلك لم يؤمنوا، ولم يعتبوا حين استعتبوا.

تم تفسير سورة سبأ ـ ولله الحمد والمنة والفضل، ومنه العون، وعليه التوكل، وبـ الثقــة

## تفسیر سورة فاطر وهی مکیة

﴿١ - ٢﴾ ﴿بسم الله الرحن الرحيم الحمد لله فاطر السماوات والأرض جاعل الملائكة رسلاً أولي أجنحة مثنى وثلاث ورباع يزيد في الجلق ما يشاء إن الله على كل شيء قدير \*ما يفتح الله للناس من رحمة فلا مسك لها وما يمسك فلا مرسل له من بعده وهو العزيز الحكيم﴾ يمدح الله تعالى نفسه العزيز الحكيم﴾ يمدح الله تعالى نفسه

الكريمة المقدسة، على خلقه السماوات والأرض، وما اشتملتا عليه من المخلوقات، لأن ذلك دليل على كمال قدرته، وسعة ملكه، وعموم رحمته، وبديع حكمته، وإحاطة علمه.

ولما ذكر الخلق، ذكر بعده ما يتضمن الأمر، وهو: أنه ﴿جاعل الملاثكة رسلا﴾ في تدبير أوامره القدرية، ووسائط بينه وبين خلقه، في تبليغ أوامره الدينية.

وفي ذكره أنه جعل الملائكة رسلاً، ولم يستثن منهم أحداً، دليل على كمال طاعتهم لربهم وانقيادهم لأمره، كما قال تعالى: ﴿لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يُؤمرون﴾.

ولما كانت الملائكة مدبرات بإذن الله، ما جعلهم الله موكلين فيه، ذكر قوتهم على ذلك وسرعة سيرهم، بأن جعلهم ﴿أُولِي أَجِنحة﴾ تطير بها، فتسرع تنفيذ ما أمرت به. ﴿مثنى ورباع﴾ أي: منهم من له جناحان وثلاثة وأربعة، بحسب ما اقتضته حكمته. ﴿يزيد في الخلق ما بعض، في صفة خلقها، وفي القوة، بعض، في صفة خلقها، وفي القوة، وفي حسن الأصوات، ولذة العمودة، وفي حسن الأصوات، ولذة النعمات.

﴿إِن الله على كل شيء قلير ﴾ فقدرته تعالى تأتي على ما يشاؤه، ولا يستعصي عليها شيء، ومن ذلك زيادة مخلوقاته بعضها على بعض.

ثم ذكر انفراده تعالى بالتدبير والعطاء والمنع، فقال: ﴿ما يفتح الله للناس من رحمة فلا تمسك لها وما يمسك له من رحمة عنهم ﴿فلا مرسل له من بعده ﴾ فهذا يوجب التعلق بالله تعالى، والافتقار إليه من جميع الوجوه، وأن لا يبدعني إلا هو، ولا يخاف ويرجى إلا هو. ﴿وهو العزيز ﴾ الذي قهر الأشياء كلها ﴿الحكيم ﴾ الذي يضع الأشياء مواضعها وينزلها منازلها

﴿٣\_٤﴾ ﴿يا أيها الناس اذكروا نعمة الله عليكم هل من خالق غير الله

وَإِن يُكِذَوْكَ فَقَدْ كُذَبَتْ رُسُلُ مِن قَبْكَ وَإِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأَمُورُ ۞ يَثَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ وَعَدَ اللَّهِ حَقٌّ فَلَا تَعْتُرَّكُمُ الْحَيَوْةُ اللَّهُ يُتَأَ وَلَا يَعْنَ كُرُ إِلَّهِ ٱلْغَرُورُ۞ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ ٱلْمُوْعَدُوُّ فَٱلْغَيْدُوهُ عَدُوًّا لِمَّا يَدَعُولُ حِرْيَةُ لِيكُونُولُ مِنْ أَصَحَبُ السَّعِيرِ ۞ الَّذِينَ كَفَرُوالْهَ مُ عَذَابُ شَدِيدٌ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ لَهُ مَقَوْقِرَةٌ وَأَخِرْكَنِيرُ ۞ أَفَنَ زُيْنَ لَكُوشُوهُ عَلِهِ فَيَالُهُ مُثَانًا فَإِنَّ أَنَّهُ يُعِيدُلُّ مَن يَعَكَدُّ وَيَهُدِى مَن يَشَكَّهُ فَلَائَذُهَبْ تَفْسُكَ عَلَيْهِ مْرَحَسَرَتِ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ إِيمَا يَضَمَعُونَ ۞ وَٱللَّهُ ٱلَّذِيَّ أَرْسَلَ ٱلنِّيَاحَ فَتُنْفِيرُ مِنْعَكَ أَبَا فَمُقْنَاهُ إِنَّى بَلَدِ فَيْتِ فَأَخْتِينَا بِدِ ٱلْأَرْضَ ا بَعْدَ مَوْنِهَا كَذَاكِكَ ٱلنَّشُورُ ۞ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعِذَّةَ فَلِلَّهِ ٱلْعِزَّةُ جَيعًا إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكِيلُ الطِّيْبُ وَٱلْعَسَالُ ٱلصَّلِحُ يَرْفَعُهُ وَالَّذِينَ يَهْ حَكُرُونَ السَّيِّعَابِ لَلْمُرْعَذَاكُ سَدِيدٌ وَمَكَّرُ أُولَالِكَ هُوَيْتُورُ ۞ وَإِلَقَهُ خَلَقَكُم مِن تُزَابِ ثُمَّ مِن نَطْفَةٍ ثُعُرَجَعَلَكُو وَ الْوَجَانُومَا تَحْمِلُ مِنْ أَنْنَى وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِيْ وَمَا يُعَمَّرُ مِنْ مُعَمِّر أُمُ وَلَا يُفْقَصُ مِنْ عُمْرُوهِ إِلَّا فِي كِنَابًا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى أَلَوْ يَسِيرُ ٥ 

更数 地级 ro

يرزقكم من السماء والأرض لا إله إلا هو فأنى تؤفكون \* وإن يكذبوك فقد كذبت رسل من قبلك وإلى الله ترجع الأمور \* يأمر تعالى جميع الناس أن يذكروا نعمته عليهم، وهذا شامل لذكرها بالقلب اعترافاً، وباللسان ثناء، وبالجوارح انقياداً، فإن ذكر نعمه تعالى داع لشكره، ثم نبههم على أصول النعم، وهي الخلق والرزق، فقال: ﴿هِل مِن خَالِق غير الله يرزقكم من السماء والأرض \* ...

ولما كان من المعلوم أنه ليس أحد يخلق ويرزق إلا الله، نتج من ذلك، أن كان ذلك دليلاً على الوهيشة وعبوديته، ولهذا قال: ﴿لا إله إلا هو ألى تؤفكون﴾ أي: تصرفون من عبادة الخالق الرازق لعبادة المخلوق المرزوق. ﴿ وَإِنْ يَكُلُبُوكُ يَا أَيُهَا الرسول، فلك أسوة بمن قبلك من المرسلين،

﴿ فَقُدُ كُذَّبَتُ رُسُلُ مِن قَبْلُك ﴾ فأهلك

المكيدبون، ونحبى الله الرسل

وأتباعهم: ﴿وإلى الله ترجع الأمور﴾
﴿٥ ـ ٧﴾ ﴿يا أيها الناس إن وعد
الله حق فلا تغرنكم الحياة الدنيا ولا
يغرنكم بالله الغرور ﴿ إن الشيطان لكم
عدو فأتخذوه عدواً إنما يدعو حزبه
ليكونوا من أصحاب السعير ﴿ الذين
كفروا لهم عذاب شديد والذين آمنوا
وعملوا الصالحات لهم مغفرة وأجر
كبير﴾ يقول تمالى: ﴿يا أيها الناس إن

وَمَا يَسَمَعُ الْبُحُونُ وَمَا كُونَا مَسْلَاعِ مُورَاتُ سَلَاعِ مُورَاتُ سَلَاعِ مُورَاتُ اللّهِ وَمَا لَحَوَا مَا مُلُونَا لَمُ اللّهُ وَمَا كُونَا أَلْهُ اللّهِ اللّهُ اللهُ اللهُ

وصد الله بالبعث والجزاء على الأعمال، ﴿ حق أي: لا شك فيه، ولا مرية، ولا تردد، قد دلت على ذلك كان وعده حقاً، فتهيؤوا له، وبادروا أوقاتكم الشريفة بالأعمال الصالحة، ولا يقطعكم عن ذلك قاطع، ﴿ فلا تغرنكم الحياة الدنيا ﴾ بلذاتها وشهواتها ومطالبها النفيية، فتلهيكم عما خلقتم هو ﴿ الشيطان ﴾ الذي هو عدوكم في هو خاوته على بال ، ولا تهملوا منكم عداوته على بال ، ولا تهملوا عاربته كل وقت، فإنه يراكم وأنتم لا ترونه، وهو دائماً لكم بالمرصاد.

﴿إِنَّما يدعو حزبه ليكونوا من أصحاب السعير هذا غايته ومقصوده فمن تبعه ، أن يهان غاية الإهانة بالعذاب الشديد.

ثم ذكر أن الناس انقسموا بحسب طاعة الشيطان وعدمها إلى قسمين، وذكر جزاء كل منهما، فقال: ﴿الذين كفروا﴾ أي: جحدوا ما جاءت به الرسل، ودلت عليه الكتب ﴿لهم عذاب شديد﴾ في نار جهنم، شديد في ذاته ووصفه، وأنهم خالدون فيها أيذاً.

﴿وَالذِّينِ آمنوا﴾ بقلوبهم، بما دعا الله إلى الإيمان به ﴿وعملوا﴾ بمقتضى ذلك الإيمان، بجوارحهم،

الأعمال ﴿الصالحات لهم مغفرة ﴾ لذنوهم ، يزول بها عنهم الشر والمكروه ﴿أجرٌ كبير﴾ يحصل به المطلوب.

﴿ ﴿ ﴿ أَفْمَن زِين له سوء عمله فرآه حسنا فإن الله يضل من يشاء ويهدي من يشاء فلا تذهب نفسك عليهم حسرات إن الله عليم بما يصنعون ﴾ يقول تعالى: ﴿ أَفْمَن رُيْن له ﴾ عمله السيىء القبيح، زينه له السيطان، وحسنه في عيه. ﴿ فَرآه الله إلى الصراط المستقيم والدين القويم، فهل يستوى هذا وهذا؟

فالأول: عمل السيَّء، ورأى الحق باطلاً، والباطل حقاً

والثاني: عمل الحسن، ورأى الحق حقاً، والباطل باطلاً، ولكن الهداية والإضلال بيد الله تعالى، ﴿ فَإِن الله يضل مَنْ يشاء فلا تذهب نقسك صليهم ﴾ أي: على الضالين الذين زين لهم سوء أعمالهم، وصدهم الشيطان عن الحق وصدهم الشيطان عن الحق وليس عليك إلا البلاغ، والله وليس عليك من هداهم شيء، والله الذي يجازيم بأعمالهم ﴿ إِن الله عليم بما يصنعون ﴾

وه والله الذي أرسل الرياح فتثير سحاباً فسقناه إلى بلد ميت فأحيينا به الأرض بعد موتها كذلك النشور يجر تعالى عن كمال اقتداره، وسعة جوده، وأنه وأرسل الرياح فتثير عليها وفأحيينا به الأرض بعد موتها في تلك الخيرانات، ورتعت في تلك الخيرات، ورتعت في تلك الخيرات، موتها، ينشر الله الأموات من قبورهم، بعدما مرقهم البل، فيسوق إليهم مطراً، كما ساقه إلى الأرض الميتة، فينزله عليهم فتحيا الأجهاد والأرواح

ليحكم بينهم، ويفصل بحكمه العدل. ﴿ ١٠﴾ ﴿ من كان يريد العزة فللَّه العزة جميعاً إليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه والذين يمكرون

من القبور، ويأتون للقيام بين يدي الله

السيئات لهم عذاب شديد ومكر أولئك هو يبور أي: يا مَنْ يريد العزة، هو يبور أي: يا مَنْ يريد العزة، اطلبها ممن هي بيده، فإن العزة بيد الله، ولا تنال إلا بطاعته، وقد ذكرها بقوله: ﴿إليه يصعد الكلم الطيب من قراءة وتسبيح وتحميد وتملل، وكل كلام حسن طيب، فيسرفع إلى الله ويعرض عليه، وولني الله على صاحبه بين الملأ الأعلى، ﴿والعمل الصالح ﴾ من أعمال القلوب وأعمال الجوارح ﴿يرفعه ﴾ الله تعالى إليه أيضاً، كالكلم الطيب

وقيل: والعمل الصالح يرفع الكلم الطيب الطيب عمال العبد الصالحة، فهي التي ترفع كلمه الطيب، فإذا لم يكن له عمل صالح، لم يرفع له قول إلى الله تعالى، فهذه الأعمال التي تُرفع إلى الله تعالى، ويرفع الله صاحبها ويعزه.

(11) والله خلقكم من تراب ثم من نطقة ثم جعلكم أزواجاً وما تحمل من أنثي ولا تضع إلا بعلمه وما يعمر من معمر ولا ينقص من عمره إلا في كتاب إن ذلك على الله يسير في يذكر تعالى خلقه الآدمي، وتنقله في هذه الأطوار، من تراب إلى نطفة وما بعدها.

وثم جعلكم أزواجاً أي لم يزل ينقلكم، طوراً بعد طور، حتى أوصلكم إلى أن كنتم أزواجاً، ذكراً يتزوج أنثى، ويراد بالزواج، الذرية والأولاد، فهو وإن كان النكاح من الأسباب فيه، فإنه مقترن بقضاء الله وقدره وعلمه، ﴿وما تحمل من أنثى ولا تضع إلا بعلمه وقضائه.

﴿وَمَا يُعَمَّرُ مَنَ مُعَمَّرِ وَلَا يَنْقُصُ مِنْ عُمُره ﴾ أي: عمر الذي كان معمراً عمراً طويلاً ﴿إلاَ﴾ بعلمه تعالى، أو ومًا ينقص من عمر الإنسان الذي هو بصدد أن يصل إليه، لولا ما سلكه من أسباب قصر العمر، كالزنا، وعقوق الوالدين، وقطيعة الأرحام، ونحو ذلك مما ذكر أنها من أسباب قصر

والمعنى: أن طول العمر وقصره، بسبب وبغير سبب، كله بعلمه تعالى، وقد أثبت ذلك ﴿في كتابِ﴾ حوى ما يجري على العبد، في جميع أوقاته وأيام

﴿إِن ذلك على الله يسير ﴾ أي: إحاطة علمه بتلك المعلومات الكثيرة، وإحاطة كتابه فيها، فهذه ثلاثة أدلة من أدلة البعث والنشور، كلها عقلية، نبه الله عليها في هذه الآيات: إحياء الأرض بعد موتها، وأن الذي أحياها سيحيي الموتى، وتنقل الأدمى في تلك الأطوار.

فالذي أوجده ونقله، طبقاً بعد طبق، وحالاً بعد حال، حتى بلغ ما قدر له، فهو على إعادته وإنشائه النشأة الأخرى أقدر ، وهنو أهون عليه ، وإحاطة علمه بجميع أجزاء العالم، العلوي والسفلي، دقيقها وجليلها، الذي في القلوب، والأجنَّة التي في البطون، وزيادة الأعمال ونقصها، وإثبات ذلك كله في كتاب. فالذي كان هذا [نعته](١) يسيّراً عليه، فإعادتُه للأموات أيسر وأيسر. فتبارك من كثر خيره، ونبّه عباده على ما فيه صلاحهم، في معاشهم ومعادهم. 🗀

﴿ ١٤ - ١٤﴾ ﴿ وسا يستوى البحران هذا عذب فرات سائغ شرابه وهذا ملح أجاج ومن كل تأكلون لحماً طريا وتستخرجون حلية تلبسونها وتري الفلك فيه مواخر لتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون \* يولج الليل في النهار ويولج النهار في الليل وسخر الشمس والقمر، الضياء والنور،

الشمس والقمر كل يجري لأجل مسمى ذلكم الله ربِّكم له الملك والذين تدعون من دونه ما يملكون من قطمير \* إن تدعوهم لايسمعوا دعاءكم ولو سمعواما استجابوا لكم ويوم القيامة يكفرون بشرككم ولاينبئك مثل خبير﴾ هذا إخبار عن قدرته وحكمته ورحمته، أنه جعل البجرين لصالح العالم الأرضى كلهم، وأنه لم يسوُّ بينهما، لأن المصلحة تقتضي أن تكون الأنهار عذبة فراتاً؛ سائغاً شرابها، لينتفع بها الشاريون والغارسون والزارعون، وأن يكون البحر ملحاً أجاجاً، لئلا يفسد الهواء الحيط بالأرض بروائح ما يموت في البحر من الحيوانات، ولأنه ساكن لا يجري، فملوحته تمنعه من التغير، ولتكون حيواناتِه أحسن وألذ، ولهذا قال: ﴿وَمِنْ كُلُّ مِنِ البِحِرِ المُلَّحِ والعَذَبِ ﴿تَأْكُلُونَ لَحُمَّا طَرِيأً﴾ وهو السمك التيسر صيده في البحر، ﴿وتستخرجون حلية تلبسونها﴾ من لؤلؤ ومرجان وغيرهما، مما يوجد في البحر، فهذه مصالح عظيمة للعباد.

ومن المصالح أيضاً والنافع في البحر، أن سخره الله تعالى يحمل الفلك من السفن والمراكب، فتراها تمخر البحر وتشقه، فتسلك من إقليم إلى إقليم آخر، ومن محل إلى محل، فتحمل السائرين وأثقالهم وتجاراتهم، فيحصل بذلك من فضل الله وإحسانه شيء كثير، ولهذا قال: ﴿ولتبتغوا من فضَّلهُ ولعلكم تشكرون﴾

ومن ذلك أيضاً، إيلاجه تعالى الليل بالنهار والنهار بالليل، يدخل هذا على هذا، وهذا على هذا، كلما أتى أحدهما ذهب الآخر، ويزيد أجدهما وينقص الأخر، ويتساويان، فيقوم بذلك ما يقوم من مصالح العباد في أبدانهم وحيواناتهم وأشجارهم وزروعهم.

وكذلك ما جعل الله في تسخير

وَمَالِتَتَ تَوِى ٱلْأَغْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ۞ وَلَا ٱلظُّلُّاتُ وَلَا ٱلظُّلُّاتُ وَلَا ٱلظُّورُ ۞ وَلَا ٱلظِّلُّ وَلَا ٱلْحَدَرُولُ ۞ وَمَا يَسَمَّوِي ٱلْأَحْبَالَةُ وَلَا ٱلْأَمُونَ إِنَّ اللَّهَ يُسْمِعُ مَن يَشَاءُ وَمَّا أَنْتَ بِمُسْمِعِ مِّن فِٱلْقُبُورِ إِنْ أَنتَ إِلَّا نَذِيرٌ ۞ إِنَّا أَرْسَلُكُ وَإِنَّا تُعَيِّرُ وَيَذِيزًا وَلِادِينَ أُمَّاةٍ إِلَّاخَكَا فِيهَا نَذِيرٌ ۞ وَلان يُكُونُوكُ فَقَدُ كَذَبَ ٱلَّذِينَ مِن قَالِمِهِ مَبَلَة تَهُمَّ رُمُ لَهُمْ مِالْتِيَنَتِ وَبِالزَّيْرِ وَيِالْكِنَابِ لَلْيُمِرِ ۞ ثُرِّأَ غَنْتُ ٱلَّذِينَ كَفَدُوًّا فَكَيْفَ السَّمَا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ أَنْ اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ مَآهُ فَأَخْرَجَنَا بِهِمْ ثَكَرَتِ تُغَنَّلِقًا أَلْوَاثُهَاْ وَمِنَ ٱلْجِبَالِ جُدَدًا بِيضٌ وَحُمَّرُّ ثُغُنْلِفُ أَلْوَنْهُا وَغَلِيبُ سُودٌ ۞ وَمِزَالنَّاسِ وَٱلدَّوَّانِ وَٱلْأَنْمَلِيمِ نَحْنَالِفُ ٱلْوَانْدُكَ ذَٰلِكُ إِنَّا لِيَعْشَى إِ ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِوالْعُ ٱلْوَالِدُ اللَّهُ عَنِيزُ غَلَوْرُ فِي إِنَّ الَّذِينَ يَسّْ لُونَ كَيَّالُمُ اللَّهِ وَأَفَ مُواْ ٱلصَّالَةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَدُّفَنَاهُمُ يستُزُا وَعَلَانِكَ أَيْرَهُونَ يَعَارَةُ أَن تَنُورَ ﴿ لِلْوَقِيمُ ا أَجُورَهُمْ وَيَزِيدَهُم مِن فَصَياعً إِنَّهُ مَن فُورٌ مُنَكُورٌ مُنَكُورٌ مُنَكُورٌ مِن 

the state of the s

والحركة والسكون، وانتشار العباد في طلب فضله، وما فيهما من تنضيج الثمار وتجفيف ما يجفف<sup>(٢)</sup>، وغير ذلك مما هو من الضروريات، التي لو فقدت لَلَحِق الناس الضرر .

وقوله: ﴿ كُلُّ بِجِرِي لِأَجِلُ مسمى ﴾ أي: كل من الشمس والقمر، يسيران في فلكهما ما شاء الله أنْ يسيرا، فإذا جاء الأجل، وقرب انقضاء الدنيا، انقطع سيرهما، وتعطل سلطانهما، وخسف القمر، وكورت الشمس، وانتثرت النجوم.

فلمابين تعالى مابيّن من هذه المخلوقات العظيمة، وما فيها من العِبَر الدالة على كماله وإحسانه، قال: ﴿ ذَلَكُمُ اللَّهُ رَبِّكُمْ لَهُ المُلْكُ ﴾ أي: الذي المفرد بخلق هذه المذكورات وتسخيرها، هو الرب المألوه المعبود، الذي له الملك كله .

﴿ والذين تدعون من دونه ﴾ من الأوثان والأصنام ﴿ما يملكون من قطمير، أي: لا يملكون شيئاً، لا قليلاً ولا كثيراً، حتى ولا القطمير الذي هو أحقر الأشياء، وهذا من تنصيص النفي وعمومه، فكيف يُدْعَوْن، وهم غير مالكين لشيء من ملك السماوات والأرض؟

هنا جاءت كلمة (نعته) في الهامش ولم يتضح لي محلها بدقة والأقرب أنه هنا.

كذا في: ب، وفي أ: وتخفيف ما يخفف.

وَٱلَّذِيَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِتْبِ هُوَ ٱلْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا كِنْ يَدَيْدُ إِنَّ ٱلْفَدَيْمِ الدِهِ لَخِيرٌ لِمَصَارِثُ ﴿ مَّ أَوْرَثُ ٱلْكِئَا ٱلْإِينَ أَصْطَفَيْنَا مِنْ عِسَادِنَّا فِنَهُ مِنْ طَالِ لِتَقْسِهِ ، وَمِنْهُ مُّقَانَصِدُ وَمِنْ فُرُمَا إِنَّ مِاتَحْيَرَاتِ بِإِذَٰ بِ ٱللَّهِ ۚ ذَٰلِكَ هُوَ ٱلْفَضْلُ ٱلْكَيِيرُ۞ جَنَّتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا يُحَلَّوْنَ فِيهَامِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهِبِ وَلُؤُلُوّاً قُولِبَاليُّهُمْ فِيهَا حَسَرِينٌ ۞وَقَالُواْ ٱلْحُكَمَدُولِنَّهِ ٱلَّذِى أَذْهَبَ عَنَّا ٱلْمُحَدِّزِنَّ إِنَ رَبِّنَا لَعَتَغُورٌ شَكُورٌ ۞ الَّذِيّ أَحَلَّتَ ادَارَ ٱلْقَامَةِ مِن فَصْلِهِ لَايَمَشُ اَفِيهَانُصَبُّ وَلَا يَمَشُ اَفِيهَا لُغُوبٌ ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَّنُ وَأَهَٰ مُنَارُجَهَ نَرَ لَا يُقْضَىٰ عَلَيْهِ مِرْفَيَهُ وَتُواُوَلَا يُخَفَّفُ عَنْهُم مِنْ عَذَابِهَا ْكَ ذَالِكَ نَجِّنِي كُلُّ كَعُورِ ۞ وَهُ يَصْطَرِخُونَ فِيهَارَبُّنَآ أَنْوِيحُنَانَعُ مَلْ صَلِيعًا عَيْرَالَّذِي كُنَا نَعْمَلُ ۚ أَوَلَٰرَنُكَ مِرْكُمْ مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ وَجَآ يَكُرُ ٱلشَّذِيْرُ فَكُنُوفُواْ فَٱلِلظَّالِدِينَ مِن نَصِيدٍ ۞ إِنَّ ٱلْقَاعَالِمُ غَيْبُ ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ عَلِيتُ إِذَاتِ ٱلصُّدُودِ ۞ 17A 27A 27A

ومع هذا ﴿إن تدعوهم ﴾ لا يسمعوكم لأنهم ما بين جماد وأموات وملائكة مشغولين بطاعة ربهم. ﴿ولو شما استجابوا لكم ﴾ لأنهم لا يملكون شيئاً، ولا يرضى أكثرهم بعبادة من عبده، ولهذا قال: ﴿ويوم القيامة يكفرون بشرككم ﴾ أي يتبرؤون منكم، ويقولون: ﴿سبحانك أنت ولينا من دونهم ﴾.

﴿ولا ينبئك مِقْلُ حَبيرِ﴾أي:

لا أحد ينبئك، أصدق من الله العليم
الخبير، فاجزم بأن هذا الأمر، الذي نبأ
به كأنه رأي عين، فلا تشك فيه ولا
تمتر. فتضمنت هذه الآيات، الأدلة
والبراهين الساطعة، الدالة على أنه تعالى
المألوه المعبود، الذي لا يستحق شيئا
من العبادة سواه، وأن عبادة ما سواه
باطلة متعلقة بباطل، لا تفيد عابده
شيئاً.

و ١٩ ـ ١٨ والله هو الغني الحميد \* فهذا ألفقراء إلى الله والله هو الغني الحميد \* فهذا أله وي يشأ يذهبكم ويأت بخلق جديد \* وإلهه، وما ذلك على الله بمزيز \* ولا تزر بولدها. وازرة وزر أخرى وإن تدع مثقلة إلى ﴿ والله على الله عمل منه شيء ولو كان ذا الذي له قربي إنما تنذر الذين يخشون رجم فلا يحتا بالغيب وأقاموا الصلاة ومن تزكى فإنما يفتقر إيتزكى لنفسه وإلى الله المصير \* يخاطب وذلك لا تعلى جمع الناس، ويخبرهم بحالهم صفات

ووصفهم، وأنهم فقراء إلى الله من جميع الوجوه:

فقراء في إيجادهم، فلولا إيجاده إياهم، لم يوجدوا.

فقراء في إعدادهم بالقوى والأعضاء والجوارح، التي لولا إعداده إياهم [بها]، لما استعدوا لأي: عمل كان

فقراء في إصدادهم بالأقوات والأرزاق والنعم الظاهرة والباطنة، فلولا فضله وإحسانه وتيسيره الأمور، لما حصل [لهم] من الرزق والنعم

ي صرف النقم عنهم، ودفع المكاره، وإزالة الكروب والشدائد. فلولا دفعه عنهم، وتفريجه لكرباتهم، وإزالته لعسرهم، لاستمرت عليهم المكاره والشدائد.

فقراء إليه في تربيتهم بأنواع التربية وأجناس التدبير .

نقراء إليه، في تألههم له، وحبهم له، وتعبدهم، وإخلاص العبادة له تعالى، فلو لم يوفقهم لذلك لهلكوا، وفسدت أرواحهم وقلوجم وأحوالهم، فقراء إليه، في تعليمهم ما

فقراء إليه، في تعليمهم ما لا يعلمون، وعملهم بما يصلحهم، فلولا تعليمه لم يتعلموا، ولولا توفيقه لم يصلحوا.

فهم فقراء بالذات إليه، بكل معنى، وبكل اعتبار، سواء شعروا ببعض أنواع الفقر أم لم يشعروا، ولكن الموفق منهم، الذي لا يزال يشاهد فقره في كل حال من أمور دينه ودنياه، ويتضرع له، ويسأله أن لا يكله إلى نفسه طرفة عين، وأن يعينه على جميع أموره، ويستصحب هذا المعنى في كل وقت، فهذا أحرى بالإعانة التامة من ربه وإلهه، الذي هو أرحم به من الوالدة بولدها.

﴿والله هو الغني الحميد﴾أي: الذي له الغنى التام من جيع الوجوه، فلا يحتاج إلى ما يحتاج إليه خلقه، ولا يفتقر إلى شيء عما يفتقر إليه الخلق، وذلك لكمال صفاته، وكونها كلها صفات كمال، ونعوت وجلال.

ومن غناه تعالى، أن أغنى الخلق في المدنيا والآخرة، الحميد في ذاته، وأسماته لأنها حسنى، وأوصافه لكونها عليا، وأفعاله لأنها فضل وإحسان وعدل وحكمة ورحمة، وفي أوامره ونواهيه، فهو الحميد على ما فيه، وعلى ما منه، وهو الجميد في غناه [الغني في حده].

﴿إِن يَشَا يَلْهَبُكُم وَيَأْتُ بِخُلُقُ جَدِيلَهُ يَحْتَمَلُ أَن المراد: إِن يَشَا يَدْهَبُكُم أَيِهَا النّاسُ وِيأْتِ بِغَيْرِكُم مَن الناس، أطوع لله منكم، ويكون في هذا تهديد لهم بالهلاك والإبادة، وأن مشيئته غير قاصرة عن ذلك.

ويحتمل أن المراد بذلك، إثبات البعث والنشور، وأن مشيئة الله تعالى نافذة في كل شيء، وفي إعادتكم بعد موتكم خلقاً جديداً، ولكن لذلك الوقت أجل قدَّره الله، لا يتقدم عنه ولا يتأخر.

﴿وما ذلك على الله بعزيز﴾ أي: بممتنع، ولا معجز له.

ويدل على المعنى الأخير، ما ذكره بعده في قوله: ﴿ولا تزر وازرة وزر أخرى ﴿أَحِرى ﴿أَي: في يوم القيامة كل أحد ذنب عجازى بعمله، ولا يحمل أحد ذنب مثقلة بالخطايا والذنوب، تستغيث بمن يحمل عنها بعض أوزارها ﴿لا يحمل منه شيء ولو كان ذا قربى ﴿فإنه لا يحمل عن قريب، فليست حال الآخرة بمنزلة والصديق صديقه، بل يوم القيامة، يتمنى العبد أن يكون له حق على أحد، ولو على والديه وأقاربه.

﴿إنما تنذر الذين يخشون ربهم بالغيب وأقاموا الصلاة ﴿أَي: هؤلاء الذين يقبلون الذارة ويتفعون بها ، أهل الخشية شه بالغيب أي: الذين يخشونه في حال السر والعلانية ، وأهل إقامة الصلاة ، بحدودها وشروطها وأركانها وواجباتها وخشوعها ، لأن الخشية لله تستدعي من العبد العمل بما يخشى من تضييعه العقاب ، والهرب مما يخشى من تضييعه العقاب ، والهرب مما يخشى من ارتكابه العقاب ، والهرب مما يخشى من ارتكابه

بأنواع العقوبات ﴿ فكيف كان نكير ﴾

عليهم؟ كان أشد النكير وأعظم

التنكيل، فإياكم وتكذيب هذا الرسول

الكريم، فيصيبكم كما أصاب أولئك،

﴿ ٢٧ ـ ٢٨﴾ ﴿ أَلَمْ تَسر أَنَ اللهُ أَنْسِرُ لَ

من السماء ماء فأخرجنا به ثمرات

مختلفا ألوانها ومن الجبال جدد بيض

وحمر مختلف ألوانها وغرابيب سود \*

ومن الناس والدواب والأنعام مختلف

ألوانه كذلك إنما يخشى الله من عباده

العلماء إن الله عزيز فقور » يذكر تعالى خلقه للأشياء المتضادات، التي أصلها

واحد ومادتها واحدة، وفيها من

التفاوت والفرق ما هو مشاهد

معروف، ليدل العبادعلي كمال قدرته

فمن ذلك: أن الله تعالى أنزل من

السماء ماء، فأخرج به من الشمرات

المختلفات، والنباتات المتنوعات، ما

هو مشاهد للناظرين، والماء واحد،

وبديع حكمته ...

والأرض واحدة .

من العذاب الأليم والخزي الوخيم.

العذاب، والنصلاة تدعو إلى الخير، وتنهى عن الفحشاء والمنكر.

ومن تزكّى فإنّما يتزكّى لنفسه الي ومن زكى نفسه بالتنقي من الحيوب، كالرياء والكبر، والكذب والغش، والمكر والخداع والنفاق، وتحلَّ الرذيلة، وتحلَّ بالأخلاق الجميلة، من الصدق، والإخلاص، والتسواضع، ولين الجانب، والنصح للعباد، وسلامة الصدر من الحقد والحسد وغيرهما من مساوى الأخلاق، فإن تزكيته يعود نفعها إليه، ويصل مقصودها إليه، ويصل مقصودها إليه، ليس يضع من عمله شيء.

ولل الله المسير في جازي الخلائق على ما أسلفوه و وعاسبهم على ما قدموه و عملوه ، ولا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها.

﴿١٩ \_ ٢٤٤﴾ ﴿وماً يستوي الأعمى والبصير \*ولا الظلمات ولا النور \* ولا الظل ولا الحرور \* وما يستوى الأحياء ولا الأموات إن الله يسمع من يشاء وما أنت بمسمع من في القبور ١٠٠ إن أنت إلا نذير \* إنا أرسلناك بالحق بشيراً ونذيراً وإن من أمة إلا خلا فيها سذير كي يخبر تعالى أنه لا يتساوى الإضداد في حكمة الله، وفيما أودعه في فطر عباده؛ ﴿وما يستوى الأعمى﴾ فاقد البصر ﴿والبصير \* ولا الظلمات ولا النور \* ولا الظل ولا الحرور \* وما يستوى الأحياء ولا الأموات، فكما أنه من المتقرر عندكم، الذي لا يقبل الشك، أن هذه المذكورات لا تتساوى، فكذلك فلتعلموا أن عدم تساوي المتضادات المعنوية أولى وأولى.

فلا يستوي المؤمن والكافر، ولا الهتدي والضال، ولا العالم والجاهل، ولا أصحاب النار، ولا أحياء القلوب وأمواتها، فبين هذه الأشياء من التفاوت والفرق ما لا يعلمه إلا الله تعالى، فإذا علمت المراتب، وميزت الأشياء، وبان الذي ينبغي أن يتنافس في تحصيله من ضده، فليختر الجازم لنفسه ما هو أولى به وأحقها بالإيثار.

وإن الله يسمع من يشاء سماع فهم وقبول، لأنه تعالى هو الهادي الموفق (وما أنت بمسمع مَنْ في القبور أي: أموات القلوب، أو كما أن دعاءك لا يفيد سكان القبور شيئاً، كذلك لا يفيد المعرض المعاند شيئاً، ولكن وظيفتك النذارة، وإبلاغ ما أرسلت به، قبل منك أم لا.

ولهذا قال: ﴿إِنْ أَنت إِلاَ نَدْير \* إِنَّا أُرسَلْنَاكُ بِالْحَقِ ﴾ أي: مجرد إرسالنا إياك بالحق ، لأنَّ الله تعالى بعثك على حين فترة من الرسل ، وطموس من السبل ، واندراس من العلم ، وضرورة عظيمة إلى بعثتك ، فبعثك الله رحمة للعالمين .

وكذلك ما بعثناك به من الدين القويم، والصراط المبتقيم، حق لا باطل، وكذلك ما أرسلناك به، من هذا القرآن العظيم، وما اشتمل عليه من الذكر الحكيم، حق وصدق. وبشيراً له لمن أطاعك، بشواب الله العاجل والأجل، عصاك، بعقاب الله العاجل والآجل، ولست بدع من الرسل.

فما ﴿مِن أُمةٍ ﴾ من الأمم الماضية والقرون الخالية ﴿إِلاَّ خِلا قِيهَا تَدْيِرٍ ﴾ يقيم عليهم حجة الله ﴿ليهلك من هلك عن بيّنة ويحيا من حي عن بيّنة﴾. ﴿ ٢٥ ـ ٢٦ ﴾ ﴿ وإن يكذبوك فقد كذب الذين من قبلهم جاءتهم رسلهم بالبينات وبالزبر وبالكتاب المنير \* ثم أخذت الذين كفروا فكيف كان نكير، أي: وإن يكذبك أيها الرسول، هؤلاء المشركون، فلست أول رسول كُذّب، ﴿ فقد كذَّب الذين من قبلهم جاءتهم رسلهم بالبينات الدالات على الحق، وعلى صدقهم فيما أخبروهم يه، ﴿ وَبِالرُّبُو ﴾ أي: الكِتبِ المُكتوبة، المجموع فيها كثير من الأحكام، ﴿ والكتاب المنير ﴾ أي: المضيء في أخباره الصادقة، وأحكامه العادلة، فلم يكن تكذيبهم إياهم ناشئاً عن

اشتباه، أو قصور بما جاءتهم به

﴿٢٦﴾ ﴿ثُم أحذت الذين كفروا﴾

الرسل، بل بسبب ظلمهم وعنادهم.

ومن ذلك: الجبال التي جعلها الله أوتاداً للأرض، تجدها جبالاً مشتبكة، بل جبلاً واحداً، وفيها ألوان متعددة، فيها جدد بيض، أي: طرائق بيض، وفيها طرائق صفر وحمر، وفيها غرابيب سود، أي: شديدة السواد جداً. ومن ذلك: النباس والدواب والأنعام، فيها من اختلاف الألوان والأوصاف والأصوات والهيئات، ما هو مرئي بالأبصار، مشهود للنظار،

فتفاوتها دليل عقلي على مشيئة الله تعالى، التي خصصت ما خصصت منها، بلونه، ووصفه، وقدرة الله تعالى حيث أوجدها كذلك، وحكمته ورجمته، حيث كان ذلك الاختلاف وذلك المتفاوت، فيه من المصالح والمنافع، ومعرفة الطرق، ومعرفة الناس بعضهم بعضاً، ما هو معلوم.

والكل من أصل واحد ومادة واحدة.

وذلك أيضاً، دليل على سعة علم الله تعالى، وأنه يبعث مَنْ في القبور، ولكن الغافل ينظر في هذه الأشياء وغيرها نظر غفلة لا تحدث له

التذكر، وإنما ينتفع بها مَنْ يَحْشَى الله تعالى، ويعلم بفكره الصائب وجه الحكمة فيها.

ولهذا قال: ﴿إِنَمَا يُخْشِي اللهُ مَنْ عَبَادِهِ اللهُ مَنْ عَبَادِهِ العلماء﴾ فكل مَنْ كان بالله أعلم، كان أكثر له خشية، وأوجبت له وشية الله، الانكفاف عن المعاصي، والاستعداد للقاء مَنْ يُخشاه، وهذا دليل على فضيلة العلم، فإنه داع إلى خشية الله، وأهل خشيته هم أهل كرامته، كما قال تعالى: ﴿رضي الله عنهم ورضوا عنه ذلك لمن خشي ربه﴾.

﴿إِن الله عزيز﴾ كامل العزة، ومن عزته خلق هذه المخلوقات المتضادات. ﴿فَهُورِ﴾ لذنوب التائين.

﴿٣٠ \_ ٢٩﴾ ﴿إِنَّ الذَينَ يَتَلُونَ كَتَابِ اللهُ وَأَقَامُوا الصلاة وأَنْفَقُوا عَمَا رَفْنَاهُم سراً وعلانية يرجون تجارة لن تبور \* ليوفيهم أجورهم ويزيدهم من فضله إنه غفور شكور \* ﴿إِنَّ الذِينَ يَتَبَعُونُهُ فِي يَتَلُونَ كَتَابِ اللهُ أَي: يَتَبَعُونُهُ فِي لَوَاهِيهُ أَي: يَتَبَعُونُهُ فِي لَوَاهِيهُ أَي: يَتَبَعُونُهُ فِي لَوَاهِيهُ أَي: يَتَبَعُونُهُ فِي لَوَاهِيهُ وَلِيمَالُونُهَا، وَفِي نَوَاهِيهُ فَي لَتِتَلَقُونُهَا وَفِي نَوَاهِيهُ فَي يَتَتَلُقُونُهَا وَفِي نَوَاهِيهُ فَي عَلَيْهُمَا وَلِي يَتَلُونُ أَيْضًا خَالُهُهُ مِنَ الأَقُوالُ، ويَتَلُونُ أَيضًا لَعُنَاهُ، بَلَرُاسِتُهُ، ومَعَانِهُ، بَتَتَبَعُهَا واستخراجها.

ثم خص من التلاوة بعدما عمّ، الصلاة التي هي عماد الدين، ونور المسلمين، وميزان الإيمان، وعلامة صدق الإسلام، والنفقة على الأقارب والمساكين واليتامى وغيرهم، من الزكاة والكفارات والنفور والصدقات. هرا وعلانية في جمع الأوقات.

وسروفارييه هي بيع الأوات المسلوب في المسلوب في المسلوب في المسلوب في المسلوب في المسلوب وأعلاها في أجل التجارات وأعلاها الموري أو النجاء المسلوب والفوز بجزيل ثوابه، والنجاة من سخطه وعقابه، وهذا فيه أنهم يخلصون (١) بأعمالهم، وأنهم لا يرجون بها من المقاصد السيئة والنيات الفاسدة شيئاً.

وذكر أنهم حصل لهم ما رجوه فقال: ﴿ليوفيهم أجورهم أي أي أجور أعمالهم، على حسب قلتها وكثرتها، وحسنها وعدمه، ﴿ويزيدهم من فضله ﴿ زيادة عن أجورهم السيئات، وقبل منهم القليل من الحسنات.

﴿٣١ ــ ٣٥﴾ ﴿والذي أوحينا إليك من الكتاب هو الحق مصدقاً لما بين يديه إن الله بعباده لخبير بصير \* ثم أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا فمنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق بالخيرات بإذن الله ذلك هو الفضل الكبير \* جنات عدن يدخلونها يحلون فيها من أساور من ذهب ولؤلؤا ولياسهم فيها حرير \* وقالوا الحمداله الذي أذهب عنا الحزن إن ربنا لغفور شكور \* الذي أحلنا دار المقامة من فضله لا يمسنا فيها نصب ولا يمسنا فيها لغوب، يذكر تعالى أن الكتاب للمحرم والمكروة. الذي أوحاه إلى رسوله ﴿هو الحق﴾ من كثرة ما اشتمل عليه من الحق، كأن الحق منحصر فيه، فلا يكن في قلوبكم حرج منه، ولا تتبرموا منه، ولا تستهينوا به، فإذا كان هو الحق، لرم أن كل ما دل عبليه من المسائل الإلهية والغيبية وغيرها، مطابق لما في الواقع، فلا يجوز أن يراد به ما يخالف ظاهره وما دل عليه . .

﴿ مُصَدِّقاً لما بين يديه ﴾ من الكتب والرسل، لأنها أخبرت به، فلما وجد وظهر، ظهر به صدقها، فهي بشرت به وأخبرت، وهو صَدِّقها، ولهذا لا يمكن أحد أن يؤمن بالكتب السابقة، وهو كافر بالقرآن أبداً، لأن كفره به ينقض إيمانه بها، لأن من جلة أخبارها الخبر عن القرآن، ولأن أخبارها مطابقة لأخبار القرآن.

﴿إِن الله بعباده البير بصير فيعطي كل أمة وكل شخص، ما هو اللائق بحاله. ومن ذلك، أن الشرائع السابقة لا تليق إلا بوقتها وزمانها،

ولهذا، ما زال الله يرسل الرسل رسولاً بعد رسول، حتى ختمهم بمحمد على فجاء بهذا الشرع، الذي يصلح لمصالح الخلق إلى يوم القيامة، ويتكفل بما هو الخير في كل وقت

ولهذا، لما كانت هذه الأمة أكمل الأمم عقولاً، وأحسنهم أفكاراً، وأرتهم أنفساً، وأرتهم الفساء دين الإسلام، وأورثهم الكتاب المهيمن على سائر الكتب، ولهذا قال: ﴿ثم عبادنا﴾ وهم هذه الأمة: ﴿فمنهم ظالم لنفسه ﴾ بالمعاصي، [التي] هي دون الكفر. ﴿ومنهم مقتصد ﴾ منايب عليه، تارك للمجرم. ﴿ومنهم سابق بالخيرات ﴾ أي: سارع فيها للفرائض، المكثر من النوافل، التارك للمحرم وهو المؤدي للمحرم والمكور.

فكلهم اصطفاه الله تعالى، لوراثة هذا الكتاب، وإن تفاوتت مراتبهم، وتميزت أحوالهم، فلكل منهم قسط من وراثته، حتى الظالم لنفسه، فإن ما الإيمان، وعلوم الإيمان، من وراثة الكتاب، لأن المراد بوراثة الكتاب، واستخراج معانيه.

وقول : ﴿بِهِ إِذِنَ الله ﴿ رَاجِعِ إِلَى السَابِقِ بِالْخِيرِاتِ ، لَئلا يَغْتَرُ بَعْمَلُه ، بِلُ مَا سَبِقِ إِلَى الْخَيْرِاتِ إِلاَ بِتُوفِيقِ الله تعالى ومعونته ، فينبغي له أن يشتغل بشكر الله تعالى على ما أنعم به عليه .

وذلك هو الفضل الكبير أي: وراثة الكتاب الجليل لمن اصطفى تعالى من عباده، هو الفضل الكبير، الذي جميع النّعم بالنسبة إليه، كالعدم، فأجل النِعم على الإطلاق، وأكبر الفضل، وراثة هذا الكتاب.

ثم ذكر جزاء الذين أورثهم كتابه فقال: ﴿جنات عدن يدخلونها﴾ أي:

جنات مشتملات على الأشجار، والظل، والظليل، والحدائق الحسنة، والأنبار التدفقة، والقصور العالية، والمنازل المزخرفة، في أبد لا يزول، وعيش لا ينفد...

والعدن «الإقامة» فجنات عدن أي: جنات إقامة، أضافها للإقامة، لأن الإقامة والخلود وصفها ووصف أهلها.

﴿ يُحلُّونَ فيها من أساور من ذهب، وهو الحلي الذي يجعل في اليدين، على ما يحبون، ويرون أنه أحسن من غيره، الرجال والنساء في الحلية في الجنة سواء. ﴿وَ يُحِلُونَ فِيهَا ﴿لُؤُلُوا ﴾ ينظم في ثيابهم وأجسادهم. ﴿ولياسهم فيها حرير ﴾ من سندس، ومن إستبرق أخضر .

﴿وَ﴾ لما تم نعيمهم، وكملت لذتهم ﴿قَالُوا الحَمِدُ للهِ اللَّذِي أَذُهِبِ عِنَا الحزن، وهذا يسمل كل حزن، فلا حزن يعرض لهم بسبب نقص في جمالهم، ولا في طعامهم وشرابهم، ولا في لذاتهم ولا في أجسادهم، ولا في دوام لبثهم، فهم في نعيم ما يرون عليه مزيداً، وهو في تزايد أبد الآباد

﴿إِنْ رَبِنَا لَعُفُورٌ ﴾ حيث غفر لنا الزلات ﴿شكور﴾ حيث قبل منا الحسنات وضاعفها، وأعطانا من فضله مالم تبلغه أعمالنا ولا أمانينا، فبمغفرته نجوامن كل مكروه ومرهوب، وبشكره وفضله حصل لهم كل مرغوب محبوب.

﴿الذي أحلنا﴾ أي: أنزلنا نزول حلول واستقرار، لا نزول معبر واعتبار. ﴿ وأر المقامة ﴾ أي: الدار التي تدوم فيها الإقامة، والدار التي يرغب في المقام فيها، لكثرة خيراتها، وتوالى مسراتها، وزوال كدوراتها، وذلك الإحلال ﴿من فضله﴾ علينا وكرمه، لا بأعمالنا، فلولا فضله، لما وصلنا إلى ما وصلنا إليه.

فيها لغوب، أي: لا تعب في الأبدان ولا في القلب والقوى، ولا في كثرة التمتع، وهذا يدل على أن الله تعالى يجعل أبدانهم في نشأة كاملة، ويهيِّيء لهم من أسباب الراحة على الدوام، ما يكونون بهذه الصفة، بحيث لا يمسهم نصب ولا لغوب، ولا هَم ولا حزن.

ويدل على أنهم لا ينامون في الجنة، لأن النوم فالبدت زوال التعب، وحصول الراحة به، وأهل الجنة بخلاف ذلك، ولأنه موت أصغر، وأهل الجنة لا يموتون، جعلنا الله منهم، بمنه وكرمه.

﴿٣٦ ـ ٣٧﴾ ﴿والذين كفروا لهم نار جهنم لا يقضى عليهم فيموتوا ولأ يخفف عنهم من عذابها كذلك نجزي كل كفور ﴿ وهم يصطرخون فيها ربنا أخرجنا نعمل صالحا غير الذي كنا نعمل أولم نعمركم ما يتذكر فيه من تذكر وجاءكم النذير فذوقوا فمأ للظالمين من نصير﴾ لما ذكر تعالى حال أهل الجنة ونعيمهم، ذكر حال أهل النار وعذاهم فقال: ﴿والذِّينَ كَفُرُوا﴾ أي: جحدوا ما جاءتهم به رسلهم من الأيات، وأنكروا لقاء ربهم.

﴿لهم نار جهنم﴾ يعذبون فيها أشد العذاب، وأبلغ العقاب. ﴿لا يقضى عمليهم بآلوت ﴿فيموتوا﴾ فيستريحوا، ﴿ولا يخفف عنهم من عذابها، فشدة العذاب وعظمه، مستمر عليهم في جميع الآناتِ واللحظات.

﴿كذلك نجزي كل كفور \* وهم يصطرخون فيها الله أي: يصرخون ويتصايحون ويستغيثون ويقولون: ﴿ ربنا أخرجنا نعمل صالحاً غير الذي كتا نعمل﴾ فاعترفوا بذنبهم، وعرفوا أن الله عدل فيهم، ولكن سألوا الرجعة في غير وقتها، فيقال لهم: ﴿ أُولِم نَعمُوكُم ما ﴾ أي: دهراً وعمراً ﴿يِتَذَكِّر فَيِهِ مَنْ تَذَكِّر﴾ أي: يتمكن فيه ﴿لا يمسنا فيها نَصَبُ ولا يمسنا مَنْ أراد التذكر من العمل، متعناكم في

الدنيا، وأدرونا عليكم الأرزاق، وقيضنا لكم أسباب الراحة، ومددنا(`` لكم في العمر، وتابعنا عليكم الأيات، وأوصلنا إليكم النذر، وابتليناكم بالسراء والضراء، لتنيبوا إلينا وترجعوا إلينا، فلم ينجع فيكم إنذار، ولم تفد فيكم موعظة، وأخرنا عنكم العقوبة، حتى إذا انقضت آجالكم وتمت أعماركم، ورحلتم عن دار الإمكان بأشرِّ الحالات، ووصلتم إلى هذه الدار دار الجزاء على الأعمال، سألتم الرجعة؟ هيهات هيهات، فات وقت الإمكان، وغضب عليكم الرحيم الرحمن، واشتد عليكم عذاب النار، ونسيكم أهل الجنة، فامكثوا فيها خالدين مخلدين، وفي العذاب مهانين، ولهذا قال: ﴿فَدُوقُوا فَمَا لِلطَّالِمِنْ مِنْ تصير، ينصرهم فيخرجهم منها، أو يخفف عنهم من عذابها.

﴿٣٨﴾ ﴿إِن الله عـالم غــــب المسماوات والأرض إنه عليم بذات الصدور، لما ذكر تعالى جزاء أهل الدارين، وذكر أعمال الفريقين، أخبر تعالى عن سعة علمه تعالى، واطلاعه على غيب السماوات والأرض، التي غابت عن أبصار الخلق وعن علمهم، وأنه عالم بالسرائر ، وما تنطوي عليه الصدور من الخير والشر والزكاء وغيره، فيعطى كلاما يستحقه، وينزل كل أحد منزلته.

﴿ وُ٣٩﴾ ﴿ هو الذي جعلكم خلائف في الأرض فمن كفر فعليه كفره ولا يزيد الكافرين كفرهم عند ربهم إلا مقتأ ولا يزيد الكافرين كفرهم إلا خساراً يخبر تعالى عن كمال حكمته ورحمته بعباده، أنه قدر بقضائه السابق، أن يجعل بعضهم يخلف بعضاً في الأرض، ويرسل لكلُّ أمة من الأمم الندر، فينظر كيف يعملون، فمَنْ كفر بالله وبما جاءت به رسله، فإن كفره عليه، وعليه إثمه وعقوبته، ولا يحمل عنه أحد، ولا يزداد الكافر بكفره إلا مقت ربه له وبغضه إياه، وأي: عقوبة أعظم

<sup>(</sup>١) كذا في: ب، وفي أ: مدينا.

من مقت الرب الكريم؟!

ولا يزيد الكافرين كفرهم إلا خساراً أي: يخسرون أنفسهم وأهلهم وأعمالهم ومنازلهم في الجنة، فالكافر لا يزال في زيادة من الشقاء والخسران، والخزي عند الله وعند خلقه والحرمان.

﴿٤٠﴾ ﴿قبل أرأيتم شركاءكم الله أروني ماذا خلين تدعون من دون الله أروني ماذا خلقوا من الأرض أم لهم شرك في السماوات أم آتيناهم كتاباً فهم على بينة منه بل إن يعد الظالمون بعضهم بعضاً إلاَّ عُروراً﴾ يقول تعالى مُعجّزاً لآلهة الشركين، ومبيناً نقصها، وبطلان شركهم من جمع الوجوه.

وقل الها الرسول لهم: وأرأيتم أي: أخبروني عن شركائكم والنين تلعون من دون الله هل هم مستحقون للدعاء والعبادة، في وأروني ماذا خلقوا [من الأرض هل خلقوا بحراً أم خلقوا جبالا أو خلقوا جاداً؟ هو الله تعالى، أم لشركائكم شركة هو الله تعالى، أم لشركائكم شركة وي السماوات في خلقها وتدبيرها؟

فإذا لم يخلقوا شيئاً، ولم يشاركوا الخالق في خلقه، فلِمَ عبدتموهم ودعوتموهم مع إقراركم بعجزهم؟ فانتفى الدليل العقلي على صحة عبادتهم، ودلَّ على بطلانها.

ثم ذكر الدليل السمعي، وأنه أيضاً منتف، فلهذا قال: ﴿أَم آتيناهم كتاباً﴾ يتكلم بما كانوا به يشركون، يأمرهم بالشرك وعبادة الأوثان. ﴿فهم﴾ في شركهم ﴿على بينةٍ ﴾ من ذلك الكتاب الذي نزل عليهم في صحة الشرك؟

ليس الأمر كذلك؟ فإنهم ما فزل عليهم كتاب قبل القرآن، ولا جاءهم نذير قبل رسول الله محمد على ولو قدر نزول كتاب إليهم، وإرسال رسول إليهم، وزعموا أنه أمرهم بشركهم، فإنا نجزم بكذبهم، لأن الله قال ووما أرسلنا من قبلك من رسول إلا

نوحي إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون فالرسل والكتب، كلها متفقة على الأمر بإخلاص الدين لله تعالى، ﴿وما أمروا إلاّ ليعبدوا الله مخلصين له الديس حنفاء ﴾

فإن قيل: إذا كان الدليل العقلي والنقلي قد دلاً على بطلان الشرك، فما الذي حمل المشركين على الشرك، وفيهم ذوو العقول والذكاء والفطنة؟

أجاب تعالى بقوله: ﴿ بِلِ إِن يعد الظالمون بعضهم بعضاً إلا غروراً ﴿ أَي: ذلك الذي مشوا عليه، ليس لهم فيه حجة، فإنما ذلك توصية بعضهم لبعض، وتزيين بعضهم لبعض، مَنّاها الشيطان، وزين لهم [سوء] أعمالهم، فنشأت في قلوهم، وصارت صفة من صفاتها، فعسر والها، وتعسر انفصالها، فحصل ما لإقامة على الكفر والشرك الباطل المضمحل.

﴿٤٤﴾ ﴿إِن الله يمسك السماوات والأرض أن ترولا ولئ ن زالت إن أمسكهما من أحد من بعده إنه كان حليماً غفوراً﴾ يخبر تعالى عن كمال قدرته، وتمام رحمته، وسعة حلمه والأرض عن الزوال، فإنهما لو زالتا ما أمسكهما أحد من الخلق، ولعجزت قدرهم وقواهم عنهما.

ولكنه تعالى، قضى أن يكونا كما وجدا، ليحصل للخلق القرار، والنفع والاعتبار، وليعلموا من عظيم سلطانه وقوة قدرته، ما به تمتلىء قلوبهم له إجلالاً وتعظيماً، وحبة وتكريماً، المذنبين، وعدم معاجلته للعاصين، مع أنه لو أمر السماء لحصبتهم، ولكن وسعتهم للأرض لابتلعتهم، ولكن وسعتهم عفرته، وحلمه، وكرمه ﴿إنه كان حليماً غفوراً﴾

﴿ ٤٣ ـ ٤٣﴾ ﴿ وأقسموا بالله جهاد أيمانهم لئن جاءهم نذير ليكونن أهدى من إحدى الأمم فلما جاءهم نذير ما

زادهم إلا نفورا \* استكباراً في الأرض ومكر السيىء ولا يحيق المكر السيىء إلا بأهله فهل ينظرون إلا سنة الأولين فلن تجد لسنة الله تبديلاً ولن تجد لسنة الله تحويلاً أي: وأقسم هؤلاء، الذين كذبوك يا رسول الله، قسماً اجتهدوا فيه بالأيمان الغليظة: (لمئن جاءهم نذير ليكونن أهدى من إحدى الأمم) أي: أهدى من اليهود والنصارى [أهل الكتب]، فلم يفوا بتلك الإقسامات والعهود.

﴿فلما جاءهم نذير ﴾ لم يهتدوا، ولم يصيروا أهدى من إحدى الأمم، بل لم يدوموا على ضلالهم الذي كان، بل ﴿ما زادهم ﴾ ذلك ﴿إلا نفوراً ﴾ زيادة ضلال وبغي وعناد.

وليس إقسامهم المذكور، لقصد حسن، وطلب للحق، وإلا لوفقوا له، ولكنه صادر عن استكبار في الأرض على الحق، وبهرجة في كلامهم هذا، يريدون به المكر والخداع، وأنهم أهل الحق، الحريصون على طلبه، فيغتر به المغترون، ويمشي خلفهم المقتدون.

ولا يحيق المكر السيّى، الذي مقصوده مقصود سيّى، وماله وما يرمي إليه سيّى، باطل ﴿إلاّ بأهله﴾ فمكرهم إنما يعود عليهم، وقد أبان الله لعباده في هذه المقالات وتلك الإقسامات، أنهم كذبة في ذلك مزورون، فاستبان خزيهم، وظهرت فضيحتهم، وتبين قصدهم السيى، فعاد مكرهم في نحورهم، ورد الله كيدهم في صدورهم.

فلم يبق لهم إلا انتظار ما يحل بهم من العذاب، الذي هو سُنة الله في الأولين، التي لا تبدل ولا تغير، أن كل مَنْ سار في الظلم والعناد والاستكبار على العباد، أن يحل به نقمته، وتسلب عنه نعمته، فَلْيَتَرَقَّبُ هؤلاء، ما فعل بأولئك.

﴿ 23 ع - 20 ﴾ ﴿ أولم يسسيروا في الأرض فينظروا كيف كان عاقبة الذين من قبلهم وكانوا أشد منهم قوة وما كان الله ليعجزه من شيء في السماوات ولا

في الأرض إنه كان عليماً قديراً \* ولو يؤاخذ الله الناس بما كسبوا ما ترك على ظهرها من دابة ولكن يؤخرهم إلى أجل مسمى فإذا جاء أجلهم فإن الله كان بعباده بصيراً ﴾ يحض تعالى على السير في الأرض، في القلوب والأبدان، للاعتبار، لا لمجرد النظر والغفلة، وأن ينظروا إلى عاقبة الذين من قبلهم ممن كذبوا الرسل، وكانوا أكثر منهم أموالا وأولادأ وأشدقوة، وعمروا الأرض(١) أكثر مما عمرها هؤلاء، فلما جاءهم العذاب، لم تنفعهم قوتهم، ولم تغن عنهم أموالهم ولا أولادهم من الله شيئاً، ونفذت فيهم قدرة الله

مشتملة على غاية الحكمة. ومن حكمة هذا القرآن، أنه يجمع لترتيب الحكم عليها.

﴿إِنْكُ لَمْنُ الْمُرْسِلِينَ ﴾ هذا القسم وأوصافهم، وعرف الفرق بينهم وبين

ولا يخفي ما بين القسم به، وهو [وهو] رسالة الرسول مجمد ﷺ، من الاتصال، وأنه لو لم يكن لرسالته دليل لكفي به دليلاً وشاهداً على رسالة محمد ﷺ، بل القرآن العظيم أقوى الأدلة المتصلة المستمرة على رسالة الرسول، فأدلة القرآن كلها أدلة لرسالة

شم أخبر بأعظم أوصاف الرسول ﷺ، الدالة على رسالته، وهو أنه ﴿على صراط مستقيم﴾ معتدل،

بين أيديهم سدأ ومن خلفهم سدأ فأحكامه الشرعية والجزائية كلها

بين ذكر الحكم وحكمته، فينبه العقول على المناسبات والأوصاف المقتضية

عليه، وهو رسالة محمد ﷺ، وإنك من جملة المرسلين، فلست ببدع من الرسل، وأيضاً فجئت بما جاء به الرسل من الأصول الدينية، وأيضاً فيمن تمأمل أحوال (٣) المرسلين غيرهم، عرف أنك من خيار الرسلين، بما فيك من الصفات الكاملة، والأخلاق الفاضلة.

القرآن الحكيم، وبين القسم عليه، ولا شاهد إلا هذا القرآن الحكيم، حمد ﷺ

موصل إلى الله وإلى دار كرامته، وذلك

في ب: في المحل.

فأغشيناهم فهم لا يبصرون \* وسواء عليهم أأنذرتهم أمل تسندرهم لا يؤمنون ﴿ إنما تنذر من اتبع الذكر وخشى الرحمن بالغيب فبشره بمغفرة وأجر كريم \* إنا نحن نحيى الموتى ونكتب ما قدموا وآثارهم وكل شيء أحصيناه في إمام مبين المهذا قسم من الله تعالى بالقرآن الحكيم، الذي وصفه الحكمة، وهي وضع كل شيء موضعه، وضع الأمر والنهي في الموضع<sup>(٢)</sup> اللائق بهما، ووضع الجزاء بالخير والشرقي محلهما اللائق بهما،

الآية بهذين الاسمين الكريمين الغزيز الرحيم فلما أقسم تعالى على رسالته وأقام

TENNER I SE

هُوَٱلَّذِي جَعَلَكُرِخَلَتِيفَ فِي ٱلْأَرْضِ فَنَ كَعَرَفِعَلَيْهِ كُفُّرُفًّا

وَلَا يَزِيدُ ٱلْكُفِرِينَ كُفُّرُهُمْ عِنْدَرَيْهِمْ إِلَّامَقَنَّأُ وَلَا يَزِيدُٱلْكُفِينَ

كُفُوْمُ إِلَّا خَسَازًا ۞ قُلُ أَرَءَ يَتُمُ شُرَكَا مَ كُلُولًا لِينَ مَنْعُونَ

يِن دُونِ ٱللَّهِ أَرُونِي مَاذَا حَكَلَقُولِينَ ٱلْأَرْضِ أَمْ لَحَدُيثِرُكُ فِي

ٱلسَّمَوَّٰتِ أَمَّرَ الْتَيْنَافُمُ كِلَيَا فَهُمْ عَلَىٰ يَيْنَتِ مِنْ أَمَّلُ إِن يَعِدُ

ٱلظَّالِمُونَ بَعْضُهُم بَعْضًا إِلَّاعْتُرُوزًا ۞ \* إِنَّ ٱللَّهُ يُمْتِيكُ

اَلْسَنَمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَنْزُولًا وَلَيْ وَلَهِ زَالْتَاۤ إِنْ أَمْسَكُهُمَامِنُ

أَصَدِمِنْ بَعَدِيةً إِنَّهُ كَانَ حَلِمًا عَفُورًا ۞ وَأَقْسَمُواْ بَاللَّهِ جَهَّدَ

أَيَّنِهِمْ لِينجَآءَ هُرُنَذِيرٌ لِّيكُونَنَّ أَهْدَىٰ مِنْ إِحْدَى ٱلْأُمِّ فَلَمَّا

عَلَىٰ هُمْزَنِذِيرٌ مَازَادَهُمْ إِلَّانْقُورًا ۞ ٱسْيَكِبَازًا فِٱلْأَرْضِ وَمَكَّرُ

النَّسَيِّيُّ وَلَايَعِيقُ ٱلْمُكُرُّ ٱلسِّيقُ إِلَّا بِأَهْ لِمُهِ فَهَأْ يَظُونَ إِلَّاسُنَّتَ

ٱلْأَوْلِينَّ فَلَن تِجَدَلِسُنَّبَ ٱلْمَوْتَبْدِيلَا ۗ وَلَنَ يَجَدَلِسُنَّتِ ٱلْمَوْتَوْلِلَا

﴿ أَوَّلَهُ مِيدِهُ أَنِي ٱلْأَرْضِ فَيَظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَلِقِهَ ٱللَّذِينَ

مِن قِبْلِهِ مْ وَكَانُواْ أَشَكَ مِنْهُمْ قُوَّةً وْمَاكَانَ اللَّهُ لِيُعْجِرُهُ

مِن شَيْء فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَلَافِي ٱلْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا ۞

الصراط المستقيم، مشتمل على أعمال،

وهي الأعمال الصالحة، الصلحة

للملب والبدن، والدنيا والآخرة،

والأخلاق الفاضلة؛ المزكية للنفس،

المطهرة للقلب، المنمية للأجر، فهذا

الصراط المستقيم، الذي هو وصف

الرسول رهي ووصف دينه الذي جاء

به، فتأمل جِلالِة هذا القرآن الكريم،

كيف جمع بين القسم بأشرف الأقسام

على أجل مقسم عليه، وخبر الله وحده

كاف، ولكنه تعالى أقام من الأدلة

الواضحة والبراهين الساطعة في هذا

الموضع على صحة ما أقسم عليه، من

رسالة رسوله ما نبهنا عليه، وأشرنا إشارة لطيفة لسلوك طريقه، وهذا

الصراط المستقيم وتنزيل العريز

الرحيم، فهو الذي أنزل به كتابه،

وأنزله طريقاً لعباده، موصلاً لهم إليه،

فحماه بعزته عن التغيير والتبديل،

ورحم به عباده رحمة اتصلت بهم، حتى

أوصلتهم إلى دار وحمتهم ولهذا ختم

الأدلة عليها، ذكر شدة الحاجة إليها واقتضاء الضرورة لها فقال: ﴿لتنذر قوماً ما أنذر آباؤهم فهم غافلون، وهم العرب الأميون، الذين لم يزالوا خالين

كذا في ب، وفي أ: وعمروها.

﴿ وما كان الله ليعجزه من شيء في

ثم ذكر تعالى كمال حلمه، وشدة

السماوات ولا في الأرض، لكمال

علمه وقدرته ﴿إنه كان عليماً قديراً ﴾

إمهاله وإنظاره أرباب الحرائم

والذنوب، فقال: ﴿ولو يـؤاخـذ الله

الناس بما كسبوا ، من الذنوب (ما

ترك على ظهرها من دابة ﴾ أي:

لاستوعبت العقوبة، حتى الحيوانات

ولا يهملهم و ﴿يؤخرهم إلى أجل

مسمى فإذا جاء أجلهم فإن الله كان

بعباده بصيراً ﴾ فيجازيهم بحسب ما

تم تفسير سورة فاطر،

والحمد لله رب العالمين

تفسير سورة يتس

وهي مكية

الرحيم يَس \* والقرآن الحكيم \* إنك لن المرسلين \* على صراط مستقيم \*

تنزيل العزيز الرحيم \* لتنذر قوماً

ما أنذر آباؤهم فهم غافلون \* لقد حق

القول على أكثرهم فهم لا يؤمنون \*

إنا جعلنا في أعناقهم أغلالاً فهي إلى

الأذبان فهم مقمحون \* وجعلنا من

﴿ ١٢ - ١٢﴾ ﴿ بسم الله السرحسن

علمه منهم، من خير وشر ـ

﴿ ولكن ﴾ يمهلهم تعالى

غير المكلفة.

<sup>(</sup>٣) كذا في ب، وفي أ: أصول.

وَلَوْوَاحِدُ الْقَالِدَ اللهِ عَلَيْهِ الْمَالِدُ عَلَيْهِ عِلَيْهِ عِلَى الْمَدِينَ وَالْحَدَدُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ الل

TO DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

من الكتب، عادمين الرسل، قد عمتهم الجهالة؛ وغمرتهم الضلالة، وأضحكوا عليهم وعلى سفههم عقول العالمين، فأرسل الله إليهم رسولاً من أنفسهم، يزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة، وإن كانوا من قبل لفي ضلال مبين، فينذر العرب الأميين، ومَنْ لحق مهم من كل أمي، ويذكِّر أهل الكتب بما عندهم من الكتب، فنعمة الله به على العرب خصوصا، وعلى غيرهم عموماً. ولكن هؤلاء الذين بعثت فيهم لإنذارهم بعدما أنذرتهم، انقسموا قسمين: قسم رد لما جئت به، ولم يقبل النذارة، وهم الذين قال الله فيهم ﴿لقد حِق القول على أكثرهم فهم لا يؤمنون اي: نفذ فيهم القضاء والمشيئة، أنهم لا يزالون في كفرهم وشركهم، وإنما حق عليهم القول بعدأن عُرض عليهم الحق فرفضوه، فحينتذ عوقيوا بالطبع على قلوبهم.

وذكر الموانع من وصول الإيمان لقلوبهم، فقال: ﴿إِنَّا جِعلْنَا فِي الْمَنْ اللهِ مَا اللهِ مَا اللهُ وهي جَع «غل» و «الغلق، فهو للعنق بمنزلة القيد للرجل، وهذه الأغلال التي في الأعناق (١١)، عظيمة قد وصلت إلى أذقانهم ورُفعت

رؤوسهم إلى فوق، ﴿فهم مقمحُون﴾ أي: رافعو رؤوسهم من شدة الغِل الذي في أعناقهم، فلا يستطيعون أن يخفضوها.

وجعلنا من بين أيديهم سداً ومن خلفهم سداً وأي: حاجزا يججزهم عن الإيمان، وفهم لا يبصرون قد غمرهم الجهل والشقاء من جميع جوانبهم، فلم تفد فيهم النذارة. ووسواء عليهم أأنذرتهم أم لم تنذرهم لا يؤمنون وكيف يؤمن من طبع على قلبه، ورأى الحق باطلاً والباطل حقاً؟!

وقد ذكرهم بقوله: ﴿إنما تنذر﴾ أي: إنما تنفع نذارتك، ويتعظ بنصحك ﴿مَن اتّبع الذكر﴾ [أي:] مَن قصده التباع الحق وما ذكر به، ﴿وخشي بلغين الأمرين، القصد الحسن في طلب الحق، وخشية الله تعالى، فهم الذين ينتفعون برسالتك، ويزكون بتعليمك، وهذا الذي وفق لهذين الأمرين ﴿فبشره بمغفرة﴾ لذنوبه، وفيته الصالحة،

﴿إِنَّا نَحِن نَحِينِ الْوِتِي ﴾ أي: نبعثهم بعد موتهم لنجازيهم على الأعمال، ﴿وتكتب ما قدموا ﴾ من الخير والشراء وهونأعمالهم التي عملوها وباشروها في حال حياتهم، ﴿وآثارهم وهي آثار الخير وآثار الشر، التي كانوا هم السبب في إيجادها في حال حياتهم وبعد وفاتهم، وتلك الأعمال التي نشأت من أقوالهم وأفعالهم وأحوالهم، فكل خير عمل به أحد من الناس، بسبب علم العبد وتعليمه ونصحه، أو أمره بالعروف، أو نهيه عن المنكر، أو علم أودعه عند المتعلمين، أو في كتب ينتفع بها في حياته وبعد موته، أو عمل حيراً، من صلاة أو زكاة أو صدقة أو إحسان، فاقتدى به غيره، أو عمل مسجداً، أو بحلاً من المحال التي يرتفق بها الناس،

وما أشبه ذلك، فإنها من آثاره التي تكتب له، وكذلك عمل الشر.

ولهذا: «مَنْ سنَّ سُنّة حسنة فله أجرها وأجرُ مَنْ عمل بها إلى يوم القيامة، ومَنْ سنَّ سُنّة سيئة فعليه وزرها ووزر مَنْ عمل بها إلى يوم القيامة».

وهذا الموضع، يبين لك علو مرتبة الدعوة إلى الله والهداية إلى سبيله بكل وسيلة وطريق موصل إلى ذلك، ونزول درجة الداعي إلى الشر الإمام فيه، وأنه أسفل الخليقة، وأشدهم جرماً، وأعظمهم إثماً.

وكل شيء من الأعمال والنيّات وغيرها وأخصيناه في إمام مبين أي : كتاب هو أم الكتب وإليه مرجع الكتب، التي تكون بأيدي الملائكة، وهو اللوح المحفوظ،

(۱۳ - ۳۰) (واضرب لهم مثلاً أصحاب القرية إذ جاءها المرسلون) إلى آخر القصة . أي : واضرب لهؤلاء الكذبين برسالتك ، الرادين لدعوتك ، مثلاً يعتبرون به ، ويكون لهم موعظة إن وفقوا للخير ، وذلك المثل : أصحاب القرية ، وما جرى منهم من التكذيب لرسل الله ، وما جرى عليهم من عقوبته ونكاله .

وتعيين تلك القرية، لو كان فيه فائدة، لعينها الله، فالتعرض لذلك وما أشبهه من باب التكلف والتكلم علم، ولهذا إذا تكلم أحد في مثل هذا تجد عنده من الخبط والخلط والاختلاف الذي لا يستقر له قرار، ما الوقوف مع الحقائق، وترك التعرض لما لا فائدة فيه، ويذلك تزكو النفس، لا فائدة فيه، ويذلك تزكو النفس، ويزيد العلم، من حيث يظن الجاهل أن زيادته بذكر الأقوال التي لا دليل عليها، ولا حجة عليها ولا يحصل منها من الفائدة إلا تشويش الذهن واعتياد الأمور المشكوك فيها.

والشاهد أن هذه القرية جعلها الله مشلاً للمخاطبين. ﴿إِذْ جِاءُهـا الجزء الثاني والعشرون ]

المرسلون، من الله تعالى يأمرونهم بعبادة الله وحده، وإخلاص الدين له، وينهونهم عن الشرك والمعاصي.

﴿إِذْ أُرسَلْنا إِلَيْهِمَ اثْنَيْنَ فَكَذَبُوهُمَا فعززنا بثالث أي. قويناهما بثالث، فصاروا ثلاثة رسل، اعتناء من الله بهم، وإقامة للحِجة بتوالي الرسل إِلَّيهُم، ﴿ فَقَالُوا ﴾ لهم: ﴿ إِنَّا إِلَيكُم مرسلون، فأجابوهم بالجواب الذي ما زال مشهوراً عند مَنْ رد دعوة الرسل: و ﴿قالوا ما أنتم إلا بشرٌ مثلنا﴾ أي: فما الذي فضلكم علينا وخصكم من دوننا؟ قالت الرسل لأممهم: ﴿إِن نحر إلاَّ بشر مثلكم ولكن الله يمنُّ على مَنْ يشاء من عباده،

﴿ وَمِا أَنْزُلُ الرَّمْنُ مِنْ شِيءٌ ﴾ أي : أنكروا عموم الرسالة، ثم أنكروا أيضاً المحاطبين لهم، فقالوا: ﴿إِنَّ أَنْتُمُ إِلَّا

فقالت هؤلاء الرسل الثلاثة: ﴿ رَبُّنا يعلم إنَّا إليكم لمرسلون﴾ فلو كنا كاذبين، لأظهر الله(١١) حزينا، ولبادرنا بالعقوية .

﴿وَمَا عَلَيْنَا إِلاَّ الْبِلاغِ الْمِينَ ﴾ أي البلاغ المبين الذي يحصل به توضيح الأمور المطلوب بيانها، وما عدا هذا من آيات الاقتراح، ومن سرعة العذاب، فليس إلينا، وإنما وظيفتنا ـ التي هي البلاغ المبين ـقمنا بها، وبيناها لكم، فإن اهتديتم، فهو حظكم وتوفيقكم، وإن ضللتم، فليس لنا من الأمر شيء.

فقال أصحاب القرية لرسلهم: ﴿ إِنَّا تطيرنا بكم اي : لم نر على قدومكم علينا واتصالكم بنا إلاّ الشر، وهذا من أعجب العجائب، أن يجعل من قدم عليهم بأجل نعمة يُنعم الله بها على العباد، وأجل كرامة يكرمهم بها، وضرورتهم إليها فوق كل ضرورة، قد قدم بحالة شر، زادت على الشر الذي هم عليه، واستشأموا بها، ولكن الخذلان وعدم التوفيق، يصنع بصاحبه أعظم مما<sup>(۲)</sup> يصنع به عدوه.

ثم توعدوهم فقالوا: ﴿لَثُنُّ لَمُ تَنْتُهُوا ا

لنرجمنكم اي: نقتلنكم رجماً بالحجارة أشنع القتلات ﴿وليمسنكم منّا عذاب

فقالت لهم رسلهم: ﴿طائركم معكم، وهو ما معهم من الشرك والشر، القتضى لوقوع الكروه والنقمة، وارتفاع المحبوب والنعمة. ﴿ أَإِنْ ذَكُرِتُم ﴾ أيَّ: بسبب أنَّا ذكرناكم ما فيه صلاحكم وحظكم، قلتم لنا ما قلتم. ﴿بل انتم قوم مسرفون﴾ متجاوزون للحد، متجرهمون في قولكم، فلم يزدهم [دعاؤهم] إلا نفوراً واستكباراً.

﴿ وجاء من أقصى المدينة رجلٌ يسعى المحرصاً على نصح قومه حين سمع ما دعت إليه الرسل وآمن به، وعلم ما رد به قومه عليهم، فقال [لهم]: ﴿يا قوم اتبعوا المرسلين﴾ فأمرهم باتباعهم ونصحهم على ذلك، وشهد لهم بالرسالة، ثم ذكر تأييداً لما شهد به ودعا إليه، فقال: ﴿اتبعوا مَنْ لا يسألكم أجراً أي: اتبعوا مَنْ نصحكم نصحاً يعود إليكم بالخير، وليس [يريد منكم أموالكم ولا أجراً على نصحه لكم وإرشاده إياكم، فهذا موجب لاتباع من هذا وصفه.

بقى] أن يقال: فلعله يدعو ولا يأخذ أجرة، ولكنه ليس على الحق، فدفع هذا الاحتراز بقوله: ﴿وهم مهتدون﴾ لأنهم لا يدعون إلآ لما يشهد العقل الصحيح بحسنه، ولا ينهون إلابمايشهد العقل الصحيح بقيحه .

فكأن قومه لم يقبلوا نصحه، بل عادوا لائمين له على اتباع الرسل، وإخلاص الديس لله وحده، فقال: ﴿ومال لا أعبد الذي فطرني وإليه ترجعون﴾ أي: وما المانع لي من عبادة مَنْ هو المستحق للعبادة، لأنه الذي فِطرني، وخلقني ورزقني، وإليه مآل جميع الخلق، فيجازيهم بأعمالهم، فالذي بيده الخلق والرزق، والحكم بين العباد، في الدنيا والآخرة، هو الذي

ا وَأَضْرِبُ لَمُتُم مَّشَلًا أَصْحَلَ ٱلْفَرْنِيةِ إِذْ بَا مَا ٱلْمُرْسَلُونَ ۞ إِذْ أَرْسَلُنَاۚ إِلَيْهِمُ أَثْنَيْنَ فَكَذَّ فِيهُ مَافَعَةَ زَيَا بِثَالِتِ فَقَالُوٓ أَ إِنَّا إِلَيْكُم مُرْمَعُ لُونَ ۞ قَالُواْمَا أَشُدُ إِلَّا بَشَرُّونُ لُنَا وَمَا أَنْزِلَ ٱلرَّفَانُ مِن شَيْءٍ إِنْ أَنشَرْ إِلَّا تَكْذِيفُونَ ۞ قَالُواْرَيُّنَا يَعْلَمُ إِنَّا إِلَيْكُمْ لَرُسُلُونَ ۞ وَمَاعَلَيْنَ ۖ إِلَّا ٱلْمِسَلَامُ الَيُهِينُ۞ قَالُواْ إِنَّا تَطَيَّرُنَا بِكُوَّ لَهِن لَّرْتَنتَ هُواْ لَنَوْجُنَّتُ كُوْ وَلَيْمَنَنَ الْكُرْمِنَا عَذَابُ أَلِيدُ ۞ قَالُواْ طَلْيَرُكُم مَّعَكُمُّ أَيْن ذُكِ رَبُّم مِّلُ أَسُّدُ قَوْم مُسْرِفُون ﴿ وَكَا مَنْ أَقْصَا كُلِّدِينَةِ رَجُلُ يَسْعِيٰ قَالَ يَنقَوْمِ أَنَّيْعُوا ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ ٱتَبِعُواْمَن لَايسَتَالُكُمُ أَجْرًا وَهُم مُّهُمَّدُونَ ٥٥ وَمَالِلَ لَاّ أَعَبُدُ ٱلَّذِي فَطَرَنِي وَالَّيْهِ رُبُّحَعُونَ ﴿ وَأَيَّذُ مُن دُونِيَّة ءَلِفَةً إِن يُرِدُنِ ٱلرَّمَّنَ بِضُرِرُلَافَتُن عَنِي شَفَاعَتُهُمُّ مَسَيَعًا وَلَا يُنقِدُُونِ ۞ إِنَّ إِذَا لَهِ صَلَالٍ مُّبِينٍ ۞ إِنِّي ٓءَامَنتُ بِرَتِكُمْ فَأَسْمَعُونِ ۞ قِيلَ أَدْخُلِ أَجْنَكَ أَقَالَ يَلَيْتَ قَوْمِي AND THE STREET

يستحق أن يُعبد، ويثني عليه ويمجد، دون مَنْ لا يملك نفعاً ولا ضراً، ولا عطاءً ولا منعاً، ولا حياةً ولا موتاً ولا نشوراً، ولهذا قال: ﴿ أَأَيُّنا من دونه آلهة إن يُردن الرحمن بضرٌّ لا تغن عنى شفاعتهم الأنه لا أحد يشفع عند الله إلا بإذنه، فلا تغنى شفاعتهم عنى شيئاً، ولا هم ينقذون من الضر الذي أراده الله بي .

﴿إِنِي إِذَا ﴾ أي: إن عبدت آلهة هذا وصفها ﴿لَقِي صَلالَ مِبِينَ﴾ فيجمع في هذا الكلام، بين نصحهم، والشهادة للرسل بالرسالة، والاهتداء والإخبار بتعينُ (٢٦) عبادة الله وحده، وذكر الأدلة عليها، وأن عبادة غيره باطلة، وذكر البراهين عليها، والإخبار بضلال من عبدها، والإعلان بإيمانه جهراً، مع خوفه الشديد من قتلهم، فقال: ﴿إِنِّي امنت بربكم فاسمعون القتله قومه، لما سمعوا منه وراجعهم بما راجعهم به

ف﴿قيل﴾ له في الحال: ﴿ ادخلُ الجنة، فقال محبراً بما وصل إليه من الكرامة على توحيده وإخلاصه، وتاصحاً لقومه بعد وفاته، كما نصح لهم في حياته: ﴿ يِمَا لِينَ قُومِي يعلمون \* بما غفر لي ربي ﴿ أَي: بأَي: شيء غفرلي، فأزال عنبي أنواع العقوبات، ﴿وجعلني من المكرمين﴾

كذا في ب، وفي أ: لظهر خزينا. (٢) كذا في ب، وفي أ: ما.

• وَمَاۤ أَزَلِنَا عَلَ قَوْمِهِ مِنْ بَعْدِهِ مِن جُندِيقِ ﴾ السَّمَآ وَمَاكُنَّا مُنْزِلِينَ ۞ إِن كَانَتْ إِلَّاصَيْحَةً وَكِيدَةً فَإِنَاهُمُ خَلِمُونَ ۞ يَنْحَسَرَةً عَلَى ٱلْعِبَادِ مَا يَأْنِيهِرِ مِن زَيْسُولِ إِلَّا كَانُواْبِهِ يَسْتَهْنِهُ ونَ ۞ أَلْزَيْرَوَاْكَةَ أَهْلَكَنَا قَبَلَهُمِيْنَ ٱلْقُرُونِ أَنْهُمُ لِلْيَهِمُ لَايْرَجُونَ ۞ وَإِن كُلُّ أَناجِيعٌ لْتَيْنَا نَحْصَرُونَ ﴿ وَمَا يَدُّ لَمُّ وَالْأَرْضُ ٱلْيَتَمَدُّ أَخَيْنَاهَا وَأَخْرَتُنَامِنْهَا حَبَّا فِيَنْهُ يَأْكُلُونَ ۞ وَيَحَمَّلْنَا فِيهَا جَنَّتِ مِن نِّخِيلِ وَأَعْنَبٍ وَجُتَزَافِهَا مِنَ ٱلْمُيُودِ ۞ لِيَأْكُلُوا مِن تُمَوِدِ وَمَا عَمِلَتَهُ أَلَهِ بِهِمْ أَفَلاَ يَشْحَكُرُونَ ﴿ سُجَعَانَ ٱلَذِي خَلَقَ ٱلْأَزْوَجَ كُلَّهَا مِمَّا تُنْإِتُ ٱلْأَرْضُ وَمِنَّ أَنْشُوهِمْ وَمِقَالَايَعُلَمُونَ ﴿ وَءَاكِهُ لَمُتُوالَيِّكُ مَنْتَلَخُومِنْهُ ٱلنَّهَارَ فَإِذَاهُم مُنْظَامِنُونَ ۞ وَٱلشَّمْسُ تَجْدِي لِمُسْتَقَرِّلُهَا لَلِكَ تَقْدِيدُٱلْعَرِيزِٱلْعَيْلِيهِ ۞ وَٱلْقَسَمَرَقَةَرْنَاهُ مَنَازِلَحَقَّ عَادَكَ ٱلْعُبْجُونِ ٱلْقَدِيرِ ۞ لَا ٱلشَّفَ مُن يَنْبَعِي لَمَكَ ٱلْنَ نُدُرِكَ ٱلْقَتَمَرُ وَلَا الَّيْنُ أَسَابِقُ ٱلنَّهَارِ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ۞ TONE TONE LANGE LA

بأنواع المثوبات والمسرّات، أي: لو وصل علم ذلك إلى قلوبهم، لم يقيموا على شركهم.

قال الله في عقوبة قومه: [﴿وَمَا أنزلنا على قومه] من بعده من جند من السماء الي: ما احتجنا أن نتكلف في عقوبتهم، فننزل جنداً من السماء لإتلافهم، ﴿وما كُنَّا مُنزلين ﴾ لعدم الحاجة إلى ذلك، وعظمة اقتدار الله تعالى، وشدة ضعف بني آدم، وأنهم أدنى شيء يصيبهم من عذاب الله يكفيهم. ﴿إِن كَانْتُ﴾ أي. كانت عقوبتهم ﴿ إِلاَّ صيحة واحدة ﴾ أي: صوتاً واحداً، تكلم به بعض ملائكة الله، ﴿فَإِذَا هُمْ خَامِدُونَ ﴾ قد تقطعت قلوبهم في أجوافهم، وانزعجوا لتلك الصيحة، فأصبحوا خامدين، لا صوت ولا حركة، ولا حياة بعد ذلك العتو والاستكبار، ومقابلة أشرف الخلق بذلك الكلام القبيح، وتجبرهم عليهم.

قال الله متوجعاً للعباد: ﴿ يا حسرةَ على العباد ما يأتيهم من رسولِ إلا كانوا به يستهزون ﴾ أي: ما أعظم شقاءهم، وأطول عناءهم، وأشد جهلهم، حيث كانوا بهذه الصفة القبيحة، التي هي سبب لكل شقاء وعذاب وتكال!!

﴿ ٣٦ - ٣٦﴾ ﴿ ألم يروا كم أهلكنا قبلهم من القرون أنهم إليهم كن يرجعون ﴿ وإن كل لما جميع لدينا عضرون ﴾ يقول تعالى: ألم ير هؤلاء ويعتبروا بمن قبلهم من القرون بما عقابها، وأن جميعهم قد باد وهلك، فلم يرجع إلى الدنيا، ولن يرجع إليها، وسيعيد الله الجميع خلقاً جديداً، يديه تعالى، ليحكم بينهم بحكمه العدل يديه تعالى، ليحكم بينهم بحكمه العدل حسنة يضاعفها، ويؤت من لدنه أجراً عظماً ﴾.

﴿٣٦ \_ ٣٦﴾ ﴿وآية لهم الأرض الميتة أحييناها وأخرجنا منها حبأ فمنه يأكلون \* وجعلنا فيها جنات من نخيل وأعناب وفجرنا فيهامن العيون \*ليأكلوا من ثمره وما عملته أيديهم أفلا يشكرون \* سبحان الذي خلق الأزواج كلها نما تنبت الأرض ومن أنفسهم وما لا يعلمون اي: ﴿ وآية لهم ، على البعث والنشور، والقيام بين يدي الله تعالى للجزاء على الأعمال، هذه ﴿الأرض المستة ﴾ أنزل الله عليها المطر، فأحياها(١) بعد موتها، ﴿وأخرجنا منها حباً فمنه يأكلون، من جميع أصناف الزروع، ومن جميع أصناف النبات، التي تأكله أنعامهم، ﴿وجعلنا فيها﴾ أي: في تلك الأرض الميتة ﴿جنات﴾ أي: بساتين، فيها أشجار كثيرة، وخصوصاً النخيل والأعناب، اللذان هما أشرف الأشجار، ﴿وفجّرنا فيها﴾ أي: في الأرض﴿من العيون﴾ .

جعلنا في الأرض تلك الأشجار، والنخيل والأعناب، ﴿لِيأْكُلُوا من شمره ﴾ قوتاً وفاكهة، وأذماً ولذة، ﴿وَهُ الحال أن تلك الثمار ﴿ما عملته أيديهم ﴾ [وليس لهم فيه صنع، ولا عمل، إن هو إلا صنعة أحكم الحاكمين، وخير الرازقين، وأيضاً فلم تعمله أيديهم] بطبخ ولا غيره، بل

أوجد الله هذه الثمار، غير محتاجة لطبخ ولا شيّ، تؤخد من أشجارها، فتؤكل في الحال. ﴿أَفلا يشكرون﴾ من ساق لهم هذه النّعَم، وأسبغ عليهم من جوده وإحسانه، ما به تصلح أمور دينهم ودنياهم، أليس الذي أحيا الأرض بعد موتها، فأنبت فيها الزروع والأشجار، وأودع فيها لذيذ الثمار، وأظهر ذلك الجنى من تلك الغصون، وفجّر الأرض اليابسة الميتة بالعيون، بقادر على أن يحيي الموتى؟ بل، إنه على كل شيء قدير.

وسبحان الذي خلق الأزواج كلها الأرض فنوع فيها من الأصناف علها، وما تنبت يعسر تعداده. وومن أنفسهم فنوعهم إلى ذكر وأنثى، وفاوت بين خلقهم وخُلقهم، وأوصافهم الظاهرة والباطنة. ووما لا يعلمون من والباطنة. وهما لا يعلمون من علمنا، والتي لم تخلق بعد، فسبحانه وتعالى أن يكون له شريك، أو ظهير، ولد، أو سميع، أو شبيه، أو مثيل في ويعزه شيء يريده

﴿٢٧ \_ ٢٤﴾ ﴿وآيـة لـهـم الـليل نسلخ منه النهار فإذا هم مظلمون \* والشمس تجري لمستقر لها ذلك تقدير العزيز العليم \* والقمر قدرناه منازل حتى عاد كالمرجون القديم \* لا الشمس ينبغي لها أن تدرك القمر ولا الليل سابق النهار وكل في فلك يسبحون، أي: ﴿وَآيَةُ لَهُمَ ﴾ على نفوذ مشيئة الله، وكمال قدرتُه، وإحيائه الموتى بعد موتهم . ﴿اللَّهُ لَا تَسَلَّحُ مِنْهُ النهار، أي: نزيل الضياء العظيم الذي طبق الأرض، فنبدله بالظلمة، ونحلها محله﴿فَإِذَا هُمُ مُظْلُمُونَ﴾ وكذلك نزيل هذه الظلمة، التي عمتهم وشملتهم، فتطلع الشمس، فتضيء الأقطار، وينتشر الخلق لمعاشهم ومصالحهم، ولهذا قال: ﴿والشمس تحري لمستقر

لها ﴿ [أي: دائماً تجري لمستقر لها] أطعمه إن أنتم إلا في ضلال مبين \* قدَّره الله لها، لا تتعداه، ولا تقصر ويقولون متى هذا الوعد إن كنتم عنه، وليس لها تصرف في نفسها، صادقين \* ما ينظرون إلا صيحة ولا استعصاء على قدرة الله تعالى. واحدة تأخذهم وهم يخصمون \* فلا خذلك تقدير العزيز ﴾ الذي بعزته دبر يستطيعون توصية ولا إلى أهلهم هذه المخلوقات العظيمة، بأكمل يرجعون أي: ودليل لهم وبرهان، تدبير، وأحسن نظام. ﴿ العليم ﴾ الذي على أن الله وحده المعبود، لأنه المنعم بعله مصالح لعباده، ومنافع بالنعم، الصارف للنقم، الذي من جملة في دينهم ودنياهم.

﴿والقمر قدرناه منازل﴾ ينزل بها، كل ليلة ينزل منها واحدة، ﴿حتى﴾ يصغر جداً، فيعود ﴿كالعرجون القديم﴾ أي: عرجون النخلة، الذي من قدمه نش وصغو حجمه وانحنى، ثم بعد ذلك، ما زال يزيد شيئاً فشيئاً، حتى يتم إنورها ويتسق ضياؤه.

﴿ وكلُّ من الشمس والقمر، والليل والنهار، قدره [الله] تقديراً لا يتعداه، وكلُّ له سلطان ووقت، إذا وجد عدم الآخر، ولهذا قبال: ﴿لا الشمس ينبغي لها أن تدرك القمر، أي: في سلطانه الذي هو الليل، فلا يمكن أن توجد الشمس في الليل، ﴿ولا الليل سابق النهار﴾ فيدخل عليه قبل انقضاء سلطانه، ﴿ وكلُّ من الشمس والقمر والنجوم ﴿في قلكِ يسبحون اي: يترددون على الدوام، فكل هذا دليل ظاهر، وبرهان باهر، على عظمة الخالق وعظمة أوصافه، خصوصاً وصف القدرة والحكمة والعلم في هذا الموضع.

(13 - 00) ﴿ وَآية لهم أنا حملنا فريتهم في الفلك المسحون \* وخلقنا لهم من مثله ما يركبون \* وإن نشأ نخرقهم فلا صريخ لهم ولا هم ينقذون \* إلا رحمة منا ومتاعاً إلى حين \* وإذا قيل لهم اتقواما بين أيديكم وما خلفكم لعلكم ترجون \* وما تأتيهم من آية من آيات رجم إلا كانوا عنها معرضين \* وإذا قيل لهم أنفقوا عا رزقكم الله قال الذين كفروا للذين آمنوا أنطعم من لو يشاء الله للذين آمنوا أنطعم من لو يشاء الله

ويقولون متى هذا ألوعد إن كنتم صادقين \* ما ينظرون إلا صيحة واحدة تأخذهم وهم يخصمون \* فلا يستطيعون توصية ولاإل أهلهم يرجعون﴾ أي: ودليل لهنم وبرهان، على أن الله وحده المعبود، لأنه المنعم بالنعم، الصارف للنقم، الذي من جملة نِعَمِهِ ﴿ أَنَّا حِملنا ذريتهم ﴾ قال كثيرٌ من المفسرين: المراد بذلك: أباؤهم. ﴿وخلقنا لهم﴾ أي: للموجودين من<sup>(١)</sup> بعدهم ﴿من مثلهِ﴾ أي: من مثل ذلك الفلك، أي: جنسه ﴿ما يركبون الله به، فذكر نعمته على الآباء بحملهم في السفن، لأن النعمة عليهم، نعمة على الذرية. وهذا الموضع من أشكل المواضع على في التفسير، فإن ما ذكره كثيرٌ من المفسرين، من أن المراد بالذرية الأباء، مما لا يعهد في القرآن إطلاق الذرية على الاباء، بل فيها من الإيهام، وإخراج الكلام عن موضوعه، ما يأباه كلام رب العالمين، وإرادته البيان والتوضيح لعباده

وثم احتمال أحسن من هذا، وهو أن المراد بالذرية الجنس، وأنهم هم بأنفسهم، لأنهم هم من ذرية [بني] آدم، ولكن ينقض هذا المعنى قوله: ﴿وخلقنا لهم من مثله ما يركبون﴾ إن أريد: وخلقنا من مثل ذلك الفلك، أي: لهؤلاء المخاطبين، ما يركبون من أنواع الفلك، فيكون ذلك تكريراً للمعنى، تأباه فصاحة القرآن.

فإن أريد بقوله: ﴿وخلقنا لهم من مثله ما يركبون الإبل، التي هي سفن البر، استقام المعنى واتضح، إلا أنه يسقى أيضاً، أن يكون الكلام فيه تشويش، فإنه لو أريد هذا المعنى، لقال: وآية لهم أنا حلناهم في الفلك المسجون، وخلقنا لهم من مثله ما يركبون، فأما أن يقول في الأول: وحلنا ذريتهم، وفي الثاني: حلناهم، فإنه لا يظهر المعنى، إلا أن يقال:

THE REPORT OF THE PARTY OF THE وَءَايَةٌ لَمُّ مُ أَنَّا حَلْتَ اذُرَيَّتُهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمُتَّحُونِ ۞ وَخَلَقْنَا لَمْمِينَ مِّنْ اللهِ عَارِثَكَبُونَ ۞ وَإِن نَشَأَنْغُوفِهُمْ فَلَاصَرِيخَ اللَّهُ وَلَاهُمْ مُنِيَقَدُونَ ۞ إِلَّارِيَحْمَةُ مِنَا وَمَتَعَا إِلَى عِيرِي وَاذَا قِيلَ هَٰكُمُ أَتَنْقُواْ مَا يَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَاخَلُفَكُمْ لَعَلَّكُمْ زُنِّعُمُونَ ۞ وَمَا تَأْنِيهِم مِنْ عَالِيَةِ مِنْ عَالِيَتِ رَبِهِمْ إِلَّاكَ افْأَعَنْهَا مُعْرِضِينَ ۞ وَلِذَاقِيلَ لَمُعَ أَنفِيغُواْ مَا زَزَقَكُوْلُلَهُ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَنْفُعِمُ مَن لَّوْيَسَّاءُ ٱللَّهُ ٱطْعَمَهُ إِنْ أَنْتُ إلَّافِ صَلَالِ تُبِينِ ۞ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَلَا ٱلْوَعَدُ إِن كَنْتُو صَادِقِينَ ۞ مَايَظُهُونَ إِلَاصَيْبَحَةً وَحِدَةً ٱلْحَدُدُهُمْ وَهُمْ يَغِضِمُونَ ۞ فَلَايَمْتَطِيعُونَ فَوْسِيَةً وَلَآ إِلَى أَهْلِهِمْ يَرْجِعُونَ ۞ وَنُفِخَ فِ ٱلصُّورِ فَإِنَّاهُم مِنَ ٱلْأَجْدَاتِ إِلَىٰ رَبِّم يَسِلُونَ ٥ قَالُواْ يُوْمِلُنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مِّرْقِدِتَأُهُ كَذَا مَا وَعَدَ النَّقَلُ وَصَدَقَ ٱلمُرْسَلُونَ ۞ إِن كَانَتْ إِلَّاصَيُّحَةً وَلِيدَةً فَإِذَاهُمْ جَيعُ لَدَّيْنَ الْمُصْرَرُونَ ٥ فَٱلْيَوْمَ لَانْظَارُ 

الضمير عائد إلى الذرية، والله أعلم بحقيقة الحال.

فلما وصلت في الكتابة إلى هذا الموضع، ظهر لي معنى ليس ببعيد من مراد الله تعالى، وذلك أن مَنْ عرف جلالة كتاب الله وبيانه المتام من كل وجه، للأمور الحاضرة والماضية والمستقبلة، وأنه يذكر من كل معنى أعلاه وأكمل ما يكون من أحواله، وكانت الفلك من آياته تعالى ويتمه على عباده، من حين أنعم عليهم بتعلمها إلى يوم القيامة، ولم تزل موجودة في كل زمان، إلى زمان المواجهين بالقرآن.

فلما خاطبهم الله تعالى بالقرآن، وذكر حالة الفلك، وعلم تعالى أنه سيكون أعظم آيات الفلك في غير ومانهم، حين يعلمهم [صنعة] الفلك [البحرية] الشراعية منها والنارية، والجوية السابحة في الجو، كالطيور ونحوها، والمراكب البرية] مما كانت الآية العظمى فيه لم توجد إلا في الذرية، نبه في الكتاب على أعلى نوع من أنواع آياتها فقال: ﴿وآية لهم أنّا حملنا ذريتهم في الفلك المسحون أي: المملوء ركبانا وأمتعة،

فحملهم الله تعالى، وسجاهم بالأسباب التي علمهم الله بها، من

THE THE PARTY IN إِنَّ أَمْ حَلْبَ ٱلْجُنَّةِ ٱلَّيْوَمَ فِي شُعُلِ فَكِهُونَ ﴿ هُمَّ وَأَزُوَاجُهُمْ فِي ظِلَلُوعَلَى ٱلْأَرْآبِكِ مُتَّكِتُونَ ۞ لَمُعْفِيهَا فَلَكُهَةٌ وَلَمُّهُمْ مَّالِمَدَّعُونَ ۞ سَلَتُهٌ قَوْلًا مِن زَّتِ زَّجِيهِ ﴿ وَالْسَلَزُواْ ٱلْيَوْمَ أَنَّهَا ٱلْجَيْرُونَ ۞ • أَلَّ أَعْهَدَ إِلَيْهُمْ يَبَنِينَ ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَّ إِنَّهُ لَكُمْ مَعَدُوًّ مُّهِينَ ۞ وَأَنِ ٱعْبُدُونِي هَا ذَاصِرَاطُ مُسْتَقِيدً ۞ وَلَقَدَأَهَا مِنكُرْجِيلًاكَيْمًا أَفَاتَوْتَكُونُواْ عَيْقِلُونَ ۞ هَاذِيدِجَهَا لَهُ ٱلَّتِي كُنتُرَّ فَوَعَدُونَ ﴿ ٱصَّلَوْهَا ٱلَّيْوَمَ عَاكُمْتُو تَكُفْرُونَ ۞ ٱلْيُومَ غَيِّتِهُ عَلَى أَفْوَاهِ هِمْ وَتُكَامِّنَا ٱلْدِيهِمْ وَلَشَهَدُ أَنْجُلْهُمْ عِنَاكَ انْوَايَكْسِبُونَ ۞ وَلَوْنَشَاتُهُ لَتَطْعَسَنَا عَلَىٰ أَعْيُدُوهِمْ فَأَسُبَّمْ قُواْ ٱلصِّرَاطَ فَأَنَّى يُتَصِرُونَ ۞ وَتُوْنَشَكَةُ أَسَخْنَافُمْ عَلَىٰ مَكَ انْفِهِ مِنْهَا ٱسْتَطَافِقُواْمُضِيًّا وَلَا يُرْجِعُونَ ۞ وَمَن نَّعُكِيْرَهُ نُنَّكِّسُهُ فِي ٱلْخَلْقِ أَفَلَايَعْقِلُونَ ۞ وَمَاعَالُّمْنَكِهُ ٱلْيَشْعَرُومَايَنُبَعِي لَهُ إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرُوفَوْعَالٌ ثَبْيِنٌ إِنْدُورَ مَن كَانَ حَيًّا وَيَحِقَ الْقَوْلُ عَلَى الْكَافِيدَيْ

الغرق، و [لهذا] نبههم على يعمته على يعمته عليهم حيث (١) أنجاهم مع قدرته على ذلك، فقال: ﴿وَإِنْ نَشَأَ نَعْرَقَهُم فَلا صَرِيحُ لَهُم ﴾ أي: لا أحد يصرخ لهم فيعاونهم على الشدة، ولا يزيل عنهم المشقة، ﴿ولا هم يُنقَدُونَ عما هم فيه، ﴿إلا رحمة منّا ومتاعاً إلى حين عيد لم نغرقهم، لطفاً بهم، ويتنعا لهم إلى حين، لعلهم يرجعون، أو يستدركون ما فرط منهم.

TOUGHOU ... NO TOUGH

وإذا قبل لهم انقوا ما بين أيديكم وما خلفكم أي: من أحوال البرزخ والقيامة، وما في الدنيا من العقوبات ولملكم ترجمون أعرضوا عن ذلك، فلم يرفعوا به رأساء ولو جاءتهم كل آية، ولهذا قال: ﴿وما تأتيهم من آية من آيسات ربهم إلا كانوا عنها معرضين وفي إضافة الآيات إلى ربهم، دليل على كمالها ووضوحها، ولا أعظم بياناً.

وإن من جملة تربية الله لعباده، أن أوصل إليهم الآيات التي يستدلون بها على ما ينفعهم في دينهم ودنياهم.

﴿ وَإِذَا قَيلُ لَهُ مَ أَنْ فَقُوا كَا رَزِقَكُمُ اللّٰهُ أَي: من الرزق الذي من به الله عليكم، ولو شاء لسلبكم إياه، ﴿ قَالُ الذَّينَ كَفُرُوا لَلَّذِينَ آمنُوا﴾

معارضين للحق، محتجين بالمشيئة: ﴿أَنْطِعِمْ مَنْ لويشاء الله أطعمه إن أنتم﴾ أيها المؤمنون ﴿إلا في ضلال مين﴾ حيث تأمروننا بذلك

وهذا مما يدل على جهلهم العظيم، أو تجاهلهم الوخيم، فإن الشيئة ليست حجة لعاص أبداً، فإنه وإن كان ما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن، فإنه تعالى مكَّن العباد، وأعطاهم من القوة ما يقدرون على فعل الأمر واجتناب النهي، فإذا تركوا ما أمروا به، كان ذلك اختياراً منهم، لا جبراً لهم وقهراً.

ويقولون على وجه التكذيب والاستعجال: ومتى هذا الوعد إن كنتم صادقين قال الله تعالى: لا يستبعدوا ذلك، فإنه [عن] قريب وما ينظرون إلا صيحة واحدة وهي نفخة الصور وتأخذهم أي: تصيبهم ووهم بخصمون أي: وهم لاهون عنها، لم تخطر على قلوجم في حال لا يوجد في الغالب إلا وقت الغفلة، وإذا أخذتهم وقت غفلتهم، فإنهم لا يستطيعون توصية أي: لا قليلة ولا كثيرة ولا إلى أهلهم يرجعون ولا

﴿ ١٥ - ٤٥ ﴾ ﴿ ونقع في الصور في الفراد هم من الأجداث إلى ربيسم من الأجداث إلى ربيسم مرقدنا من بعثنا من بعثنا من المرسلون ﴿ إن كانت إلا صيحة واحدة فإذا هم جميع لدينا محضرون ﴿ فاليوم كنتم تعملون ﴾ النفخة الأولى، هي نفخة الفزع والموت، وهذه نفخة البعث من الأجداث والقبور، ينسلون إلى من الأجداث والقبور، ينسلون إلى ربيم، أي: يسرعون للحضور بين يديه، لا يتمكنون من التأتي والتأخر، وفي تلك الحال، يحزن المكذبون، ويظهرون الحسرة والندم، ويقولون: ويظهرون الحسرة والندم، ويقولون:

ويا ويلنا من بعثنا من مرقدنا أي:
من رقدتنا في القبور، لأنه ورد في
بعض الأحاديث، أن لأهل القبور رقدة
قبيل النفخ في الصور، فيجابون،
فيقال إلهم: [ ﴿هذا ما وجد الرحن
وصدق المرسلون ﴾ أي: هذا الذي
وعدكم الله به، ووعدتكم به الرسل،
فظهر صدقهم رَأْيَ عين.

ولا تحسب أن ذكر الرحمن في هذا الموضع، لمجرد الخبر عن وعده، وإنما ذلك للإخبيار بأنه في ذلك اليوم العظيم، سيرون من رحمته ما لا يخطر على الظنون، ولا حسب به الحاسبون، كقوله: ﴿ الملك يومئذ الحق للرحمن ﴾ ونحو وخصعت الأصوات للرحمن ﴾ ونحو ذلك، مما يذكر اسمه الرحمن في هذا.

﴿إِنْ كَانْتَ﴾ البعثة من القبور ﴿إِلاَ صَيْحة واحدة ﴾ ينفخ فيها إسرافيل في الصور، فتحيا الأجساد، ﴿فَإِذَا هم جيع لما ينا مُحضّرونَ ﴾ الأولون والآخرون، والإنس والجِن، ليحاسبوا على أعمالهم.

﴿ فاليوم لا تظلم نفس شيئاً ﴾ لا ينقص من حسناتها، ولا يزاد في سيئاتها، ﴿ ولا تجزون إلا ما كنتم تعملون ﴾ من خير أو شر، فمن وجد خيراً فليحمد الله على ذلك، ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه.

(٥٥ - ٥٨) ﴿إِنَّ أصحاب الجنة اليوم في شغل فاكهون \*هم وأرواجهم في ظلال على الأرائك منكئون \*لهم فيها فاكهة ولهم ما يذعون \*سلام قولاً من رب رحيم للا ذكر تعالى] أن كل أحد لا يجازى الما عمله، ذكر جزاء الفريقين، فبدأ البوم ﴿في شغل فاكهون﴾ أي: في شغل منكل شغل من كل من كل من المتمون التنفوس، وتلذه العيون، ويتمناه المتمنون.

ومن ذلك افتضاض العذارى الحمد من الحميلات، كسما قال: ﴿هم وأزواجهم﴾ من الحور العين، اللاتي قد

جمعن حُسن الوجوه والأبدان وحُسن الأخلاق. ﴿ فِي ظلال على الأرائك ﴾ أي: على السرر الزينة باللباس المزخرف الحسن. ﴿ مَتَكِئُون ﴾ عليها، اتكاء على كمال الراحة والطمأنينة واللذة.

﴿لهم فيها فاكهة ﴾ كثيرة، من جميع أنواع الثمار اللذيذة، من عنب وتين ورمان، وغيرها، ﴿ولهم ما يدعون ﴾ أي: يطلبون، فمهما طلبوه وتمنوه أدركوه.

ولهم أيضاً ﴿سلام﴾ حاصل لهم ﴿من رب رحيم﴾ ففي هذا كلام الرب تعالى لأهل الجنة وسلامه عليهم وأكده بقوله : ﴿قولا﴾ وإذا سلَّم عليهم الرب الرخيم ، حصلت لهم السلامة التحية ، التي لا تحية أعلى منها ، ولا نعيم مثلها ، فما ظنك بتحية ملك اللوك ، الرب العظيم ، الرؤوف الرحيم ، لأهل دار كرامته ، الذي أحل أبداً ، فلو يسخط عليهم أبداً ، فلو يسخط عليهم أبداً ، فلو الموجه عن أماكنها من الفرح والبهجة والسرور ، لحصل من الفرح والبهجة والسرور ، لحصل

فنرجو ربنا أن لا يحرمنا ذلك النعيم، وأن يمتعنا بالنظر إلى وجهة الكريم

﴿ ٩٥ \_ ٧٦ ﴾ ﴿ وامتازوا اليوم أيها المجرمون \* ألم أعهد إليكم يا بني آدم أن لا تعبدوا الشيطان إنه لكم عدو مبين ﴿ وأن اعبدوني هذا صراط مستقيم \* ولقد أصل منكم جبلاً كثيراً أفلم تكونوا تعقلون \* هذه جهنم التي كنتم توعدون ﴿ اصلوها اليوم بما كنتم تكفرون \* اليوم نختم على أفوأههم وتكلمنا أيديهم وتشهد أرجلهم بما كانوا يكسبون \* ولو نشاء لطمسنا على أعينهم فاستبقوا الصراط فأنّى يبصرون \* ولو نشاء لسخناهم عَلَى مَكَانِتِهِم فَمَا استَطَاعُوا مَضِياً وَلَأُ يرجعون، لما ذكر تعالى جزاء المتقين، ذكر جزاء المجرمين ﴿وَ﴾ أنهم يقال لهم يوم القيامة ﴿استارُوا اليوم أيها

المجرمون، أي: تميزوا عن المؤمنين، وكونوا على حدة، ليوبخهم ويقرعهم على رؤوس الأشهاد قبل أن يدخلهم النار، فيقول لهم: ﴿أَلَّمْ أَعِهِدُ إِلَّكُمْ ﴾ أي: آمركم وأوصيكم، على ألسنة رسيلي، [وأقول لكم:] ﴿ يَا بِنِي آدُمُ أَنْ لا تعبدوا الشيطان أي: لا تطيعوه؟ وهذا التوبيخ، يدخل فيه التوبيخ عن حميع أنواع الكفر والمعاصي، لأنها كلها طاعة للشيطان وعبادة له، ﴿إنه لكم عدوً مبين﴾ فحذرتكم منه غاية التحذير، وأنذرتكم عن طاعته، وأخبرتكم بما يدعوكم إليه، ﴿و﴾ أمرتكم ﴿أَن اعبدوني﴾ بامتثال أوامري وترك زواجري، ﴿هذا﴾ أي: عبادتي وطاعتي، ومعصية الشيطان ﴿صواط مستقيم، فعلوم الصراط المستقيم وأعماله ترجع إلى هذين الامرين، أي: فلم تحفظوا عهدي، ولم تعملوا بوصيتي، فواليتم عدوكم، فـ ﴿أَصْلُ منكم جبلاً كثيراً﴾ أي: خلقاً كثيراً. ﴿أَفَلَمُ تَكُونُوا تَعَقَّلُونَ ﴾ أي: فلا كان لكم عقل يأمركم بموالاة ربكم ووليكم الحق، ويزجركم عن اتخاذ أعدى الأعداء لكم ولياً، فلو كان لكم عقل صحيح لما فعلتم ذلك، فإذ أطعتم الشيطان، وعاديتم الرحمن، وكذبتم بلقائه، ووردتم القيامة دار الجزاء، وحق عليكم القول بالعذاب فـ ﴿هذه جهنم التي كنتم توعدون، وتكذبون بها، فانظرُّوا إليها عياناً، فهناك تنزعج

ثم يكمل ذلك، بأن يؤمر بهم إلى النار، ويقال لهم: ﴿اصلوها اليوم بما كنتم تكفرون﴾ أي: ادخلوها على وجه تصلاكم، ويحيط بكم حرها، ويبلغ منكم كل مبلغ، بسبب كفركم بآيات الله، وتكذيبكم لرسل الله.

منهم القلوب، وتزوغ الأبصار،

ويحصل الفزع الأكبر.

قال الله تعالى في بيان وصفهم الفظيع في دار الشقاء: ﴿اليوم نختم على أفواههم ﴾ بأن نجعلهم خرساً فلا يتكلمون، فلا يقدرون على إنكار ما عملوه من الكفر والتكذيب. ﴿وتكلمنا أيديم وتشهد أرجلهم بما

كانوا يكسبون أي: تشهد عليهم أعضاؤهم بما عملوه، وينطقها الذي أنطق كل شيء.

﴿ ولو نشاء لطمسنا على أعينهم ﴾ بأن نُذهِبَ أبصارهم، كما طمسنا على نطقهم ﴿ فاستبقوا الصراط ﴾ أي: فبادروا إليه، لأنه الطريق إلى الوصول إلى الجنة، ﴿ فاتى يبصرون ﴾ وقد طمست أبصارهم.

﴿ولونشاء لمسخناهم على مكانتهم ﴾ أي: لأذهبنا حركتهم ﴿فما استطاعوا مضياً ﴾ إلى الأمنام ﴿ولا يرجعون ﴾ إلى وراتهم ليبعدوا عن النار. والمعنى: أن هؤلاء الكفار، حقت عليهم كلمة العذاب، ولم يكن بُدُّ من عقابهم.

وفي ذلك الموطن، ما ثمّ إلاّ النار قد برزت، وليس لأحد نجاة إلاّ بالعبور على الصراط، وهذا لا يستطيعه إلا أهل الإيمان، الذيبن يمشون في نورهم، وأما هؤلاء، فليس لهم عند الله عهد في النجاة من النار؛ فإن شاء طمس أعينهم وأبقى حركتهم، فلم يهتدوا إلى الصراط لو استبقوا إليه وبادروه، وإن شاء أذهب حراكهم فلم يستطيعوا التقدم ولا التأخر يستطيعوا التقدم ولا التأخر المقصود: أنهم لا يعبرونه، فلا تحصل لهم النجاة.

﴿ ٦٨﴾ ﴿ ومن نعمره ننكسه في الخلق أفلا يعقلون ﴾ يقول تعالى: ﴿ وَمَنْ نعمره ﴾ من بني آدم ﴿ ننكسه في الخلق ﴾ أي: يعود إلى الحالة التي ابتدا حالة الضعف، ضعف العقل، وضعف القوة. ﴿ أفلا يعقلون ﴾ أن الآدمي ناقص من كل وجه، فيتداركوا قوتهم وعقولهم، فيستعملونها في طاعة ربهم.

(79 - ٧٠) (وما علمناه الشعر وما يسبغي له إن هو إلا ذكر وقرآن مبين \* ليندر من كان حياً ويحق القول على الكافرين ينزه تعالى نبيه عمداً على عمداً على الكافرين من أنه شاعر، وأن الذي جاء به شعر فقال: (وما علمناه الشعر وما ينبغي له أن يكون شاعراً، أي: هذا من

جنس المجال أن يكون شاعراً، لأنه رشيد مهتد، والشعراء غاوون، يتبعهم الغاوون، يتبعهم الشبه التي يتعلّق بها الضالون على رسوله، فحسم أن يكون يكتب أو يقرأ، وأخبر أنه ما علمه الشعر وما ينبغي له، ﴿إِنْ هُو إِلاْ ذَكُو وَقُرآن مبين أي: ما هذا الذي جاءبه إلا مبين أي: ما هذا الذي جاءبه إلا ذكر يتذكر به أولو الألباب، جميع المطالب الدينية، فهو مشتمل عليها أتم ركز الله في فطرها من الأمر بكل حسن، والنهى عن كل قبيح.

﴿وقرآن مبين﴾ أي: مبين لما يطلب بيانه، ولهذا حلف المعمول، ليدلً على أنه مبين لجميع الحق، بأدلته التفصيلية والإجمالية، والساطل وأدلة بطلانه، أنزله الله كذلك على رسوله.

ولينذر مَنْ كان حياً ﴾ أي: حي القلب واعيه، فهو الذي يزكو على هذا القرآن، وهو الذي يزداد من العلم منه والعمل، ويكون القرآن لقلبه بمنزلة المطر للأرض الطيبة الزاكية. ويحق المقول على الكافرين ﴾ لأنهم قامت عليهم به حجة الله، وانقطع احتجاجهم، فلم يبق لهم أدنى عذر وشبهة يُذُلُونُ بها.

(۱۷ - ۷۲) (أولم يروا أنا خلقنا لهم نما عملت أيدينا أنعاماً فهم لها مالكون «وذللناها لهم فمنها ركوبهم ومنها يأكلون «ولهم فيها منافع ومشارب أفلا يشكرون» يأمر تعالى العباد بالنظر إلى ما سخر لهم من مطاوعة لهم في كل أمر يريلونه منها، وأنه جعل لهم فيها منافع كثيرة من وأمتعتهم من عل إلى على، ومن أكلهم منها، وفيها دفء، ومن أوبارها وأسعارها وأصوافها أثاقاً ومتاعاً إلى حين، وفيها زينة وجمال، وغير ذلك من المنافع المنافع المنافع المنافع المنافع وأمتاعاً إلى من المنافع المنافع

يشكرون الله تعالى الذي أنعم بهذه النّعم، ويخلصون له العبادة ولا يتمتعون بها تمتعاً خالياً من العبرة والفكرة.

وهم لهم جند مضرون أي: مضرون أي: مضرون هم وهم في العذاب، ومتبرىء بعض، أفلا تبرأوا في الدنيا من عبادة هؤلاء، وأخلصوا العبادة للذي بيده الملك والنفع والضر، والعطاء والمنع، وهو الولى النصير؟

﴿٧٦﴾ ﴿فلا يحزنك قولهم إنا نعلم ما يسرون وما يسلنون أي: فلا يحزنك يما أيها الرسول، قول المكذبين، والمراد بالقول: ما دل عليه السياق، كل قول يقدحون فيه في الرسول، أو فيما جاء به.

أي: فلا تشغل قلبك بالحزن عليهم ﴿ إِنَّا نَعلَم ما يسرون وما يملنون ﴾ فنجازيهم على حسب علمنا بهم، وإلا فقولهم لا يضرك شيئاً.

﴿٧٧ – ٧٣﴾ ﴿أولم ير الإنسان أنا خلقناه من نطفة فإذا هو خصيم مبين \* وصرب لنا مثلاً ونسي خلقه قال من يحيي العظام وهي رميم \* قل يحييها الذي أنشأها أول مرة وهو بكل خلق عليم \* الذي جعل لكم من الشجر الأخضر ناراً فإذا أنتم منه توقدون \*

أوليس الذي خلق السماوات والأرض بقادر على أن يخلق مثلهم بلي وهو الخلاق العليم \* إنَّما أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له كن فيكون \* فسبحان الذي بيده ملكوت كل شيء وإليه ترجعون، هذه الأيات الكريمات، فيها [ذكر] شبهة منكرى البعث، والجواب عنها بأتم جواب وأحسنه وأوضحه، فقال تعالى: ﴿أُولِم يرَ الإنسان، المنكر للبعث والشاك فيه، أمراً يفيده اليقين التام بوقوعه، وهو ابتداء خلقه ﴿من نطفة ﴾ ثم تنقله في الأطوار شيئاً فشيئاً، حتى كبر وشب، وتم عقله واستتب، ﴿فإذا هو خصيم مبين ابعد أن كان ابتداء خلفه من نطفة، فلينظر التفاوت بين هاتين الحالتين، وليعلم أن الذي أنشأه من العدم، قاذر على أنَّ يعيده بعدما تفرق وتمزق، من باب أولي.

وضرب لنا مثلاً لا يبغي لأحد أن يضربه، وهو قياس قدرة الخالق بقدرة المخلوق، وأن الأمر المستعدعلي قدرة المخلوق مستبعد على قدرة الخالق.

فسر هذا المثل [بقوله]: ﴿قال﴾ ذلك الإنسان ﴿مَنْ يحيي العظام وهي رميم﴾ أي: هل أحد يحييها؟ استفهام إنكار، أي: لا أحد يحييها بعدما بليت وتلاشت.

هذا وجه الشبهة والمثل، وهو أن هذا أمر في غاية البعد على ما يعهد من قدرة البشر، وهذا القول الذي صدر من هذا الإنسان غفلة منه، ونسيان لابتداء خلقه، فلو فطن لخلقه بعد أن لم يكن شيئاً مذكوراً فوجد عياناً، لم يضرب هذا المثل.

فأجاب تعالى عن هذا الاستبعاد بجواب شاف كاف، فقال: ﴿قَلْ يُحييها الذي أنشأها أوّل مرة ﴾ وهذا بمجرد تصوره، يعلم به علماً يقيناً لا شبهة فيه، أن الذي أنشأها أوّل مرة

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: الذي.

<sup>(</sup>٢) زيادة من هامش ب، ويبدو \_ والله أعلم \_أن الشرطين هما: الاستطاعة والإرادة، وبقية كلام الشيخ \_ رحمه الله \_ يدل على ذلك.

قادر على الإعادة ثاني مرة، وهو أهون على القدرة إذا تصوره المتصور، ﴿وهو بكل خلق عليم﴾

هذا أيضاً دليل ثان من صفات الله تعالى، وهو أن علمه تعالى محيط بجميع خلوقاته في جميع أحوالها، في جميع الأوقات، ويعلم ما تنقص الأرض من أجساد الأموات وما يبقى، ويعلم الغيب والشهادة، فإذا أقر العبد بهذا العلم العظيم، علم أنه أعظم وأجل من إحياء الله الموتى من قبورهم.

ثم ذكر دليلاً ثالثاً ﴿الذي جعل لكم من الشجر الأخضر ناراً فإذا أنتم منه توقدون، فإذا أخرج [النار] اليابسة من الشجر الأحضر، الذي هو في غاية الرطوبة، مع تضادهما وشدة تخالفهما، فإخراجه الموتى من قبورهم مثل ذلك. ثم ذكر دليلاً رابعاً فقال: ﴿أُوليس الذي خلق السماوات والأرض) على سعتهما وعظمهما ﴿بقادر على أن يخلق مثلهم ﴾ أي: [أن] يعيدهم [بأعيانهم]. ﴿ لَي قَادِر عَلَى ذَلَكُ ، فَإِنْ خَلَقَ المسماوات والأرض أكبر من خلق الناس. ﴿وهو الخلاق العليم، وهذا دليل خامسٌ، فإنه تعالى الخلاق، الذي جميع المخلوقات، متقدمها ومتأخرها، صغيرها وكبيزها، كلها أثر من آثار خلقه وقدرته، وأنه لا يستعصى عليه مخلوق أراد خلقه .

فإعادته للأموات، فرد من أفراد [آثار] خلقه، ولهذا قال: ﴿إِنما أمره إذا أراد شيئاً ﴿ نكرة في سياق الشرط، فتعم كل شيء. ﴿أَن يقول له كِن فيكون ﴾ أي: في الحال من غير تمانع.

﴿فسبحان الذي بيده ملكوت كل شيء ﴿ وهذا دليل سادس، فإنه تعالى هو الملك المالك لكل شيء، الذي جميع ما سكن في العالم العلوي والسفلي ملك له، وعبيد مسخرون ومدبرون، يتصرف فيهم يأقداره الحكمية، وأحكامه الجزائية.

فإعادته إياهم بعد موتهم، لينفذ بينهما ورب المشارق اي: هو الخالق

فيهم حكم الجزاء، من تمام ملكه، ولهذا قال: ﴿وإليه ترجعون ﴾ من غير امتراء ولا شك، لتواتر البراهين القاطعة والأدلة الساطعة على ذلك. فتبارك الذي جعل في كلامه الهدى والشفاء والنور.

تم تفسير سورة يس، فلله [تعالى] الحمد كما ينبغي لجلاله، وله الثناء كما يليق بكماله، وله المجد كما تستدعيه عظمته وكبرياؤه، وصلى الله على محمد واله وسلم

### تفسیر سورة الصافات، وهی مکینة

﴿١١ ـ ١١﴾ ﴿بستم الله البرحسن الرحيم والصافات صفاً \* فالزاجرات رَجِراً \* فالتاليات ذكراً \* إنَّ إلهكم لواحد \* ربّ السماوات والأرض وما بينهما ورب المشارق \* إنّا زيّنا السماء الدنيا بزينة الكواكب ﴿ وحفظًا من كُلُّ شيطان مارد \* لا يسَّمُّعون إلى الملأ الأعلى ويقذفون من كل جانب \* دحوراً ولهم عذاب واصب \* إلا من خطف الخطفة فأتبعه شهاب ثاقب \* فاستفتهم أهم أشد خلقاً أم من خلقنا إنا خلقناهم من طين لازب الهذا قسم منه تعالى بالملائكة الكرام، في حال عبادتها وتدبيرها ما تدبره بإذن ربها، على ألوهيته تعالى وربوبيته، فقال: ﴿والصافات﴾ صفاً أي: صفوفاً في ﴿ فَالْرَاجِرَاتِ زُجُراً ﴾ وهم الملائكة ، يزجرون السحاب وغيره بأمر الله، ﴿ فَالْتَالِياتِ ذِكْرَاً ﴾ وهم الملائكة الذين يتلون كلام الله تعالى.

فلما كانوا متألهين لربهم، ومتعبدين في خدمته، ولا يعصونه طرفة عين، أقسم بهم على ألوهيته فقال: ﴿إِنَّ الله له شريك في الإلهية، فأخلصوا له الحب والخوف والرجاء، وسائر أنواع العبادة.

﴿رب السماوات والأرض وما ينهما ورب المشارق﴾أي: هو الخالق

أوَلَيْرَوْا أَنَا خَلَقْتَ الْمُعْمَاعِيلَتْ أَيْدِينَ ٱلْعَنْمَا فَهُمْ فَكَا مَلِكُونَ ۞ وَذَلَّناهَا لَمُنْ فِينَهَا زَكُوبُهُمْ وَمِنْهَا يَأْكُونَ 🕻 ۞ وَلَمُتُمْ فِيهَا مَنْفِعُ وَمَشَارِبُّ أَفَلَا يَشْكُرُونَ ۞ وَلَقَنْدُواْ مِن دُونِ اللَّهِ عَلِمْتُ لَكُمُّ لَهُ مُنْصَرُونَ ﴿ لَا يَصَعَلِهُونَ نَصْرَهُمْ وَهُمْ لَكُوجُنَا تُغْضَرُونَ ۞ فَلَا يَعْرَبُكَ فَوْلَكُمْ إِنَّا تَعْكُرُ مَا يُصِيرُ وَمَن وَمَا يُعْلِمُونَ ۞ أَوْلُوْ يَرَالُإِنسَانُ إِلْنَاخَلَقْنَكُ مِن نُطُفَةٍ فَإِذَاهُوَخَصِيرٌ ثُمِينٌ ۞ وَضَرَبَ لَنَا مَشَلًا وَلَيِنَ خَلْقَتُهُ قَالَ مَن يُحِي ٱلْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيدُ ۞ قُلُ يُحْسِهَا ٱلَّذِيَّ أَنْشَأَهَاۤ أَوْلَ مَنَّةً وَهُوِّيكُلِ حَالَقٍ عَلِيكُ ۞ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُم فِنَ ٱلشَّجَرِ ٱلْأَخْضَرِيْ الْأَوْفَرِيْ الْأَخْضَرِيْ الْأَوْفَ أَلْتُدُ مِنْهُ تُوَقِدُونَ ﴿ أُولَيْسَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ يِقَادِي عَلَىٰ أَن يَعَلُقَ مِثْ لَهُ مُرِكِلٌ وَهُوَ أَنْمَنَكُونُ ٱلْعَيَامِينُ ۞ إِنَّا أَمْرُوهُ وَإِذَا أَرَّادَ شَيْعًا أَن يَكُولَ لَهُرَكُن فَيَكُونَ كُ فَسَيْحُنَ ٱلَّذِي بِيكِيدِ مَلَّكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَ الَّذِي تُرْجَعُونَ ٥ TO SEE WILLIAM TO SEE SEE

**東京 (西班出 | 高到周山計 | 多東**)

لهذه المخلوقات، والرازق لها، المدبر لها، فكما أنه لا شريك له في ربوبيته إياها، فكذلك لا شريك له في الوهيته، وكثيراً ما يقرر تعالى توحيد الإلهية بتوحيد الربوبية، لأنه دال عليه، وقد أقر به أيضاً الشركون في العبادة، فيلزمهم بما(١) أقروا به على ما أنكروه.

وخص الله المسارق سال ذكسر، لدلالتها على المغارب، أو لأنها مشارق النجوم التي سيذكرها، فلهذا قال: ﴿إِنَّا زَبِسَا السماء اللذنيا بزينة الكواكب \* وحفظاً من كل شيطان مارد \* لا يسمّعون إلى الملأ الأعلى \* ذكر الله في الكواكب هاتين الفائدتين العظيمتين:

إحداهما: كونها زينة للسماء، إذ لولاها، لكانت السماء جرماً مظلماً لا ضوء فيها، ولكن زينها فيها لتستنير أرجاؤها، وتحسن صورتها، ويهتدى بها في ظلمات البر واليجر، ويحصل فيها من المصالح ما يحصل.

والثانية: حراسة السماء عن كل شيطان مارد، يصل بتمريد إلى استماع الملا الأعلى، وهم الملائكة، فإذا استمعت قلفتها بالشهب الثواقب ومن كل جانب وطرداً لهم، وإبعاداً عن استماع ما يقول الملا الأعلى.

\_عِلْقَيَالِكَوْيِلِيَ وَٱلْفَيْقَاتِ صَفًّا ۞ فَٱلْكِرَتِ وَمُرَّا۞ فَٱلْكِيلَتِ وَكُرًّا ۞ إِنَّ إِلَهُ كُو لَوْعِدُ ۞ زَّبُّ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَالِينْ مُهُمَّا وَرَبُّ لَلْشَكِرِةِ ۞ إِنَّازَتُنَا ٱلسَّمَآءَٱلدُّيُّا رِيَهَ ٱلْكُولِكِ۞ وَيِعْظُا مِن كُلُ شَيْطُن مَّادِدِ ۞ لَّا يَمْتَمَعُونَ إِلَى الْلَهَ ٱلْأَظَّا وَيُقَذَّفُونَ مِن كُلِّ جَانِ ۞ دُحُوزًا وَلَمْ مُعَذَابُ وَاصِبُ۞ إِلَّامْ تَخْطَفَ ٱلْخَطَفَةَ فَأَنْبَعَهُ مِنْهَا ثُوثَاقِتُ ۞ فَأَسْنَفْنِهِمْ أَهُمُ أَشَدُّ خَلْقًا أَمَّ فَخَلَقَنَّا إِنَّا خَلَقَتُ كُلُرِينَ طِينِ لَّازِينٍ۞ لَلْ عَِبْتَ وَيَتَحَرُّونَ ۞ وَاذَا ذَكِرُوا لَآيِذَكُرُونَ ﴿ وَإِذَا زَأُوا ءَايِنَةً يَسُتَسْتُورُونَ ۞ وَقَالُوانَ هَنْأَ إِلَّاسِمُ مُنْهِينٌ ۞ أَءِ ذَامِنْنَا وَكَا زَّايَا وَعَظَمًا أَءَنَّا لَبُعُوثُونَ ۞ أَرَءَابَأَوْنَا ٱلْأَوْلُونَ۞ قُلْ نَعَمُ وَأَنْتُمْ يَذِخُرُونَ۞ فَإِنَّاهِنَ زَجْرَةٌ وَمِيدَةٌ فَإِذَا هُمُ يَنظُرُونَ ۞ وَقَالُواْ يُعَوِّلْنَا هَلَاَ يَقِّمُ ٱلْذِينِ۞ هَلَاَيَةُ وَٱلْفَصَلِ ٱلَّذِي كَنْتُم بِعِيثًا كُلِيُونَ ۞ \* ٱحْشُرُ وَٱلَّذِينَ ِ ظَلَمُواْ وَأَزْوَاجَهُمُ وَمَاكَانُواْ يَعْبُدُونِ ۞ مِن دُونِاً لَلَّهِ فَأَهْدُوهُمْ إِلَّا صِرَاطِ ٱلْجَيْحِيدِ ۞ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْتُولُونَ ۞ TO DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

﴿ ولهم عذاب واصب ﴾ أي: دائم،

معد لهم، كتمردهم عن طاعة رجم. ولولا أنه [تعالى] استثنى، لكان ذلك دليلاً على أنهم لا يستمعون شيئاً أصلاً، ولكن قال: ﴿ إِلاَّ مَنْ خَطِفَ الخطفة ﴾ أي: إلا مَنْ تلقف من الشياطين المردة، الكلمة الواحدة على وجه الخفية والسرقة، ﴿فَأَتِّبِعِهِ شَهَّاتٌ ثاقب﴾ تارة يدركه قبل أن يوصلها إلى أوليائه، فينقطع خبر السماء، وتارة يخبر بها قبل أن يدركه الشهاب، فيكذبون معها مئة كذبة يروجونها بسبب الكلمة التي سمعت من السماء. ولما بيَّن هذه المخلوقات العظيمة قال: ﴿فاستفتهم ﴾ أي: اسأل منكري خلقهم بعد موتهم، ﴿أهم أشد خلقاً﴾ أي: إيجادهم بعد موتهم، أشد خلفاً وأشق؟ ﴿أُم مِنْ خِلَقْنا﴾ مِن [هذه] المخلوقات؟ فلا بدأن يقروا أن خلق السماوات والأرض أكبر من خلق

فيلزمهم إذا الإقرار بالبعث، بل لو رجعوا إلى أنفسهم وفكروا فيها، لعلموا أن ابتداء خلقهم من طين لازب، أصعب عند الفكر من إنشائهم بعد موتهم، ولهذا قال: ﴿إِنَّا خلقناهم من طين لازب﴾ أي: قوي شديد كقوله تعالى: ﴿ولقد خلقنا الإنسان من

لر ١٧ ــ نفسير سوره الصافات صلصال من حماً مسنون،

الأولون﴾

الاولون و لما كان هذا منتهى ما عندهم، وغاية ما لديهم، أمر الله رسوله أن ترهيبهم بجواب مشتمل على ستبعثون، أنتم وآباؤكم الأولون فرأنتم داخرون ذليلون صاغرون، لا تمتنعون، ولا تستعصون على قدرة الله.

وفانما هي زَجْرة واحدة المنفخ اسرافيل فيها في الصور وفإذا هم مبعوثون من قبورهم وينظرون كما استدىء خلقهم، بعشوا بجميع أجزائهم، حفاة عراة غرلاً، وفي تلك الحال، ينظهرون الندم والحزي والخسار، ويدعون بالويل والشور.

﴿وقالوا يا ويلنا هذا يوم الدين﴾ فقد أقروا بما كانوا في الدنيا به يستهزؤون.

فيقال لهم: ﴿هذا يوم الفصل﴾ بين العباد فيما بيتهم وبين رجم من الحقوق، وفيما بينهم وبين غيرهم من الحلق.

وما كانوا يعبدون همن دون الله من الأصنام والأنداد التي زعموها، فاجمعوهم جميعاً وفاهدوهم إلى صراط الجنحيم، أي: سوقوهم سوقاً عنيفاً إلى جهتم، وبعد ما يتعين أمرهم إلى النار، ويعرفون أنهم من أهل

﴿۲۱ ـ ۲۱﴾ ﴿بِل عـجـبـتَ ويسمخسرون \* وإذا ذكسروا لا يسذكسرون \* وإذا رأوا آيسة يستسخرون \* وقالوا إن هذا إلا سحر مبين \* أءِذا متنا وكنا تراباً وعظاماً أإنا لمبعوثون \* أو آباؤنا الأولون \* قل نعم وأنتم داخرون \* فإنما هي زجرة واحدة فإذا هم ينظرون \* وقالوا يا ويلنا هذا يوم الدين \* هذا يوم الفصل الذي كنتم به تكذّبون ﴿ وبلُ عجيتَ ﴾ يا أيها الرسول وأيها الإنسان، من تكذيب مَنْ كذَّب بالبعث، بعد أن أريتهم من الآيات العظيمة والأدلة الستقيمة، وهو حقيقة محل عجب واستغراب، لأنه مما لا يقبل الإنكار، ﴿وَ﴾ أعجب من إنكارهم وأبلغ منه، أنهم ﴿يسخرون﴾ بمن جاء بالخبر عن البعث، فلم يكفهم مجرد الإنكار، حتى زادوا السخرية بالقول الحق.

وه من العجب أيضاً أنهم ﴿إِذَا وَكُرُوا﴾ ما يعرفون في فطرهم وعقولهم، وفطنوا له، وألفت نظرهم إليه ﴿لا يدْكُرُونَ ﴾ ذلك، فإن كان جهلا، فهو من أدلُ الدلائل على شدة بلادتهم العظيمة، حيث ذكروا ما هو مستقر في الفطر، معلوم بالعقل، لا يقبل الإشكال، وإن كان تجاهلاً وعناداً، فهو أعجب وأغرب:

وطادا، فهو العجب واعرب. ومن العجب [أيضاً] أنهم إذا أقيمت عليهم الأدلة، وذكروا الآيات التي يخضع لها فحول الرجال وألباب الألباء، يسخرون منها ويعجبون.

ومن العجب أيضاً، قولهم للحق لما جاءهم: ﴿إِنْ هَذَا إِلاَ سَحَرٌ مبين﴾ فيجعلوا أعلى الأشياء وأجلها، وهو الحق، في رتبة أخس الأشياء وأحقرها.

ومن العجب أيضاً، قياسهم قدرة رب الأرض والسماوات، على قدرة الآدمي الناقص من جميع الوجوه، فقالوا استبعاداً وإنكاراً: ﴿ إِذَا مِتنا وكتا تراباً وعظاماً أإنا لمبعوثون \* أو آباؤنا

دار البوار، يقال: ﴿وقفوهم ﴾ قبل أن توصلوهم إلى جهنم ﴿إنهم مسؤولون﴾ عمّا كانوا يفترونه في الدنياً، ليظهر على رؤوس الأشهاد كذبهم وفضيحتهم.

فيقال لهم: ﴿ مالكم لا تناصرون ﴾ أي: ما الذي جرى عليكم اليوم؟ وما الذي طرقكم لا ينصر بعضكم بعضاً، ولا يغيث بعضكم بعضاً، بعدما كنتم تزعمون في الدنيا، أن آلهتكم ستدفع عنكم العذاب وتغيثكم وتشفع لكم عند الله، فكأنهم لا يجيبون هذا السؤال، لأنهم قدعلاهم الذل والصغار، واستسلموا لعذاب النار، وخشعوا وخضعوا وأبلسواء فلم ينطقوا.

ولهذا قال: ﴿ بِل هم اليوم مستسلمون، ٥

﴿٢٧ \_ ٣٩﴾ ﴿وأقبل بعضهم على بعض يتساءلون \* قالوا إنكم كنتم تأتوننا عن اليمين ﴿ قالوا بِلَ لَمْ تَكُونُواْ مؤمنين \* وما كان لنا عليكم من سلطان بل كنتم قوماً طاغين \* فحقّ علينا قول ربنا إنّا لذائقون \* فأغويناكم إنا كنا غاوين \* فإنهم يومئذ في العذاب مشتركون \* إنّا كذلك نفعل بالمجرمين \* إنهم كانوا إذا قيل لهم لا إله إلا الله يستكبرون \* ويقولون أءنا لتاركوا آلهتنا لشاعر مجنون \* بل جاء بالحق وصدّق المرسلين \* إنّكم لذائقوا العذاب الأليم \* وما تجزون إلا ماكنتم تعملون كلاجعوا هم وأرواجهم وآلهتهم، وهدوا إلى صراط الجحيم، ووقفوا، فسئلوا، فلم يجيبوا، أقبلوا فيما بينهم، يلوم بعضهم وأعظمهم رأياً. السيديد بعضا على إضلالهم وضلالهم، فقال الأتباع للمتبوعين الرؤساء: ﴿إِنكِم كنتم تأتوننا عن اليمين﴾ أي: بالقوة والغلبة، فتضلونا، ولولا أنتم لكنا

> ﴿قالوا﴾لهم: ﴿بللم تكونوا مؤمنين﴾ أي: ما زلتم مشركين، كما نحن مشركون، فأي: شيء فضلكم

﴿و﴾ الحال أنه ﴿ما كان لنا عليكم من **سلطان﴾**أي: قهر لكم على اختيار الكفر ﴿بِلَ كنتم قوماً طَاغينَ﴾ متجاوزين للحد (١)

﴿فَحَقُّ عَلَيْنا﴾ نحن وإياكم ﴿إِنَّا لذائقون العذاب، أي: حق علينا قدر ربنا وقضاؤه، أنا وإياكم سنذوق العذاب، ونشترك في العقاب ﴿فــــ لذلك ﴿أَعْوِينَاكُمْ إِنَّا كُنَّا غَاوِينَ﴾ أي : دعوناكم إلى طريقتنا التي نحن عليها، وهي الغواية، فاستجبتم لنا، فلا تلومونا ولوموا أنفسكم.

قال تعالى: ﴿ فَإِنْهُمْ يُومِئُذُ ﴾ أي: يوم القيامة ﴿في العذاب مشتركون﴾ وإن تفاوتت مقادير عذاهم بحسب جرمهم، كما اشتركوا في الدنيا على الكفر، اشتركوا في الآخرة بجزائه، ولهذا قال: ﴿إِنَّا كَذَلَكُ نَفْعِلُ بالمجرمين الم ذكر أن إجرامهم قد بلغ الغاية وجاوز النهاية، فقال: ﴿إِنهِم كنائوا إذا قيل لنهم لا إله إلا الله فدعوا إليها، وأمروا بترك إلهية ما سواه ﴿يستكبرون﴾عنها وعلى مَنْ جاء بها.

﴿ ويقولون ﴾ معارضة لها: ﴿ أَإِنَّا وَشُرِعِهُمْ. لتاركوا آلهتنا﴾ التي لم نزل نعبدها نحن وأباؤنا ﴿لَهِ قُولَ ﴿شَاعُرُ مُحْنُونَ ﴾ يعنون محمداً على فلم يكفهم - قبحهم الله - الإعراض عنه، ولا مجرد تكذيبه، حتى حكموا عليه بأظلم الأحكام، وجعلوه شاعراً مجنوناً، وهم يعلمون أنه لا يعرف الشعير والشعراء، ولا وصفه وصفهم، وأنه أعقل خلق الله،

> ولهذا قال تعالى، ناقضاً لقولهم: ﴿ بِل جاء ﴾ محمد ﴿ بِالْحَقِّ ﴾ أي: مجيئه حقٌّ، وما جاء به من الشرع والكتاب حــق، ﴿وصــدِّق المرســلين﴾ [أي: ومجيئه صدق المرسلين] فلولا مجيئه وإرساله لم يكن الرسل صادقينُ، فهو آية ومعجزة لكل رسول قبله، لأنهم أخبروابه وبشروا، وأخذ الله عليهم علينا؟ وأي: شيء يوجب لومنا؟ العهد والميثاق، لئن جاءهم لؤمنن به

مَالَكُورُ لَانْنَاصَرُونَ ۞ بَلْ هُزَالْيُونَ مُسْتَسْلِمُونَ ۞ وَأَثْلَ يَشْنُهُ عَلَى مَضِي يَشَاءَ لُونَ۞ قَالُوا إِنَّكُوكُتُ عُرِيًّا قُونَنَا عَنِ ٱلْكِيمِينِ۞ قَالُواْ بَلِ أَرْتَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ۞ وَمَا كَانَ لَنَاعَلِيْكُمْ مِن سُلْطَانَيَّ بَلْكُتُمُ قَوْمَاطَلِغِينَ ۞ خَقَّ عَلَيْنَا قَوْلُ رَبِيَّا ۚ إِنَّا لَدَآ بِغُونَ۞ فَأَغُورَ تَنكُو إِنَّا كُنَّا غَلِينَ ۞ فَإِنَّهُمْ يَوْمَ إِذِ فِي ٱلْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴿ إِنَّا كَذَٰلِكَ نَفَعَلُ بِالْجُهِينَ ۞ إِنَّهُمْ كَانُوا إِنَّا قِلَ لَمُتُمَّ لَآ إِلَّهُ إِلَّا الْقَهُ يَسْتَكَبِّرُونَ ۞ وَيَقُولُونَ أَيِّنَا لَتَارِكُواْ الْمِينَا لِشَاعِيمُ مُخُونِ ۞ بَلْ جَآءً مِا أَكْتِقَ وَصَدَّقَ ٱلْمُرْسَلِينَ۞ إِنَّكُو لَنَّا بِغُوا ٱلْعَذَابِ ٱلْأَلِيهِ ۞ وَمَا تَحْوَقَ إِلَّامَا كُتُتُمْ تَعْمَلُونَ ۞ إِلَّاعِمَادَ لَقَهِ الْخُلْقِدِينَ ۞ أَوْلَلَيْكَ لَحُمْ رِزَقُ مَعْلُومٌ ۞ فَوَلِكِ أَوْهُم مُّكُرْمُونَ۞ فِي جَنَّتِ ٱلنَّعِيرِ۞ عَلَى سُرُر مُّنْقَلِيلِينَ۞ يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسِ فِن مِّعِينٍ ۞ بَيْضَآ اَلْمَةَ لِلشَّارِينِ َ ۞ لَافِهَا غَوْلُ وَلَاهُرَعَنَّهَا لِمَرْغُونَ ۞ وَعِندُهُمْ قَصِرَتُ الطَّرْفِ وِينَّ ﴿ كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَّكَنُونٌ ۞ فَأَقْبَلَ بَعْضُهُ مْ عَلَى بَعْضٍ لِيُّ اللَّهُ اللّ 

ولينصرنه، وأخذوا ذلك على أمهم، فلما جاءظهر صدق الرسل الذين قبله، وتبين كذب مَنْ خالفهم، فلو قدر عدم مجيئه، وهم قد أخبروا به، لكان ذلك قادحاً في صدقهم.

وصدَّق أيضاً المرسلين، بأن جاء بما جاؤوا به، ودعا إلى ما دعوا إليه، وآمن بهم، وأخبر بصحة رسالتهم ونبوتهم

ولما كان قولهم السابق: ﴿إِنَّا لذائقون ﴾ قولاً صادراً منهم ، يحتمل أن يكون صدقاً أو غيره، أخبر تعالى بالقول الفصل الذي لا محتمل غير الصدق واليقين، وهو الخبر الصادر منه تعالى، فقال: ﴿إِنكُم لَذَاتُقُوا الْعَذَابُ الأليم، أي: المؤلم الموجيع، ﴿ومِيا تجزون ﴾ في إذاقة العذاب الأليم ﴿إلاّ ما كنتم تعملون فلم نظلمكم، وإنما عدلنا فيكم؟.

ولما كان هذا الخطاب لفظه عاماً، والمرادبه المشركون، استثنى تعالى المؤمنين فقال: ــٰ

﴿ ٤٠ عـــاد الله المخلصين \* أولئك لهم رزق معلوم \* فواكه وهم مكرمون \* في جنات النعيم \* على سرر متقابلين \* يطاف عليهم بكأس من معين # بيضاء لذة للشاربين \* لا فيها غول ولا هم عنها

يَقُولُ أَهِ نَلْكَولَنَ لَلْصُهَرِقِينَ ۞ أَءِ ذَا مِتَنَا وَكُنَا تُزَلِياً وَعَظَامًا أَءِنَّا لَدِينُونَ ۞ قَالَ هَلْ أَشْدِمُطَّلِعُونَ ۞ فَٱطَّلَمَ فَــَرَوَاهُ فِي سَوَلَهِ ٱلْجَفِيدِ ۞ فَالَ تَالْشِوانِ لِمُتَّ أَتُرْدِينِ۞ وَلَوْلَانِعْتُ مَةُ رَبِّي لَكُمُتُ مِنَ ٱلْخُصَرِينَ ﴿ أَفَمَا تَعَنُّ بَيْسِينِ ﴿ إِلَّا مَوْتَلْنَا ٱلأُولَىٰ وَمَاغَنَىٰ يُعُكَذِّينَ ۞ إِنَّ هَلَذَا لِمُؤَالْفَوْزُ ٱلْمَظِيمُ ۞ لِلثَّلِ هَكَذَا فَلْيَعْمَلِ ٱلْعَكِمِلُونَ ۞ أَذَٰلِكَ خَيْرُ ثُزُلًا أَمْ تُعِيَّوُٓ أَلَآ فُور ۞ إِنَّا جَعَلْتُهَا فِئْـنَةُ لِلظَّالِمِينَ ۞ إِنَّهَا شَجَرَةً تَخَرُجُ فِي آصْلِ ٱلْجَيْدِهِ طَلْعُهَاكَأَنَّهُرُهُ وَسُ ٱلثَّيَطِينِ، فَإِنْكَفْرُ لَآكِكُونَ مِنْهَا فَلَافِوْنَ مِنْهَا ٱلْبُطُونَ ۞ ثُرَّ إِنَّ لَمُتَرْعَلَيْهَا لَشَوْبَاقِنْ جَيسِرِ۞ ثُرُانَ مَنجِعَهُمْ لَإِلَى ٱلْجَوِيدِ۞ إِنَّهُمْ أَلْفَوْا ءَابَآءَهُمْ صَالِينَ ۞ فَهُمْ عَلَىٓ اللَّهِمْ يُهُمَّ عَوْنَ ۞ وَلَقَدُ مَثِلَ قِتَلَهُمُ أَحَدُ ثُرُ ٱلْأَوْلِينَ ۞ وَلَقَدُ أَرْسَكُ الْفِيهِم مُّنذِينِنَ ۞ فَأَنظُرْكَيْفَكَانَ عَلِيمَةُ ٱلْمُنذَيِنَ۞ إِلَّاحِكَادَ اللَّهِ ٱلْمُتَعَلِّصِينَ ۞ وَلَقَدْ نَادَ لِنَا فَوْحٌ قَلْيَعْ مَرَ ٱلْجِيمُونَ ۞ وَنَجَيْنَكُهُ وَأَهْ لَمُونَ ٱلْكَرْبِ ٱلْعَظِيمِ ۞

ينزفون \* وعندهم قاصرات الطرف عين \* كأنبن بيض مكنون .

TOURSELL LA LONG BERNER

يقول تعالى: ﴿ إِلاَّ عِباد الله المخلصين فإنهم غير ذائقي العذاب الأليم، لأنهم أخلصوا لله الأعمال، فأخلصهم، واحتصهم برحمته، وجاد عليهم بلطفه، ﴿أُولئك لهم رزق معلوم﴾ أي: غير مجهول، وإنما هو رزق عظيم حليل، لا يجهل أمره، ولا يبلغ كنهه، فسره بقوله: ﴿ فُواكِهِ ﴾ من جميع أنواع الفواكه التي تتفكه بها النفس، لللَّمَّا في لونها وطعمها. ﴿وهم مكرمون﴾ لا مهانون محتقرون، بل معظمون مجلون موقرون، قد أكرم بعضهم بعضاً، وأكرمتهم الملائكة الكرام، وصاروا يدخلون عليهم من كل باب، ويهنّئونهم ببلوغ أهنأ الثواب، وأكرمهم أكرم الأكرمين، وجاد عليهم بأنواع الكرامات، من نعيم القلوب والأرواح والأبدان، ﴿ في جنات النعيم ﴾ أي: الجنات التي النعيم وصفها، والسرور نعتها، وذلك لما جمعته، مما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر، وسلمت من كل مخل بنعيمها، من جميع المجدرات والمنغصات.

ومن كرامتهم عند ربهم، وإكرام بعضهم بعضاً، أنهم على ﴿سرر، وهي المجالس المرتفعة، المزينة بأنواع الأكسية

الفاخرة، المزخرفة المجملة، فهم متكئون عليها على وجه الراحة والطمأنينة والفرح. ﴿متقابلين﴾ فيما بينهم، قد صفت قلوبهم ومحبتهم فيما بينهم، ونعموا باجتماع بعضهم مع بعض، فإن مقابلة وجوههم، تدل على تقابل قلوبهم، وتأدب بعضهم مع بعض، فلم يستدبره أو يجعله إلى حانبه، بل من كمال السرور والأدب ما دل عليه ذلك التقابل.

﴿ يطاف عليهم بكأس من معين ﴾ أي: يتردد الولدان المستعدون لخدمتهم بالأشربة اللذيذة، بالكاسات الجميلة المنظر، المترعة من الرحيق المختوم بالمسك، وهي كاسات الخمر.

وتلك الخمر، تخالف خر الدنيا من كل وجه، فإنها في لونها ﴿بيضاء ﴾ من أحسن الألوان، وفي طعمها ﴿للة للشاربيا ﴾ يتلذذ شاربها بها وقت شربها وبعده، وأنها سالمة من غول العقل وذهابه ونزفه ونزف مال صاحبها، وليس فيها صداع ولا كدر، فلما ذكر طعامهم وشرابهم ومجالسهم، وعموم النعيم وتفاصيله داخلة في قوله: ﴿جنات النعيم ﴾

لكن فصل هذه الأشياء لتعلم فتشتاق النفوس إليها، ذكر أزواجهم فقال: ﴿وعندهم قاصرات الطرف عين﴾ أي: وعند أهل دار النعيم، في محلاتهم القريبة، حور حسان، كاملات الأوصاف، قاصرات الطرف، إما أنها قصرت طرفها على زوجها، لعفتها وعدم مجاوزته لغيره، ولجمال زوجها وكماله، بحيث لا تطلب في الجنة سواه، ولا ترغب إلا به، وإما لأنها قصرت طرف زوجها عليها، وذلك يدل على كمالها وجمالها الفائق، الذي أوجب لزوجها أن يقصر طرفه عليها، وقصر الطرف أيضاً، يدل على قصر النفس والمحبة عليها، وكلا المعنيين محتمل، وكلاهما صحيح، و [كل] هذا يدل على جمال الرجال والنساء في الجنة، ومحبة بعضهم بعضاً، محبة لا يطمح إلى غيره، وشدة عفتهم كلهم، وأنه لا حسد فيها ولا تباغض

ولا تشاحن، وذلك لانتفاء أسباه. ﴿عسين الي : حسسان الأعسين جميلاتها، ملاح الحدق، ﴿كأنهن ﴾ أي: الحور ﴿بيض مكنون ﴾ أي: مستور، وذلك من حسنهن وصفائهن وكون ألوانهن أحسن الألوان وأبهاها، ليس فيه كدر ولا شين.

﴿٥٠ - ٢١﴾ ﴿فأقبل بعضهم على بعض يتساءلون \* قال قائل منهم إني كان لى قرين \* يقول أإنك لن المصدقين \* أإذا متنا وكنا ترابا وعظاما أإنا لمدينون \* قال هل أنتم مطلعون \* فاطلع فرآه في سواء الجحيم \* قال تالله إن كدت لتردين ﴿ ولولا نعمة ربي لكنت من المحضرين \* أفما نحن بميّتين \* إلا موتتنا الأولى وما نحن بمعذبين \* إنّ هذا لهو الفور العظيم \* لمثل هذا فليعمل العاملون، لما ذكر تعالى نعيمهم وتمام سرورهم، بالمآكل والمشارب، والأزواج الحسان، والمجالس الحسنة، ذكر تذاكرهم فيما بينهم، ومطارحتهم للأحاديث عن الأمور الماضية، وأنهم ما زالوا في المحادثة والتساؤل، حتى أفضى ذلك بهم ، إلى أن قال قائل منهم : ﴿إِن كَانَ لى قرينٌ ﴿ في الدنيا ينكر البعث، ويلومني على تصديقي به، و ﴿ يُقُولُ ﴾ لى ﴿ أَإِنْكُ لَمْنِ الْمُصَدِّقِينَ \* أَإِذَا مَتَنَا وَكُنَا تراباً وعظاماً أإنا لمدينون﴾ أي: مجازون بأعمالنا؟ أي: كيف تصدق بهذا الأمر البعيد، الذي في غاية الاستغراب، وهو أننا إذا تمزقنا فصرنا تراباً وعظاماً، أننا نُبعث ونُعاد، ثم نُحاسب ونُجاري بأعمالنا؟!!

أي: يقول صاحب الجنة لإخوانه: هينه قصتي، وهذا خيسري، أنا وقريني، ما زلت أنا مؤمناً مصدقاً، وهو ما زال مكذباً منكراً للبعث، حتى من النعيم الذي أخبرتنا به الرسل، من النعيم الذي أخبرتنا به الرسل، وهو لا شك أنه قد وصل إلى العداب. في همل أنتم مطلعون لا لنظر إليه، فنزداد غبطة وسروراً بما نحن فيه، ويكون ذلك رَأْيَ عين؟ والظاهر من حال أهل الجنة، وسرور بعضهم

ببعض، وموافقة بعضهم بعضاً، أنهم أجابوه لما قال، وذهبوا تبعاً له، للاطلاع على قرينه، ﴿فاطلع﴾ فرأى قرينه ﴿في سواء الجحيم﴾ أي: في وسط العذاب وغمراته، والعذاب قد أحاط به.

ف ﴿قال﴾ له لائماً على حاله ، وشاكراً شه على نعمته أن نجاه من كيده: ﴿قَالله إن كدت لتردين﴾ أي: تهلكني بسبب ما أدخلت علي من الشبه بزعمك ، ﴿ولولا نعمة ربي﴾ على أن للحضرين﴾ في العذاب معك ﴿أفيما للحضرين﴾ في العذاب معك ﴿أفيما نحن بمعذبين﴾ [أي: يقوله المؤمن مبتهجاً بنعمة الله على أهل الجنة بالخلود الدائم فيها والسلامة من بالخلود الدائم فيها والسلامة من والتقرير] أي: يقول لقريته المعنى الإثبات والتقرير] أي: يقول لقريته المعنى الوثبات أفتزعم أننا لسنا نموت سوى الموتة ولا بعدث بسعدها ولا

وقوله: ﴿فَأَقِبل بعضهم على بعض يتساءلون ﴾ وحذف المعمول، والمقام مقام لذة وسرور، فدلَّ ذلك على أنهم يتساءلون بكل ما يلتذون بالتحدث به، والمسائل التي وقع فيها النزاع والإشكال.

ومن المعلوم أن لذة أهل العلم بالتساؤل عن العلم والبحث عنه، فوق اللذات الجارية في أحاديث الدنيا، فلهم من هذا النوع النصيب الوافر، ويحصل لهم من انكشاف الحقائق العلمية في الجنة ما لا يمكن التعبير

فلما ذكر تعالى نعيم الجنة، ووصفه بهذه الأوصاف الجميلة، مدحه، وشوَّق العاملين، وحثَّهم على العمل، فقال: ﴿إِنَّ هَذَا لَهُو الْفُورُ العظيم الذي حصل لهم به كل خير، وكل ما تهوى النفوس وتشتهي، والدفع عنهم به كل مخذور ومكروه، فهل فوز يطلب

فوقه؟ أم هو غاية الغايات، ونهاية النهايات، حيث حل عليهم رضا رب الأرض والسماوات، وفرحوا بقربه، وتنعموا بمعرفته، واستروا برؤيته، وطربوا لكلامه؟

﴿ لَتُل هذا قليعمل العاملون ﴾ فهو

أحق ما أنفقت فيه نفائس الأنفاس

وأولى ما شمر إليه العارفون الأكياش، والحسرة كل الحسرة، أن يمضى على الحازم وقت من أوقاته وهو غير مشتغل بالعمل الذي يقرب لهذه الدار، فكيف إذا كان يسير بخطاياه إلى دار البواز؟ إلـ ﴿ ٦٢ - ٧٤ ﴿ أَذَٰلِكُ خِيرِ نَزِلاً أَم شجرة الزقوم \* إنّا جعلناها فتنة للظالمن \* إنها شجرة تخرج في أصل الجبحيم \*طلعها كأنه رؤوس الشياطين \* فإنهم لآكلون منها فمالئون منها البطون \* ثم إنَّ لهم عليها لشوباً من حميم \* ثم إنّ مرجعهم لإلى الجحيم \* إنهم ألفوا آباءهم ضالين \* فهم على آثارهم بهرعون \* ولقد ضل قبلهم أكثر الأولين \* ولقد أرسلنا فيهم منذرين \* فانظر كيف كان عاقبة المنذرين \* إلا عباد الله المخلصين ﴾ ﴿ أَذَٰلُكُ حَيْرٌ ﴾ أي: ذلك النعيم الذي وصفناه لأهل الجنة خير، أم العذاب الذي يكون في الجحيم من جميع أصناف العذاب؟ فأي: الطعامين أولى؟ الذي وصف في الجنة ﴿أُمُّ طَعَامُ أَهُلُ النار؟ وهو ﴿شجرة الزقوم \* إنَّا جعلناها فتنة ﴾ أي: عذاباً ونكالاً ﴿للظالمين﴾ أنفسهم بالكفر والمعاصي. ﴿إنها شبحرة تخرج في أصل الجحيم، أي: وسطه، فهذا محرجها،

وإنها شبحرة تغرج في أصبل المحيم أي: وسطه، فهذا محرجها، ومعدنها أشر المعادن وأسوؤها، وشر المغرس يدل على شر الغراس وخسته، ولهذا نبهنا الله على شرها بما ذكر أين تنبت به، وبما ذكر من صفة شمرتها.

وأنها كـ ﴿رؤوس الشياطين﴾ فلا تسأل بعد هذا عن طعمها، وما تفعل في أجوافهم ويطونهم، وليس لهم عنها مندوحة ولا معدل (٢)

وَجَعَلْنَا ذُرِيَّتُهُوهُمُ ٱلْبَاقِينَ ۞ وَتُرَكَّاعَلَيُهِ فِي ٱلْآخِينَ ۞ سَلَمُ عَلَىٰ فُوجِ فِٱلْعَالِمِينَ ۞ إِنَّاكَذَٰ لِكَ نَعْزِى ٱلْخُسِينِينَ ۞ إِنَّهُ مِنْ عِهَادِنَا ٱلْمُونِينَ ﴿ مُخَافَّعُهَا ٱلْاَحْرِينَ ﴿ وَإِنَّ مِن شِيعَتِهِ ۽ لَإِبْرَاهِيمَ ۞ إِذْ جَأَةَ رَبَّهُ مِقِلْبِ سَيلِيدٍ ۞ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ءَ مَاذَاتَقُبُدُونَ ۞ أَبِفُكَّا ءَالِمُةَ دُونَ ٱللَّهِ أُرِيدُونَ۞ فَأَظَّنُكُمْ بِرَبِٱلْعَالَمِينَ۞ فَظَرَنَظُمَّ فِالنَّجُومِ ﴿ فَعَالَ إِنْ سَقِيمٌ ﴿ فَنُوَلُّوا عَنْهُ مُدْبِرِينَ ۞ فَسَرَاعَ إِلَّا ءَالِهَيْفِمْ فَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ۞ مَالَكُو لَا تَطِقُونَ۞ فَرَاعَ عَلَيْهِهُ وَضَرَيًّا بِٱلْيَسِينِ ۞ فَأَقْبَلُوٓا إِلَيْهِ يَرِيْقِوْنَ ۞ قَالَ أَنَعَبُهُ وَنَ مَاتَنْفِتُونَ ۞ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَاتَعْمَلُونَ ۞ قَالُوا النُّوالْةُ مِثْلِينًا فَأَلْقُوهُ فِي أَيْجِيدِ ۞ فَأَرَادُواْ بِيرِكَيْدًا فِخَعَلْتَهُمُ ٱلْأَسْفَايِنَ ﴿ وَقَالَ إِنَّ ذَاهِبُ إِلَّى رَبِّي سَيَهُدِينِ ﴿ رَبِّ هَبْ لِي مِنَ الصَّلِيدِينَ ۞ فَسَّرَّنَهُ بِغُلَامٍ عَلِيدٍ ۞ فَلَمَّا بُلَغَ مَعَهُ السِّقَ قَالَ يَنِبُنَ إِنِّ أَرَىٰ فِي الْمُنَّامِ أَنَّ أَذْهُكَ فَأَنظُرُ مَاذَا حَسَرَىٰ قَالَ الله يَتَأْمِن ٱفْعَلَ مَا تُؤُمِّنُ مُسَتَجِدُنِ إِن شَأَةَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْصَرَادِينَ ۞ AND IN LEASE OF

ولهذا قال: ﴿فَإِنّهُم لِأَكُلُونَ مِنْهَا لَمُالُونَ مِنْهَا الْبَطُونَ ﴾ فهذا طعام أهل النار، فبئس الطعام طعامهم، ثم ذكر شرابهم فقال: ﴿ثم إِن لَهُم عليها ﴾ أي: ماء حاراً، قد انتهى، كما قال تعالى: ﴿وَإِنْ يَسْتَغِيثُوا يَغَانُوا بِمَاءُ وَالْ يَسْتَغِيثُوا يَغَانُوا بِمَاءُ وَالْ يَسْتُعِيثُوا يَغَانُوا بِماءُ كَالَهُلُ يَسُويُ الوجوه بِئِس الشرابِ وساءت مرتفقاً ﴾ وكما قال تعالى: ﴿وَسِقُوا مَاءُ حَمِماً فَقَطْعٍ أَمِعاءهم ﴾ .

وثم إن مرجعهم أي: مآلهم ومقرهم [ومأواهم] ولال الحجيم للدوقوا من عذابه الشديد وحره العظيم، ما ليس عليه مزيد من الشقاء

وكأنه قيل: ما الذي أوصلهم إلى هذه الدار؟ فقال: ﴿إنهم الفوا﴾ أي: وجدوا ﴿آباءهم ضالين \* فهم على النارهم يهرعون في الضلال، فلم يلتفتوا إلى ما دعتهم إليه الرسل، ولا إلى أقوال الناصحين، بل عارضوهم بأن قالوا: ﴿إنا وجدنا آباءنا على أمة وإنا على آثارهم مقتدون ﴾.

﴿ولقد ضل قبلهم ﴾ أي: قبل هولاء المخاطبين ﴿أكثر الأولين ﴾ وقليل منهم آمن واهتدى.

﴿ولقد أرسلنا فيهم منذرين﴾

<sup>(</sup>١). ما بين الخاصرتين (يادة من: ب، وما بعد الحاصرة الثانية شطب عليه فيها، ورأيت إبقاءه لعدم شطبه في: أ.

<sup>(</sup>۲) كذا في: ب، وفي أ: معدن.

DE CHIEFEN SERVINE SE ا فَلَتَآ أَشَلَمَا وَتَلَمُولِهُ جَينِ ۞ وَتَكَيِّنَهُ أَن يَبْإِبُرُهِمِهُ ۞ قَدْ صَدَّقْتَ ٱلرُّوْتِيَّ إِنَّا كَذَا لِكَ بَخْ رِى ٱلْخَيِينِينَ ۞ إِذَّ هَذَا لَهُوَّ الْبُلَةُواْ ٱلْهِينُ ۞ وَهَذَيْنَكُ بِدِنْجٍ عَظِيمٍ ۞ وَزَّ تَكْنَاعَلَنُهِ فِي ٱلْآخِرِينَ ۞ سَلَامُ عَلَىٓ إِبْرَاهِيمَ ۞ كَذَٰلِكَ غَيْبِي ٱلْخُهِينِينَ @إنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ وَبَشِّرْنَاهُ بِإِسْحَقَ بِبَيْنَا مِنَ ٱلصَلِيحِينَ ۞ وَيَنْزَكُمَا عَلَيْهِ وَعَلَيْ إِسْخَقُّ وَمِن ذُرِّيِّتِهِ مَا مُحْيِدِنُ وَظَالِرٌ لِنَفْيِدِهِ مُبِينٌ ﴿ وَلَقَدْمَنَا عَلَى مُوسَى وَهَنُرُونَ ۞ وَيُجَيِّنَهُمَا وَقَوْمَهُمَامِنَ ٱلْكَرْبِٱلْمَظِيمِ ۞ وَنَصَرْتَهُمْ قُكَا فُواْهُمُ ٱلْفَيْلِينَ۞ وَءَاتَيْنَهُمَ ٱلْكِيْلِ ٱلْسُنَيْنَ ۞ وَهَدَيْنَهُ مَا ٱلِهُرَطَ ٱلْمُسْتَقِيدَ وَتَرَكَنَا عَلَيْهِمَا فِي ٱلْآخِيْدِينَ ۞ سَكَلَةُ عَلَى مُوسَى وَهَارُونَ ۞إِنَّا كَنَالِكَ نَجْتِزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ إِنِّهَا مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ وَلِمَنَ إِلْيَاسَ لِمِنَ ٱلْمُؤْسَلِينَ۞ إِذْقَالَ لِقَوْمِهِ مَا لَاَنْتَقُونَ ۞ أَنْدَعُونَ بِعَلَاوَيَنَدُونَ أَحْسَنَ أُمْ ٱلْخَلِلِقِينَ ۞ ٱللَّهُ رَبَّكُمْ وَرَبَّ ءَابَأَهِكُمْ ٱلْأَوْلِينَ ۞ 

ينذرونهم عن غيهم وضلالهم، ﴿فانظر كيف كان عاقبة المنذرين ﴾ كانت عاقبتهم الهلاك والخزي والفضيحة، فليحذر هؤلاء أن يستمروا على ضلالهم، فيصيبهم مثل ما أصابهم.

ولما كان المتذرون ليسوا (١) كلهم ضالين، بل منهم من آمن وأخلص الدين لله، استثناه الله من الهلاك فقال: ﴿ إِلاَ عباد الله المخلصين ﴾ أي: الذين أخلصهم برحته الذين أخلصهم، فإن عواقبهم صارت حيدة.

ثم ذكر أنموذجاً من عواقب الأمم المكذين، فقال:

وقال: ﴿ رَبِّ انصري على القوم النقص حتى جعلتم له أنداداً وشركاء. المسدين فاستجاب الله له، ومدح المنامهم ويتمكن من ذلك، فانته لدعاء الداعين، وسماع تبتلهم الفرصة في حين غفلة منهم لما ذهبوا إلا وتضرعهم، أجابه إجابة طابق ما عيد من أعيادهم، فخرج معهم ﴿ فَنَظُ مِنْ الْمَانِ الْ

ودل قوله: ﴿إنه من صبادنا المؤمنين أن الإيمان أرفع منازل العباد، وأنه مشتمل على جميع شرائع الدين وأصوله وفروعه، لأن الله مدح به خواص خلقه.

﴿ ٨٣ ـ ١١٣ ﴾ ﴿ وإن من شيعته لإبراهيم الى آخر القصة، أي: وإن من شيعة نوح عليه السلام، ومَنْ هو على طريقته في النبوة والرسالة، ودعوة الخلق إلى الله، وإجابة الدعاء، إبراهيم الخليل عليه المسلام ﴿ أَوْ جَاءُ رَبُّهُ بقلب سليم الشرك والشبه، والشهوات المانعة من تصور الحق والعمل به، وإذا كان قلب العبد سليماً، سلم من كل شر، وحصل له كل خير، ومن سلامته، أنه سليم من غش الخلْقَ وحسدهم، وغير ذلك من مساوىء الأخلاق، ولهذا نصح الخلق في الله، وبدأ بأبيه وقومه، فقال: ﴿إِذَّ قال لأبيه وقومه ماذا تعبدون المنا استفهام بمعنى (٢) الإنكار، وإلزام لهم

﴿أَإِفَكَا آلَهَةَ دُونَ اللهُ تُرِيدُونَ ﴾أي : أتعبدون [من دُونه] آلَهة كذباً ، ليست بالهة ، ولا تصلح للعبادة ، فما ظنكم برب العالمين أن يفعل بكم وقد عبدتم معه غيره ؟ وهذا ترهيب لهم بالجزاء بالعقاب على الإقامة على شركهم .

وما الذي ظننتم برب العالمين، من

فأراد عليه السلام أن يكسر أصنامهم ويتمكن من ذلك، فانتهز الفرصة في حين غفلة منهم لما ذهبوا إلى عيد من أعيادهم، فخرج معهم ﴿فنظر نظرة في النجوم \* فقال إن سقيم . في الحديث الصحيح: «لم يكذب إبراهيم عليه السلام إلا ثلاث كذبات: قوله: ﴿إِنِّ سَقِيمِ ﴾ وقوله: ﴿بِلُّ فَعَلَّهُ كبيرهم هذا موقوله عن زوجته «إنها أختى»، والقصد أنه تخلف عنهم، ليتم له الكيد بآلهتهم ﴿فَ لَهَذَا ﴿تُولُوا عَنَّهُ مدبرين، فلما وجد الفرصة، ﴿فراغ إلى الهتهم أي: أسرع إليها على وجه الخفية والمراوعة، ﴿ فَقَالَ ﴾ متهكماً سا ﴿ أَلَا تَأْكُلُونَ \* مَا لَكُمَ لَا تَنْطَقُونَ ﴾ أي: فكيف يليق أن تُعبد، وهي أنقص من الحيوانات التي تأكل أو تكلم؟ فهذه حاد لا تأكل ولا تكلُّم. ﴿فراعُ عليهم ضربا باليمين اي جعل يضربها بقوته ونشاطه، حتى جعلها جذاداً، إلا كبيراً لهم، لعلهم إليه يرجعون، ﴿ فَأَقْبِلُوا إِلَيْهِ يَرْفُونَ ﴾ أي: يسرعون ويهرعون، أي: يريدون أن يوقعوا به، بعدما بحثوا وقالوا: ﴿مَنْ فَعَلَّ هَذَا بالهننا إنه لمن الظالمين،

وقيل لهم: ﴿سمعنا فتي يذكرهم يقال له إبراهيم﴾ يقول: ﴿تالله لأكيدن أصنامكم بعد أن تولوا مدبرين، فوبخوه ولاموه، فقال: ﴿بل فعله كبيرهم هذا فاسألوهم إن كانوا ينطقون \* فرجعوا إلى أنفسهم فقالوا إنكم أنتم الظالمون \* ثم نكسوا على رؤوسهم لقدعلمت ماهؤلاء ينطقون \* قال أفتعبدون من دون الله ما لا ينفعكم شيئاً ولا يضركم﴾ الآية و ﴿قَالُ ﴾منا: ﴿أَتَعْبِدُونُ مَا تنحتون اي: تنحتونه بأيديكم وتصنعونه؟ فكيف تعبدونهم، وأنتم الذين صنعتموهم، وتشركون الإخلاص ش؟ الذي ﴿خُلْقِكُم وَما تَعْمِلُونَ \* قَالُوا ابنوا له بنياناً ﴾ ي: عالياً مرتفعاً، وأوقدوا فيها النار

<sup>(</sup>١) كذا في: ب، وفي أ: ليس.

شاء الله من الصابرين الخبر أباه أنه القيامة.

موطن نفسه على الصبر، وقرن ذلك بمشيئة الله تعالى، لأنه لا يكون شيء بدون مشيئة الله تعالى.

﴿ فلما أسلما ﴾ أي: إبراهيم وابنه إسماعيل، جازماً بقتل ابنه وثمرة فؤاده، امتثالاً لأمر ربه، وخوفاً من عقابه، والابن قد وطن نفسه على الصبر، وهانت عليه في طاعة ربه، ورضا والده، ﴿ وتله للجين ﴾ أي: تلُّ إبراهيم إسماعيل على جبينه، ليضجعه فيذبحه، وقد انكب لوجهه لئلا ينظر وقت الذبح إلى وجهه

﴿وسَادَيسَاه﴾ في تاك الحال المزعجة، والأمر المدهش: ﴿أَنْ يَا إِبِراهِيم ﴿ قَدْ صَدَقَت﴾ أي: قد فعلت ما أمرت به، فإنك وطّنت نفسك على ذلك، وفعلت كل سبب، ولم يبق إلا إمرار السكين على حلقه، ﴿إِنّا كَلْلُكُ نَجْرِي المُحسنين﴾ في عبادتنا، المقدمين رضانا على شهوات أنفسهم.

﴿إِنْ هَذَا﴾ الذي امتحنا به إبراهيم عليه السلام ﴿لهو البلاء البين﴾ أي: الواضح، الذي تبين به صفاء إبراهيم، وكمال عبته لربه وخلته، فإن إسماعيل عليه السلام لما وهبه الله لإبراهيم، أحبه حباً شديداً، وهو خليل الرحمن، والخلة أعلى أنواع المحبة، وهو منصب

والخلة أعلى أنواع المحبة، وهو منصب لا يقبل المشاركة ويقتضي أن تكون جميع أجزاء القلب متعلقة بالمحبوب، فلما تعلقت شعبة من شعب قلبه بابنه ويختبر خلته، فأمره أن يذبح مَن زاحم حبّه حبّ ربه، فلما قدم حب الله، وزال ما في القلب من المزاحم، بقي وزال ما في القلب من المزاحم، بقي الدبح لا فائدة فيه، فلهذا قال: ﴿إِنَّ هِذَا لَهُ لَهُ وَلَيْنَاهُ بَذِيكَ مِن الغنم عظيم أي: صار بدله ذبح من الغنم عظيم أي: صار بدله ذبح من الغنم عظيم أي: من أبراهيم، فكان عظيماً من حملة أنه كان فداء لإسماعيل، ومن جهة أنه كان فداء العبادات الجليلة، حمية أنه من جملة العبادات الجليلة،

ومن جهة أنه كان قرباناً وسُنّة إلى يوم

﴿ فَالقوه في الجحيم ﴾ جزاء على ما فعل من تكسير آلهتهم .

﴿ فأرادوا به كيداً ﴾ ليقتلوه أشنع قتلة ﴿ فجعلناهم الأسفلين ﴾ رد الله كيدهم في نحورهم ، وجعل النار على إبراهيم برداً وسلاماً .

﴿وَ لَمْ لَمْ الْعَلُوا فِيهِ هَذَا اللَّهُ لَى وَأَقَامَ عَلَيْهُم الْحَجَة ، وأعذر منهم ، ﴿قَالَ إِنِي خَلِهِ ، أَي : مهاجر إليه ، قاصد إلى الأرض المباركة أرض الشام . ﴿ سِيهُ لِينَ اللَّهِ وَلَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَلَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّ

﴿رَبُ هَبِ لِي وَلَداً يَكُونَ ﴿مَن الصالحين وَ وَلَك عندما أيس من قومه ولم ير فيهم خيراً، دعا الله أن يهب له علاماً صالحاً ينفع الله به في حياته ﴿فَيشَرناه بغلام حليم وهذا إسماعيل عليه السلام بلا شك ، فإنه ذكر بعده في بشراه بإسحاق ؛ ولأن الله تعالى قال في بشراه بإسحاق ﴿وَلَانَ الله تعالى قال بإسحاق ومن وراء إسحاق يعقوب فلا على أن إسحاق غير الذبيح ، ووصف الله إسماعيل عليه السلام ووصف الله إسماعيل عليه السلام بالحلم ، وهو ينضمن الصبر ، والعفو عمن الخلق ، وسعة الصدر ، والعفو عمن حين .

﴿ فلما بلغ ﴾ الغلام ﴿ معه السعي ﴾ أو: أدرك أن يسعى معه ، وبلغ سنا يكون في الغالب أحب ما يكون لوالديه ، فقال له إبراهيم عليه السلام : ﴿ إِنَّ أَرِي فِي المنام أني أذبحك ﴾ أي: قد رأيت في المنام أني أذبحك ﴾ أي: يأمرني بذبحك ، ورؤيا (١) الأنبياء وحي ، ﴿ فانظر ماذا ترى ﴾ فإن أمر الله إسماعيل صابراً محتسباً ، مرضياً لربه ، وبازاً بوالده : ﴿ فيا أبتِ افعل ما تؤمر ﴾ أي: [امض] لما أمرك الله ﴿ وستجلى إن

نيامة.

﴿ وتركنا عليه في الآخرين \* سلامٌ على إبراهيم \* أي: وأبقينا عليه ثناء صادقاً في الآخرين، كما كان في الأولين، فكل وقت بعد إبراهيم عليه السلام، فإنه [فيه] محبوب معظم مثنى عليه.

وسلام على إبراهيم الي تحيته عليه كقوله: وقل الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى .

﴿إِنَّا كذلك نجزي المحسنين ﴿ فِي عبادة الله ، ومعاملة خلقه ، أن نفرج عنهم الشدائد ، ونجعل لهم العاقبة والثناء الحسن .

﴿إِنه من عبادنا المؤمنين بما أمر الله بالإيمان به، الذين بلغ بهم الإيمان به، الذين بلغ بهم الإيمان إلى درجة اليقين، كما قال تعالى: ﴿وكذلك نُرِي إبراهيم ملكوت السماوات والأرض وليكون من الموقين ﴾.

﴿١١٢﴾ ﴿وبشرناه بإسحاق نبياً من الصالحين﴾ هذه البشارة الثانية بإسحاق، الذي من ورائه يعقوب، فبشر بوجوده وبقائه، ووجود ذريته، وكونه نبياً من الصالحين، فهي بشارات متعددة.

﴿ وَبِارِكُنَّا عِلْيُهِ وَعِلْيَ إِسْحِاقَ ﴾ أي: أنزلنا عليهما البركة، التي هي النمو والزيادة في علمهما وعملهما وذريتهما، فنشر الله من ذريتهما ثلاث أمم عظيمة: أمة العرب من ذرية إسماعيل، وأمة بني إسرائيل، وأمة الروم من ذريبة إستحاق. ﴿ومن ذريتهما محسن وظالم لنفسه مبين اي: منهم الصالح والطالح، والعادل والظالم الذي تبين ظلمه بكفره وشركه، ولعل هذا من باب دفع الإيهام، فإنه لما قال: ﴿وباركنا عليه وعلى إسحاق﴾ اقتضى ذلك البركة في ذريتهما، وأن من تمام البركة، أن تكون الذرية كلهم محسنين، فأخبر الله تعالى أن منهم محسناً وظالماً، والله أعلم.

﴿ ١١٤ - ١٢٢ ﴾ ﴿ ولقد مننا على

<sup>(</sup>١) كذا في: ب، وفي أ: ورأي.

موسى وهارون إلى آخر القصة يذكر تعالى منته على عديه ورسوله موسى وهارون ابني عمران، بالنبوة والرسالة، والدعوة إلى الله تعالى، ونجاتهما وقومهما من عدوهما غرقه الله وهم ينظرون، وإنزال الله عليهما الكتاب المستبن، وهو التوراة التي فيها الأحكام والمواعظ وتفصيل كل شيء، وأن الله هذاهما الصراط المستقيم، بأن شرع لهما ديناً ذا أحكام وشرائع مستقيمة موصلة إلى الله، ومن عليهما بسلوكه

﴿وتركنا عليهما في الآخرين \*
سلامٌ على موسى وهارون \* أي: أبقى
عليهما ثناء حسنا، وتحية في الآخرين،
ومن باب أولى وأحرى في الأولين ﴿إِنّا كذلك نجري المحسنين \* إنهما من عبادنا المؤمنين \*.

﴿ ۱۲۴ ـ ۱۲۴﴾ ﴿وإن إلياس لمن المرسلين \* إذ قال لقومه ألا تتقون \* أتدعون بعلاوت أحسن الخالقين # الله ربكم ورب آبائكم الأولين \* فكذبوه فإنهم لمحضرون \* إلا عباد الله المخلصين \* وتركنا عليه في الآخرين \* سلام على إل ياسين \* إنا كذلك نجزى المحسنين \* إنه من عبادنا المؤمنين) يمدح تعالى عبده ورسوله إلياس عليه الصلاة والسلام، بالنبوة والرسالة، والدعوة إلى الله، وأنه أمر قومه بالتقوى وعبادة الله وحده، وتهاهم عن عبادتهم صنماً لهم يقال له «بعل»، وتركهم عبادة الله، الذي خلق الخلق، وأحسن خلقهم، ورباهم فأحسن تربيتهم، وأدرَّ عليهم النُّعَم الظاهرة والباطنة، وأنكم كيف تركتم عبادة الله مَنْ هذا شأنه، إلى عبادة صنم لا يضر ولا ينفع، ولا يخلق ولا يىرزق، بىل لا يىأكىل ولا يتكلم؟!! وهل هذا إلا من أعظم الضلال والسفه والغي؟!!

وفكذبوه فيما دعاهم إليه، فلم ينقادوا له، قال الله متوعداً لهم: وفإنهم لمحضرون أي: يوم القيامة

في العذاب، ولم يذكر لهم عقوبة دنيوية. ﴿إلا عباد الله المخلصين﴾ أي: الذين أخلصهم الله ومنَ عليهم باتباع نبيهم، فإنهم غير محضرين في العذاب، وإنما لهم من الله جزيل الثواب. ﴿وتركنا عليه﴾ أي: على إلياس ﴿في الآخرين﴾ ثناء حسناً، ﴿سلام على إلْ ياسين﴾ أي: تحية من الله ومن عباد، عليه.

﴿إِنَّا كَذَلَكَ نَجْزِي المُحسنين ﴿ إِنَّهُ مِن عِبَادِنَا المُؤْمِنِينَ ﴾ فأثنى الله عليه كما أثنى على إخوانه صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين

﴿ ١٣٣ ـ ١٣٣﴾ ﴿ وإن لوطاً لمن المرسلين \* إذ نجيناه وأهله أجمين \* إلا عجوزاً في الغابرين \* ثم دمرنا الآخرين \* وإنكم لتمرون عليهم مصبحين \* وبالليل أفلا تعقلون الموط، بالنبوة والرسالة، ودعوته إلى الله قومه، ونهيهم عن الشرك وفعل الفاحشة، فلما لم ينتهوا، نجاه الله وأهله أجمعين، فسروا ليلاً فنجوا.

﴿إِلاَ عجوزاً في الغابرين ﴾ أي: الباقين المعذبين، وهي زوجة لوط لم تكن على دينه. ﴿ثم دمرنا الآخرين ﴾ بأن قلبنا عليهم ديارهم ﴿فجعلنا عاليها سافلها، وأمطرنا عليها حجارة من سجيل منضود ﴾ حتى همدوا وخدوا.

﴿وإنكم لتمرون عليهم ﴾ أي: على ديار قوم لوط ﴿مصبحين \* وبالليل ﴾ أي: في هذه الأوقات يكثر ترددكم إليها ومروركم بها، فلم تقبل الشك والمريدة. ﴿أَشَالا تسمقلون ﴾ الآيات والمجبر، وتنزجرون عما يوجب الهلاك؟

﴿ ١٤٨ ـ ١٤٩ ﴿ ﴿ وَإِنْ يَسُونُسُ لَمْنَ الْمُرْسِلُمِنَ ﴾ إلى آخر القصة. وهذا ثناء متى، تعالى على عبده ورسوله يونس بن متى، كما أثنى على آخوانه المرسلين، بالنبوة والرسالة، والدعوة إلى الله، وذكر تعالى عنه، أنه عاقبه عقوبة دنيوية، أنجاه منها بسبب إيمانه وأعماله الصالحة، فقال: ﴿ إِذْ أَبِينَ ﴾

أي: من ربه مغاضباً له، ظاتاً أنه لا يقدر عليه، ويحبسه في بطن الحوت، ولم يذكر الله ما غاضب عليه، ولا ذنبه الذي ارتكبه، لعدم فائدتنا بذكره، وإنما فائدتنا بما ذُكِّرنا عنه أنه أذنب، وعاقبه الله مع كونه من الرسل الكرام، وأنه نجاه بعد ذلك، وأزال عنه الملام، وقيض له ما هو سبب صلاحه.

فلما أبق لجأ ﴿ إلى الفلك المشحون ﴾
بالركاب والأمتعة، فلما ركب مع
غيره، والفلك شاحن، ثقلت المفينة،
فاحتاجوا إلى إلقاء بعض الركبان،
وكأنهم لم يجدوا لأحد مزية في ذلك،
فاقترعوا على أن مَنْ قرع وغلب، ألقي
في البحر عدلاً من أهل السفينة، وإذا أراد الله أمراً هياً أسبابه.

فلما [اقترعوا] أصابت القرعة يونس ﴿فكان من المدحضين﴾ أي: المغلوبين، فألقي في البحر ﴿فالتقمه الحوت وهو﴾ وقت التقامه ﴿مليم﴾ أي: فاعل ما يلام عليه، وهو مغاضبته ل به

﴿فلولا أنه كان من المسبحين ﴾ أي: في وقته السابق بكثرة عبادته لربه وتسبيحه وتحميده، وفي بطن الحوت حيث قال: ﴿لا إله إلا أنت سبحانك إن كنتُ من الظالمين ﴾.

ولكبت في بطنه إلى يوم يبعثون اي: لكانت مقبرته ولكن بسبب تسيحه وعبادته شه نجاه الله تعالى، وكذلك ينجي الله المؤمنين عند وقوعهم في الشدائيد. وفنياناه بالعراء وهي الأرض الخالية العارية من كل أحد، بل ربما كانت عارية من الأشجار والطلال. وهو سقيم أي: قد سقم ومرض، بسبب حبسه في بطن الحوت، حتى صار مثل الفرخ الممعوط من البيضة.

﴿وَأَنْبَتْنَا عِلْيَهُ شَجِرَةً مِنْ يَقَطِينَ ﴾ تظله بظلها الظليل، لأنها بادرةٌ باردةٌ الظلال، ولا يسقط عليها ذباب، وهذا من لطفه به وبره.

ثم لطف به لطفاً آخر، وامْتَنَّ عليه مِنَّةً عظمي، وهو أنه أرسله ﴿إلى مئة ألف، من الناس، ﴿أُو يَرْيِدُونَ ﴾ عنها، والمعنى أنهم إن ما زادوا لم ينقصوا، فدعاهم إلى الله تعالى.

﴿فَآمَنُوا﴾ فصاروا في موازينه، لأنه الداعي لهم، ﴿فمتعناهم إلى حين﴾ بأن صرف الله عنهم العذاب بعدما انعقدت أسبابه، قال تعالى: ﴿فلولا كانت قرية آمنت فنفعها إيمانها إلا قوم يونس لما آمنوا كشفنا عنهم عداب الخزي في الحياة الدنيا ومتعناهم إلى

﴿١٤٩ ـ ١٥٧﴾ ﴿فاستفتهم ألربك البنات ولهم البنون \* أم خلقنا الملائكة إناثاً وهم شاهدون \* ألا إنهم من إفكهم ليقولون \* ولد الله وإنهم لكاذبون الأأصطفى البنات على البنين \* ما لكم كيف تحكمون \* أفلا تذكرون \* أم لكم سلطان مبين \* فأتوا بكتابكم إن كنتم صادقين، يقول تعالى لنبيه ﷺ: ﴿ فاستفتهم ﴾ أي: اسأل المشركين بالله غيره، الذين عبدوا الملائكة، وزعموا أنها بنات الله، فجمعوا بين الشرك بالله ووصفه بما لا يليق بجلاله، ﴿أَلْرَبُكُ البنات ولهم البنون اي: هذه قسمة ضيزي، وقول جائر، من جهة جعلهم الولد لله تعالى، ومن جهة جعلهم أردأ القسمين وأخمهما له وهو البنات التي لا يرضونهن لأنفسهم، كما قال في الآية الأخرى ﴿ويجعلون لله البنات سبحانه ولهم ما يشتهون، ومن جهة جعلهم الملائكة بنات الله، وحكمهم

قال تعالى في بيان كذبهم: ﴿أُمْ خلقنا الملائكة إناثاً وهم شاهدون، خلقهم؟ أي: ليس الأمر كذلك، فإنهم ما شهدوا خلقهم، فدل على أنهم قالوا هذا القول بلا علم، بل افتراء على الله، ولهذا قال: ﴿ أَلَّا إِنْهُمْ مِنْ إفكهم أي: كذبهم الواضح

﴿ليقــولــون \* ولــد الله وإنهـــم لكاذبون

﴿أصطفى﴾ أي: اختار ﴿البنات على البنين \* ما لكم كيف تحكمون﴾ هذا الحكم الحائر ﴿أَفِلا تُذَكِّرُونَ﴾ وتميزون هذا القول الباطل الجائر، فإنكم لو تذكرتم لم تقولوا هذا القول. ﴿ أُم لَكُم سلطان مبين ﴾ أي: حجة ظاهرة على قولكم، من كتاب أو

وكل هذا غير واقع، ولهذا قال: ﴿فَأَتُوا بِكِتَابِكُم إِنْ كُنتِم صَادِقِينَ﴾ فإن مَن يقول قولاً لا يقيم عليه حجة شرعية، فإنه كاذب متعمد، أو قائل على الله بلا علم.

﴿۱۵۸ ـ ۱۲۰﴾ ﴿وجملوابينه وبين الجنة نسبأ ولقد علمت الجنة إنهم لمحتضرون \*سبحان الله عما يصفون \* إلا عباد الله المخلصين ﴾ أي: جعل هؤلاء الشركون بالله بين الله وبين الجنة نسباً، حيث زعموا أن الملائكة بنات الله، وأن أمهاتهم سروات الجن، والحال أن الجنة قد علمت أنهم محضرون بين يدى الله، [ليجازيهم] عباداً أذلاء، فلو كان بينهم وبينه نسب لم يكونوا<sup>(١)</sup> كذلك

﴿سبحان الله الملك العظيم، الكامل الحليم، عمّا يصفه به المشركون من كل وصف أوجبه كفرهم وشركهم.

﴿ إِلاَّ عِبَادَ اللهِ المخلصين ﴾ فإنه لم ينزه نفسه عمّا وصفوه به، لانهم لم يصفوه إلا بما يليق بجلاله، وبذلك كانوا مخلصين.

﴿١٦١ ـ ١٦٢﴾ ﴿فيإنسكه ومسا تمبدون \* ما أنتم عليه بفاتنين ' \* إلا من هو صال الححيم اي: إنكم أيها المشركون ومَنْ عبدتموه مع الله، لا تقدرون أن تفتنوا وتضلوا أحداً، إلاّ مَنْ قضى الله أنه من أهل الححيم، فينفذ فيه القضاء الإلهي، والمقصود من

لَّمُكَنِّوُهُ فَإِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ ۞ إِلَّاعِبَادَاللَّوَالْخُلَصِينَ ۞ وَتَرَكَنَاعَلَيْهِ فِي ٱلْآخِوِينَ ۞ سَلَتُرْعَلَىۤ إِلَّ يَاسِينَ ۞ إِنَّا كَذَاكِ نَعْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ إِنَّهُ مِنْ عِسَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ [لاَعَوْزَائِدِهُ ٱلْعَبْرِينَ ۞ ثُرُدَمَّنَا ٱلْخَوْنَ ۞ وَلَكُوْ لَتَمُرُّونَ عَلَيْهِم مُصْيِحِينَ ۞ وَبِالْتِلْ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ۞ وَإِنَّ وَمُنَّ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ إِذْ أَبْنَ إِلَى ٱلْفَلْكِ ٱلْشَحُونِ۞ فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ لَلُتَحْصِينِ ﴿ فَالْتَقَمَّةُ أَغُونُ وَهُو مُلِيتُمْ ۞ فَلَوَّلَا أَنْدُكَانَ مِنَ ٱلْمُسَيِّحِينَ۞ لَلِتَ فِبَطْنِهِ مِ إِلَّ يَوْمِرُيْتَكُونَ ﴿ • فَبَدِّنَهُ إِلَّهُ مَنْ وَهُوَمَتِيرٌ ﴿ وَالْمِثْنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِن يَقْطِينِ ۞ وَأَرْسَلَنَهُ إِلَى مِأْتَقِ ٓ ٱلْهِ أَوْيَنِهُ وَنَ ۞ فَعَامَنُواْ فَنَغَمَنَاهُمُ إِلَى حِينِ۞ فَأَسْتَغَيْتِهِمْ أَلِرَاكِ ٱلْتَنَاتُ وَلِمُوْالِبُنُونَ ﴿ أَمْ خَلَقْنَا ٱلْمُلَيِّكَةَ إِنْفَا وَهُمْ ] شَهِدُونَ ۞ أَلَا إِنَّهُمْ مِنْ إِفْكِهِمْ لِيَقُولُونَ ۞ وَلَدَالَتُهُ رُهُمَّا وَمَانَهُمُونَكُ فِي أَصْطَغَى ٱلْبِنَاتِ عَلَى ٱلْبِنِينَ ﴿

هذا، بيان عجزهم وعجز الهتهم عن إضلال أحد، وبيان كمال قدرة الله تعالى، أي: فلا تطمعوا بإضلال عباد الله المخلصين وحزبه المفلحين.

﴿ ١٦٤ - ١٦٦ ﴾ ﴿ وما منا إلا له مقام معلوم ﴿ وإنا لنحن الصافون ﴿ وإنا لنحن المسبحون﴾ هذا [فيه] بيان براءة الملائكة عليهم السلام عما قاله فيهم المشركون، وأنهم عباد الله، لا يعصونه طرفة عين، فما منهم من أحد إلاَّ له مقام وتدبير قد أمره الله به، لا يتعداه ولا يتجاوزه، وليس لهم من الأمر شيء.

﴿ وإنَّا لَنْحِن الصَّافُون ﴾ في طاعة الله وخدمته ﴿وإنَّالْنِحِنْ المسبِّحون الله عنما لا يليق به. فكيف مع هذا سيصلحون أن يكونوا شركاء لله؟! تعالى الله.

﴿١٦٧ ـ ١٨٧﴾ ﴿وإن كـانـوا ليقولون \* لو أن عندنا ذكراً من الأولين \* لكنا عباد الله المخلصين \* فكفروابه فسوف يعلمون \* ولقد سبقت كلمتنا لعبادنا الرسلين \* إنهم لهم المنصورون \* وإن جندنا لهم الغالبون \* فتول عنهم حتى حين إلى اخر السورة. يخبر تعالى أن هؤلاء المشركين يظهرون التمني، ويقولون: لو جاءنا من الذكر والكتب ما جاء

مَالْكُوكَيْفَ تَحْكُنُونَ ۞ أَفَلَانَذَّكُّرُونَ ۞ أَمْلُكُو مُنْطَلَنٌّ تَمْيِينٌ ۞ فَأَقُواْ بِكِنْكِكُمُ إِن كُنْ تُرْصَادِقِينَ ۞ وَجَعَلُواْ يَبْتُمُ وَبَيْنَ أَيْحِنَّةِ نَسَبَأُ وَلَقَدْ عَلِمَتِ أَيْحَنَّةً إِنَّهُمْ لِلْحُضَرُونَ ٥ سُبْحَنَ اللَّهِ عَمَّا يَصِيفُونَ ۞ إِلَّاعِبَادَ ٱللَّهِ الْخُلَصِينَ ۞ فَإِنَّكُمْ ۖ كُلُّ وَمَاتَعَبُدُونَ۞ مَآأَنتُمْ عَلَيْهِ بِفَلِيْتِينَ۞ إِلَّامَنْ هُوَصَالِٱلْكِيمِ @ وَمَامِنَا إِلَّا لَهُ مَعَامٌ مَّعَلُومٌ ۞ وَانَّا لَيْحَنَّ الصَّافَونَ ۞ وَإِنَّا لَقَتُواْ ٱلْسُبَيْحُونَ ۞ وَإِنْ كَافُواْ لِيَغُولُونَ ۞ لَوْلَنْ عِندَنَا ذِكْلَا مِنَ ٱلْأَوْلِينَ۞ ٱلْكَاعِمَادَٱللَّهِ ٱلْخُلُصِينَ۞ فَكُفُرُواْبِيِّهِ فَسَوْفَ يَشْلُونَ @وَلَقَدْمَ مَنَقَتَ كُلِمُنْنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْمَى لِينَ۞ إِنَّهُمْ أَمُّمُ لِلْنَصُورُونَ ۞وَانَجُندَنَا لَمُتُمُّ ٱلْغَلِيُونَ۞ فَقُلْ عَنْهُمْ حَقَّ حِدِدٍ۞ وَأَبْهِيرُهُرُ فَسَوْفَ يُبْقِيرُونَ ۞ أَفِيعَذَا إِنَا يَسْتَعْجِلُونَ۞ فَإِذَا تَرْ بِسَاحَتِهِمْ فَسَأَةً صَيَاحُ لُلُنُدُينَ ۞ وَقُلَّ عَنْهُمْ حَتَّى عِينِ۞ الله على المسلم المعلى الم المسلم ۞ وَسَلَنُهُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ۞ وَٱلْحَمَّدُ يَدِّهِ رَبِ ٱلْعَالَمِينَ۞ المنتقل جهيد DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF

الأولين، لأخلصنا لله العبادة، بل لكنا المخلصين على الحقيقة.

وهم كَذَبة في ذلك، فقد جاءهم أفضل الكتب فكفروا به، فعلم أنهم مسمردون على الحق، ﴿فسوف يعلمون﴾ العذاب حين يقع بهم، غالبون، بل قد سبقت كلمة الله التي المردلها ولا مخالف لها لعباده المسلين وجنده المفلحين، أنهم العالبون لغيرهم، المنصورون من ربهم نصراً عزيزاً، يتمكنون فيه من إقامة دينهم، وهذه بشارة عظيمة لمن اتصف بأنه من جند الله، بأن كانت أحواله مستقيمة، وقاتل من أمر بقتالهم، أنه غالب منصور.

ثم أمر رسوله بالإعراض عمن عاندوا ولم يقبلوا الحق، وأنه ما يقي إلا انتظار ما يحل بهم من العذاب، ولهذا من يحل به النكال، فإنه سيحل بهم. وفإذا نزل بساحتهم في أي: نزل عليهم، وقريباً منهم فيساء صباح الشر والعقوبة والاستئصال. ثم كرّر الأمر بالتّولي عنهم، وتهديدهم بوقوع العذاب.

ولما ذكر في هذه السورة كثيراً من

أقوالهم الشنيعة التي وصفوه بها، نزه نفسه عنها فقال: ﴿سبحان ربك﴾ أي: آي: آي: آلين عن الذي عز فقهر كل شيء، واعتز عن كل سوء يصفونه به، ﴿وسلامُ على النوب والآفات، وسلامة ما وصفوا به فاطر الأرض والسماوات.

والحمد لله رب المعالمين الألف واللام للاستغراق، فجميع أنواع الحمد من الصفات الكاملة العظيمة، والأفعال التي ربى بها العالمين، وأدر عليهم فيها النعم، وصرف عنهم بها النقم، ودبرهم تعالى في حركاتهم وسكونهم، وفي جميع أحوالهم، كلها لله تعالى، فهو القدس عن النقص، المحمود بكل كمال، المحبوب المعظم، ورسله سالمون مسلم عليهم، المناون مسلم عليهم، الدنيا والآخرة. [وأعداؤه لهم الهلاك والعطب في الدنيا والآخرة](١).

#### تمم تفسير مسورة الصافات

في ٦ شوال سنة ١٣٤٣ هـ على يد جامعه وكاتبه: عبد الرحن بن ناصر السعدي وصلى الله على سيدنا محمد وسلم تسليماً والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات

المجلد السابع من تيسير الكريم المنان في تفسير آيات القرآن لجامعه: عبد الرحص بن ناصر بن عبد الله السعدي عفر الله له ولوالديه وجميع المسلمين

## تفسیر سورة ص وهي مکية

(١٠١١) ﴿ بسم الله السرحين الرحيم ص والقرآن ذي الذكر \* بل اللين كفروا في عزة وشقاق \* كم أهلكنا من قبلهم من قرن فنادوا ولات حين مناص \* وعجبوا أن جاءهم منذر منهم وقال الكافرون هذا ساحر كذاب \* أجعل الآلهة إلها واحداً إن هذا لشيء عجاب \* وانطلق الملاً منهم أن امشوا واصبروا على آلهتكم إن هذا

لشيء يراد ﴿ ما سمعنا بهذا في الله الأخرة إن هذا إلا اختلاق \* أأنزل عليه الذكر من بيننا بل هم في شك من ذكرى بل لما ينذوقوا عنذاب \* أم عندهم خزائن رحمة ربك العزيز الوهاب \* أم لهم ملك السماوات والأرض وما بينهما فليرتقوا في الأسباب \* جند ما هنالك مهزوم من الأحزاب﴾ هذا بيان من الله تعالى لحال القرآن، وحال المكذبين به معه ومع مَنْ جاء به، فقال: ﴿ ص والقرآن ذِي الذَّكُو﴾ أي: ذي القدر العظيم والشرف، المَذَكَّرُ للعباد كلِّ مَا يحتاجون إليه من العلم، بأسماء الله وصفاته وأفعاله، ومن العلم بأحكام الله الشرعية، ومن العلم بأحكام العاد والحراء، فهو مذكر لهم في أصول دينهم وفروعه.

وهنا لا يحتاج إلى ذكر القسم عليه، فإن حقيقة الأمر، أن المقسم به وعليه شيء واحد، وهبو هنذا القرآن، الموصوف بهذا الوصف، علم ضرورة العباد إليه فوق كل ضرورة، وكان الواجب عليهم تلقيه بالإيمان والتصديق، والإقال على استخراج ما يتذكر به منه.

فهدى الله من هدى لهذا، وأبى الكافرون به وبمن أنزله، وصار معهم هعزة وشقة أقي عن عن الإيمان به، واستكبار وشقاق له، أي مشاقة ومحاصمة في رده وإبطاله، وفي القدم بمن جاء به

فتوعدهم بإهلاك القرون الماضية المكلبة بالرسل، وأنهم حين جاءهم الهلاك، نادوا واستغاثوا في صرف العذاب عنهم ولكن ﴿ لات حين مناص ﴾ أي: وليس الوقت وقت خلاص مما وقعوا فيه، ولا فرج لما أصابهم، فليَحْذَرُ هؤلاء أن يدوموا على عزتهم وسقاقهم، فيصيبهم ما

وعجبوا أن جاءهم منذر منهم أي: عجب هؤلاء المكذبون في أمر ليس محل عجب، أن جاءهم منذر منهم، ليتمكنوا من التلقي عنه، وليعرفوه حق المعرفة، ولأنه من قومهم، فلا تأخذهم النخوة القومية عن اتباعه، فهذا مما يوجب الشكر عليهم، وتمام الانقياد له.

ولكنهم عكسوا القضية، فتعجبوا تعجب إنكار وقالوامن كفرهم وظلمهم: ﴿ مِنْ السَّاحِرِ كَذَابٌ ﴾ وذنبه \_عندهم \_أنه ﴿أَحَمِلُ الْأَلْهَةُ إلها واحداً أي: كيف ينهي عن اتجاذ الشركاء والأنداد، ويأمر بإخلاص العبادة بله وحده. ﴿إِن هِذَا ﴾ الذي جاء به ﴿لشيء عُجَابٌ ﴾ أي: يقضي منه العجب لبطلانه وفساده. ﴿وانطلق الملأ منهم؟ المقبول قولهم، محرضين قومهم على التمسك بما هم عليه من الشرك. ﴿أَنَّ امشوا واصبروا على الهتكم أي: استمروا عليها، وجاهدوا نفوسكم في الصبر عليها وعلى عبادتها، ولا يردكم عنها راد، ولا يصدنكم عن عبادتها صاد. ﴿إِنَّ هذا الذي جاء به محمد، من النهي عن عبادتها ﴿لسُّنيء يُرادُهُ أي: يقصد، أي: له قصد ونية غير صالحة في ذلك، وهذه شبهة لا تروج إلاّ على السفهاء، فإن مَنْ دعا إلى قول حق أو غير حق، لا يردقوله بالقدح في نيته، فنيته وعمله له، وإنما يرد بمقابلته بما يبطله ويفسده، من الحجج والبراهين، وهم قصدهم، أن محمداً، ما دعاكم إلى ما دِعاكم، إلا ليرأس فيكم، ويكون مُعَظِّمَاً عِندِكم، متبوعاً ﴿ما سمعنا بهذا القول الذي قاله، والدين الذي دعا إليه ﴿فِي المِلَّةِ الآخرة﴾ أي: في الوقت الأخير، فلا أدركنا عليه آباءنا، ولا أباؤنا أدركوا آباءهم عليه، فامضوا على الذي مضى عليه أباؤكم، فإنه الحق، وما هذا الذي دعا إليه محمد إلا اختلاق اختلقه، وكذب افتراه، وهذه أيضاً شبهة من جنس شبهتهم الأولى، حيث ردوا الحق بما ليس بحجة لرد أدنى قول، وهو أنه قول مخالف لما عليه

آباؤهم الضالون، فأين في هذا ما يدل على بطلانه؟

﴿اَلْنَوْلُ عِلَيْهِ الذِّكُورُ مِنْ بِينَنَا﴾ أي:
ما الذي فضله علينا، حتى ينزَّل الذَّكُر
عليه من دوننا، ويخصه الله به؟ وهذه
أيضاً شبهة، أين البرهان فيها على رد ما
قاله؟ وهل جميع الرسل إلا بهذا
الوصف، يَمُنُّ الله عليهم برسالته،
ويأمرهم بدعوة الخلق إلى الله، ولهذا،
لا كانت هذه الأقوال الصادرة منهم
لا يصلح شيء منها لرد ما جاء به
الرسول، أخبر تعالى من أين صدرت،
وأنهم ﴿في شُكُ مِن ذِكُورِي﴾ ليس

فلما وقعوا في الشك وارتضوا به، وجاءهم الحق الواضح، وكانوا حازمين بإقامتهم على شكهم، قالوا ما قالوا من تبلك الأقوال لدفع الحق، لا عن بينة من أمرهم، وإنما ذلك من باب الانتفاك منهم.

ومن المعلوم، أن مَنْ هو بهذه الصفة يتكلم عن شك وعناد، إن قوله غير مقبول، ولا قادح أدنى قدح في الحق، وأنه يتوجه عليه الذم واللوم بمجرد كلامه، ولهذا توعدهم بالعداب، فقال: ﴿بِلَ لَمَا يَلُوتُواْ عَذَابِ﴾ أي: قالوا هذه الأقوال، وتجرؤوا عليها، حيث كانوا عنعين في الذنيا، لم يصبهم من عذاب الله شيء، فلو ذاقوا عذابه لم يتجرؤوا.

﴿أَمْ عندهم حَرَائِن رَحَمَّ رَبِكَ الْعَزِيرَ الْوِهَابِ فَيعطون منها مَنْ شاؤوا، ويمنعون منها مَنْ شاؤوا، حيث قالوا: ﴿أَأْنُولُ عَلَيهُ الذَّكُرِ مِن بِينَنا﴾ أي: هذا فضله تعالى ورحمته، وليس ذلك بأيديهم حتى يتحجروا على الله.

﴿أَم لَهِم مَلْكُ السماوات والأرض وما بينهما بعيث يكونون قادرين على ما يريدون ﴿فليرتقوا في الأسباب﴾ الموصلة لهم إلى السماء، فيقطعوا المرحمة عن رسول الله، فكيف يتكلمون، وهم أعجز خلق الله وأضعفهم بما تكلموا به؟! أم قصدهم

بقانقائعة

مَّ وَالْمُتنانِ وَعَالِيْ ﴿ عَالَيْنَ كُدُرُ الْهِ عَرْوَمَيْقَانِ ﴿

وَالْمُلْكَانِ فَالِهِ فِي فَتُوا فَالْاَلْكُونُ فَلَا سَعِرَ عَنْقَانِ ﴿

وَالْمُلْكَانِ فَالْمِوْنِ فَتَلَالُكُونُ فَلَا الْكُونُ فَلَا سَعِرَ عَنْقَانِ الْكُونُ وَلَالْمَالُكُونُ فَلَا الْمُؤْوِنُ وَاللَّهِ اللَّهِ الْمُؤْوِنُ وَاللَّهِ اللَّهِ الْمُؤْوِنُ وَاللَّهُ الْمُؤْوِنُ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْم

التحزب والتجند، والتعاون على نصر الباطل وخذلان الحق؟ وهو الواقع فإن هذا المقصود لا يتم لهم، بل سعيهم خائب، وجندهم مهزوم، ولهذا قال: هرجند ما هناك مهزوم من الأحزاب،

﴿١٦ - ١٩﴾ ﴿كذبت قبلهم قوم نوح وعاد وفرعون ذو الأوتاد \* وثمود وقوم لوط وأصحاب الأيكة أولئك الأحزاب \* إن كلّ إلا كذب الرسل فحق عقاب \* وما ينظر هؤلاء إلا صبحة واحدة ما لها من فواق﴾ يجذرهم تعالى أن يفعل بهم ما فعل بالأمم من قبلهم، الذين كانوا أعظم قوة منهم وتحزباً على الباطل، ﴿قُومِ نوح ومادی قوم مود ﴿وفرعون دُو الأوتاد) أي: الجنود العظيمة، والقوة الهائلة، ﴿والمود﴾ قوم صالح، ﴿ وقوم لوط وأصحاب الأيكة ﴾ أي: الأشجار والبساتين الملتفة، وهم قوم شعيب، ﴿أُولِتُكُ الأَحْزَابِ﴾ الذين اجتمعوا بقوتهم وعَدَدِهمْ وعُدَدِهمْ على رد الحق، فلم تغن عنهم شيئاً.

وإن كل من هؤلاء وإلا كذب الرسل فحق عليهم وعقاب الله، وهؤلاء ما الذي يطهرهم ويزكيهم، أن لا يصيبهم ما أصاب أولئك.

فلينتظروا ﴿صيحة واحدة ما لها من فواق﴾ أي: من رجوع ورد، تهلكهم

ٱصْعِظَ مَا يَقُولُونَ وَأَذَكُرُ عَبَدَنَا دَاوُدَ ذَا ٱلدَّيْدُ إِنَّهُ وَأَوَابٌ ۞ إِنَّا سَخَوَا ٱلْجِبَالَ مَعَهُ لِلْسَيْحَنَ بِٱلْمَثِينِ وَٱلْإِشْرَاقِ ۞ وَٱلطَّايَرَ عَشُورَةً حَكُلُّلَهُ وَأَوَّابُ ۞ وَمَنذَدُنَا مُلْكُمُونَ الْمِنْكُ ٱلْمِكْمَة وَفَصَهُلَ ٱلْخِطَابِ ۞ • وَهَلَ أَتَنَكَ نَبُؤُا ٱلْخَصْمِ إِذْ تَسَوَّرُواْ ٱلْحَرَابَ ۞ إِذْ دَسَنَالُواْ عَلَا دَاوُرة فَفَيْعَ مِنْهُمٌّ فَالْوَالْاَعَفَ خَصَّان بَغَىٰ بَعْضُنَاعَلَىٰ بَعْضِ فَأَحْكُم يَيْنَنَا بِأَكْتِقَ وَلَا تَشْطِطُ وَلَقْدِمَّا إِلَّى سَوَّآهِ ٱلقِمْرَطِ ۞ إِنَّ هَلَآ أَيْنِي لَهُ رِسْتُمُّ وَيَسْعُونَ نَعْجَةً وَلِيَّ نَعْجَةُ وَكِيدَةٌ فَقَالَ أَكْفِلْتِهَا وَعَزَّنِي فِي ٱلْخِطَابِ ۞ قَالَ لَقَدْ ظَلَمَكَ بِسُوَالِ نَعْمَدِكَ إِلَى يَعَاجِكُ وَإِنَّ كَيْرَا مِنَ ٱلْخُلَطَ آءَ لَيْمَيْنِ مَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ إِلَّا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَيِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ \* وَقَلِيلٌ مَّاهُمُّ وَظَنَّ دَاوُرُهُ أَنْمَا فَتَنَّهُ فَأَسْتَغْفَرَيَّهُ وَخَرَّرَاكِعًا وَأَنَابَ ۞ ﴿ فَغَفَرَا لَمُزَاكَّ وَاتَ لَمُعِندَنَا لَزُلْنَى وَحُسَبَ مَعَابِ۞ يَكَالُودُ إِنَّاجَعَلْنَكَ خَلِفَةً فِي ٱلْأَرْضِ فَأَحَكُمُ يَنْ ٱلنَّاسِ يَأْتُحَقِّ وَلَا تَنَّيعِ ٱلْمُوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَيِيلِ اللَّهِ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَعْنِمُ لَونَ عَن سَيِيلِ أَلْقُو لَمُتَمَّعَذَابُ شَكِيدُ أَيَّا لَشُولَ وَمُ ٱلْجِسَابِ ۞ ARREST WEST OF THE SECOND

وتستأصلهم إن أقاموا على ما هم عليه .

وقالوا ربنا حبل لنا قطنا قبل يوم الحساب \* اصبر على ما يقولون أي: قال هؤلاء المكذبون، من جهلهم ومعاندتهم الحق، مستعجلين للعذاب: ﴿ ربّنا عَجُل لنا مستعجلين للعذاب: ﴿ ربّنا عَجُل لنا الهذاب عاجلاً ﴿ قبل يوم الحساب ﴾ وجُوا في هذا القول، وزعموا أنك يا صدقك أن تأتينا بالعذاب، فقال صبر من قبلك من الرسل، فإن قولهم لا يضر الحق شيئا، ولا يضرونك في شيء، وإنما يضرون أنفسهم.

(۱۷ ـ ۲۰) ﴿ وَاذَكَرَ عَبِدُنَا دَاوِد ذَا اللّٰبِدِ إِنَهُ أُوَابُ ﴾ إِنَا سِخَرِنَا الجبال معه يسبحن بالعشي والإشراق ﴿ والطير عشددنا ملكه أو الله رسوله بالصبر على قومه، أمره أن يستعين على الصبر بالعبادة لله وحده، ويتذكر حال العابدين، كما قال في الآية الأخرى: ﴿ فاصبر على ما يقولون وسبّح بحمد ربك قبل طلوع الشمس وقبل غروجها﴾

ومن أعظم العابدين، نبي الله داود عليه الصلاة والسلام ﴿ قَا الأَيد ﴾ (١) أي: القوة العظيمة على عبادة الله تعالى، في بدنه وقلبه. ﴿ إِنه أَوَابٍ ﴾ أي: رجًاع إلى الله في جميع الأمور بالجب والتأله، والخوف والرجاء، وكثرة التضرع والدعاء، رجًاع إليه عندما يقع منه بعض الخلل، بالإقلاع والتوبة النصوح.

ومن شدة إنابته لربه وعبادته، أن سخر الله الجال معه، تسبّح معه بحمد ربها ﴿بالعشي والإشراق﴾ أول النهار وآخره.

﴿ وَ لَنْ الْمَالِيرِ عَمُورَة ﴾ معه عموعة ﴿ كُلُّ ﴾ من الجبال والطير، لله تعالى ﴿ أَوَاب ﴾ امتثالاً لقوله تعالى: ﴿ يا جبال أوبي معه والطير ﴾ فهذه مِنَةُ الله عليه بالعبادة، ثم ذكر منته عليه باللك قويناه بما أعطيناه من الأسباب وكثرة العَدَد والعُدَد التي بها قوَّى الله ملكه ، ثم ذكر منته عليه بالعلم ، فقال: ﴿ وَالْمِينَاهُ الْحُكمة ﴾ أي: النبوة والعلم الخطيم ، ﴿ وَقَصْلُ الْخِطاب ﴾ أي: العظيم ، ﴿ وقصْلُ الْخِطاب ﴾ أي: الخصومات بين الناس .

: ﴿٢١ ـ ٢٦﴾ ﴿وحسل أتساك نسبساً الخصم إذ تسوروا المحراب \* إذ دخلوا على داود ففزع منهم قالوا لا تخف خصمان بغي بعضنا على بعض فاحكم بيننا بالحق ولا تشطط واهدنا إلى سواء الصراط \* إن مذا أخى له تسم وتسعون نعجة ولى نعجة واحدة فقال أكفلنيها وعزن في الخطاب \* قال لقد ظلمك بسؤال نعجتك إلى نعاجه وإن كثيراً من الخلطاء ليبغى بعضهم على بعض إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات وقليل ما هم وظن داود أنما فتناه فاستغفر ربه وخر راكعا وأناب \* فغفرنا له ذلك وإنّ له عندنا لزلفي وحسن مآب \* ينا داود إنا جعلناك خليفة في الأرض فاحكم بين الناس بالحق ولا تتبع الهوى فيضلك عن

سبيل الله إن الذين يضلون عن سبيل الله لهم عذاب شديد بما نسوا يوم الحساب، لما ذكر تعالى أنه أتى نبيه داود الفصل في الخطاب بين الناس، وكان معروفاً بذلك مقصوداً، ذكر تعالى نبأ خصمين اختصما عنده في قضية جعلهما الله فتنة لداود، وموعظة لحلل ارتكبه، فتاب الله عليه وغفر له، وقيض له هذه القضية، فقال لنبيه محمد ﷺ: ﴿وهل أتاك نبأ الخصم﴾ فإنه نبأ عجيب ﴿إذ تسوَّرُوا ﴾ على داود ﴿ الحرابِ أي: محل عبادته من غير إذن ولا استئذان، ولم يدخلوا عليه مع باب، فلذلك لما دخلوا عليه بهذه الصورة، فزع منهم وخاف، فقالوا له: نحن ﴿ خِصمان ﴾ فلا تحف ﴿ بغي بعضنا على بعض ﴾ بالظلم ﴿فاحكم **بيننا بالحق﴾**أي: بالعدل، ولا تمل مع أحدنا ﴿ولا تشطط واهدنا إلى سواء الصراط﴾

والمقصود من هذا، أن الخصمين قد عبرف أن قصيد هما الحق الواضيح الصرف، وإذا كان ذلك، فسيقصان عليه نبأهما بالحق، فلم يشمئز نبي الله داود من وعظهما له، ولم يؤنهها.

فقال أحدها: ﴿ إِنْ هَذَا أَخِي ﴾ نص على الأخوة في الدين أو النسب أو الصداقة ، لاقتضائها عدم البغي ، وأن بغيه الصادر منه أعظم من غيره . ﴿ له تسعٌ وتسعُون نَعْجَة ﴾ أي : زوجة ، وذلك خير كثير ، يوجب عليه القناعة بما آتاه الله . ﴿ وَلِي نعجة واحدة ﴾ فطمع فيها ﴿ فقال أَكْفِلْنِيهَا ﴾ أي : دعها لي ، وخلها في كفالتي . ﴿ وعزن في الخطاب ﴾ أي : غلبني في القول ، فلم يزل بي حتى أدركها أو كاد .

فقال داود ـ لما سمع كلامه ـ ومن المعلوم من السياق السابق من كلامهماء أن هذا هو الواقع، فلهذا لم يحتج أن يتكلم الآخر؛ فلا وجه للاعتراض يقول القائل: "لم حكم داود قبل أن يسمع كلام الخصم الآخر؟ و

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي الأصل: ذو الأيد.

<sup>(</sup>۲) في النسختين: فسيقصون.

ولقد ظلمك بسؤال نعجتك إلى نعاجيك إلى نعاجيه وهذه عادة الخلطاء والقرناء الكثير منهم، فقال: ووإن كثيراً من الخلطاء ليبغي بعضهم على بعض الأ الذين الظلم من صفة النفوس. وإلا الذين من الإيمان والعمل الصالح، يمنعهم من الظلم. وقليل ما هم كما قال تعالى: وقليل من عبادي الشكور ، وقليل من عبادي الشكور ، فتناه أي: اختبرناه ودبرنا عليه هذه القضية ليتنبه وقاستغفر ربه لا صدر منه، ووخر راكعا أي: ساجداً التصوح العادة

﴿فَغَفُرنَا لَهُ ذَلِكُ ﴾ الذي صدر منه ، وأكرمه الله بأنواع الكرامات ، فقال : ﴿وَإِنْ لَهُ عَنْدُنَا لَزَلْفَي ﴾ أي : منزلة عالية ، وقربة منا ، ﴿وَحُشْنَ مَآبِ ﴾ أي : مرجع .

وهذا الذنب الذي صدر من داود عليه السلام، لم يذكره الله لعدم الحاجة إلى ذكره، فالتعرض له من باب التكلف، وإنما الفائدة ما قصه الله علينا من لطفه به وتوبته وإنابته، وأنه ارتفع محله، فكان بعد التوبة أحسن منه قبلها.

ويا داود إنّا جعلناك خليفة في الأرض تنفذ فيها القضايا الدينية والدنيوية، وفاحكم بين الناس بالحق أي: العدل، وهذا لا يتمكن بالواقع، وقدرة على تنفيذ الحق، بالواقع، وقدرة على تنفيذ الحق، لقرابة أو صداقة أو عبة، أو بغض للآخر وفيضلك الهوى وعن سبيل الله ويخرجك عن الصراط المستقيم، وإن الذين يضلون عن المسراط سبيل الله خصوصاً المتعمدين منهم، المستقيم، وإن الذين يضلون عن الحراط المهم عذاب شديد بما نسوا يوم الحساب فلو ذكروه ووقع خوفه في قلوم، لم يميلوا مع الهوى الفاتن.

﴿٢٦ ـ ٢٩﴾ ﴿وما خلقنا السماء والأرض وما بينهما باطلاً ذلك ظن الذين كفروا فويل للذين كفروا من

النار \* أم نجعل الذين آمنوا وعملوا الصالحات كالمفسدين في الأرض أم نجعل المتقين كالفجار \* كتاب أنزلناه إليك مبارك ليدبروا آياته وليتذكر أولوا الألباب غير تعالى عن تمام حكمته في خلقه السماوات والأرض، وأنه لم غلقهما باطلا، أي: عبثاً ولعباً من غير كفروا بربهم، حيث ظنوا ما لا يليق بجلاله. ﴿فويل لملذين كفروا من بجلاله. ﴿فويل لملذين كفروا من وتبلغ منهم كل مبلغ.

وإنما خلق الله السماوات والأرض بالحق وللحق، فخلقهما ليعلم العباد كمال علمه وقدرته وسعة سلطانه، وأنه تعالى وحده المعبود، دون من لم يخلق مشقال ذرة من السماوات والأرض، وأن السمعة حق، وسيفصل الله بين أهل الخير والشر

ولا يظن الجاهل بحكمة الله أن يسوي الله بينهما في حكمه، ولهذا قال: ﴿ أَمْ نَجْعُلُ الذِّينَ آمَنُوا وعملوا الصالحات كالمفسدين في الأرض أم نجعل المتقين كالفجار ، هذا غير لائق بحكمتنا وحكمنا.

﴿ كتابُ أنزلناهُ إليك مبارك الله عنه كل هدى خير كثير، وعلم غزير، فيه كل هدى من ضلالة، وشفاء من داء، ونور يستضاء به في الظلمات، وكل حكم يحتاج إليه المكلفون، وفيه من الأدلة القطعية على كل مطلوب، ما كان به أجل كتاب طرق العالم منذ أنشأه الله.

وليدبروا آياته أي: هذه الحكمة من إنزاله، ليتدبر الناس آياته، فيستخرجوا علمها ويتأملوا أسرارها وحكمها، فإنه بالتدبر فيه والتأمل لمعانيه، وإعادة الفكر فيها مرة بعد مرة، تدرك بركته وخيره، وهذا يدل على الحث على تدبر القرآن، وأنه من أفضل الأعمال، وأن القراءة المشتملة على التابر أفضل من سرعة التلاوة التي على التابر أفضل من سرعة التلاوة التي

وليتذكر أولو الألباب أي: أولو العقول الصحيحة، يتذكرون بتدبرهم لها كل علم ومطلوب، فدلٌ هذا على

أنه بحسب لب الإنسان وعقله يحصل له التذكر والانتفاع بهذا الكتاب.

﴿٣٠ ــ ٤٠ ﴾ ﴿ووهــبــــا لـــــــاود سليمان نعم العبد إنه أواب \* إذ عرض عليه بالعشى الصافئات الجياد \* فقال إني أحببت حب الخير عن ذكر ربي حتى توارت بالحجاب \* ردوها على فطفق مسحاً بالسوق والأعناق \* ولقد فتنا سليمان وألقينا على كرسيه جسدا ثم أناب \* قال رب اغفرني وهب لي ملكاً لا ينبغي لأحد من بعدى إنك أنت الوهاب \* فسخرنا له الريح تجري بأمره رخاء حيث أصاب \* والشياطين كل بناء وغواص \* وآخرين مقرنين في الأصفاد \* هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب ﴿ وإن له عندنا لزلفي وحسن مآب﴾ لما أثني تعالى على داود، وذكر ما جرى له ومنه، أثني على ابنه سليمًان عليهمًا السلام فقال: ﴿ووهبنا لداود سليمان أي: أنعمنا به عليه ، وأقررنا به عينه.

ونِفم العَبدُ سليمان عليه السلام، فإنه اتصف بما يوجب المدح، وهو وإنه أوْابٌ أي: رجَّاع إلى الله في جميع أحواله، بالتأله والإنابة، والمحبة والذكر والمدعاء والتضرع، والاجتهاد في مرضاة الله، وتقديمها على كل

ولهذا، لما عرضت عليه الخيل الجياد السبق الصافنات، أي: التي من وصفها الصفون، وهو رفع إحدى قوائمها عند الوقوف، وكان لها منظرٌ رائق، وجمال معجب، خصوصاً للمحتاج إليها كالملوك، فما زالت تُعرض عليه حتى غابت الشمس في الحجاب، فألهته عن صلاة الساء وذكره، فقال ندماً على ما مضى منه، وتقرباً إلى الله بما ألهاه عن ذكره، وتقديماً لحب الله على حب غيره: ﴿إِنَّ أَحِبِيتَ حَبِّ الْخَيرِ ﴾ وضمن «أحببت» معنى «آثرت» أي: آثرت حب الحير، الذي هو المال عموماً، وفي هذا الموضع المراد الخيل. ﴿عن ذكر ربي حتى توارت بالحجاب،

﴿رُدُّوها عَلِيَّ ﴾ فردوها ﴿فطفق﴾ فيها ﴿مسحاً بالسوق والأعناق ﴾ أي : جعل يعقرها يسيفه، في سوقها وأعناقها.

ولقد فتنا سليمان أي: ابتليناه واختبرناه بذهاب ملكه وانفصاله عنه بسبب خلل اقتضته الطبيعة البشرية، وألقينا على كرسيه جسداً أي: شيطاناً قضى الله وقد أن يجلس على كرسي ملكه، ويتصوف في الملك في مدة فتنة سليمان، وثم أناب الله سليمان.

ف ﴿قال رَبُ اغفر لِي وهب لِي ملكاً لا ينبغي لأحد من بعدي إنك أتت الوهابُ ﴿ فاستجاب الله له وغفر له ، ورد عليه ملكه ، وزاده ملكاً لم يحصل لأحد من بعده ، وهو تسخير الشياطين له ، يبنون ما يريد ، ويغوصون له في البحر ، يستخرجون الدر والحلي ، ومَن عصاه منهم قرئه في الأصفاد وأوثقه .

وقلنا له: ﴿ هذا عطاؤنا ﴾ فَقَرّ به عيناً ﴿ فَامَنُن ﴾ على مَنْ شئت، ﴿ أَوَ أَمسك ﴾ مَنْ شئت، ﴿ أَوَ أَمسك ﴾ مَنْ شئت ﴿ بغير حساب ﴾ أي: لا حسرج عسليك فسي ذلك علله، وحسن أحكامه، ولا تحسين علله، وحسن أحكامه، ولا تحسين بل له في الآخرة خير عظيم، ولهذا قال: ﴿ وَإِنْ لَهُ عَبْدُنَا لَرَافِي وَحُسنَ مَلّ الله وَيَنْ اللّ وَاللّ لَهُ عَبْدُنَا لَوْلَفِي وَحُسنَ مَلّ الله وَيَنْ اللّه وَيْنَا لَلْ اللّه وَيْنَا اللّه اللّه وَيْنَا اللّه اللّه وَيْنَا اللّه اللّه وَيْنَا الله وَيْنَا اللّه وَيْنَا اللّه اللّه وَيْنَا اللّه اللّه وَيْنَا اللّه اللّه اللّه وين المَنْ اللّه وينا الكرامات للله وينا الكرامات للله وينا الكرامات الله الله وينا الكرامات الله وينا الله وينا الكرامات الكراما

# فصل فيما تبين لنا من الفوائد والحكم في قصة داود وسليمان عليهما السلام

فمنها: أن الله تعالى يقص على نبيه عمد على أخبار مَنْ قبله، ليثبت فؤاده وتطمئن نفسه، ويذكر له من عباداتهم وشدة صبرهم وإنابتهم، ما يشوقه إلى منافستهم، والتقرب إلى الله الذي تقربوا له، والصبر على أذى قومه، ما ذكر من أذية قومه وكلامهم فيه وفيما جاء به، أمره بالصبر، وأن يذكر عبده داود فيتسلى به.

ومنها: أن الله تعالى يمدح ويحب القوة في طاعته، قوة القلب والبدن، فإنه يحصل منها من آثار الطاعة وحسنها وكثرتها، ما لا يحصل مع الوهن وعدم القوة، وأن العبد ينبغي له تعاطي أسبابها، وعدم الركون إلى الكسل والبطالة المخلة بالقوى المضعفة للنفس. ومنها: أن الرجوع إلى الله في جميع وخواص خلقه، كما أثنى الله على داود وسليمان بذلك، فليقتد بهما المقتدون، وليهتد بهداهم السالكون، وليهتد بهداهم السالكون،

ومنها: ما أكرم الله به نبيه داود عليه السلام، من حُسن الصوت العظيم، الذي جعل الله بسببه الجبال الصم، يجاوبنه إذا رجع صوته بالتسبيح، ويسبحن معه بالعشى والإشراق.

أقتده﴾.

ومنها: أن من أكبر نِعَم الله على عبده، أن يرزقه العلم النافع، ويعرف الحكم والفصل بين الناس، كما استن الله به على عبده داود عليه السلام.

ومنها: اعتناء الله تعالى بأنبيائه وأصفيائه عندما يقع منهم بعض الخلل بفتنته إياهم وابتلائهم بما به يزول عنهم المحذور، ويعودون إلى أكمل من حالتهم الأولى، كما جرى ليداود وسليمان عليهما السلام

ومنها: أن الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم معصومون من الخطأ فيما يبلغون عن الله تعالى، لأن مقصود الرسالة لا يحصل إلا بذلك، وأنه قد يجري منهم بعض مقتضيات الطبيعة من المعاصي، ولكن الله يتداركهم ويبادرهم بلطفه.

ومنها: أن داود عليه السلام [كان] في أغلب أجواله لازما محرابه خدمة ربه، ولهذا تسور الخصمان عليه المحراب، لأنه كان إذا خلا في محرابه لا يأتيه أجد، فلم يجعل كل وقته للمناس، مع كثرة ما يرد عليه من الأحكام، بل جعل له وقتاً يخلو فيه

بربه، وتقر عينه بعبادته، وتعينه على الإخلاص في جميع أموره.

ومنها: أنه ينبغي استعمال الأدب في الدخول على الحكام وغيرهم، فإن الخصمين لما دخلا على داود في حالة غير معتادة ومن غير الباب المعهود، فزع منهم، واشتد عليه ذلك، ورآه غير لائق بالحال.

ومنها: أنه لا يمنع الحاكم من الحكم بالحق سوء أدب الخصم وفعله ما لا ينغى.

ومنها: كمال حلم داود عليه السلام، فإنه ما غضب عليهما حين جاءاه بعير استئذان، وهو الملك، ولا انتهرها ولا وبخهما.

ومنها: جواز قول المظلوم لمن ظلمه «أنت ظلمتني» أو «با ظالم» ونحو ذلك أو «باغ عليّ» لقولهما: ﴿حَصِمان بغي بعض﴾ .

ومنها: أن الموعوظ والنصوح، ولو كان كبير القدر، جليل العلم، إذا نصحه أحد أو وعظه، لا يغضب ولا يسمئز، بل يبادره بالقبول والشكر، فإن الخصمين نصحا داود فلم يشمئز ولم يغضب، ولم يثنه ذلك عن الحق الصرف.

ومنها: أن المخالطة بين الأقارب والأصحاب، وكثرة التعلقات الدنيوية المالية، موجبة للتعادي بينهم، وبغي بعضهم على بعضه، وأنه لا يرد عن ذلك إلا استعمال تقوى الله، والصبر على الأمور، بالإسمان والعمل الصالح، وأن هذا من أقل شيء في الناس

ومنها: أن الاستغفار والعبادة، خصوصاً الصلاة، من مكفرات النبوب، فإن الله رتب مغفرة ذنب داود على استغفاره وسجوده

وسنها: إكرام الله لعبده داود وسليمان، بالقرب منه، وحسن الثواب، وأن لا يظن أن ما جرى لهما من تمام للاجتهما عند الله تعالى، وهذا من تمام لطفه بعباده المخلصين، أنه إذا عقر لهم وأزال أثر ذنوبهم، أزال الآثار المترتبة عليه كلها، حتى ما يقع في

قلوب الخلق، فإسم إدا علموا ببعض ذنوسم، وقع في قلوسم نزولهم عن درجتهم الأولى، فأزال الله تعالى هذه الآثار، وما ذاك بعزيز على الكريم

ومنها: أن الحكم بين الناس مرتبة دينية، تولاها رسل الله وخواص خلقه، وأن وظيفة القائم بها الحكم بالحق ومجانبة الهوى، فالحكم بالحق يقتضي العلم بالأمور الشرعية، والعلم بصورة القضية المحكوم بها، وكيفية إدخالها في الحكم الشرعي، فالجاهل بأحد الأمرين لا يصلح للحكم، ولا يحل له الإقدام عليه.

ومنها: أنه ينبغي للحاكم أن يحذر الهوى، ويجعله منه على بال، فإن النفوس لا تخلو منه، بل يجاهد نفسه بأن يكون الحق مقصوده، وأن يلقي عنه وقت الحكم كل محبة أو بعض لأحد الخصمين.

ومنها: أن سليمان عليه السلام من فضائل داود، ومن منن الله عليه حيث وهبه له، وأن من أكبر نِعَم الله على عبده، أن يهب له ولداً صالحاً، فإن كان عالمًا، كان نوراً على نور .

ومنها: ثناء الله تعالى على سليمان ومدحه في قوله: ﴿ نِعْمَ الصِد إنَّهُ اواب)

ومنها: كثرة خير الله وبره بعبيله، أن يمنَّ عليهم بصالح الأعمال ومكارم الأخلاق، ثم يثني عليهم بها، وهو المتفضل الوهَّاب.

ومنها: تقديم سليمان محبة الله تعالى على محبة كل شيء. المحال

ومنها: أن كل ما أشغل العبد عن الله، فإنه مشؤوم مدموم، فَلْيُفَارِقه ولْيُقْبِلُ على ما هو أنفع له .

ومنها: القاعدة المشهورة «مَنْ ترك شيئاً لله عوضه الله خيراً منه " فسليمان عليه السلام عقر الجياد الصافنات المحبوبة للنفوس، تقديماً لمحبة الله، فعوضه الله خيراً من ذلك، بأن سخر له الريح الرخاء اللينة، التي تجري بأمره إلى حيث أراد وقصد، غدوها شهر

ورواحها شهر، وسخّر له الشياطين، أهل الاقتدار على الأعمال التي لا يقدر عليها الآدميون.

ومنها: أن تسخير الشياطين لا يكون لأحدٍ بعد سليمان عليه السلام.

ومنها: أن سليمان عليه السلام، كان ملكاً نبياً، يفعل ما أراد، ولكنه لا يريد إلا العدل، بخلاف النبي العبد، فإنه تكون إرادته تابعة لأمر الله، فلا يفعل ولا يترك إلا بالأمر، كحال نبينا محمد ﷺ، وهذه الحال أكمل.

﴿ ٤١ ـ ٤٤ ﴾ ﴿ واذكر عبدنا أيوب إذا نادى ربه أن مسنى الشيطان بنصب وعذاب \* اركض برجلك هذا مغتسل باردوشراب ﴿ ووهبنا له أهله ومثلهم معهم رحمة منا وذكري لأولى الألباب \* وخذ بيدك ضغثا فاضرب به ولا تحنث إنا وجدناه صابراً نعم العبد إنه أواب، أي: ﴿واذكر ﴾ في هذا الكتاب ذي الذكر ﴿عبدنا أيوبِ الحسن الذكر، وأثن عليه بأحسن الثناء، حين أصابه الضر، فصبر على ضره، فلم يشتك لغير ربه، ولا لجأ إلاّ إليه.

فر ﴿ نادي ربه ﴾ داعياً، وإليه لا إلى غيره شاكياً، فقال: ربُّ ﴿أَنِّ مسَّني الشيطان بنُصب وعذاب ﴿ أَي: بأمر مشق متعب معذب، وكان سلط على حسده فنفخ فيه حتى تقرح، ثم تقيح بعد ذلك واشتد به الأمر، وكذلك هلك أهله وماله.

فقيل له: ﴿ اركضُ برجلِكَ ﴾ أي: اضرب الأرض بها، لينبع لك منها عين تغتسل منها وتشرب، فيذهب عنك الضر والأذي، ففعل ذلك، فذهب

عنه الضر، وشفاه الله تعالى.

﴿ ووهبناله أهله ﴾ قيل: إن الله تعالى أحياهم له ﴿ومثلهم معهم﴾ في الدنيا، وأغناه الله، وأعطاه مالاً عظيماً ﴿رحمة منّا ﴾ بعبدنا أيوب، حيث صبر فأثبناه من رحمتنا ثواباً عاجلاً وآجلاً. ﴿وفكرى لأولي الألبساب﴾ أي: وليتذكر أولو العقول بحالة أيوب ويعتبروا، فيعلموا أن مَنْ صبر على الضر، أن الله تعالى يثيبه ثواباً عاجلاً

وَمَاخَلَقَنَا ٱلنَّسَاءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَايِقَتُهُمَ الْطِيلُاذَ ذِلِكَ ظَنَّ ٱلَّذِن كَفَدُولُ فَيْدُلُ لِلَّذِينَ لَكُنْرُولُ مِنَ النَّادِ ۞ أَمْ يَعْمَلُ الَّذِينَ مَامَنُواْ وَعَكِمْ لُواْ الصَّلِحَتِ كَالْمُصِّدِينَ فِي ٱلأَرْضِ أَمْ يَغَمَّلُ ٱلْمُنْقِينَ كَالْجُنَادِ ٨ كِنَاجُ أَرْفَنَهُ إِلَيْكَ مُنكرَكُ لِيَنَّرُوا مَا يَكِيهِ وَلِيَّنَكَ حَرَاوُلُوا اَلْأَلْبُ ۞ وَوَهَمَا لِنَاوُهُ سُلِيْعَنَّ فِي الْعَرَدُ الْعَالَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله ۞ إِذْغُرِضَ عَلَيْهِ وِٱلْعَيْمِيِّ ٱلْصَلَهْ فِنَكُ ٱلْجِيَادُ۞ فَقَالَ إِنِّ أَمَّيْتُ حُبَّ ٱلْخَيْرِ عَن ذِكْرِرَتِي حَتَّى تَوَّارَتْ بِٱلْحِيجَابِ ۞ رُدُّوهَا عَنَّ فَطَفِقَ مَسْحًا إِللَّهُ وَوَ وَٱلْأَعْدَاقِ ۞ وَلَقَدُ فَنَنَا مُسُلِّتُ مَنَ وَأَلْقِتَاعَلَ كُرْسِيِّهِ عِجَهَا ثُغُوَّأَنَابَ ۞ قَالَ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُثْلُكًا لَّا يَدُبُغِي الْأَمْدِينَ كَمَّدِينَّ إِنَّكَ أَمْتَ ٱلْوَهَابُ ۞ فَسَخُزُنَا لَهُ ٱلِرْبَحَ قَقِي بِأَمْرِهِ وَيُفَاَّةً حَيْثُ أَصَابَ۞ وَالشَّيَالِينَ كُلَّ بَنَّآءِ وَغَوَّامِن ۞ وَءَاخِرِينَ مُقَرَّفِينَ فِي ٱلْأَصْفَادِ ۞ هَلذَا عَطَآقَاً فَأَشُنُ أَوْأَمْسِكَ بِعَيْرِحِمَابِ۞ وَانَّلَهُ وَعَنَدَا الزَّلْفَى الله وحُسْنَ مَعَابِ۞ وَأَذَكُرُ عَبْدَنَا أَوْبَ إِذْ نَادَىٰ رَقَهُ وَأَذِهُ مَنَىٰ كَاللَّهُ عِلْنُ يُنْهُم ينصب وَعَذَابٍ ۞ ٱلكُفْن بِيعُلِكُ هَلْنَامُعَنَسَكُ لِلْرِدُومَشَرَابٌ ۞ AND ARELEASE IN THE SECOND

وآجلاً، ويستجيب دعاءه إذا دعاه .

﴿وخذ بيدك ضفثاً ﴾ أي: حزمة شماريخ ﴿فاضرببه ولا تحنَثْ ﴿ . قال المفسرون: وكان في مرضه وضره قد غضب على زوجته في بعض الأمور، فحلف: لئن شفاه الله ليضربنها مائة جلدة، فلما شفاه الله، وكانت امرأته صالحة محسنة إليه، رحمها الله ورحمه، فأفتاه أن يضربها بضغث فِيه مائة شمراخ ضربة واحدة، فيبر في يمينه.

﴿إِنَّا وجدناه ﴾ أي: أيوب ﴿صابراً أي ابتليناه بالضر العظيم، فصبر لوجه الله تعالى. ﴿نَعْمَ الْعَبِدِ﴾ الذي كمل مراتب العبودية، في حال السراء والضراء، والشدة والرخاء. ﴿إِنَّهُ أَوَّابٌ ﴾ أي: كشير الرجوع إلى الله، في مطالبه الدينية والدنيوية، كثير الذكر لربه والدعاء، والمحبة والتأله.

﴿ 63 ـ ٤٧ ﴾ ﴿ واذكر عبادنا إبراهيم وإسحاق ويعقوب أولى الأيدى والأبصار \* إنا أخلصناهم بخالصة ذكرى الدار \* وإنهم عندنا لن المصطفين الأخيار ﴾ يقول تعالى: ﴿واذكر عبادنا﴾ الذين أخلصوا لنا العبادة ذكراً حسناً، ﴿إبراهيم﴾ الخليل ﴿و﴾ ابنه ﴿إسحق و﴾ ابن ابنه ﴿ يعقوب أولى الأيدي ﴾ أي: القوة على عبادة الله تعالى ﴿والأبصار ﴾ أي:

وَوَهَبُنَالَهُۥأَهَلُهُ وَشُلَهُ مِنْعَهُ مُرَحَّةُ مِثَاوَذِكَرَى لِأُول ٱلْأَلْبُ ۞ وَخُذْبِيدِكَ صِعْنَافَاضَرِب بِهِ وَلا عَنْسَتْ إِنَّا وَجَنْنَهُ صَابِرًا فِنْ مَ ٱلْمَائِدُ إِنَّهُ وَأَوْلَتْ ۞ وَأَذَكُرُ عِنَدَنَا إِبْرُهِيمَ وَاسْحَقَ وَوَعْـ قُوبَ أُولِيا ٱلْأَيْدِي وَالْأَبْصَدِ ۞ إِنَّا أَخَلَصَاهُمُ يِعَالِصَةِ ذِكْنَ ٱلدَّارِ۞ وَاتَّهُمُ عِندَا لِمَنَ ٱلْمُتَطَفَيْنَ ٱلأَخْدَارِ ۞ وَلَذَكُرُ اسْمَعِيلَ وَالْيُسَعَ وَذَا ٱلْكِفَيْلَ وَكُرْ يَنَ ٱلْأَخْدَارِ ۞ هَاذَاذِكُرُّ فَانَّ اِلْمُنَّقِينَ لَحُسُنَ مَعَابِ۞ جَنَّيَ عَدْنٍ مُّفَ تَحَدَّ لْمُنُوَّالْأَثُونِ ۞ مُتَّكِمِينَ فِيهَا يَمْغُونَ فِيهَا إِفَكِهُمَةٍ كَيْرُوِّ وَشَرَكِ ۞ \* وَعِندَهُرُقَطِيرَتُ ٱلطَّرْفِ أَتَرَاثُ ۞ ﴿ هَلْذَا مَا قُوعَدُ وَنَا لِيُومِ أَنْحِمَا بِ ۞ إِنَّ هَاذَا لَرِ زُقَّا مَا لَهُ مِنْ فَفَادٍ ۞ هَلَهُ أَوَانَ لِلطَّلِغِينَ لَشَرَّمَتَابٍ۞ جَهَا تُرْيَصْهُونَهَا فِيلُسَ ٓ لِلْهَمَادُ ۞هَلَا فَلْيَدُوفُوهُ يَمِيهُ وَغَمَنَاقٌ ۞ وَءَ اخْرُمِن مَنَكِمِهِ ۚ أَزَيْحُ ۞ خَذَا فَقِ مُّ مُّفَتَحِمُّ مَّعَكُو ۖ لَامْتَ خَالِهِمَ ۚ إِنْهُمُ مَالُوا الدَّادِ ۞ قَالُولْقِلْ أَنْدُرُ لَامْزَجَنَّا بِكُمَّ أَنْمُ فَذَمْتُمُوهُ لَتَأْفِلُسُ الْقَدَّالُ ﴿ قَالُواْرَبِّكَ آمِن قَكَمْ لَنَا هَذَا فَرِدُهُ عَهَذَا كَإِن مَقَالِهِ فَٱلْتَادِ ﴿ 100 000 000 000

البصيرة في دين الله. فوصفهم بالعلم النافع، والعمل الصالح الكثير.

﴿إِنَا أَخْلَصْنَاهِم بِخَالِصِة ﴾ عظيمة ، وحميصة جسيمة ، وهي ﴿ذَكْرِى الدار الآخرة في قلوبهم ، والعمل لها صفوة وقتهم ، والعمل لها صفوة وقتهم ، والإخلاص والمراقبة لله وصفهم الدائم ، وجعلناهم ذكرى الدار يتذكر بأحوالهم المتذكر ، ويعتبر بهم المعتبر ، ويذكرون بأحسن الذكر .

﴿وَإِنهُم عندنا لِمِن الصَطَفِينَ ﴾ الذين اصطفاهم الله من صفوة خلقه ، ﴿الأخيار ﴾ الذين لهم كل خلق كريم ، وعمل مستقيم .

\$43 \_ 83 \$ \$ واذكر اسماعيل واليسع وذا الكفل وكل من الأخيار \* هذا ذكر \$ أي: واذكر هؤلاء الأنبياء بأحسن الذكر، وأثن عليهم أحسن الثناء، فإن كلاً منهم من الأخيار الذين اختارهم الله من الخلق، واختار لهم أكسمال الأحوال، من الأعسال والأخلاق، والصفات الحميدة، والخصال السديدة.

ومذا أي: ذكر مؤلاء الأنبياء الصفوة وذكر أرصافهم، وذكر كو في هذا القرآن ذي الذكر، يتذكر بأحوالهم المسدون، ويستاق إلى الاقتداء بأوصافهم الحميدة المقتدون، ويعرف ما من الله عليهم به من الأوصاف

الزكية، وما نشو لهم من الثناء بين البية.

فهذا نوع من أنواع الذكر، وهو ذكر أهل الخير، ومن أنواع الذكر، ذكر جزاء أهل الخير وأهل الشر، ولهذا قال

وإن للمتقين لحسن مآب \* جنات عدن مفتحة لهم مآب \* جنات عدن مفتحة لهم الأبواب \* متكئين فيها يدعون فيها بفاكهة كثيرة وشراب \* وعندهم قاصرات الطرف أتراب \* هذا ما ما له من نفاد أي: ﴿وَإِن للمتقين وَهِمَا للمتقين النواهي، من كل مؤمن ومؤمنة، النواهي، من كل مؤمن ومؤمنة، ومرجعاً مستحسناً.

ثم فسره وفصله، فقال: ﴿جنات عِدن﴾ أي: جنات إقامة، لا يبغي صاحبها بدلاً منها، من كمالها وتمام نعيمها، وليسوا بخارجين منها ولا بمخرجين

همفتحة لهم الأبواب أي: مفتحة لأجلهم أبواب منازلها ومساكنها، لا يحتاجون أن يفتحوها هم، بل هم مدومون، وهذا دليل أيضاً على الأمان التام، وأنه ليس في جنات عدن، ما يوجب أن تغلق لأجله أبوابها.

﴿متكنين فيها ﴾ على الأرائك المرينات، والمجالس المزخرفات. ﴿يدعون فيها ﴾ أي: يأمرون خدامهم، أن يأتوا ﴿بفاكهة كثيرة وشراب ﴾ من كل ما تشتهيه نفوسهم، وتلذه أعينهم، وهذا يدل على كمال النعيم، وكمال الراحة والطمأنينة، وقام اللذة.

وعندهم من أزواجهم، الحور العين فقاصرات وطرفهن على أزواجهن على أزواجهن عليهن، وطرف أزواجهن عليهن، لحمالهم كلهم، وعبة كل منهما للآخر، وعدم طموحه لغيره، وأنه لا يبغي بصاحبه بدلاً، ولاعنه عوضاً. فالراب اي على سن واحد، أعدل سن الشباب وأحسنه

هدا ما توعدون أيها المتقون اليوم الحساب جزاء على أعمالكم الصالحة.

﴿إِن هذا لرزقنا ﴾ الذي أوردناه على أهل دار النعيم ﴿ماله من نفادٍ ﴾ أي: انقطاع، بل هو دائم مستقر في جميع الآنات.

وليس هذا بعظيم على الرب الكريم، الرؤوف الرحيم، البر الجواد، الواسع الغني، الحميد اللطيف الرحن، الملك الديان، الجليل الجميل المنان، ذي الفضل الباهز، والكرم التواتر، البذي لا تحصي نعمه، ولا يجاط بعض بره المنات

﴿٥٥ \_ ٦٤ ﴾ ﴿هذا وإن للطاغين لشر مآب \* جهنم يصلونها فبئس الهاد \* هذا فليذوقوه حميم وغساق \* وآخر من شكله أزواج \* هذا فوج مقتحم معكم لأ مرحباً بهم إنهم صالوا النار \* قالوا بل أنتم لا مرحباً بكم أنتم قدمتموه لنا فبئس القرار \* قالوا ربنا من قدم لنا هذا فزده عذابا ضعفا في النار \* وقالوا ما لنا لا نرى رجالاً كنا نعدهم من الأشرار \* اتخذناهم سخرياً أم زاغت عنهم الأبصار \* إن ذلك لحق خاصم أهل الناري ﴿ هذا ﴾ الحزاء للمتقين ما وصفناه ﴿وإن للطاغين﴾ أي: المتجاوزين للحد في الكفر والمعاصي ﴿لَشُرُّ مِآبِ﴾أي: لشر مرجع ومنقلب، ثم فصله فقال: ﴿جهنم التي جمع فيها كل عذاب، واشتد حرها، وانتهى قرها ﴿يصلونهَا﴾أي: يعذبون فيها عذاباً يحيط بهم من كل وجه، لهم من فوقهم ظلل من النار ومن تحتهم ظلل.

وفيتس المهاد العد لهم مسكناً ومستقراً وهدا العداب الشديد، والخزي والفضيحة والنكال. وفيلاوقوه حميم مماء حار، قد اشتد حره، يشربونه فَيُقَطِّع أمعاءهم. وفيساق وهو أكره ما يكون من الشراب، من قيح وصديد، مر المذاق، كريه الرائحة.

﴿ وَآخِر مِن شَكِلَةً ﴾ أي: من نوعه ﴿ أَزُواجٍ ﴾ أي: عَـلَةً أصــنـاف مــن

أصناف العذاب، يعذبون بها ويخزون بها

وعند تواردهم على الناريشتم بعضهم بعضا، ويقول بعضهم لبعض: ﴿هذا فوج مقتحم معكم﴾ النار ﴿لا مرحباً بهم إنهم صالوا النار﴾...

﴿قالوا﴾ أي الفوج القبل المقتحم: ﴿ بِلَ الْتُم لا مرحاً بكم أنتم قدمت موه أي : العذاب ﴿ لنا ﴾ بدعوتكم لنا ، وفتنتكم وإضلالكم وتسببكم الفيئس القرار ) قرار الموء والشر .

ثم دعوا على المغوين لهم ف ﴿ قَالُوا رَبّا مَنْ قَدَّم لنا هذا فزده عذاباً ضعفاً في النارك. وقال في الآية الأخرى: ﴿ قَالَ لَكُلُ ضعف ولكن لا تعلمون ﴾

﴿ وقالوا ﴾ وهم في الناد: ﴿ مالنا لا نرى رجالاً كنا نعلهم من الأشرار ﴾ أي: كنّا نزعم أنهم من الأشرار ، المستحقين لعذاب النار ، وهم المؤمنون ، تفقدهم أهل النار . قبّحهم الله حال يرونهم في النار ؟

﴿ أَكْذَبُاهِم سِخْرِياً أُم زَاخَت عنهم الأبصار ﴾ أي: عدم رؤيتنا لهم دائر بين أمرين:

إما أننا غالطون في عدنا إياهم من الأشرار، بل هم من الأخيار، وإنما كلامنا لهم من باب السخرية والاستهزاء بهم، وهذا هو الواقع، كما قال تعالى لأهل النار: ﴿إنه كان فريق من عبادي يقولون ربنا آمنا فاغفر لنا وارحنا وأنت خير الراحين \* فاتخذتموهم سخرياً حتى أنسوكم ذكري وكتم منهم تضحكون \*

والأمر الثاني: أنهم لعلهم زاغت أبصارنا عن رؤيتهم معنا في العذاب، وإلا فهم معنا معذبون ولكن تجاوزتهم أبصارنا، فيحتمل أن هذا الذي في قلوبهم، فتكون العقائد التي اعتقدوها في الدنيا، وكثرة ما حكموا لأهل الإيمان بالنار، تمكنت من قلوبهم، وصارت صبغة لها، فدخلوا النار وهم بهذه الحالة، فقالوا ما قالوا.

ويحتمل أن كلامهم هذا كلام تمويه، كما موهوا في الدنيا، موهوا حتى في النار، ولهذا يقول أهل الأعراف لأهل المشار: ﴿أُهُ وَلاء الذِّينَ أَقْسَمْتُمُ لا يَنْالُهُمُ اللهِ برحمة الدّخلوا الجنة لا خوف عليكم ولا أنتم تحزنون ﴿ ...

قال تعالى مؤكداً ما أخبر به، وهو أصدق القائلين: ﴿إِن ذَلْكُ الذي ذكرت لكم ﴿لحق ﴾ ما فيه شك ولا مرية ﴿تخاصم أهل النار》.

- ﴿ ٦٥ ــ ٨٨﴾ ﴿قُلْ إِنْمَا أَنَا مَنْذُر وما من إله إلا الله الواحد القهار \* رب السماوات والأرض وما بينهما العزيز الغفار \* قل هو نبأ عظيم \* أنتم عنه معرضون \* ما كان لي من علم بالملا الأعلى إذ يختصمون ﴿ إِن يوحى إلى إلا أنما أنا نذير مبين ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكُ للملائكة إن خالق بشراً من طِينَ ﴿ فَإِذَا سويته ونفخت فيه من روحي فقعوا له ساجدين \* فسجد الملائكة كلهم أجمون \* إلا إبليس استكبر وكان من الكافرين # قال يا إبليس ما منعك أن تسجد لما خلقت بيدي استكبرت أم كنت من العالين "قال أنا خير منه خلقتني من نار وخلقته من طين ﴿ قال فاخرج منها فإنك رجيم \* وإن عليك لعنتي إلى يوم الدين \* قال رب فأنظري إلى يوم يبعثون #قال فإنك من المنظرين \* إلى يوم ألوقت المعلوم \* قال فبمزتك لأغوينهم أجمين ﴿ إلا عبادك منهم المخلصين ﴿ قال فالحِق والحق أقول \* لأملأن جهنم منك ونمن تبعك منهم أجمين \* قل ما أسألكم عليه من أجر وما أنا من المتكلفين ﴿ إِنَّ هو إلا ذكر للعالمين \* ولتعلمن نبأه بعد حين، ﴿قُلُّ إِلَّهُ الرَّسُولُ لَهُؤُلًّا عَلَّمُ الرَّسُولُ لَهُؤُلًّا عَلَّمُ المكذبين، إن طلبوا منك ما ليس لك ولا بيدك: ﴿إنما أنا منذر ﴾ هذا نهاية ما عندي، وأما الأمر فلله تعالى، ولكني آمركم وأنهاكم، وأحثكم على الخير وأزجركم عن الشر فمن اهتدى فلنفسه ومَنْ ضَلُّ فعليها. ﴿وَمَا مِنْ إِلَّهِ

إلا الله ﴾ أي: ما أحد يؤله ويعبد بحق إلا الله ﴿الواحد القهار﴾. هذا تقرير لألوهيته، بهذا البرهان القاطع، وهو وحدته تعالى، وقهره لكل شيء، فإن القهر ملازم للوحدة، فلا يكون قهارين متساويين في قهرهما أبدأ، فالذي يقهر جميع الأشياء هو الواحد الذي لا نظير له، وهو الذي يستحق أن يُعبد وحده، كما كان قاهراً وحده، وقرر ذلك أيضاً بتوحيد الربوبية فقال: . ﴿رُبُّ السماوات والأرض وما بينهما﴾ أي: خالقهما، ومربيهما، ومدبرها<sup>(١)</sup> بجميع أنواع التدابير . ﴿العزيزِ ﴾ الذي له القوة، آلتي بها خلق المخلوقات العظيمة. ﴿العُفارِ﴾ لجميع الذنوب، صغيرها وكبيرها، لمن تاب إليه وأقلع منها.

فهذا الذي يجب ويستحق أن يعبد، دون من لا يخلق ولا يورزق، ولا يضر ولا ينفع، ولا يملك من الأمر شيئاً، وليس له قوة الاقتدار، ولا بيده مغفرة الذنوب والأوزار...

﴿ وَ لَ ﴾ لهم، محوفاً ومحذراً، ومنهضاً لهم ومنذراً: ﴿هُو نَبُّا عَظَّيمٍ﴾ أي: ما أنبأتكم به من البعث والنشور والجزاءعلى الأعمال، خبر عظيم ينبغى الاهتمام الشديد بشأنه، ولا ينبغي إغفاله، ولكن ﴿أنتم عنه معرضون﴾ كأنه ليس أمامكم حساب ولا عقاب ولا ثواب، فإن شككتم في قولي؛ وامتريتم في خبري، فإني أخبركم بأخبار لأعلملي سأ ولا درستها في كتاب، فإخباري بها على وجهها، من غير زيادة ولا نقص، أكبر شاهد لصدقي، وأدل دليل على حق ما جئتكم به، ولهذا قال: ﴿ما كان لى من علم باللا الأعلى اي أي: الملائكة ﴿إِذْ يُحْتُرُصُ مِونَ ﴾ لـولا تعليم الله إياي، وإيحاؤه إلى، ولهذا قال: ﴿إِن يُوحِي إِلَّى إِلَّا أَنَّمَا أَنَّا نَذِيرٍ مبين ﴾ أي: ظاهر الندارة، حليها، فلا نذير أبلغ من نذارته ﷺ

ثم ذكر اختصام اللا الأعلى فقال: ﴿إِذْ قَالَ رَبُّكُ لِلْمُلَائِكَةَ ﴾ على وجه الإخبار ﴿إِنْ خَالَقَ بِشُرا مِنْ طِينَ ﴾ أي: مادته من طين ﴿فَإِذَا سِويته ﴾ أي: سويت جسمه وتم، ﴿ونفخت فيه من روحي فقعوا له ساجدين، فوطن الملائكة الكرام أنفسهم على ذلك، حين يتم خلقه ونفخ الروح فيه، امتثالا لربهم، وإكراماً لآدم عليه السلام، فلما تم خلقه في بدنه وروحه، وامتحن الله آدم والملائكة في العلم، وظهر فضله عليهم، أمرهم الله بالسجود. فسحدوا كلهم أجمعون إلا إبليس لم يسجد ﴿استكبر﴾ عن أمر ربه، واست كبر على آدم ﴿ وكان من الكافرين، في علم الله تعالى .

ف ﴿ قَالَ ﴾ الله موبخاً ومعاتباً: ﴿ ما منعك أن تسجد لما خلقت بيدي ﴾ أي: شرفته وكرمته واختصصته بهذه الخصيصة، التي اختص بها عن سائر الخلق، وذلك يقتضي عدم التكبر عله.

﴿أستكبرت﴾ في امتناعك ﴿أم كنت من العالين﴾.

ومناقضاً: وأنا خير منه خلقتني من نار ومناقضاً: وأنا خير منه خلقتني من نار وخلقته من طين . ويزعمه أن عنصر النار خير من عنصر الطين، وهذا من القياس الفاسد، وإنعلو والطيش والخفة وعنصر الطين مادة الرزانة والتواضع، وهو يغلب النار ويطفئها، والنار تحتاج إلى مادة تقوم بها، والطين قائم بنفسه، فهذا قياس شيخ القوم، الذي عارض به الأمر الشفاهي من الله، قد تبين غاية بطلانه وفساده، فما بالك باقيستهم؟ والها كلها أعظم بطلاناً وفساداً من هذا القياس.

ف ﴿قَالَ ﴾ الله له: ﴿فَاخْرِجَ مَنْهَا ﴾ أي: من السماء والمحل الكريم. ﴿فَإِنْكُ رَجِيمٍ ﴾ أي: مبعد مدحور. ﴿وَإِنْ عَلَيْكُ لَعَنْتَى ﴾ أي: طردي

وإبعادي ﴿إلى يوم الدين﴾ أي: دائماً أبداً.

﴿قال ربِّ فأنظرني إلى يوم يبعثون﴾ لشدة عداوته لآدم وذريته، ليتمكن من إغواء من قدر الله أن يغويه.

ف ﴿قال﴾ الله مجيباً لدعوته، حيث المتضت حكمته ذلك: ﴿فَإِنْكُ مِن المُنْظَرِينَ \* إِلَى يَوْمِ الوقتِ المعلوم﴾ حين تستكمل الذرية، يتم الامتحان. فلما علم أنه مُنظر، بادي ربه، من خثه، سدة العدادة له و لآدم و ذريته

خبثه، بشدة العداوة لربه ولآدم وذريته فقال: ﴿فبعزتك لأغوينهم أجمعين﴾ يحتمل أن الباء للقسم، وأنه أقسم بعزة الله ليغوينهم كلهم أجمعين.

﴿ إِلاَ عبادك منهم المخلصين ﴾ علم أن الله سيحفظهم من كيده.

ويحتمل أن الباء للاستعانة، وأنه لما علم أنه عاجز من كل وجه، وأنه لا يضل أحداً إلا بمشيئة الله تعالى، فاستعان بعزة الله على إغواء ذرية آدم هذا، وهو عذو الله حقاً.

ونحن يا ربنا العاجزون المقصرون، المقرون لك بكل نعمة، ذرية من شرفته وكرمته، فنستعين بعزتك العظيمة خلوق، ورحمتك الواسعة لكل غلوق، ورحمتك التي أوصلت إلينا بها وصرفت بها عنا ما صرفت من النعم الدينة والدنيوية، أن تعيننا على محاربته وعداوته، والسلامة من شره وشركه، وتحسن والسلامة من شره وشركه، وتحسن بوعدك الذي قلت لنا: ﴿وقال ربكم ادعوني أستجب لكم ﴾ فقد دعوناك كما أمرتنا، فاستجب لكم ﴾ فقد دعوناك كما أمرتنا، فاستجب لنا كما وعدتنا.

﴿قال﴾ ألله تعالى ﴿فالحق والحق قولي ﴿ أَي: الحق وصفي، والحق قولي ﴿ لأملان جهنّم منك وكمن تبعك منهم أجمعين ﴾ فلما بين الرسول للناس الدليل ووضح لهم السبيل قال الله له: ﴿ قُلْ ما أَسْأَلُكُم عليه ﴾ أي: على دعائي إياكم ﴿ من أجر وما أنا من المتكلفين ﴾ أدعي أمراً ليس لي، وأقفو ما ليس لي، وأقفو ما ليس لي، وأقفو ما ليس لي، وأقفو ما ليس لي، وعلم ما

﴿إِنَّ هُو﴾ أي: هذا الوحي والقرآن ﴿إِلاَّ ذَكْرٌ للمالمِنُ التذكرون به كل ما ينفعهم من مصالح دينهم ودنياهم، فيكون شرفاً ورفعة للعاملين به، وإقامة حجة على المعاندين.

وأكثر التذكير بها فيما بين ذلك، كقوله: ﴿واذكر عبدنا ﴾ وواذكر عبدنا ﴾ وواذكر عبدنا وواذكر عبدنا وذكرى ﴿

اللهم علمنا منه ما جهلنا، وذكرنا منه ما نسينا، نسيان غفلة ونسيان ترك. ولتعلمن نبأه أي: خبره وبعد حين وذلك حين يقع عليهم العذاب وتقطع عنهم الأسباب.

تم تفسير سورة ص بمنه تعالى وعونه.

## تفسير سورة الزُّمر وهي مكية

الرحيم تنزيل الكتاب من الله العزيز المحكم الله العزيز المكتاب من الله العزيز الحكاب من الله العزيز فاعبد الله خلصاً له اللدين \* ألا لله اللدين الخالص والذين اتخذوا من دونه أولياء ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله يخكم بينهم في ما هم فيه يخلفون إن الله لا يهدي من هو كاذب كفار في يغبر تعالى عن عظمة القرآن، وجلالة مَنْ تكلّم به ونول منه، وأنه نزل من الله العزيز الحكيم، أي: الذي وصفه الألوهية للخلق، وذلك لعظمته وكماله، والعزة التي قهر بها كل علمة علوة، وذل له كل شيء، والحكمة في خلقه وأمره

قالقرآن نازل من هذا وصفه، والكلام وصف للمتكلم، والوصف يتبع الموصوف، فكما أن الله تعالى

الكامل من كل وجه دالذي لا مثيل له، فكذلك كلامه كامل من كل وجه لا مثيل له، فهذا وحده كافٍ في وصف القرآن، دال على مرتبته.

ولكنه مع هذا رزاد بياناً لكماله بمن نزل عليه، وهو محمد ﷺ، الذي هو أشرف الخلق فعلم أنه أشرف الكتب، ويما نزل به، وهو الحق، فنزل بالحق الذي لا مرية فيه، لإخراج الخلق من الطلمات إلى النور، ونزل مشتملاً على الحق في أخباره الصادقة، وأحكامه العادلة، فكل ما دلّ عليه فهو أعظم أنواع الحق، من جميع المطالب العلمية، وما بعد الحق إلا الضلال.

ولما كان نازلاً من الحق، مشتملاً على الحق لهداية الخلق، على أشرف الخلق، عظمت فيه النعمة وجلَّت، ورجب القيام بشكرها، وذلك بإخلاص الدين شه، فلهذا قال: ﴿فاعبد الله مخلصاً له الدين ﴾ أي: أخلص لله تعالى جميع دينك، من الشرائع الظاهرة والشرائع الباطنة: الإسلام والإيمان والإحسان ، بأن تفرد الله وحده بها، وتقصد به وجهه لا غير دلك من المقاصد.

﴿ أَلَا لِلَّهُ الَّذِينَ الْخَالَصِ ﴾ هذا تقرير للأمر بالإخلاص، وبيان أنه تعالى كما أنه له الكمال كله، وله التفضل على عباده من جميع الوجوه، فكذلك له الدين الخالص الصافي من جميع الشوائب، فهو الدين الذي ارتضاه لنفسه، وارتضاه لصفوة خلقه وأمرهم به، لأنه متضمن للتأله لله في حبه وخوفه ورجائه، وللإنابة إليه في عبوديته، والإنابة إليه في تحصيل مطالب عباده

وذلك الذي يصلح القلوب ويزكيها ويطهرها، دون الشرك به في شيء من العبادة، قان الله بريء منه، وليس لله فيه شيء، فهو أغنى الشركاء عن الشرك، وهو مفسد للقلوب والأرواح والدنيا والآخرة، مُشْق للنفوس غاية

الشقاء، فلذلك لما أمر بالتوحيد والإخلاص، نهى عن الشرك به، وأخبر بدم مَنْ أشرك به فقال: ﴿والذين اتخذوا من دونه أولياء ﴾ أي : يتولونهم بعبادتهم ودعائهم، [معتذرين](١) عن أنفسهم وقائلين: ﴿ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلفي﴾ أي: لترفع حوائجنا لله، وتشفع لنا عنيده، وإلا ع فنيحن نعيلم أنها، لا تخلق، ولا ترزق، ولا تملك من الأمر شيئاً.

أي: فهؤلاء قد تركوا ما أمر الله به من الإخلاص، وتجرؤوا على أعظم المحرمات، وهو الشرك، وقاسوا الذي ليس كمثله شيء، الملك العظيم، بالملوك، وزعموا بعقولهم الفاسدة ورأيهم السقيم، أن اللوك كما أنه لا يوصل إليهم إلا بوجهاء وشفعاء ووزراء يرفعون إليهم حوائح رعاياهم، ويستعطفونهم عليهم، ويمهدون لهم الأمر في ذلك، أن الله تعالى كذلك.

وهذا القياس من أفسد الأقيسة، وهويتضمن التسوية بين الخالق والمخلوق، مع ثبوت الفرق العظيم، عقلاً ونقلاً وفطرة، فإن الملوك، إنما احتاجوا للوساطة بينهم وبين رعاياهم، لأنهم لا يعلمون أحوالهم. فيحتاج مَنْ يعلمهم بأحوالهم، وربما لا يكيون في قلوبهم رحمة لصاحب الحاجة، فيحتاج مَنْ يعطفهم عِليه [ويسترحمه لهم](٢)، ويحتاجون إلى الشفعاء والوزراء، ويخافون منهم، فيقضونَ حوائج مَنْ توسطوا لهم، مراعاة لهم، ومداراة لخواطرهم، وهم أيضاً فقراء، قد يمنعون لما يخشون من

وأما الرب تعالى، فهو الذي أحاط علمه بظواهر الأمور وبواطنها، الذي لا يحتاج مَنْ يخبره بأجوال رعيته وعباده، وهو تعالى أرحم الراحين، وأجود الأجودين، لا يحتاج إلى أحد

وَقَالُواْ مَا لَنَا لَانْدَىٰ بِجَالُاكُنَّا نَعُنُّهُ مُرْمِنَ ٱلْأَشْرَارِ ۞ أَقَدُّنَاهُمْ يُخِيُّنَا أَمْ زَاغَتْ عَنْهُمُ ٱلْأَبْصَدُونَ إِنَّ ذَلِكَ كَتُقُّ تَعَاصُمُ آهَل ٱلنَّادِ۞ قُلْ إِغَّنَّا أَنَا مُسَدِرٌ وَمَامِنَ إِلَّهِ إِلَّا آمَنَهُ ٱلْوَحِيدُ ٱلْعَصَارُ ۞ رَبُّ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَاتِيَّتُهُمَا ٱلْعَيْرِزُالْفَظَّرُ۞ قُاهِوَ نَبَوُّأُعَظِيمٌ ۞ أَنتُوْعَنهُ مُعْرِضُونَ ۞ مَاكَانَ لِيَمِنْ عِلْمِ بِٱلْلَآكِ ٱلْأَعْلَ إِذْ يَعْتَصِمُونَ ۞ إِن فُومَنَ إِلَيْ إِلَّا أَغَا ٱلْمَاتِدُورُ فَي مِنْ ۞ إِذْقَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِكَةِ إِنْ خَلِقٌ بَشَرَاقِن طِيرٍ ۞ فَإِذَا سَوَيْتُهُ، وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن زُوجِي فَقَعُواْ لَفُر كَجِدِينَ ۞ فَسَجَدَ ٱلْكَلِّيَّكُهُ كُلُّهُمُ أَخْمَعُونَ ۞ إِلَّا إِلْلِيسَ أَسْتَكَابَرَكَانَ مِنَ ٱلْكَيْدِينَ ۞ قَالَ يَبْإِيْلِسُ مَامَتَعَكَ أَن تَسْجُدَلِكَ خَلَقْتُ بِيدَيٌّ أَسْتَكُمْرَتَ أَمْ كُنَّ مِنْ ٱلْعَالِينَ ۞ قَالَ أَتَانْغَيْرُ فِينَةً خَلَقَتَنِي مِنْ أَلْرِ وَسَلَقَتَهُ مِنطِينِ۞ قَالَ فَأَخْرُجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَحِيدٌ۞ وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعَيْنَ إِلَى مِنْ مِلْلِينِ ۞ قَالَ رَبِّ فَأَنظِينِ إِلَى مِنْ مِنْعَثُونَ ۞ قَالَ فَإِنَّكَ إِلَّا مِنَ ٱلْمُنْظِرِينَ ۞ إِلَىٰ يُؤْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمُعْــُ لُومِ۞ قَالَ فِيعِنَوْكَ اللُّهُ لَأَنْهِا نَهُمُ أَجْعِينَ ﴿ إِلَّاعِ اللَّهِ مَا لَكُومُ الْمُتَالِمُ الْمُتَالِمُ الْمُتَالِمُ المُتَالِمُ المُتَلِمُ المُتَلِمُ المُتَالِمُ المُتَلِمُ المُتَلِمُ المُتَلِمُ المُتَلِمُ المُتَلِمُ المُتَلِمُ المُتَلِمِي المُتَلِمُ المُتَلِمُ المُتَلِمُ المُتَلِمُ المُتَلِمُ المُتَلِمُ المُتَلِمُ المُتَلِمُ المُتَلِمُ المُتَلِمِ المُتَلِمِ المُتَلِمُ المُتَلِمُ المُتَلِمُ المُتَلِمِ المُتَلِمُ المُتَلِمُ المُتَلِمُ المُتَلِمُ المُتَلِمُ المُتَلِمُ المُتَلِمُ المُتَلِمُ المُتَلِمِ المُتَلِمِ المُتَلِمِ المُتِلْمِ المُتِلِمِي المِنْ المُتَلِمُ المِنْ المُتَلِمِي المُتَلِمِ المُتِلْ THE SERVICE SERVICE

من خلقه يجعله راحماً لعباده، بل مو أرحم بهيم من أنفسهم ووالديهم، وهو الذي يحتهم ويدعوهم إلى الأسباب التي ينالون جا رحمته، وهو يريد من مصالحهم ما لا يريدونه لأنفسهم، وهو الغني، الذي له الغني التام الطلق، الذي لو اجتمع الخلق من أولهم وأخرهم في صعيد واحد فسألوه، فأعطى كلاً منهم ما سأل وتمنى، لم ينقصوا غناه شيئاً، ولم ينقصوا بما عنده، إلاّ كما ينقص البحر إذا عمس فيه المخيط.

وجميع الشفعاء يخافونه، فلا يشفع منهم أحد إلا بإذنه، وله الشفاعة کلها .

فبهذه الفروق يعلم جهل الشركين بهء وسفههم العظيم، وشدة جراءتهم عليه .

ويعلم أيضاً الحكمة في كون الشرك لا يغفره الله تعالى، لأنه يتضمن القدح في الله تعالى، ولهذا قال \_ حاكما بين الفريقين المخلصين والمشركين، وفي ضمنه التهديد للمشركين \_ ﴿إِن الله يحكم بينهم فيما هم فيه يختلفون،

وقدعلم أن حكمه أن المؤمنينَ المخلصين في جنات النعيم، ومَنْ

في أ: متعذرين.

كذا في النسختين ولعل الصواب (ويسترحمهم له).

قَالَ فَأَكْفَقُ وَأَكْفَقُ أَقُولُ ۞ لَأَمَلَأَنَّ جَهَمَّمِيكَ وَحَنَّ يَعَكَ مِنْهُمْ أَجْمِعِينَ۞ قُلْمَا أَسْمَلُكُرْعَلَيْهِ مِنْ أَخِرِوَمَا أَنْأَمِنَ الْمُتَّكَلِّفِينَ ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكُرُ الْعَنْ لِمِينَ ﴿ وَلَنْعَكَّنَّ نَالْمُ يَعْدَعِينِ ۞ CENTRE CONTRACTOR تَنْ يِنْ ٱلْكِنْكِ مِنَ ٱلْمَوَالُكَ إِيزَاكْحَكِيمٍ ۞ إِنَّا أَزَلْنَآ إِلَيْكَ ٱلْكِنَّبَ بِٱلْحَقِّ مَلْقَبُ دِ ٱللَّهَ مُخْلِصً الْهُ ٱلدِّينَ ۞ ٱلَايِقُوٱلِيَّمِتُ ٱلْخَالِصُّ وَٱلَّذِينَ ٱفَّفَ دُواْمِن دُونِهِ وَأَوْلِيَآ مانغ بُدُهُمُ إِلَّا لِيُعَرِّبُونَا ۚ إِلَى اللَّهِ زُلْعَنَ إِنَ اللَّهَ يَعَكُمُ مِينَاتُهُمُ فِي مَاهُمْ فِيهِ يَغْتَلِقُونَ ۚ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُهِّدِي مَنْ هُوَكَادِبُ كَفَّادُ ۞ لَوْ أَنَادَ ٱلمَّدُّأَن يَتَخِيدَ وَلَدًا لَأَصْطَعَل مِمَّا يَحْ لَقُ مَايَشَ آذُ مُن حَسَنَةً هُوَ اللهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْفَهَ الْهِ حَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ إِلَيْنَ يُحَكِوْرَالَيْلَ عَلَى ٱلنَّهَارِ وَيُحَيِّوُوا النَّهَارَ عَلَى النَّيْلِ وَمَعَضَّرَ النَّسَعْسَ وَالْفَسَمَّرُ كُلِّ يَعْدِي الْمُعَالِمُ مُنَافًى أَلَا هُوَ ٱلْعَدِيرُ ٱلْعُفَالُونِ MARIE TON SERVER

STEPPEN STEPPEN

يشرك بالله فقد حرم الله عليه الجنة ومأواه النار . ﴿إِنَّ اللهَ لَا يَهْدَى﴾ أي : لا يوفق للهداية إلى الصراط المتقيم ﴿مَنْ هو كاذبٌ كَفَّار ﴾ أي: وصفه الكذب أو الكفر، بحيث تأتيه المواعظ والايات، ولا يزول عنه ما اتصف به، ويريه الله الآيات، فيُجحدها ويكفر بها ويكذب، فهذا أنَّى له الهدى وقد سد على نفسه الباب، وعوقب بأن طبع الله على قلبه، فهو لا يؤمن؟!!

﴿ ٤﴾ ﴿لُو أَرَادُ إِنَّهُ أَنْ يُتَحَدُّ وَلَدَا لاصطفى مما يخلق ما يشاء سبحانه هو الله الواحد القهار، أي: ﴿ لُو أراد الله أن يتخذ ولداً ﴾ كما زعم ذلك مَنْ زعمه، من سفهاء الخلق. ﴿الصطفى مَّا يَخلق ما يشاء ﴾أي: لاصطفى بعض مخلوقاته التي يشاء اصطفاءه، واختصه لنفسه، وجعله بمنزلة الولد، ولم يكن حاجة إلى اتخاذ الصاحبة. ﴿سبحانه ﴿عما ظنه به الكافرون، أو نسبه إليه الملحدون. ﴿ هُو الله الواحد القهَّارُ ﴾ أي: الواحد في ذاته، وفي أسمائه، وفي صفاته، وفي أفعاله، فلا شبيه له في شيء من ذلك، ولا مماثل، فلوكان له ولد، لاقتضى أن يكون شبيهاً له في وحدته، لأنه بعضه، وجزء منه.

القهار لجميع العالم العلوي والسفلى، فلوكان له ولدلم يكن

مقهوراً، ولكان له إدلال على أبيه ومناسبة منه .

ووحدته تعالى وقهره متلازمان، فالواحد لا يكون إلا قهاراً، والقهَّار لا يكون إلا واحداً، وذلك ينفي الشركة له من كل وجه.

والأرض بالحق يكور الليل على النهار ويكور النهار على الليل وسنحر الشمس والقمر كل يجرى لأجل مسمى ألا هو العزيز الغفار \*خلقكم من نفس واحدة ثم جعل منها زوجها وأنزل لكم من الأنعام ثمانية أزواج يخلقكم في بطون أمهاتكم خلقاً من بمد خلق في ظلماتِ ثلاث ذلكم الله ربكم له الملك لا إله إلا هو فأنى تصرفون ﴿ إن تكفروا فإن الله غنى عنكم ولا يرضى لعباده الكفر وإن تشكروا يرضه لكم ولا تزر وازرة وزر أخرى ثم إلى ربكم مرجعكم فينبئكم بماكنتم تعملون إنه عليم بذات الصدور، يخبر تعالى أنه ﴿ خلق السماوات والأرض﴾ أي: بالحكمة والصلحة، وليأمر العباد وينهاهم، ويثيبهم ويعاقبهم.

﴿ يُكُورُ اللَّهِ عَلَى النَّهَارُ وَيُكُوِّرُ النهار على الليل اي: يدخل كلاً منهما على الآخر، ويحله محله، فلا يجتمع هذا وهذا، بل إذا أتى أحدهما انعزل الآخر عن سلطانه

﴿ وسخِّر الشمس والقمر ﴾ بتسخير منظم، وسير مقنن. ﴿كُلُّ مِن الشمس والقمر ﴿يجري﴾ متأثراً عن تسخيره تعالى ﴿لأجل مسمّى﴾ وهو انقضاء هذه الدار وخراسا، فيخرب الله آلاتها وشمسها وقمرها، وينشىء الخلق نشأة جديدة ليستقروا في دار القرار، الجنة أو النارط المناس

﴿ أَلَا هُو الْعَزِيزِ ﴾ الذي لا يعالب، القاهر لكل شيء، الذي لا يستعصى عليه شيء، الذي من عزته أوجد هذه المخلوقات العظيمة، وسخرها تجري بأمره. ﴿الغَفَّارِ﴾ لذنوب عباده التوابين المؤمنين، كما قال تعالى: ﴿وإِن لَعْفَارِ لمن تباب وآمن وعبميل صبالحياً ثنيم اهتدي، الغفار لن أشرك به بعدما

رأى من آياته العظيمة، ثم تاب

ومن عزته أن ﴿حَلَقَكُم مِن نَفُس واحدة) على كثرتكم وانتشاركم، في أنحاء الأرض، ﴿ثم جعل منها زوجها، وذلك ليسكن إليها وتسكن ٧٠ ﴿ حَـلَـق الــــماوات إليه، وتتم بذلك النعمة. ﴿ وأَنزل لكم من الأنمام﴾ أي: خلقها بقدر نازل منه، رحمة بكم. ﴿ثمانية أزواج﴾ وهي التي ذكرها في سورة الأنعام ﴿ثمانية أزواج من الضّان اثنين ومن المعز اثنينَ ﴿ ومن الإبل اثنين ومن البقر اثنين﴾.

وخصها بالذكر، مع أنه أنزل المصالح عباده من البهائم غيرها، لكثرة نفعها، وعموم مصالحها، ولشرفها، ولاختصاصها بأشياء لا يصلح غيرها، كالأضحية والهدي والعقيقة، ورجوب الزكاة فيها، واختصاصها بالدية .

ولما ذكر خلق أبينا وأمنا، ذكر ابتداء خلقنا، فقال: ﴿يخلقكم في بطون أمهاتكم خلقاً من بعد خلق اى: طوراً بعد طور، وأثتم في حال لا يد مخلوق تمسكم، ولا عين تنظر إليكم، وهو قد رباكم في ذلك المكان الضيق ﴿ في ظلمات ثلاث ﴾ ظلمة البطن، ثم ظلمة الرحم، ثم ظلمة المسيمة، ﴿ **ذلكم ﴾** الـ ذي خـ لـ ق الـ سـ مـ اوات والأرض، وسخر الشمس والقمر، وخلقكم وخلق لكم الأنعام والنعم ﴿ الله ربكم ﴾ أي: المألوه المعبود، الذي رباكم ودبركم، فكما أنه الواحد في خلقه وتربيته لا شريك له في ذلك، فهو الواحد في ألوهيته لا شريك له، ولهذا قال: ﴿لا إِلَّهُ إِلَّا هُو فَأَنَّى تصرفون بعد مذا البيان ببيان استحقاقه تعالى للإخلاص وحده إلى عبادة الأوثان، التي لا تدبر شيئاً، وليس لها من الأمر شيء 🐇

﴿ وَإِن تَكَفَّرُوا فَإِنَّ اللَّهُ غَنَّى عَنْكُم ﴾ لا يضره كفركم، كما لا ينتفع بطاعتكم، ولكن أمره ونهيه لكم محض فضله وإحسانه عليكم. ﴿ولا يرضى لعباده الكفر الكمال إحسانه بم،

وعلمه أن الكفر يشقيهم شقاوة لا يسعدون بعدها، ولأنه خلقهم لعبادته، فهي الغاية التي خلق لها الخلق، فلا يرضى أن يدعوا ما خلقهم

﴿ ﴿ وَإِنْ تَشْكُرُوا ﴾ لله تعالى بتوحيده، وإخلاص الدين له ﴿يرضه لكم﴾ لرحمته بكم، ومحبته للإحسان عليكم، ولفعلكم ما خلقكم لأجله ِ.

وكما أنه لا يتضرر بشرككم، ولا ينتفع بأعمالكم وتوحيدكم، كذلك كل أحد منكم له عمله، من خييسر وشسر ﴿ولا تسزر وازرة وزر أخرى﴾ ﴿ثُمَّ إلى ربكم مرجعكم﴾ في يوم القيامة ﴿فينبئكم بما كنتم تعملون اخباراً أجاط به علمه، وجرى عليه قلمه، وكتبته عليكم الحفظة الكرام، وشهدت به عليكم الجوارح، فيجازي كالأمنكم ما يستحقه

﴿إنه عليم بذات الصدور﴾ أي: بنفس الصدور، وما فيها من وصف برّ أو فجور، والمقصود من هذا، الإخبار بالجزاء بالعدل التام.

﴿ ٨﴾ ﴿ وَإِذَا مِسَّ الإنسان ضر دصا ربه منيبا إليه ثم إذا خوله نعمة منه نسي ما كان يدعو إليه من قبل وجمل لله أندادا ليضل عن سبيله قل تمتع بكفرك قليلاً إنك من أصحاب النارك يخبر تعالى عن كرمه بعبده وإحسانه وبره، وقلة شكر عبده، وأنه حين يمسه الضر، من مرض أو فقر، أو وقوع في كربة بُحْر أوغيره، أنه يعِلم أنه لا ينجيه في هذا الحال إلا الله، فيدعوه متضرعاً منيباً، ويستغيث به في كشف ما نزل به ويلح في ذلك.

﴿ ثُم إِذَا حُولِهِ ﴾ الله ﴿ نعمة منه ﴾ بأن كشف ما به من الضر والكربة، ﴿نسى ما كان يدعو إليه من قبل، أي: نسى ذلك الضر الذي دعا الله لأجله، ومركأته ما أصابه ضر، واستمر على

﴿ وجعل لله أنداداً ليضل عن مبيله الى: ليضل بنفسه، ويضل غيره، لأن الإضلال فرع عن الضلال،

فأتى بالملزوم ليدل على اللازم.

﴿قُلُ ﴾ لهذا العاتي، الذي بدِّل نعمة الله كفراً: ﴿تمتع بكفرك قليلاً إنك من أصحاب النار، فلا يغنيك ما تتمتع به إذا كان المآل النار .

﴿أَفْرَأُيتُ إِنْ مَتَعِنَاهُمْ سَنَيْنَ \* ثُمُّ جاءهم ما كانوا يوعدون \* ما أغنى عنهم ما كانوا يمتعون﴾ .

﴿ ﴿ ﴾ ﴿ أُمِّن هـ و قانتٌ آناء الليل ساجدأ وقائمأ يحذر الآخرة ويرجو رحمة ربه قل هل يستوي الذين يعلمون والذبن لا يعلمون إنما يتذكر أولو الألباب، هذه مقابلة بين العامل بطاعة الله وغييره، وبين البحالم والجاهل، وأن هذا من الأمور التي تقرر في العقول تبيانها، وعلم علماً يقيناً تفاوتها، فليس المعرض عن طاعة ربه، الثبع لهواه، كمن هو قانت، أي: مطيع لله بأفضل العبادات وهي الصلاة، وأفضل الأوقات وهو أوقات الليل، فوصفه بكترة العمل وأفضله، ثم وصفه بالخوف والرجاء، وذكر أن متعلق الخوف عذاب الآخرة، على ما سلف من الذنوب، وأن متعلق الرجاء، رحمة الله، فوصفه بالعمل الظاهر والباطن.

﴿قل هل يستوي الذين يعلمون﴾ ربهم ويعلمون دينه الشرعي ودينه الجزائي، وما له في ذلك من الأسرار والحكم ﴿والذين لَا يعلمون﴾ شيئاً من ذلك؟ لا يستوي هولاء ولا حؤلاء، كما لا يستوي الليل والنهار، والضياء والظلام، والماء والنار.

· ﴿إِنَّمَا يِتَذَكِّرِ ﴾ إذا ذكروا ﴿أولو الألباب الي أهل العقول الركية الذكية، فهم الذين يؤثرون الأعلى على الأدنى، فيؤثرون العلم على الجهل، وطاعة الله على مخالفته، لأن لهم عِقُولًا ترشدهم للنظر في العواقب، بخلاف مَنْ لا لُبُّ له ولا عقل، فإنه يتخذ إلهه هواه.

﴿١٠﴾ ﴿قبل يا عباد الذي آمنوا اتقوا ربكم للذين أحسنوا في هذه الدنيا حسنة وأرض الله واسعة إنما يوقى

خَلَقَكُ رِيْن نَفْسٍ وَلِجِدَةٍ مُرْتَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَأَنزَلَ لَـكُورُ مِنَ ٱلْأَمْلَدِ ثَلِيَّةً أَزْفَحُ يَغَلْقُكُمْ فِي بُطُونِ أَتَهَاتِ كُوخَلَقًا عَنْ بَعَدْ يَكُونِ فِظُلْمُنْتِ ثُلَاثُو ۚ ذَالِكُمُ ٱللَّهُ مُرَيِّكُمْ لَهُ ٱلْمُلْكُ لَآ إِلَّهُ إِلَّاهُوُّ فَأَنَّا ثُصَّرَفُونَ ۞ إِن تَكُفُرُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَيْقًا عَنكُمْ قَلَايَرْضَىٰ لِعِبَادِوالْكُفَرِّقِ إِن تَشْكُرُواْ يَرْضُكُ لَكُ مُرْوَلَاتِيزُ وَاذِيَةً وِزُرَأَخَوَا لَيَا لَيَكُمُ مَنْ يَعِدُكُمُ فَيُنِّتِ فَكُمْ مِاكْ مَتْ مَتَعَمَّلُونَ إِنَّهُ مَلِكُ رُبِدَاتِ الصُّدُونِ ۞ \* وَإِذَا مَثَنَ ٱلْإِنسَانَ صُرُّدَ عَارَتَهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمُّ إِذَا حَوَلَهُ يِعْمَةً مِنْهُ نَيِيَمَاكَانَ يَنْعُواْ لَيْهِ مِن قَبْلُ وَجَعَلَ لِيَّهِ أَندَا مَا لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِةً فَلْ مَنْ مُ كُفِّرِكَ قَلِيلًا إِنَّكَ مِنْ أَصْبُ ٱلنَّادِ ۞ أَمِّنُ هُوَقَائِتُ ءَانَاءَ ٱلَّيْلِ سَاجِهُ اوْقَالَهِمَا يَعُذُوا ٱلْإَحِدُوَّ وَيَرْجُواْرَحُكَ تَرَيِّهِ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْ لَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَمَّ لَمُنَّ إِنَّا لِمَنْ يَصَكِّرُ أَوْلُواْ ٱلْأَلْفِ ۞ قُلْ يَعِيدُ ٱلَّذِينَ المَنْوُا أَنَّقُوا رَبِّكُمُ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا فِي هَانِهِ الدُّنْيَ احْسَنَةً وَأَرْضُ اللَّهِ وَاسِعَةٌ إِنَّمَا لُولَقٌ الصَّايِرُونَ أَجْرُهُم بِعَيْرِ حِسَابٍ ۞ PROTEIN PRESENT

الصابرون أجرهم بغير حساب، أي : قل منادياً لأشرف الخلق، وهم المؤمنون، آمراً لهم بأفضل الأوامر، وهي التِقوي، ذاكراً لهم السبب الموجب للتقوى، وهو ربوبية الله لهم وإنعامه عليهم، المقتضي ذلك منهم أن يتقوه، ومن ذلك ما مَنَّ الله عليهم به من الإيمان فإنه موجب للتقوي، كما تقول: أيها الكريم تصدِّق، وأيها الشجاع قاتل.

وذكر لهم الثواب المنشط في الدنيا فقال: ﴿ لِلَّذِينِ أَحَسَنُوا فِي هَذَهِ الدِّنيا ﴾ بعبادة ربهم لهم ﴿حِسنة ﴾ ورزق واسع، ونفس مطمئنة، وقلب منشرح، كما قال تعالى: ﴿مَنْ عمل صالحاً من ذكر أو أنثى وهو مؤمن فلنحيينه حياة طيبة ﴾ .

﴿ وَأُرضَ الله واسعة ﴾ إذا منعتم من عبادته في أرض، فهاجروا إلى غيرها، تعبدون فيها ربكم، وتتمكنون من إقامة دينكم.

ولما قال: ﴿للذين أحسنوا في هذه الدنيا حسنة ﴿ كان لبعض النفوس بجال في هذا الموضع، وهو أن النص عام، أنه كل مَنْ أحسَن فله في الدنيا حسَنةً، فما بال مَنْ آمن في أرض يضطهد فيها ويمتهن، لا يحصل له ذلك، دفع هذا الظن بقوله: ﴿وأرض الله واسعة﴾ وهنا بشارة نص عليها النبي ﷺ بقوله: «لا تزال طائفة من أمتي على

· قَلَ إِنْ أَمِينَ كُنْ أَغَيْدَ ٱللَّهَ مُعْلِّكِ الْأَلْلِينَ ۞ وَأَمِينُ لِأَنْ ٱلْأِن أَنْلَ ٱلْمُسْلِمِينَ ۞ قُلَّ إِنَّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيدٍ ۞ قُلِ ٱللِّهَ لَتُبُدُ تُعْلِصًا لَّهُ دِينِي ۞ فَأَعَبُدُ وَأَمَا شِيئَتُهُ عِن دُونِيِّةٍ قُلْ إِنَّ أَكْلَيْ رِينَ الَّذِينَ حَيسُرَوۤا أَنفُسَكُمْرُ وَأَهْلِيهِمْ يُوْمَ ٱلْقِيَكَمَةُ أَلَاذَالِكَ هُوَالْحُنْتَرَانُ ٱلْمَيِنُ۞ لَمَيْنِ فَوْقِهِ مُرْطُلُلُ عِنَ ٱلنَّارِقِ مِن تَحْيَةٍ هِرْظُلُلُّ ذَٰلِكَ يُغَوِّفُ ٱللَّهُ يُعِمِعِكَ ادَّمُّرَكَعِكِ دِ فَٱتَّقُونِ ۞ وَالَّذِينَ ٱجْتَنَبُواْ ٱلطَّاعُونَ أَن يَعْبُدُوهَ وَأَلْفِوْلَ أَن الله لَمُحُرُّ الْمُتَرَى فَبَيْرِعِمَادِ ۞ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَبَعُونَ أَحْسَنَهُ مِّ أُوْلَيْنِكَ الَّذِينَ هَدَنْهُمُ اللَّهُ وَأُولَيْكَ هُمُ أُولُوا الْأَلْبُ ٥ أَفَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ ٱلْعَدَابِ ٱلْأَتَ تُتِقِدُ مِن فِي ٱلنَّادِ ٥ لِلْيَ ٱلَّذِينَ ٱنَّقَوَاٰرَيَّهُمْ لَمُمَّاعُ ثَنَّ مِنْ فَوْقِهَا عُسَرَقٌ مَّبَّيْنِيَّةٌ عَجْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ وَعُدَاللَّهِ لَا يُعْلِفُ ٱللَّهُ ٱلْمُعَادَ ۞ أَلْزَتَرَأَنَّ اللَّهَ أَنزَلَ مِنَ السِّكَمَاءِ مَاءً فَسَلَكَ مُينَايِعِ فِي ٱلْأَرْضِ ثُعَيَّعْتِيجُ بِهِ وَزَيْنَا تُعْتَيْفًا أَلْوَنْهُ ثُمَّ يَوْسِيجُ فَتَرَّفِهُ مُصْفَ زَاثْمُ يَعْمَلُهُ حُطَاعًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَلِكُمِّ فَي لِأُولِي ٱلأَلْبُكِ ۞ NOVERDE III E DE LE COM

الحق ظاهرين لا يضرهم مَنْ خذلهم ولا مَنْ خالفهم حتى يأتي أمر الله وهم على ذلك» تشير إليه هذه الآية، وترمي إليه من قريب، وهو أنه تعالى أخبر أن أرضه واسعة، فمهما مُنعتم من عبادته في موضع فهاجروا إلى غيرها، وهذا عام في كل زمان ومكان، فلا بدأن يكون لكل مهاجر، ملجأ من المسلمين يلجأ إليه، وموضع يتمكن من إقامة

﴿إنما يوق الصابرون أجرهم بغير حساب وهذا عام في جميع أنواع الصبر، الصبر، الصبر على أقدار الله المؤلمة فلا يرتكبها، والصبر على طاعته حتى يؤديها، فوعد الله الصابرين أجرهم بغير حساب، أي: بغير حد ولا عد ولا مقدار، وما ذاك إلا لفضيلة الصبر ومحله عند الله، وأنه معين على كل الأمور.

﴿ ١١ - ١٦﴾ ﴿ قسل إني أصرت أن أعبد الله تخلصاً له الدين \* وأمرت لأن أكون أول المسلمين \* قل إني أخاف إن عصيت ربي عذاب يوم عظيم \* قل الله أعبد مخلصاً له ديني \* فاعبدوا ما شنتم من دونه قل إن الخاسرين الذين خسروا أنفهسم وأهليهم يوم القيامة ألا ذلك هو الخسران المبين \* لهم من ذلك هو الخسران المبين \* لهم من

فوقهم ظلل من النار ومن تحتهم ظلل ذلك يخوف الله به عباده يا عباد فاتقون أي: ﴿قَلَ ﴾ يا أيها الرسول للناس: ﴿إِنِّ أَمُرت أَنْ أَعِبْدُ الله مخلصاً له المدين ﴾ في قوله في أول السورة: ﴿وَاعِبْدُ الله مخلصاً له المدين ﴾

﴿ وأمرت لأن أكون أوّل المسلمين ﴾ لأني الداعي الهادي للخلق إلى ربهم ، فيقتضي أني أوّل مَن ائتمر بما آمر به ، وأوّل مَن أسلم، وهذا الأمر لا بد من إيقاعه من محمد على ، وعمن زعم أنه من أتباعه ، فلا بد من الإسلام في الأعمال الظاهرة ، والإخلاص لله في الأعمال الظاهرة ، والإخلاص لله في الأعمال الظاهرة ، والباطنة .

وقل إن أخاف إن عصيت ربي في ما أمرن به من الإخلاص والإسلام. وعداب يوم عظيم في علد فيه من أشرك، ويعاقب قيه من عصى. وقل الله أعبد محلصاً له ديني فاعبدوا ما شنتم من دونه كما قال تعالى: وقل يا أيها الكافرون في العبدون ولا أنتم عابدون ما أعبد في ولا أنا عابد ما تعبدون في ولا أنا عابد ما لعبد في وين ما أعبد في وين وين وين وين في وين وين في وين فين في وين فين في وين ف

وقل إن الخاسرين حقيقة هم واللذين خسروا أنفسهم حيث حرموها الثواب، واستحقت بسببهم وخيم العقاب وأهليهم يوم القيامة أي: فرق بينهم وبينهم، واشتد عليهم الحزن، وعظم الخسران. والا ذلك هو الحسران المبين اللذي ليس مشله خسران، وهو خسران مستمر، لا ربح بعده، بل ولا سلامة.

ثم ذكر شدة ما يحصل لهم من الشقاء فقال: ﴿لهم من فوقهم ظلل من النار﴾ أي: قطع عذاب كالسحاب العظيم ﴿ومن تحتهم ظلل﴾

وذلك الوصف الذي وصفنا به عذاب أهل النار، سوط يسوق الله به عباده إلى رحمه، ويُحَوِّفُ الله به عباده، يا عباد فاتقون أي: جعل ما أعده لأهل الشقاء من العذاب داع يدعو

عباده إلى التقوى، وزاجر عمّا يوجب العذاب. فسبحان مَن رحم عباده في كل شيء، وسهدل لهم الطرق الموصلة إليه، وحثهم على سلوكها، ورغّبهم بكل مرغب تشتاق له النفوس وتطمئن له القلوب، وحذّرهم من العمل لغيره (١) غاية التحذير، وذكر لهم الأسباب الزاجرة عن تركه.

(١٧ - ١٧) ﴿ والذين اجتنبوا الطاغوت أن يعبدوها وأنابوا إلى الله المهم البشرى فبشر عباد \* الذين المنين القول فيتبعون أحسنه أولئك اللين هداهم الله وأولئك هم أولو اللياب لما ذكر حال المجرمين ذكر حال المجرمين ذكر المنيبين وثوابهم، فقال: ﴿ والذين اجتنبوا المطاغوت أن يعبدوها ﴾ والمراد بالطاغوت في هذا الموضع، عبادة غير الله، فاجتنبوها في عبادتها. وهذا لأن المدح إنما يتناول المجتنب لها في عبادتها.

﴿وَأَنَابُوا إِلَى اللَّهُ بِعِبَادِتُهِ وَإِخْلَاصَ الدين له، فانصرفت دواعيهم من عبادة الأصنام إلى عبادة الملك العلام، ومن المشرك والمعاصى إلى التوحيد والطاعات، ﴿لهم البشري﴾ التي لا يقادر قدرها، ولا يعلم وصفها، إلاَّ مَنْ أكرمهم جا، وهنذا شنامل للبشري في الحياة الدنيا بالثناء الحسن، والرؤيا الصالحة، والعناية الربانية من الله، التي يرون في خلالها، أنه مريد لإكرامهم في الدنيا والآخرة، ولهم البشري في الآخرة عند الموت، وفي القبر، وفي القيامة، وخاتمة البشري ما يبشرهم به الرب الكريم، من دوام رضوانه وبره وإحسانه وحلول أمانه في الجنة .

ولما أخبر أن لهم البشرى، أمره الله بيشارتهم، وذكر الوصف الذي استحقوا به البشارة فقال: ﴿فَيشُر عِبَادِ \* الذين يستمعون القول﴾ وهذا جنس يشمل كل قول، فهم يستمعون جنس القول ليميزوا بين ما ينبغي إيثاره

مما ينبغي اجتنابه، فلهذا من حرمهم وعقلهم أنهم يتبعون أحسنه، وأحسنه على الإطلاق كلام الله وكلام رسوله، كما قال في هذه السورة: ﴿الله ترّل أحسن الحديث كتاباً متشابها﴾ الآية.

وفي هذه الآية نكتة، وهي: أنه لما أخبر عن هؤلاء الممدوحين أنهم يستمعون القول فيتبعون أحسنه، كأنه قيل: هل من طريق إلى معرفة أحسنه حتى نتصف بصفات أولي الألباب، وحتى نعوف أن من آثره علمنا أنه من أولي الألباب؟

قيل: نعم، أحسنه ما نص الله عليه ﴿الله نبزل أحسس الحديث كشاباً متشاماً﴾ الآية

﴿الذين يستمعون القول فيتبعون المسنه، أولئك الذين هداهم الله لأحسن الأخلاق والأعمال ﴿وأولئك هم أولو الألبابِ أي: المعقول الزاكية.

ومن لبهم وحزمهم، أنهم عرفوا الحسن من غيره، وآثروا ما ينبغي إيثاره على ما سواه، وهذا علامة العقل، بل لا علامة للعقل سوى ذلك، فإن الذي لا يسميز بين الأقوال، حسنها وقبيحها، ليس من أهل العقول الصحيحة، أو الذي يميز، لكن غلبت شهوته عقله، فبقي عقله تابعاً لشهوته فلم يؤثر الأحسن، كان ناقص العقل.

المحادة المعذاب أفأنت تنقد من عليه كلمة المعذاب أفأنت تنقد من في خرف من فوقها غرف مبنية تجري من أفرف من فوقها غرف مبنية تجري من الميعاد أله الأيحلف الله المعذاب باستمراره على غيه وعناده وكفره، فإنه لا حيلة لك في هدايته، ولا تقدر تنقذ من في النار لا عالة، لكن الغنى كل الغنى، والفوز كل لكورامة وأنواع النعيم ما لا يقادر الكورامة وأنواع النعيم ما لا يقادر

﴿ لَهُم غُرُفٌ ﴾ أي: منازل عالية

مزخرفة، من حسنها وبهاتها وصفائها، أنه يرى ظاهرها من باطنها وباطنها من ظاهرها، ومن علوها وارتفاعها، [أنها](١٠ ترى كما يرى الكوكب الغابر في الأفق الشرقي أو الغربي، ولهذا قال: ﴿من نوقها غرف﴾ أي: بعضها فوق بعض ﴿مبنيّةٌ ﴾ بذهب وفضة، وملاطها المسك الأذفر.

وتجري من تحتها الأنهار المتدفقة ، المسقية للبساتين الزاهرة والأشجار الطاهرة، فتعل بأنواع الثمار اللذيذة، والفاكهة النضيجة.

﴿وعد الله لا يخلف الله الميعاد ﴾ وقد وعد المتقين هذا الثواب، فلا بد من الوفاء به، فليوفوا بخصال التقوى، ليوفيهم أجورهم.

﴿٢١﴾ ﴿أَلَمُ تَسَرَ أَنَ اللهُ أَنْسَرُكُ مَسَنَ السماء ماء فسلكه ينابيع في الأرض ثم يخرج به زرعا مختلفا ألوانه ثم يهيج فتراه مصفراً ثم يجعله حطاماً إن في ذلك لذكري لأولى الألباب ﴾ يذكر تعالى أولي الألباب، ما أنزله من السماء من الماء، وأنه سلكه ينابيع في الأرض، أي: أودعه فيها ينبوعا يستخرج بسهولة ويسر، ﴿ثم بخرج به زرعاً حتلماً ألواله، من بر وذرة، وشعير وارز، وغير دلك. ﴿ثم يهيع﴾ عند استكماله، أو عند حدوث افة فيه ﴿فتراه مصفراً ثم يجعله حطاماً ﴾ متكسرا ﴿إِن في ذلك لذكري لأولى الألباب، يذكرون به عناية ربهم ورحمته بعباده، حيث يسر لهم هذا الماء، وخزنه بخزائن الأرض تبعأ لمصالحهم. ويذكرون به كمال قدرتنه، وأنه يحيى الموتى، كما أحيا الأرض بعد موتها، ويذكرون به أن الفاعل لذلك

هو المستحق للعبادة. اللهم اجعلنا من أولي الألباب، الذين نوهت بذكرهم، وهديتهم بما أعطيتهم من العقول، وأريتهم من أسرار كتابك وبديع آياتك ما لم يصل

إليه غيرهم، إنك أنت الوهاب. ﴿٢٢﴾ ﴿أفسن شرح الله صدره

إِ ۚ أَفَكَنْ شَكَتَ ٓ ٱللَّهُ صَدْرَةُ وِللَّهِ مُسْلَوِفَهُوعَانَ ثُورِ مِن زَيْدٍ فَوَيْلُ لِلْقَلْسِيَةِ قُلُوبُهُ مِنْ ذِكْرِلَكُمَّ أُوْلَلَيْكَ فِي صَهَلَالُمُّ مِنْ ۞ الله تَزَلَ أَحْسَنَ أَتَحَدِيثِ كِتَلِما مُنْتَشَيِها مَثَلِينَ مَقَتَعَ وَمِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَغْشَوْرِ : دَيَّهُمْ ثُمَّ يَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُومُهُمْ إِلَّا وْكُولَالَةُ ذَٰلِكَ هُدَى ٱللَّهِ يَهُدِى بِهِ عَمْن يَشَاَّةُ وَمَن يُشْلِلُ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ۞ أَفَمَن يَتَّقِي بِوَجْهِهِ مِنْوَةُ الْعَذَابِ يُوْمَ ٱلْقِيَا مَةً وَقِيلَ لِلظَّلِيمِينَ ذُوقُواْ مَا كُنتُو تَكْمِيبُونَ ۞ كَنَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَيْلِهِمْ فَأَتَنَاهُمُ ٱلْعَكَ الْمُعِنَّ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ۞ فَأَذَا فَهُمُ مُلْقَهُ ٱلْخِنْرَى فِي ٱلْحَيْرَةِ ٱلدُّنْيَأَ وَلَعَدَابُ ٱلْآخِرَةِ أَحْتُرُ لَوْكَا فُواْتِعْ لَتُوبَ ۞ وَلَقَدْ ضَرَّيْنَ الِلنَّاسِ فِعَلْدَا ٱلْقُرْةَ إِن مِن كُلِّ مَثْكِلِ لَكَلَّهُمُ مُنَاكَ المَّكِرُون ﴿ وَمُوانًا عَرِيتِيَاعَةِ ذِي عِنْ لَمُنْ لَهُ مُنْ يَتَقُونَ ۞ مَثَرَبَ ٱللَّهُ مُثَارَتُهُ فِيهِ شُرَكَاءُ مُتَشَكِمُتُونَ وَرَجُلُاسَكَا لِرَجُلِ هَلْ يَسْتَوِيَانِ ا مَثَلًا ٱلْحَمَّالُ اللَّهِ مِنْ أَحَى ثَوْهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ۞ إِلَّكَ مَيِّتُ وَالْتُهُم إِلَّمْ الْمُتَاكِّةُ عُمَّ الْمِتَدَةِ عِنْدَرَيْكُو تَعْتَصِ مُونَ ۞ NAME OF THE PARTY OF THE PARTY

للإسلام فهو على نور من ربه فويل للقامية قلوبهم من ذكر الله أولئك في ضلال مبين أي: أفيستوي مَن شرح الله صدره للإسلام، فاتسع قرير العين، على بصيرة من أمره، وهو قرير العين، على بصيرة من أمره، وهو المراد بقوله: ﴿فهو على نور من ربه كمن ليس كذلك، بدليل قوله: ﴿فويل للقاسية قلوبهم من ذكر الله أي: لا تلين لكتابه، ولا تتذكر آياته، ولا تتذكر آياته، ولا تتذكر آياته، ولا تتذكر آياته، الويل الشديد، والشر الكبير.

واولتك في ضلال مبين واي المسلال أعظم من ضلال من أعرض عن وليه؟ ومن كل السعادة في الإقبال عليه وقبل على عن ذكره، وأقبل على كل ما يضره 11:

﴿٢٣﴾ ﴿الله نرّل أحسن الحديث كتاباً متشابهاً مثاني تقشعر منه جلود الدين يخشون ربهم ثم تلين جلودهم وقلوبهم إلى ذكر الله ذلك هدى الله يهدي به من يشاء ومن يضلل الله فما له من هاد يجر تعالى عن كتابه الذي نزله أنه ﴿أحسن الحديث على الإطلاق، فأحسن الحديث كلام الله هذا القرآن، الكتب المنزلة من كلام الله هذا القرآن، وإذا كان هو الأحسن، علم أن ألفاظه وإذا كان هو الأحسن، علم أن ألفاظه

<sup>(</sup>١) كذا في ب، رقبي أ: أنه.

\* فَنْ أَظْ لَمُ مِنْ كَذَبَ عَلَى ٱللَّهِ وَكَذَّبَ بِٱلصِّدْقِ إِذْ جَاءَهُ وَأَلْقِسَ فِي جَهَنَّ مَ مُؤْي لِلْكَ فِينَ ۞ وَالَّذِي جَنَاةً بِٱلِينِهِ لَقِ وَصَدَّقَ بِلْيَةً أُولَلَمِكَ عُمُّ ٱلْمُتَعَقُّونَ ﴿ لَهُم مَّايَشَآءُونَ عِندَرَيْهِمُّ ذَالِكَ جَنزَآهُ ٱلْمُحْسِنِينَ ٥ لِيُكَ فِي رَأَتَهُ عَنْهُمْ أَسْوَأَ ٱلَّذِي عَيمُلُواْ وَيَجْزِيُّهُمُ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ ٱلَّذِي كَافُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ يَكَافٍ عَبْدَةً وَكُنُو فُولَكَ إِلَيْهِ تَكِينَ مِن دُونِ فِي وَمَن يُضْلِلُ اللَّهُ فَاللَّهُ مِنْ هَادِ ﴿ وَمَن يَهِد اللَّهُ فَاللَّهُ مِن مُصِلًّا أَلْتِنَ أَقَةُ يُعَمِنِهِ إِذِي أَنتِقَسَاءٍ ۞ وَلَهِن سَأَلْتُهُمْ مَنْ خَلَقَ التَسَمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَيَقُولُ اللَّهُ قُلَّ أَوْءَ يَتُمُ مَّاتَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنَّ أَرَادَ فِي اللَّهُ يُعِمُّ رِهَلَ هُنَّ كَنْ شَكَاشِهَا مُرِّعِة ٱفَأَرَادَنِي بِرَحْسَمَةٍ هَمَلُ هُرَبُّ ثَمِّيكُ أَنْ وَأَرَادَنِي بِرَحْسَةٍ هَمَا لِهُرَقُ مُعْيِينَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَيَوْحَمُّ لَ الْمُتَوْحِيلُونِ ﴿ قُلْ يَكَفُّومِ أغَـ مَلُواْ عَلَىٰ مَكَانَيْ صِكُمْ إِنِّ عَلِيدٌ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ٥ مَن يَأْتِيهِ عَذَاكُ يُعِينِهِ وَيَعِلُ عَلَيْهِ عَذَاكُ مُتِيدُ TO THE STATE OF TH

أفصح الألفاظ وأوضحها، وأن معانيه، أجل المعاني، لأنه أحسن الحديث في لفظه ومعناه، متشابها في بوجه من الوجوه، حتى إنه كلما تدبره المتدبر، وتفكر فيه المتفكر، رأى من اتفاقه، حتى في معانيه الغامضة، ما يبهر الناظرين، ويجزم بأنه لا يصدر إلا من حكيم عليم، هذا المراد بالتشابه في هذا المراد بالتشابه في هذا المراد بالتشابه في

وأما في قوله تعالى: ﴿ هو الذي انزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب وأخر متشابهات فالمراد بها، التي تشتبه على فهوم كثير من بردها إلى المحكم، ولهذا قال: ﴿ منه آيات محكمات هن أم الكتاب وأخر متشابهات في فجعل التشابه لبعضه، وهنا جعله كله متشابها، أي: في وهنا بعضه لأنه قال: ﴿ أحسن الحديث وهو سور وآيات، والجميع يشبه بعضه بعضا كما ذكرنا.

ومثاني أي: تثنى فيه القصص والأحكام، والوعد والوعيد، وصفات أهل الخير، وصفات أهل الشر، وتثنى فيه أسماء الله وصفاته، وهذا من جلالته وحسنه، فإنه تحالى لما علم احتياج الخلق إلى معانيه المزكية للقلوب، المكملة للأخلاق، وأن تلك المعاني للقلوب، بمنزلة الماء لسقي

الأشجار، فكما أن الأشجار كلما بَعُد عهدها بسقي الماء نقصت، بل ربما تلفت، وكلما تكرر سقيها حسنت وأتمرت أنواع الثمار النافعة، فكذلك القلب يحتاج دائماً إلى تكرر معان كلام الله تعالى عليه، وأنه لو تكرر عليه المعنى مرة واحدة في جميع القرآن، لم يقع منه موقعاً، ولم تحصل النتيجة منه، ولهذا سلكت في هذا التفسير هذا المسلك الكريم، اقتداء بما هو تفسير له، فلا تحد فيه الحوالة على موضع من المواضع، بل كل موضع تجد تفسيره كامل المعنى، غير مراع لما مضى مما يشبهه، وإن كان بعض المواضع يكون أبسط من بعض وأكثر فائدة، وهكذا ينبغي للقارىء للقرآن، المتدبر لعانيه، أن لا يدع التدبر في جميع المواضع منه، فإنه يحصل له بسبب ذلك خير كثير ونفع غزير.

ولما كان القرآن العظيم بهذه الجلالة والعظمة، أثر في قلوب أولي الألباب منه جلود الذين يخشون ربهم لما فيه من التخويف والترهيب المراعج، وثم تلين جلودهم وقلوبهم إلى ذكر الله أي: عند ذكر الرجاء والترغيب، فهو تارة يرغبهم لعمل الخير، وتارة يرهبهم من عمل الشر.

وذلك الذي ذكره الله من تأثير القرآن فيهم وهدى الله أي: هداية منه لعباده، وهو من جملة فضله وإحسانه عليهم، ويهدي به أي: بسبب ذلك ومن يشاء من عباده. ويحتمل أن المراد بقوله: وذلك الى المراد بقوله:

وهداى الله الدي لا طريق يوصل إلى الله إلا منه ويهدي به مَن يشاء من عباده عن حسن قصده، كما قال تعالى: ويهدي به الله مَن اتبع رضوانه سبل السلام .

﴿ وَمَنْ يُضْلِلُ الله فما له من هادٍ ﴾ لأنه لا طريق يوصل إليه إلا توفيقه والتوفيق للإقبال على كتابه، فإذا لم يحصل هذا، فلا سبيل إلى الهدى، وما هو إلا الضلال المين والشقاء.

﴿٢٤ ـ ٢٦﴾ ﴿أفمن يتقى بوجهه سوء العذاب يوم القيامة وقيل للظالمين ذوقوا ما كنتم تكسبون \* كذب الذين من تبلهم فأتاهم العذاب من حيث لا يشعرون \* فأذاقهم الله الخزى في الحياة الدنيا ولعذاب الآخرة أكبر لو كانوا يعلمون الي: أفيستوي هذا الذي هداه الله، ووفقه لسلوك الطريق الموصلة ليدار كرامِته، كمِن كان في الضلال واستمرعلي عناده حتى قدم القيامة ، فجاءه العذاب العظيم فجعل يتقى بوجهه الذي هو أشرف الأعضاء، وأدنى شيء من العذاب يؤثر فيه، فهو يتقى فيه سوء العذاب لأنه قد غُلّت يداه ورجلاه، ﴿وقيل للظالمين، أنفسهم بالكفر والمعاصي، توبيحاً وتقريعاً: ﴿ فُوتُوا مِا كُنتُم تكسيون،

وَكَذَّبِ اللَّينَ مِن تبلهم اللَّمَ مَمَ الأَمَمَ كَمَا كُذَّبِ هَوْلاء ، وَفَالَاهم العذاب من عَفلة أول بهار ، أو ههم قائداب والحزي وفأذاقهم الله بذلك العذاب والحزي في الحياة الدنيا والمتضحوا عند الله وعند خلقه وولعذاب الآخرة أكبر لو كانوا يعلمون فليحذر هؤلاء من المقام على التكذيب، فيصيبهم ما أصاب أولئك من التعذيب.

(۱۳ م. ۳۱) ﴿ ولقد ضربنا للناس في هذا القرآن من كل مثل لعلهم يتذكرون ﴿ قرآنا عربياً غير ذي عوج لعلهم يتقون ﴿ ضرب الله مثلاً الحمد لله بل لرجل هل يستويان مثلاً الحمد لله بل متتون ﴿ ثم إنكم يوم القيامة عند ربكم تختصمون ﴿ يَبُلُ مَنْ أَنْ ضَرِب في القرآن من جميع الأمثال، أمثال أهل التوحيد والشرك، وكل مثل يقرّب التوحيد والشرك، وكل مثل يقرّب حقائق الأشياء، والحكمة في ذلك حقائق الأشياء، والحكمة في ذلك الحق فيعلمون ويعملون.

﴿ قرآناً عربياً غير ذي عوج ﴾ أي: جعلناه قرآناً عربياً، واضح الألفاظ،

إِنَّا أَرْأَنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَابِ اِلْكَابِي إِلْحُقِّ فَنَ أَهْدَدُىٰ فلتفسية ومَن صَلَّ فإنْسَانِضِلُ عَلَيْهِ أَعَلَيْهِ أَوْمَا أَنْتَ عَسَلَيْهِ م بِوَكِيلٍ ۞ أَلَّهُ يُنَوَقُّ ٱلْأَنْفُسُ بِينَ مَوْتِهَا وَأَلِّي لَرَقَتُ إِن مَنَ امِمًّا فَعُيدَكُ أَلِي فَعَنَى عَلَيْهَا ٱلْمُوْتَ وَمُرْمِولُ ٱلْأُخْرُكُ إِلَىٰٓ أَجِهَلِ مُسَمَّى إِنَّ فِي ذَلِكَ ٱلْأَيْتِ لِفَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ۞ أَمِرَاتَفَ لُواْمِن دُونِ اللَّهِ شَفَعَ اللَّهِ أَوْلَوْكَ الْوَا لَا يَلِكُونَ شَيْعًا وَلَا يَعْقِلُونَ ۞ قُل يَتِهِ الشَّفَاعَةُ جَيعَاً لَهُمُلُكَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُهُونَ @ وَإِذَا ذُكِرَالَتُهُ وَحُدَهُ ٱشْمَأَزَتْ قُلُوبُ ٱلَّذِينَ

لَا يُؤْمِنُونَ بِأَلْأَخِهِ رَقُّ وَإِذَا دُكِرَالَّذِينَ مِن دُونِهِ مِنَ إِذَاهُمْ مَ يَسْتَنَيْثُرُونَ ﴿ قُلِ ٱللَّهُمْ فَاطِرَ ٱلمَّتَ كَوَاتِ

وَالْأَرْضِ عَلِمَ ٱلْغَيْبِ وَالشَّهَالَةِ أَنَّ تَعَكُّمُ مِينَ عِلَاكَ

إِنْ مَاكَانُوْأَ فِيهِ يَغْتَرَافُونَ ۞ وَلُوْأَنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ

مَانِ ٱلْأَرْضِ جَيعَا وَمِثْ لَمُمَكَ مُلَافَلَا وَأَيْدِينِ شَوَ ٱلْعَلَابِ

و عَمَ ٱلْقِيدَ عَدُّ قَدِيدًا لَمُهُ مِنَ ٱلْقَوِمَا لَرَيكُ فُولًا يَحْتَسِبُونَ ۞

والتصديق به .

﴿لهم ما يشاؤون عند رجم ، من الشواب، مما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر. فكل ما تعلقت به إرادتهم ومشيئتهم، من أصناف اللذات والمشتهيات، فإنه حاصل لهم، معد مهيأ، ﴿ذَلَكُ جِزاء المحسنين الذين يعبدون الله كأنهم يرونه، قإن لم يكونوا يرونه فإنه يراهم ﴿ المحسنين ﴾ إلى عباد الله.

﴿لِيُكِفُرُ اللهِ عِنهِم أَسِوا الذي عملوا ويجزيهم أجرهم بأحسن الذي كانوا يعملون عمل الإنسيان له ثلاث حالات: . .

إما أينوأ، أو أحسن، أو لا أسوأ ولا أحسن.

. والقسم الأخير قسم المباحات وما لا يتعلق به ثواب ولا عقاب، والأسوأ، المعاصي كلها، والأحسن، الطاعات كلها، فبهذا التفصيل يتبين معنى الآية، وأن قوله: ﴿ لَيْكَفِّرِ اللهِ عنهم أسوأ الذي عملوا﴾ أي: ذنوبهم الصغار، بسبب إحسانهم وتقواهم، ﴿ويجزيهم أجرهم بأحسن الذي كانوا يعملون أي: بحسناتهم كلها. ﴿إِنَّ اللَّهُ لَا يَظُّلُّمُ مِثْقَالً ذَرَّةً وَإِنَّ تِكُ حسنة يضاعفها ويؤت من لدنه أجراً

كذب على الله وكذب بالصدق إذ جاءه أليس في جهنم مثوى للكافرين \* والذي جاء بالصدق وصدق به أولئك هم المتقون \* لهم ما يشاؤون عند ربهم ذلك جزاء المحسنين \* ليكفر الله عنهم أسوأ الذي عملوا ويجزيهم أجرهم بأحسن الذي كانوا يعملون، يقول تعالى، محذراً وخبراً: أنه لا أظلم وأشد ظلماً ﴿ مِن كَذَّبَ عَلَى ٱللَّهِ ﴾ إما بنسبته إلى ما لا يليق بجلاله، أو بادعاء النبوة، أو الإخبار بأن الله تعالى قال كذا، أو أخبر بكذا، أو حكم بكذا وهـو كـاذب، فـهـذا داخـل فـي قـولـه تعالى: ﴿وأَن تَصْولُوا عَلَى اللهِ مَا لا تعلمون﴾ إن كان جاهلاً، وإلاَّ فهو أشنع وأشنع،

[﴿وكَذَّبُ بِالصِّدْقِ إِذْ جِاءَهُ ﴾](١) أي: ما أظلم من جاءه الحق المؤيد بالبينات فكذبه، فتكذيبه ظلم عظيم منه، لأنه رد الحق بعدما تبين له، فإن كان جامعاً بين الكذب على الله والتكذيب بالحق، كان ظلماً على ظلم. ﴿ أَلِيسٍ فِي جَهِنُم مِثْوِي لِلْكَافِرِينَ ﴾ يحصل بها الاشتفاء منهم، وأخذ

حق الله من كل ظالم وكافر. ﴿إِنَّ

الشرك لظلم عظيم، ولما ذكر الكاذب المكذب وجنايته وعقوبته، ذكر الصادق المصدق وثوابه، فقال: ﴿واللَّذِي جِمَاء بالصدق﴾ في قوله وعمله، فدخل في ذلك الأنبياء ومن قام مقامهم، ممن صدق فيما قاله عن خبر الله وأحكامه،

﴿ وصدَّق به ﴾ أي: بالصدق لأنه قد يجيء الإنسان بالصدق، ولكن قد لا يُصِدِق به، بسبب استكباره، أو احتقاره لمن قاله وأتى به، فلا بدفي المدح من الصدق والتصديق، فصدقه يدل على علمه وعدله، وتصديقه يدل على تواضعه وعدم استكباره.

﴿ أُولِئِكُ ﴾ أي: الذين وفقوا للجمع بين الأمرين ﴿هم المتقون، فإن جميع خصال التقوي ترجع إلى الصدق بالحق

سهل المعاني، خصوصاً على العرب. ﴿غير ذي عوج﴾ أي: ليس فيه خلل ولا نقص بوجه من الوجوه، لا في ألفاظه ولا في معانيه، وهذا يستلزم كمال اعتداله واستقامته كما قال تعالى: ﴿الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجاً ۞ قيما﴾.

﴿لعلهم يتقون﴾ الله تعالى، حيث سهلنا عليهم طرق التقوى العلمية والعملية، بهذا القرآن العربي المستقيم، الذي ضرب الله فيه من كل مثل.

ثم ضرب مثلاً للشرك والتوحيد فقال: ﴿ضرب الله مثلاً رجلاً﴾ أي: عبداً ﴿فيه شركاء متشاكسون ﴿ فهم كثيرون، وليسوا متفقين على أمر من الأمور وحالة من الحالات حتى تمكن راحته، بل هم متشاكسون متنازعون فيه، كلُّ له مطَّلب يريد تنفيذه ويريد الآخر غيره، فما تظن حال هذا الرجل مع هؤلاء الشركاء المتشاكسين؟ 🕒

﴿ورجلا سلما لرجل﴾ أي: خالصاً له، قد عرف مقصود سيده، وحصلت له الراحة التامة. ﴿ هِلْ يُستويانُ ﴾ أي: هذان الرجلان ﴿مثلا﴾؟ لا يستويان.

كذلك المشرك، فيه شركاء متشاكسون، يدغو هذا، ثم يدعو هذا، فتراه لا يستقرله قرار، ولا يطمئن قلبه في موضع، والموحّد مخلص لربه، قد خلصه الله من الشركة لغيره، فهو في أتم راحة وأكمل طمأنينة، ف ﴿ هل يستويان مثلاً الحمد لله على تبيين الحق من الباطل، وإرشاد الجــهــال. ﴿بِـل أكـشـرهــم وفيما فعله من خصال الصدق. لا يعلمون،

﴿إِنْكُ مِئِتٌ وإنهم مِيْتُونَ ﴾ أي: كلكم لا بدأن يموت ﴿وما جعلنا لبشر من قبلك الخلد أفإن مت فهم الحالدُون﴾ .

﴿ ثُم إِنْكُم يوم القيامة عند ربكم تختصمون، فيما تنازعتم فيه، فيفصل بينكم بحكمه العادل، ويجازي كلا ما عمله ﴿ أحصاه الله ونسوه ﴾ .

﴿٣٦ ـ ٣٥﴾ ﴿فحمن أظلم ممن

إ وَبَدَا لَمُمُرِّسَيِّنَاتُ مَاكَسَبُواْ وَحَاقَ بِهِم مَاكَانُواْ بِوء يَسْتَهُونِ وُنَ۞ فَإِذَامَسُ ٱلْإِنسُ وَمُرَّدُعَ اذَا ثُمَّ إِذَا خُوَلْسُكُ يعْمَةُ مِنْنَاقَالَ إِثَّنَا أُوتِيتُهُ مَعَلَى عِلْمِ فَلْهِي فِنْنَةٌ وَالْكِنَّ أَكْمَرُهُمْ لَايَعْكُمُونَ ۞ قَدْقًا لَكَ الَّذِيكِ مِن قَبْلِهِمْ فَأَ أَغْنَاعَتْهُمُ مَّاكَاثُواْ يَكُوبُونَ ۞ فَأَصَابَهُمْ سَيِّعَاتُ مَاكَسَبُوُّا وَالَّذِينَ طَلَمُوا مِنْ هَوْلَاءَ سَيُصِيبُ هُرَسَيْعَاتُ مَاكَسَبُوا وَمَاهُم بِمُعْجِدِينَ ۞ أُوَلَّرَيْهَ كَمُواْ أَذَا لَقَهَ يَشُطُ الزِّقَ لِمِنَ يَشَاءُ وَيَشْدِرُ إِنَ فِي ذَلِكَ لَاَيْتِ إِلْقَوْمِ يُؤْمِ مُونَ ٥ قُلْ يَلْجِبَادِيَ ٱلَّذِينَ أَشْ رَفُواْ عَلَىٰ أَنفُ سِهِمْ لَانفَتْطُواْ مِن رَّحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَبِيعًا ۚ إِنَّهُ هُوَٱلْفَخُورُ ٱلْيَحِيمُ ۞ وَأَنِيبُوٓأُ إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْرِلْمُواْ لَمُونِ قَبْلِ أَن يَأْتِيَكُمُ ٱلْعَذَابُ ثُمَّةً لَا تُصَرُونَ ۞ وَانَّيَعُواْ أَحْسَى مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِن زَيْكُم مِن فَسَلِ أَن يَأْتِيكُمُ مُٱلْمَ ذَابُ بَعْ مَنْهُ وَأَنْتُ مُر لَانَتُهُ عُرُونَ ۞ أَن تَـ قُولَ نَفْسُ يَا عَسْرَيَّا أُ عَلَىٰ مَافَرُطِتُ فِي جَنْ اللَّهِ وَإِن كُنتُ لِمَنَ السَّاحِينَ ۞ PROPERTY IN CARECAS

﴿٣٧ ـ ٣٧﴾ ﴿أليس الله بكانِ عبدهُ ويخوفونك بالذين من دونه ومن يضلل الله فما له من هاد ﴿ ومن يعزيز ذي انتقام﴾ ﴿أليس الله بكاف عبده ﴾أي: أليس من كرمه وجوده، وعنايته بعبده، الذي قام بعبوديته، أكمل الخلق عبودية لربه، وهو عمد ﷺ، فإن الله تعالى سيكفيه في أمر دينه ودنياه، ويدفع عنه من ناواه بسوء.

﴿ وَغُونُونَكُ بِالذِّينَ مِنْ دُونَهُ ﴾ مِنَ الأصنام والأنداد أن تنالك بسوء، وهذا من غيهم وضلالهم.

﴿وَمَن يُضْلِلِ الله فما له من هَادٍ \* وَمَن يَهٰدِ اللّهُ فَما له من مضلُ ﴾ لأنه تعالى الذي بيده الهداية والإضلال، وهو الذي ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن. ﴿اليس الله بعزيز ﴾ له العزة الكاملة التي قهر بها كل شيء، وبعزته يكفي عبده ويدفع عنه مكرهم. ﴿في يكفي عبده ويدفع عنه مكرهم. ﴿في نقمته.

﴿٣٨﴾ ﴿ولئن سألتهم من خلق السسماوات والأرض ليقولن الله قل أو أبر أيستم ما تسلحون من دون الله إن أرادني الله بضرّ هل هن كاشفات ضره أو أرادني برحمة هل هن عسكات رحمته قل حسبي الله عليه يتوكل المتوكلون﴾

أي: ولئن سألت هؤلاء الضلال الذين يخوفونك بالذين من دونه، وأقمت عليهم دليلاً من أنفسهم، فقلت: ﴿مَنْ خَلْق السماوات والأرض﴾ لم يشبتوا ﴿لله شهم من خلقها وحده. ﴿للقولن الله ﴾ الذي خلقها وحده. ﴿قَلَ ﴾ لهم مقرراً عجز آلهتهم، بعدما تبينت قدرة الله: ﴿أَنْوَ أَيْتُم ﴾ أي: أخبروني ﴿ما تدعون من دون الله إن أرادني الله بضر ﴾ أي ضرً كان.

وهل هُنَّ كاشفات ضُرَّه بإزالته بالكلية، أو بتخفيفه من حال إلى حال؟ وأو بتخفيفه من حال إلى بها منفعة في ديني أو دنياي. وهل هنَّ مسكات رحمته ومانعاتها عني؟ سيقولون: لا يكشفون الضرولا يمسكون الرحة.

قل لهم بعدما تبين الدليل القاطع على أنه وحده المعبود، وأنه الخالق وأن غيرة عاجز من كل وجه عن الخلق والنفع والضر، مستجلباً كفايته، مستدفعاً مكرهم وكيدهم: ﴿قُلْ مستجلباً كفايته، أي: عليه يعتمد المتمدون في جلب مصالحهم ودفع مضارهم، فالذي بيده وحده الكفاية هو حسبي،

\*قرم اعملوا على مكانتكم إن عامل قسوف على مكانتكم إن عامل قسوف تعلمون \* من يأتيه عذات بخزيه ويحل عليه عذات مقيم أي: ﴿وَالَ اللّهِ الرسول: ﴿وَالْ قُوم اعملوا على مكانتكم أي: على حالتكم التي رضيتموها لأنفسكم، من عبادة مَن لا يستحق من العبادة شيئا ولا له من الأعر شيء.

﴿إِن عاملٌ ﴾ على ما دعوتكم إليه ، من إخلاص الدين لله تعالى وحده . ﴿ فَسُوفُ عِلَمُ العاقبة و ﴿ مَنْ يَالِيهُ فِي الدنيا ، ﴿ وَعِلَ عِلْمَ عَلَيْهِ فِي الدنيا ، ﴿ وَعِلَ عِلْمَ عَلَيْهِ فِي الدنيا ، ﴿ وَعِلَ اللّهِ عَلَيْهِ فِي الدّياد عقيم ﴾ لا يحول عنه ولا يزول ، وهذا تهديد عظيم لهم ، وهم يعلمون أسم المستحقون للعذاب المقيم ، ولكن المستحقون للعذاب المقيم ، ولكن

الظلم والعشاد حال بينهم وبين الإيمان

﴿ ٤٩ ﴾ ﴿ إِنّا أنزلنا عليك الكتاب للناس بالحق فمن اهتدى فلنفسه ومن ضل فإنما يضل عليها وما أنت عليهم بوكيل ﴾ يخبر تعالى أنه أنزل على رسوله الكتاب المشتمل على الحق، في أخباره وأوامره ونواهيه، الندي هو مادة الهداية، وبلاغ لمن أراد الوصول إلى الله وإلى دار كرامته، وأنه قامت به الحجة على العالمين.

﴿فَمَن اهتدى بنوره واتبع أوامره وفي إن نفع ذلك يعود إلى نفسه ﴿ومَنْ ضَلِ بعدما تبين له الهدى ﴿فَإِنْما يَضَلُ عليها لا يضر الله شيئاً. ﴿وما أنت عليهم بوكيل بحفظ عليهم أعمالهم وتحاسبهم عليها، وتجبرهم على ما تشاء، وإنما أنت مبلغ تؤدي إليهم ما أمرت به.

﴿٤٤﴾ ﴿الله يتوق الأنفس حين موتها والتي لم تمت في منامها فيمسك التي قضى عليها الموت ويرسل الأخرى إلى أجل مسمى إنّ في ذلك لآيات لقوم يتفكرون ﴾ ينبر تعالى أنه المتفرد بالعباد، في حال يقظتهم ونومهم، وفي حال حياتهم وموتهم، فقال: ﴿الله يتوفّ الأنفس حين موتها﴾ وهذه الوفاة الكبرى، وفاة الموت.

وإخباره أنه يتوفى الأنفس وإضافة الفعل إلى نفسه، لا ينافي أنه قد وكل بذلك ملك الموت وأعوانه، حما قال تعالى: ﴿قل يتوفاكم ملك الموت الذي وكُل بكم ﴾ ﴿حتى إذا جاء أحدكم الموت توفته رسلنا وهم لا يفرطون ﴾ لأنه تعالى يضيف الأشياء إلى نفسه، باعتبار أنه الخالق المدبر، ويضيفها إلى أسبابها، باعتبار أن من سننه تعالى وحكمته أن جعل لكل أمر من الأمور سياً.

وقوله: ﴿والتي لم تحت في منامها﴾ وهذه الموتة الصغرى، أي: ويمسك النفس المتي لم تحت في منامها، ﴿وَلِيمُسِكُ مِن هاتين النفسين النفس ﴿ وَلِيمُسِكُ ﴾ من هاتين النفسين النفس

مَنْ كان مات، أو قضى أن يموت في منامه.

﴿ويرسل﴾ النفس ﴿الأخرى إلى المتكمال رزقها ألى استكمال رزقها وأجلها. ﴿إِن في ذلك الآياتِ لقوم يتفكرون على المتداره، وإحيائه الموتى بعد موتهم.

وفي هذه الآية دليل على أن الروح والنفس جسم قائم بنفسه، مخالف جوهره جوهر البدن، وأنها مخلوقة مدبرة، يتصرف الله فيها في الوفاة والإمسال، وأن أرواح الأحياء والأموات تتلاقى في البرزخ، فتجتمع فتتجادث، فيرسل الله أرواح الأحياء، ويمسك أرواح الأموات.

﴿ ٤٤ \_ ٤٤ ﴾ ﴿أَمِ اتَّخِسِلُوا مِسِن دون الله شنف مناء قبل أولنو كنانوا لا يملكون شيئاً ولا يعقلون ﴿ قَلَّ لِلهُ الشفاعة جميعاً له ملك السماوات والأرض ثم إليه ترجعون، ينكر تعالى على مَن اتخذ من دونه شفعاء يتعلق بهم ويسألهم ويعبدهم. ﴿قُلُّ لَهُم ـ مبيناً جهلهم، وأنها لا تستحق شيئاً من العبادة \_: ﴿ أُولُو كَانُوا ﴾ أي: مَنْ اتخذتم من الشفعاء ﴿لا يملكون شيئاً ﴾ أي: لا مشقال ذرة في السماوات ولا في الأرض، ولا أصغر من ذلك ولا أكبر، بل وليس لهم عقل يستحقون أن يمدحوا به، لأنها جيادات من أحجار وأشجار وصور وأموات، فهل يقال: إن لن اتخذها عقلاً؟ أم هو من أضل الناس وأجهلهم وأعظمهم ظلمأ؟

وقل لهم: وله الشفاحة جميعاً الأمركله له وكل شفيع فهو يخافه، ولا يقدر أن يشفع عنده أحد الآ بإذنه، فإذا أراد رحمة عبده، أذن للشفيع الكريم عنده أن يشفع، رحمة بالاثنين. ثم قرر أن الشفاعة كلها له بقوله: وله ملك السماوات والأرض أي: جميع ما فيهما من الذوات والأفعال والصفات. فالواجب أن تطلب الشفاعة عن يملكها، وتخلص له تطلب الشفاعة عن يملكها، وتخلص له العبادة. وثم إليه ترجعون فيجازي المخلص له بالثواب الجزيل، ومَن

أشرك به بالعذاب الوبيل.

وه - ٤٠ فراذا ذكر الله وحده السمأزت قلوب الذين لا يتومنون بالآخرة وإذا ذكر الذين من دونه إذا هم يستبشرون \* قل اللهم فاطر السماوات والأرض عالم الغيب والشهادة أنت تحكم بين عبادك في ما كانوا فيه يختلفون في يذكر تعالى حالة المشركين، وما الذي اقتضاه شركهم أنهم ﴿إذا لله وأمر بإخلاص ذكر الله وترك ما يعبد من دونه، أنهم الدين له، وترك ما يعبد من دونه، أنهم يشمئزون وينفرون، ويكرهون ذلك أشد الكراهة.

وإذا ذكر المذين من دونه من الأصنام والأنداد، ودعا الداعي إلى عبدادتها ومدحها، وإذا هم يستبشرون بذلك، فرحاً بذكر معبوداتهم، ولكون الشرك موافقاً لأهوائهم، وهذه الحال أشر الحالات وأشنعها، ولكن موعدهم يوم الجزاء. فهناك يؤخذ الحق منهم، وينظر: هل تفعهم الهتهم التي كانوا يدعون من دون الله شيئاً؟

ولهذا قال: ﴿قل اللهم فاطر السماوات والأرض﴾ أي: خالقهما ومديرهما، ﴿عالم الغيب﴾ الذي غاب عن أبصارنا وعلمنا، ﴿والشهادة﴾ الذي نشاهده.

وأنت تحكم بين عبادك فيما كانوا فيه يختلفون وإن من أعظم الاختلاف الموحدين المخلصين القائلين أن ما هم عليه هو الحق، وإن لهم الحسنى في الآخرة دون غيرهم، والمشركين الذين اتخذوا من دونك الأنداد والأوثان، وسووا فيك مَن لا يسوى شيئاً، وتنقصوك غاية التنقص، واستشروا عند ذكر آلهتهم، واشمئزوا عند ذكرك، وزعموا مع هذا أنهم على الحق وغيرهم على الباطل، وأن لهم الحيني.

قال تعالى: ﴿إِنْ اللَّذِينَ آمنُوا والذّينَ هادُوا والصابئين والنصارى والمجوس والذّين أشركوا إن الله يفصل بينهم يوم القيامة إن الله على كل شيء شهيد﴾ وقد أخبرنا بالفصل بينهم بعدها

بقوله: ﴿هذان خصمان اختصموا في ربهم فالذين كفروا قطعت لهم ثباب من نبار يصب من فوق رؤوسهم الحميم \* يصهر به ما في بطونهم والجلود \* ولهم مقامع من حديد إلى قال: ﴿إِنَّ اللهِ يَدِخُلُ اللّٰذِينَ آمنوا وعملوا الصالحات جنات تجري من تحتها الأنهار يجلون فيها من أساور من ذهب ولؤلؤا ولباسهم فيها حرير ﴾

وقال تعالى: ﴿الدين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم أولئك لهم الأمن وهم مهتدون﴾ ﴿إنه مَنْ يشرك بالله فقد حرم الله عليه الجنة ومأواه النار﴾ ففي وعموم حكمه بين عبده، فقدرته التي نشأت عنها للخلوقات، وعلمه المحيط بكل شيء، دال على حكمه بين عباده وبعثهم، وعلمه بأعمالهم، خيرها وشرها، وبمقادير جزائها، وخلقه دال على علمه ﴿الا يعلم مَنْ خلق﴾.

﴿٤٧ ـ ٤٨﴾ ﴿ولو أنَّ للذين ظلموا ما في الأرض جميعاً ومثله معه لافتدوا به من سوء العداب يوم القيامة وبدالهم من الله ما لم يكونوا يحتسبون \* وبدا لهم سيئات ما كسبوا وحاق بهم ما كانوا به يستهزؤون، لما ذكر تعالى أنه الحاكم بين عباده، وذكر مقالة المشركين وشناعتها، كأن النفوس تشوقت إلى ما يفعل الله بهم يؤم القيامة، فأخبر أن لهم ﴿سوء الحذاب﴾ أي: أشده وأفظعه، كما قالوا أشد الكفر وأشنعه، وأنهم على \_ الفرض والتقدير \_ لو كان لهم ما في الأرض جميعاً، من ذهبها وفضتها ولؤلؤها وحيواناتها وأشجارها وزروعها وجميع أوانيها وأثاثها ومثله معه، ثم بذلوه يوم القيامة ليفتدوا به من العذاب وينجوا منه، ما قَبل منهم، ولا أغنى عنهم من عذاب الله شيئا، ﴿ يُومُ لَا يَنْفُعُ مَالٌ وَلَا بِنُونَ ۞ إِلَّا مَنْ أتى الله بقلب سليم .

﴿وبدالهم من الله ما لم يكونوا يحتسبون أي: يظنون من السخط العظيم، والمقت الكبير، وقد كانوا

يحكمون لأنفسهم بغير ذلك. ﴿ وبدا لهم سيئات ما كسبوا ﴾ أي: الأمور التي تسوؤهم، بسبب صنيعهم وكسبهم. ﴿ وحاق بهم ما كانوا به يستهزؤون ﴾ من الوعيد والعذاب الذي نزل بهم، وما حل عليهم العقاب.

﴿ ٤٩ ـ ٢٩ ﴾ ﴿ فإذا مسّ الإنسان ضر دعانا ثم إذا خولناه نعمة منا قال إنما أونيته على علم بل هي فتنة ولكن أكثرهم لا يعلمون \* قد قالها الذين من قبلهم فما أغنى عنهم ما كانوا يكسبون \* فأصابهم سيئات ما كسبوا والذين ظلموا من هؤلاء سيصيبهم سيئات ما كسبوا وما هم بمعجزين \* أولم يعلموا أنَّ الله يبسط الرزق لن بشاء ويقدر إنّ في ذلك لآياتٍ لقوم يؤمنون، يخبر تعالى عن حالة الإنسان وطبيعته، أنه حين يمسه ضر، من مرض أو شدة أو كرب، ﴿دعانا﴾ ملحاً في تفريج ما نزل به ﴿ثم إذا حُولِناه نعمة مناً الله فكشفنا ضره وأزلنا مشقته، عادبربه كافرأ، ولمعروفه منكراً، و ﴿قَالَ إِنَّمَا أُوتِينَهُ عَلَى عَلَمُ ﴾ أي: علم من الله، أني له أهل، وأني مستحق له، لأني كريم عليه، أو على علم مني بطرق تحصيله.

قال تعالى: ﴿بل هي فتنه ﴾ يبتلي الله به عباده ، لينظر مَنْ يشكره من يكفره . ﴿ وَلَكُنْ أَكْثُرُهُم لا يعلمون ﴾ فلذلك يعدون الفتنة منحة ، ويشتبه عليهم الخير المحض ، بما قد يكون سبباً للخير أو للشر .

قال تعالى: ﴿قد قالها الذين من قبلهم﴾ أي: قولهم ﴿إنما أوتيته على علم﴾ فما زالت متوارثة عند المكذبين، لا يقرون بنعمة رجم، ولا يرون له حقاً، فلم يزل داجم حتى أهلكوا، ولم يغنِ ﴿عنهم ما كانوا يكسبون﴾ حين جاءهم العذاب.

وفأصابهم سيئات ما كسبوا والسيئات في هذا الموضع: العقوبات، لأنها تسرء الإنسان وتحزنه. ووالذين ظلموا من هؤلاء سيصيبهم سيئات ما كسبوا فليسوا خيراً من أولئك، ولم يكتب لهم براءة في الزبر.

ولما ذكر أنهم اغتروا بالمال، ورعموا \_ بجهلهم \_أنه يدل على حسن حال صاحبه، أخبرهم تعالى، أن رزقه لا يدل على ذلك، وأنه ﴿يبسط الرزق لمن يشاء، من عباده، سواء كان صالحاً أو طبالحاً ﴿ويعقدر ﴾ الرزق، أي: يضيقه على مَنْ يشاء، صالحاً أو طالحاً، فرزقه مشترك بين البرية، والإيمان والعمل الصالح يخص به خير البرية. ﴿إِن في ذلك، لآيات لقوم يؤمنون ﴾ أي: بسط الرزق وقبضه، لعلمهم أن مرجع ذلك؛ عائد إلى الحكمة والرجة، وأنه أعلم بحال عبيده، فقد يضيق عليهم الرزق لطفاً بهم، لأنه لو بسطه لبغوا في الأرض، فيكون تعالى مراعياً في ذلك صلاح دينهم الذي هو مادة سعادتهم وفلاجهم، والله أعلم.

﴿ ٥٣ ــ ٥٩ ﴿ قُلْ يَا عَبَادَى الدِّينَ أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله إن الله يغفر الذنوب جميعاً إنّه هو الغفور الرحيم \* وأنيبوا إلى ربكم وأسلموا له من قبل أن يأتيكم العذاب ثم لا تنصرون \* واتبعوا أحسن ما أنزل إليكم من ربكم من قبل أن يأتيكم المذاب بختة وأنتم لا تشمرون الله أن تقول نفس با حسرتي على ما فرطت فسى جسنسب الله وإن كسنست لمن الساخرين \* أو تقول لو أن الله هداني لكنت من المتقين الله أو تقول حين ترى السناب لو أنّ لي كسرة فأكون من المحسنين \* بلي قد جاءنك آيات فكذبت بها واستكبرت وكنت من الكافرين كيبر تعالى عباده المسرفين بسعة كرمه، ويحثهم على الإنابة قبل أن لا يمكنهم ذلك فقال: ﴿قُلُّ يَا أَيُّا الرسول ومَنْ قام مقامه من الدعاة لدين الله، مخبراً للعباد عن رسم: ﴿يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم، باتباع ما تدعوهم إليه أنفسهم من الذنوب، والسعى في مساخط علام

﴿لا تقنطوا من رحمة الله أي: لا تيأسوا منها، فتلقوا بأيديكم إلى التهلكة، وتقولوا قد كثرت ذنوبنا وتراكمت عيوبنا، فليس لها طريق

يزيلها ولا سبيل يصرفها، فتبقون بسبب ذلك مصرين على العصيان، متزودين ما يغضب عليكم الرحن، ولكن اعرفوا ربكم بأسمائه الذالة على كرمه وجوده، واعلموا أنه يغفر الذنوب جميعاً، من الشرك، والقتل، والزنا، والربا، والظلم، وغير ذلك من الذنوب الكبار والصغار . ﴿إِنَّهُ هُو الغفور الرحيم أي: وصفه المغفرة والرحمة، وصفان لازمان ذاتيان، لا تنفك ذاته عنهما، ولم تزل آثارهما سارية في الوجود، مالئة للموجود، تسمح يداه من الخيرات آناء الليل والنهار، ويوالي النعَم على العباد والفواضل في السر والجهار، والعطاء أحب إليه من المنع، والرحمة سبقت الغضب وغلبته ، ولكن لغفرته ورحمته ونيلهما أسباب إن لم يأت بها العبد، فقد أغلق على نفسه باب الرحمة والغفرة، أعظمها وأجلها، بل لا سبب لها غيره، الإنابة إلى الله تعالى بالتوبة النصوح، والدعاء والتضرع والتأله والتعبد، فهلم إلى هذا السبب الأجل، والطريق الأعظم، ولهذا أمر تعالى بالإنابة إليه، والمبادرة إليها فقال: ﴿وأنسيوا إلى ربحم ﴾ بقيل وبكم ﴿وأسلمواله ﴾ بجوارحكم، إذا أفردت الإنابة، دخلت فيها أعمال الجوارح، وإذا جمع بينهما، كما في هذا الموضع، كان المعنى ما ذكرنا : : :

وفي قوله: ﴿إِلَى ربكم وأسلموا له الله الإخلاص، وأنه من دون إخلاص، لا تفيد الأعمال الظاهرة والباطنة شيئاً. ﴿من قبل أن يأتيكم العذاب مجيئاً لا يدفع ﴿ثم لا تنصرون ﴿. فكأنه قيل: ما هي الإنابة والإسلام ؟ وما جنزئياتها وأعمالها ؟

فأجاب تعالى بقوله: ﴿واتبعوا أحسن ما أنزل إليكم من ربكم﴾ مما أمركم من الأعمال الباطنة، كمحبة الله، وخشيته، وخوفه، ورجائه، والنصح لعباده، وجبة الخير لهم، وترك ما يضاد ذلك.

ومن الأعمال الظاهرة، كالصلاة،

والزكاة والصيام، والحج، والصدقة، وأنواع الإحسان، ونحو ذلك، عما أمر الله به، وهو أحسن ما أنزل إلينا من ربنا، فالمتبع لأوامر ربه في هذه الأمور ونحوها هو النيب المسلم، فمن قبل أن يأتيكم العذاب بفتة وأنتم لا تشعرون وكل هذا حثّ على المادرة وانتهاز الفرصة.

ثم حذرهم ﴿أن﴾ لا يستمروا على غفلتهم، حتى يأتيهم يوم يندمون فيه، ولا تنفع الندامة، و ﴿ققول نفس يا حسرتى على ما فرطت في جَنبِ اللهِ﴾ أي: في جانب حقه، ﴿وإن كنتُ﴾ في الدنيا ﴿لمن الساخرين﴾ في إتيان الجزاء، حتى رأيته عياناً.

﴿ أو تقول لو أن الله هدان لكنت من المتقين ﴾ و «لو» في هذا الموضع للتمني، أي: ليت أن الله هدان فأكون متقياً له، فأسلم من العقاب وأستحق الثواب، وليست «لو» هنا شرطية، لأما لو كانت شرطية، لكانوا محتجين بالقضاء والقدر على ضلالهم، وهو حجة باطلة، ويوم القيامة تضمحل كل حجة باطلة.

﴿أُو تقول حين ترى المذاب ﴾ وتجزم بوروده ﴿لُو أَن لِي كُرَّةَ ﴾ أي: رجعت إلى الدنيا لكنت ﴿من المحسنين ﴾. قال تعالى: إن ذلك غير محن ولا مفيد، وإن هذه أماني باطلة لا حقيقة لها، إذ لا يتجدد للعبد لؤرد، بيان بعد البيان الأول.

﴿بلِي قد جاءتك آياتي الدالة دلالة لا يمترى فيها على الحق ﴿ فكذبت بها واستكبرت عن اتباعها ﴿ وكنت من الكافرين في فسؤال الرد إلى الدنيا، نوع عبث، ﴿ ولو ردوا لعادوا لما نهوا عنه وإنهم لكاذبون ﴾.

(17 - 17) ﴿ ويوم القيامة ترى النين كذبوا على الله وجوههم مسودة اليس في جهنم مثوى للمتكبرين \* وينجي الله الذين اتقوا بمفارتهم لا يمسهم السوء ولا هم يجزئون ﴾ يجبر تعالى عن خزي الذين كذبوا عليه، وأن وجوههم يوم القيامة مسودة كأنها الليل البهيم، يعرفهم بذلك أهل الموقف،

فالحق أبلج واضح كأنه الصبح، فكما سوَّدوا وجه الحق بالكذب، سود الله وجوههم، جزاء من جنس عملهم.

فلهم سواد الوجوه، ولهم العذاب الشديد في جهنم، ولهذا قال: ﴿ أَلْيس في جهنم، ولهذا قال: ﴿ أَلْيس في جهنم مثوى للمتكبرين عن الحقر، وعن عبادة رجم، المفترين عليه؟ بلى والله، إن فيها لعقوبة وخزياً وسخطاً، يبلغ من المتكبرين كل مبلغ، ويؤخذ الحق منهم بها.

والكذب على الله يشمل الكذب عليه الله يشمل الكذب عليه باتخاذ الشريك والولد والصاحبة، والإخبار عنه بما لا يليق بجلاله، أو القول في شرعه بما لم يقله، والإخبار بأنه قاله وشرعه.

ولما ذكر حالة المتكبرين، ذكر حالة المتقين، فقال: ﴿وينجي الله المقين انقوا بمقارتهم﴾ أي: بنجاتهم، وذلك لأن معهم آلة النجاة، وهي تقوى الله وسلة، ﴿لا يمسهم السوء﴾ أي: العذاب الذي يسوؤهم ﴿ولا هم يحزنون﴾ فنفي عنهم مباشرة العذاب وخوفه، وهذا غاية الأمان.

فلهم الأمن التام، يصحبهم حتى يوصلهم إلى دار السلام، فحيند يأمنون من كل سوء ومكروه، وتجري عليهم نضرة النعيم، ويقولون: ﴿الحَمِدُ لَهُ الذِي أَذَهِبُ عَنَا الحَرِنُ إِنَ رَبِنَا لِعَفُورِ شَكُورِ﴾.

وهو على كل شيء وكيل ه له مقاليد وهو على كل شيء وكيل ه له مقاليد السماوات والأرض واللذين كفروا بآيات الله أولئك هم الخاسرون في يجبر المعالى عن عظمته وكماله، الموجب كل شيء هذه العبارة وما أشبهها، عا كل شيء هذه العبارة وما أشبهها، عا الأشياء عبر الله علوقة، ففيها رد عبل كل مَنْ قال بقدم بعض المخلوقات، كالفلاسفة القائلين بقدم الأرواح، ونحو ذلك من أقوال أهل الباطل، المتضمنة تعطيل الخالق عن

THE WAR THE PARTY OF THE PARTY أَوْ مَنْ فُولَ لَوْأَتَ اللَّهَ هَدَانِي لَكُنتُ مِنَ ٱلْمُتَقِيبَ ۞ أَوْتَنُولَ مِينَ تَدَى ٱلْعَدَّابَ لُوْلَتَ لِي كَوَّا مَا لِي كَوَّا وَالْكِينَ عِنَ ٱلْمُحْسِينَ ۞ بَلَىٰ قَدْجَآءَ لُكَ ءَايِكِتِي فَكَ لَيْتَ بِهَا وَاسْتَكُمْرَتَ وَكُنتَ مِنَ الْكَلَيْمَةِ ثَرَى الَّذِنَ كَنَافُواْ عَلَى اللَّهِ وَجُوهُهُم مُّسُودٌةٌ أُالْيَسَ فِي جَهَالَمَ مَثْوَعَ لِلْمُتَكَيِّدِينَ ۞ وَيُنَيِّى أَلَمُنَا الَّذِينَ الْقَوَّا بِمَفَىٰ ازْيِهِمْ لَا يَمْشُغُوا الشُّوءُ وَلَاهُمْ يَعْزَبُونَ ۞ اللَّهُ عَلِقُ كُلِ مَنَي أُو وَهُو عَلَ كُلِ مَني و وَكِيلُ ۞ لَهُمَا إليهُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلَّذِينِ كَمَّتَرُواْ بِعَالِمَتِ ٱللَّهِ أُوْلَكَمِكَ هُمُ ٱلْخَلِيرُونَ ۞ قُلَّ أَفَ رُرَالَدُو تَأْمُ ثُولَ إِنَّا عَبُدُ أَيُّهَا ٱنْجَهِلُونَ ۞ فَلَقَدْأُونِ مَا إِلَيْكَ وَلَمَ ٱلَّذِينَ مِن قَبَلِكَ لَمِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْطَنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِنَ ٱلْخَلِيرِينَ كُمُ لِي اللَّهُ قَاعَبُ وَكُنْ مِنْ الشَّلَكِينِ ﴿ وَمَا قَدُواْ الْتُسْحَقُّ فَدْرِوهِ وَٱلْأَرْضُ وَيعَا فَهَنَتُ مُوَّمَ ٱلْقِيكَ مَوْ وَٱلسَّكُونَ الله عَلْمِيِّنَاتُ يَكِيدِ وَمُشْبَحَلَنَهُ وَتَعَلَلُ عَمَّا يُشْرِكُونَ PROFESION OF THE PROPERTY OF T

وليس كــــلام الله مــــن الأشــــيــــاء المخلوقة، لأن الكلام صِفة المتكلم، والله تعالى بأسمائه وصفاته أول ليس قمله شيء، فَأَخْذُ أَهْلِ الإعتزال مِن هذه الآية ونحوها أنه مخلوق، من أعظم الجهل، فإنه تعالى لم يزل بأسمائه وصفاته، ولم يحدث له صفة من صفاته، ولم يكن معطلاً عنها بوقت من الأوقات، والشاهد من هذا، أن الله تعالى أخبر عن نفسه الكريمة أنه خالق لجميع العالم العلوي والسفلي، وأنع على كِل شيء وكيل، والوكالة التامة لا بد فيها من علم الوكيل بما كان وكيلاً عليه، وإحاطته بتفاصيله، ومن قدرة تامة على ما هو وكيل عليه، ليتمكن من التصرف فيه، ومن حفظ لما هو وكيل عليه، ومن حكمة، ومعرفة بوجوه التصرفات، ليصرفها ويدبرها على ما هو الأليق، فلا تتم الوكالة إلا بذلك كله، فما نقص من ذلك فهو نقص

ومن المعلوم المتقرر، أن الله تعالى منزه عن كل نقص في صفة من صفاته، فإخباره بأنه على كل شيء وكيل، يدل على إحاطة علمه بجميع الأشياء، وكمال قدرته على تدبيرها، وكمال تدبيره، وكمال حكمته التي يضع بها الأشياء مواضعها.

﴿ ١٣﴾ ﴿له مقاليد السماوات والأرض ﴾ أي: مفاتيحها، علماً

ونُفِعَ فَ الشُورِ فَصَوَقَ مَن فِ السَّكُونِ وَمَن فِ الأَرْضِ

وَنُفِعَ فَ الشُّورِ فَصَوَقَ مَن فِ السَّكُونِ وَمَن فِ الأَرْضِ

وَ وَالْمَرْتِ الْأَصْنَ الْمَنْ مِنْ وَنِهَ وَفُونِ عَلَيْكُونَ وَمَن الْمَنْ مُن وَيَعَ وَالْمَاعِينَ الْمَنْ مِن وَيَعَ وَصَعَ الْمَسِكَةِ وَمُعِنَ الْمَنْ مُن الْمَنْ مُن الْمَنْ مَن مَن اللّهُ وَمُن اللّهُ مُن اللّهُ وَمُن اللّهُ مُن اللّهُ اللّهُ وَمُن اللّهُ عَلَيْهِ وَمُن اللّهُ عَلَيْهِ وَمُن اللّهُ اللّهُ وَمِن اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمُن اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ وَمُن اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ اللّهُ وَمُن اللّهُ اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَاللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَاللّهُ وَمُن اللّهُ وَاللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَاللّهُ ولَا الْمُنْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَاللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَاللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَاللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَاللّهُ وَمِن اللّهُ وَاللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمُن اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

وتدبيراً، فـ ﴿ما يفتح الله للناس من رحمة فلا تمسك لها ومايمسك فلا مرسل له من بعده، وهو العزيز الحكيم﴾. فلما بيَّن من عظمته ما يقتضي أن تمتليء القلوب له إجلالاً وإكراماً، ذكر حال من عكس القضية فلم يقدره حق قدره، فقال: ﴿والذين كفروا بآيات الله ﴿ إلدالة على الحق اليقين والصراط المستقيم، ﴿أُولَتُكُ هُمُ الخاسرون بخسروا ما به تصلح القلوب من التأله والإخلاص لله، وما به تصلح الألسن من إشغالها بذكر ألله، وما تصلح به الجوارح من طاعة الله، وتعوضوا عن ذلك كل مفسد للقلوب والأبدان، وخسروا جنات النعيم، وتعوضوا عنها بالعذاب

(15 - 77) وقال أف غير الله تأمرون أعبد أيها الجاهلون ولله ولقد أوحي إليك وإلى الذين من قبلك لئن أشركت ليحبطن عملك ولتكونن من الخاسرين وبل الله فاعبدوكن من الشاكرين وقل في أيها الرسول لهولاء الجاهلين، الذين دعوك إلى عبادة غير الله: وأفغير الله تأمرون عبادة غير الله: وأفغير الله تأمرون أعبد أيها الجاهلون أي: هذا الأمر علم من جهلكم، وإلا فلو كان لكم علم بأن الله تعالى الكامل من جميع النعم، هو المستحق للعبادة، دون مَنْ كان ناقصاً المستحق للعبادة، دون مَنْ كان ناقصاً

من كل وجه، لا ينفع ولا يضر، لم تأمروني بذلك، وذلك لأن الشرك بالله عبط للأعمال، مفسد للأحوال، ولهذا قال: ﴿ولقد أوحي إليك وإلى الذين من قبلك من جميع الأنبياء مفرد مضاف، يعم كل عمل، ففي نبوة جميع الأنبياء، أن الشرك عبط لجميع الأنباء، كما قال تعالى في سورة قال عنهم: ﴿ذلك هدى الله يهدي به مَنْ يشاء من عباده ولو أشركوا لحبط عنهم ما كانوا يعملون ﴾.

﴿ولتكونن من الخاسرين ﴿ دينك وآخرتك، فبالشرك تحبط الأعمال، ويستحق العقاب والنكال.

ثم قال: ﴿ بِلِ اللهِ فاعبد ﴾ لما أخير أن الجاهلين يأمرونه بالشرك، وأخبر عن شناعته، أمره بالإخلاص فقال: ﴿بِلُ اللهُ فَاعْبِدَ﴾ أي: أخلص له العبادة وحده لا شريك له، ﴿وكن من الشاكرين، لله على توفيق الله تعالى، فكما أنه تعالى يشكر على النعم الدنيوية ، كصحة الجسم وعافيته ، وحصول الرزق وغير ذلك، كذلك يُشكر ويُثنى عليه بالنعم الدينية، كالتوفيق للإخلاص، والتقوي، بل نِعَم الدين، هي النِّعَم على الحقيقة، وفي تدبر أنها من الله تعالى والشكر لله عليها، سلامة من آفة العجب التي تعرض لكثير من العاملين، بسبب جهلهم، وإلا، فلو عرف العبد حقيقة الحال، لم يعجب بنعمة تستحق عليه زيادة الشكر .

﴿٧٧﴾ ﴿وما قدروا الله حق قدره والأرض جميعاً قبضته يوم القيامة والسماوات مطويات بيمينه سبحانه وتعالى عما يشركون ويقول تعالى: وما قدر هؤلاء المشركون رسم حق قدره، ولا عظموه حق تعظيمه، بل فعلوا ما يناقض ذلك، من إشراكهم به مَنْ هو ناقصة من كل وجه، وأفعاله ليس عنده نفع ولا ضر، ولا عطاء ولا منع، ولا يملك من الأمر شيئاً.

فسووا هذا المخلوق الناقص بالخالق الرب العظيم، الذي من عظمته الباهرة، وقدرته القاهرة، أن جميع الأرض يوم القيامة قبضة للرحن، وأن السماوات على سعتها وعظمها مطويات بيمينه، فلا عظّمة حق عظمته من سوَّى به غيره، ولا أظلم منه

﴿سبحانه وتعالى عما يشركون﴾ أي: تنزه وتعاظم عن شركهم به

﴿٩٨ ـ ٧٠﴾ ﴿ونفخ في الصور فصعق من في السماوات ومن في الأرض إلا من شاء الله ثم نفخ فيه أخرى فإذا هم قيام ينظرون \* وأشرقت الأرض بشور ربها ووضع الكتاب وجيء بالنبيين والشهدآء وقضى بينهم بالحق وهم لا يظلمون \* ووفيت كل نفس ما عملت وهو أعلم بما يفعلون، لا خوفهم تعالى من عظمته، خوفهم بأحوال يوم القيامة، ورغبهم ورهبهم فقال: ﴿ونفخ في الصور، وهو قرن عظيم، لا يعلم عظمته إلا خالقه، ومن أطلعه الله على علمه من خلقه، فينفخ فيه إسرافيل عليه السلام، أحد الملائكة القربين، وأحد حملة عرش الرحمن...

وصعق أي: غشي أو مات؛ على اختلاف القولين: ومن في السماوات ومن في الأرض أي: كلهم، لما سمعوا نفخة الصور أزعجتهم من شدتها وعظمها، وما يعلمون أنها مقدمة له. وإلا من شاء الله من ثبته الله عند النفخة، فلم يصعق، كالشهداء أو بعضهم، وهذه النفخة الأولى، نفخة الصعق ونفخة الفوع.

وثم نفخ فيه النفخة الثانية نفخة البعث وفإذا هم قيام ينظرون أي: قد قاموا من قبورهم لبعثهم وحسابهم، قد تمت منهم الخلقة الجسدية والأرواح، وشخصت أبصارهم وينظرون ماذا يفعل الله بهم.

﴿وأشرقت الأرض بنور ربها ﴾ علم من هذا، أن الأنوار الموجودة تذهب يوم القيامة وتضمحل، وهو كذلك، فإن الله أخبر أن الشمس تكور،

والقمر يُحسف، والنجوم تندثر، ويكون الناس في ظلمة، فتشرق عند ذلك الأرض بنور ربها، عندما يتجلى وينزل للفصل بينهم، وذلك اليوم يجعل الله للخلق قوة، وينشئهم نشأة يقفوون على أن لا يحرقهم نبوره، ويتمكنون أيضاً من رؤيته، وإلاً، فنوره تعلى عظيم، لو كشفه، لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه.

﴿ووضع الكتاب ﴾ أي: كتاب الأعمال وديوانه، وضع ونشر، ليقرأ ما فيه من الحسنات والسيئات، كما قال تعالى: ﴿ووضع الكتاب فشرى المجرمين مشفقين مما فيه ويقولون يا ويلتنا ما لهذا الكتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها ووجدوا ما عملوا حاضراً ولا يظلم ربك أحداً ﴾. ويقال للعامل من تمام العدل والإنصاف: ﴿اقرأ كتابك كفي بنفسك اليوم عليك حسيبا ﴾.

﴿وجىء بالنبيين ﴾ ليُسألوا عن التبليغ، وعن أممهم، ويشهدوا عليهم. ﴿والشهداء﴾ من الملائكة، والأعضاء والأرض. ﴿وقفِي بينهم بالحق﴾ أي: العدل التام والقسط العظيم، لأنه حساب صادر ممن لا يظلم مثقال ذرة، ومَنْ هو محيط بكل شيء، وكتابه الذي هو اللوح المحفوظ، محيط بكل ما عملوه، والحفظة الكرام، والذين لا يعصون ربهم؛ قد كتبت عليهم ما عملوه، وأعدل الشهداء قد شهدوا على ذلك الحكم، فحكم بذلك مَنْ يعلم مقادير الأعمال ومقادير استحقاقها للثواب والعقاب، فيحصل حكم يقر به الخلق، ويعترفون لله بالحمد والعدل، ويعرفون به من عظمته وعلمه وحكمته ورحمته مالم يخطر بقلوبهم، ولا تعبر عنه السنتهم، ولهذا قال: ﴿ وونيت كل نفس ما عملت وهو أعلم بما يفعلون).

﴿٧١ \_ ٧٩﴾ ﴿وسيق الذين كفروا إلى جهنم زمراً حتى إذا جاؤوها فتحت أبوابها وقال لهم خزنتها ألم يأتكم رسل منكم يتلون عليكم آيات ربكم

وينذرونكم لقاء يومكم هذا قالوا بلي ولكن حقت كلمة العذاب على الكافرين \* قيل ادخلوا أبواب جهنم خالدين فيها فبئس مثوى المتكبرين \* وسيق الذين اتقوا رجم إلى الجنة زمرا حتى إذا جاؤوها وفتحت أبوابها وقال لهم خزنتها سلام عليكم طبتم فادخلوها خالدين ﴿ وقالوا الحمد لله الذى صدقنا وعده وأورثنا الأرض نتبوأ من الجنة حيث نشاء فنعم أجر الماملين \* وترى الملائكة حافين من حول العرش يسبحون بحمد ربهم وقضى بينهم بالحق وقيل الحمد لله رب المالمين للاذكر تعالى حكمه بين عباده، الذين جمعهم في خلقه ورزقه وتدبيره، واجتماعهم في الدنيا، واجتماعهم في موقف القيامة، فرقهم تعالى عند جزائهم، كما افترقوا في الدنيا بالإيمان والكفر، والتقوي والفجور، فقال: ﴿وسيق الَّذِينَ كَفَرُوا إلى جهنم﴾ أي: سوقاً عنيفاً، يُضربون بالسياط الموجعة، من الزبانية الغلاظ الشداد، إلى شر محبس وأفظع موضع، وهي جهنم التي قد جمعت كل عداب، وحضرها كل شقاء، وزال عنها كل سرور، كما قال تعالى: ﴿يُومُ يُدْعُونُ إلى نار جهنم دعًا﴾ أي: يدفعون إليها دفعاً، وذلك لامتناعهم من دخولها.

ويساقون إليها ﴿ زمراً ﴾ أي: فرقاً متفرقة، كل زمرة مع الزمرة التي تناسب عملها، وتشاكل سعيها، يلعن بعضهم من بعضه، ﴿ حتى إذا جاؤوها ﴾ أي: بعض الله ساحتها ﴿ فُتِحَتْ ﴾ لهم أي: لأجلهم ﴿ أبوابها ﴾ لقدومهم وقرى لزولهم.

﴿وقال لهم خزنتها ﴾ مهنئين لهم بالشقاء الأبدي، والعذاب السرمدي، وموبخين لهم على الأعمال التي أوصلتهم إلى هذا المحل الفظيع: ﴿ أَلَمُ يَا تَكُم وسل منكم ﴾ أي: من جنسكم تعرفون صدقهم، وتتمكنون من التلقي عنهم؟ ﴿ يتلون عليكم آيات ربكم ﴾ التي أرسلهم الله عليكم آيات ربكم ﴾ التي أرسلهم الله

بها، الدالة على الحق اليقين بأرضح البراهين.

وينذرونكم لقاء يومكم هذا الى وهذا يوجب عليكم اتباعهم والحدد من عداب هذا اليوم، باستعمال تقواه، وقد كانت حالكم بخلاف هذه الحال؟

﴿قالوا﴾ مقرين بدنبهم، وأن حجة الله قامت عليهم: ﴿بلى قد جاءننا رسل ربنا بآياته وبيناته، وبينوا لنا غاية التبيين، وحدرونا من هذا اليوم. ﴿ولكن حقت كلمة العذاب على الكافرين أي: بسبب كفرهم وجب عليهم كلمة العذاب، التي هي لكل مَنْ كفر بآيات الله، وجحد ما جاءت به المرسلون، فاعترفوا بذنبهم وقيام الحجة عليهم.

فرقيل لهم على وجه الإهانة والإذلال: ﴿ وَالحَلُوا أَبُوابِ جَهِمْ كُلُ طَائَفَة تَدخُلُ مِن الباب الذي يناسبها ويوافق عملها. ﴿ خالدين فيها ﴾ أبداً ، لا يظعنون عنها، ولا يفتر عنهم العذاب ساعة ولا ينظرون. ﴿ فَبِنُس مَوى المتكبرين ﴾ أي: بئس المقر، الناز مقرهم، وذلك لأنهم تكبروا على الحق، فجنس الحق، والله والذل والحرى.

ثم قال عن أهل الجنة: ﴿وسيق الذين اتقوا ربهم البتوحيده والعمل بطاعته، سوق إكرام وإعزاز، يحشرون وفدا على النجائب. ﴿إلى الحنة زمراً﴾ فرحين مستبشرين، كل زمرة مع الزمرة التي تناسب عملها وتشاكله. ﴿حتى إذا جاؤوها﴾ أي: وصلوا لتلك الرحاب الرحيبة والمنازل الأنيقة، وهبٌ عليهم ريحها ونسيمها، وأن حلودها ونعيمها. ﴿وفتحت﴾ لهم ﴿أَبُوابِهَا﴾ فتح إكرام، لكرام الخلق، ليكرموا فيها . ﴿وقال لهم حزنتها﴾ تهنئة لهم وترحيباً: ﴿سلام عليكم﴾ أي: سلام من كل افية وشير حال عليكم. ﴿طبتم﴾ أي: طابت قلوبكم بمعرفة الله ومحبته وخشيته، وألسنتكم بذكره، وجوارحكم بطاعته . ﴿فَـُ بسبب طيبكم ﴿ادخلوها خالدين﴾

لأنها الدار الطيبة، ولا يليق بها إلا الطيبون.

وقال في النار: ﴿فتحت أبوابها﴾ وفي الجنة: ﴿وقتحت بالواو، إشارة إلى أن أهل النار، بمجرد وصولهم اليها، فتحت لهم أبوابها من غير إنظار ولا إمهال، وليكون فتحها في وجوههم، وعلى وصولهم، أعظم خرها، وأشد لعذابها.

وأما الجنة، فإنها الدار العالة الغالية، التي لا يوصل إليها ولا ينالها كل أحد، إلا من أتى بالوسائل الموصلة إليها، ومع ذلك، فيحتاجون لدخولها لشفاعة أكرم الشفعاء عليه، فلم تفتح لهم بمجرد ما وصلوا إليها، بل يستشفعون إلى الله بمحمد من الشفعة الله تعالى.

وفي الآيات دليل على أن النار والجنة لهما أبواب تفتح وتعلق، وأن لكل منهما خزنة، وهما الداران الخالصتان اللتان لا يدخل فيهما إلا من استحقهما، بخلاف سائر الأمكنة والدور.

وقالوا عند دخولهم فيها واستقرارهم، حاملين رجم على ما أولاهم ومن عليهم وهداهم؛ أحلمت المختلفة أي الحمد لله الذي صدقنا وحدن الجنة على السنة رسله، إن آمنًا وصلحنا، فوق لنا بما وعدنا، وأنجز أرض الجنة ونتبوراً من الجنة حيث أرض الجنة وتناول منها أي: نعيم أردنا، في المحالين الذين اجتهدوا بطاعة أجر العاملين الذين اجتهدوا بطاعة رجم، في زمن قليل منقطع، فنالوا بذلك خيراً عظيماً باقياً مستمراً.

وهذه الدار التي تستحق المدح على الحقيقة، التي يكرم الله فيها خواص خلقه، ورضيها الجواد الكريم لهم نزلاً، وبنى أعلاها وأحسنها، وغرسها بيده، وحشاها من رحمته وكرامته ما ببعضه يفرح الحزين، ويزول الكدر ويتم الصفاء.

﴿ وترى الملائكة ﴾ أيها الرائي ذلك

اليوم العظيم ﴿حافين من حول المصرش﴾ أي: قد قاموا في خدمة رجم، واجتمعوا حول عرشه، خاضعين لجلاله، معترفين بكماله، مستغرقين بجماله. ﴿يسبحون بحمد رجم﴾ أي: ينزهونه عن كل ما لا يليق بجلاله، عما نسب إليه المشركون وما لم

وقضي بينهم أي: بين الأولين والآخرين من الحلق (بالحق) الذي لا استباه فيه ولا إنكار، عن عليه الحق. ووقيل الحمد لله رب العالمين لم يذكر القائل من هو، ليدل ذلك على أن جميع الحلق نطقوا بحمد ربسم وحكمته على ما قضى به على أهل الجنة وأهل النار، حمد فضل وإحمان، وحمد عدل وحكمة.

تم تقسير سورة الزمر بحمد الله وعونة

## تفسير سورة المؤمن مكيسة

﴿ ١-٣﴾ ﴿ بسم الله السرخسن الله الرحيم حم \* تنزيل الكتاب من الله المعزيز العليم \* غافر الذنب وقابل التوب شديد العقاب في الطول لا إله العطيم، بأنه صادر ومنزل من الله العليم، بأنه صادر ومنزل من الله ﴿ العزيز ﴾ الذي قهر بعزته كل مخلوق، ﴿ العذين ﴿ وقائر الذنب ﴾ إلمدنين ﴿ وقائر الذنب ﴾ من التائين، ﴿ في الطول ﴾ على من تجرأ على الذنوب ولم يتب منها، ﴿ في الطول ﴾ أي: التفضل والإحيان الشامل.

فلما قررما قررمن كماله، وكان ذلك موجباً لأن يكون وحده المألوه الذي تخليص له الأعمال، قال: ﴿لا إله إلا هو إليه المصير﴾

ووجه المناسبة بذكر نزول القرآن من الله، الموصوف بهذه الأوصاف، أن هذه الأوصاف مستلزمة لجميع ما يشتمل عليه القرآن من المعاني،

فإن القرآن: إما إخسار عن أسماء الله وصفاته وأفعاله، وهذه أسماء وأوصاف وأفعال.

وإما إخبار عن الغيوب الماضية والمستقبلة، فهي من تعليم العليم لعباده ......

وإما إخبار عن يُعَمِهِ العظيمة، وآلائه الجسيمة، وما يوصل إلى ذلك من الأوامر، فذلك يدل عليه قوله: ﴿ ذِي الطول ﴾ .

وإما إخبار عن نِقَمِهِ الشديدة، وعمّا يوجبها ويقتضيها من المعاصي، فذلك يدل عليه قوله: ﴿شديد المقابِ﴾.

وإما دعوة للمذنبين إلى التوبة والإنابة، والاستغفار، فذلك يدل عليه قوله: ﴿ فَاقْرِ الذُّنبِ وقابِلِ التوبِ شديد العقاب﴾

وإما إخبار بأنه وحده المألوه المعبود، وإقامة الأدلة العقلية على دلك، والحث عليه، والنهي عن عبادة ما سوى الله، وإقامة الأدلة العقلية والنقلية على فسادها، والترهيب منها، فذلك يدل عليه قوله تعالى: ﴿لا إله الأهو﴾.

وإما إجبار عن حكمه الجزائي العدل، وثواب الحسنين، وعقاب العاصين، فهذا يدل عليه قوله: ﴿إليه المسير﴾.

فهذا جميع ما يشتمل عليه القرآن من المطالب العالمات.

﴿ ٤ــ ٢﴾ ﴿مَا يَجَادُلُ فَى آيَاتُ اللهُ إلا الذين كفروا فلا يغررك تقلبهم في البلاد \* كذبت قبلهم قوم نوح والأحزاب من بمدهم وهمت كل أمة برسولهم ليأخذوه وجادلوا بالباطل ليدحضوا به الحق فأخذتهم فكيف كان عقاب \* وكذلك حقت كلمة ربك على الذيس كفروا أنهم أصحاب النار﴾ يخبر تبارك وتعالى أنه ما يجادل في أياته إلا الذين كفروا والمراد بالمجادلة هنا، المجادلة لرد آيات الله ومقابلتها بالباطل، فهذا من صنيع الكفار، وأما المؤمنون، فيخضعون لَّله تعالى الذي يلقى الحق ليدحض به الساطل، ولا ينبغي للإنسان أن يغتر بحالة الإنسان الدنيوية، ويظن أن إعطاء الله إياه في الدنيا، دليل على محبته له وأنه على الحق، ولهذا قال: ﴿فلا يغررك

تقلبهم في البلاد أي: ترددهم فيها بأنواع التجارات والمكاسب، بل الواجب على العبد، أن يعتبر الناس بالحق، وينظر إلى الحقائق الشرعية ويزن بها الناس، ولا يزن الحق ولا عقل له.

ئے مدد مَن جادل بایات الله ليبطلها، كما فعل مَنْ قبله من الأمم من قبوم نبوح وعباد والأجرزاب من بعدهم، الذين تحزبوا وتجمعوا على الحق ليبطلوه، وعلى الساطل لينصروه، ﴿وَ الله بلغت بهم الحال، وآل بهم التحزب إلى أنه ﴿همت كل أمة ﴾ من الأمم ﴿برسولهم ليأخذوه، أي: يقتلوه. وهذا أبلغ ما يكون الرسل الذين هم قادة أهل إلخير، الذين معهم الحق الصرف الذي لا شك فيه ولا اشتباه، هموا بقتلهم، فهل بعد هذا البغى والضلال والشقاء إلا العذاب العظيم الذي لا يحرجون منه؟ ولهذا قال في عقوبتهم الدنيوية والأخروية: ﴿فَأَحَلَّتُهُ أَي: بسبب تكذيبهم وتحزبهم ونكيف كان عقاب، كان أشد العقاب وأفظعه، ما هو إلا صيحة، أو حاصب ينزل عليهم، أو يأمر الأرض أن تأخذهم، أو البحر أن يغرقهم، فإذا هم

وكذلك حقت كلمة ربك على الذين كفروا أي: كما حقت على أولئك، حقت عليهم كلمة الضلال التي نشأت عنها كلمة العذاب، ولهذا قال: ﴿ إِنَّهُم أصحاب النار﴾

﴿ ٧- ٩ ﴾ ﴿ الذين يحملون العرش ومن حوله يسبحون بحمد رسم ويؤمنون به ويستففرون للذين آمنوا ربنا وسعت كل شيء رحمة وحلماً فاغفر للذين تابوا واتبعوا سبيلك وقهم عذاب الجحيم \* ربنا وأدخلهم جنات عدن التي وعدتهم ومن صلح من آبائهم وأزواجهم وذرياتهم إنك أنت العزيز الحكيم \* وقهم السيئات ومن تق السيئات يومئذ فقد رحمته وذلك هو الفوز العظيم ﴾ يخبر تعالى عن كمال

لطفه تعالى بعباده المؤمنين، وما قيض لأسباب سعادتهم من الأسباب الخارجة عن قدرهم، من استغفار الملائكة القربين لهم، ودعائهم لهم بما فيه صلاح دينهم وآحرتهم، وفي صمن ذلك، الإخبار عن شرف حملة العرش ومن حوله، وقربهم من ربهم، وكثرة عبادتهم، وتصحهم لعباد الله، لعلمهم أن الله يجب ذلك منهم فقال: ﴿الذين يحملون العرش) أي: عرش الرحن، الذي مو سقف المخلوقات وأعظمها وأوسعها وأحسنها، وأقربها من الله تعالىء الذي وسع الأرض والسماوات والكرسي، وهؤلاء الملائكة، قد وكلهم الله تعالى بحمل عرشه العظيم، فلا شك أنهم من أكبر الملائكة وأعظمهم وأقواهم، واختيار الله لهم لحمل عرشه؛ وتقديمهم في الذكر، وقربهم منه، يدل على أنهم أفضل أجناس الملائكة عليهم السلام، قال تعالى: ﴿ويحمل عرش ربك فوقهم يومئذ ثمانية ﴾ .

وومن حوله من الملائكة المقربين في المنزلة والفضيلة ويسبحون بحمد ربهم هذا مدح لهم بكثرة عبادتهم شه تعالى، وخصوصاً التسبيح والتحميد، وسائر العبادات تدخل في تسبيح الله يعمده، لأنها تنزيه له عن كون العبد يصرفها لغيره، وحمد له تعالى، بل الحمد هو العبادة لله تعالى، وأما قول العبد: «سبحان الله وبحمده» فهو داخل في ذلك، وهو من جملة العبادات.

﴿ويستغفرون للذين آمنوا ﴾ وهذا من حملة فوائد الإيمان وفضائله الكثيرة جداً، أن الملائكة الذين لا ذنوب عليهم يستغفرون لأهل الإيمان، فالمؤمن بإيمانه تسبب لهذا الفضل العظيم.

ثم ولما كانت المغفرة لها لوازم لا تتم إلا بها \_غير ما يتبادر إلى كثير من الأذهان، أن سؤالها وطلبها غايته جرد مغفرة الذنوب \_ذكر تعالى صفة دعائهم لهم بالمغفرة، بذكر ما لا تتم إلا به، فقال: ﴿ ربنا وسعت كل شيء

建三烷 1 وَيَرَى ٱلْمُلَيِّكَةَ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ ٱلْعَرَيْنِ مُتَبِحُونَ يَجَمُد رَبِهِم وَقُونِيَ بَيْنَهُ مَ إِلَّهُمِّ وَقِيلَ أَلْحَمْدُ لِلْهِ رَبِ ٱلْمَالِمِينَ ﴿ حمّ ۞ تَنزِيلُ ٱلۡكِئْكِ مِن ٱللَّهِ ٱلۡعَرِيزِ ٱلۡعِلَيهِ۞ غَافِر ٱلذَّنْ وَقَائِلَ التَّوْبِ شَدِيدِ الْعِقَابِ ذِي ٱلطَّوْلِ لاَ إِلَّه إِلَّا إِلَّه إِلَّا هُوَّ إِلَّيْهِ لَلْصِيرُ ۞ مَا يُجَلِيلُ فِي مَالِئِي ٱللَّهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَلَا يَغُنُرُكَ تَغَلُّهُمْ فِي ٱلْبِلَدِ ۞ كَذَّبَتُ قَبَلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ وَالْأَحْدَابُ مِنْ بَعْدِهِرٌ وَقَمَّتْ حَكُلُّ أَمَّةٍ رَِسُولِهِمْ لِتَأْخُذُوةً وَبَحَدَ لُواْ إِلْبَطِلِ لِيُتَحِضُواْ بِوَ أَكُنَّ فَأَخَذُتُهُمُّ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ ۞ وَكُذَاكِ كَفَتْ كَلِمَةُ رَبِكَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَغُرُوا أَنْهُمُ أَصْحَبُ التَّادِ ۞ ٱلَّذِينَ يَعْمِلُونَ ٱلعَرْشَ ۗ وَمَنْ حَوْلَهُ لِمُسَيِّحُونَ يَحَسَّدِ رَبِهِمْ وَيُؤْمِثُونَ بِهِ ء وَيَسَتَّقُونُ فِنَ ﴾ لِلَّذِينَ ءَامْنُواْرَبُّنَا وَسِيعْتَ كُلُّ ثَنَّى وَرَّحْمَةُ وَعِلْمَا فَأَغْفِرْ اللِّذِيكَ تَابُواْ وَاتَّتَبَعُواْ سَيِيلَكَ وَقِهِتْرَ عَذَابَ ٱلْجَيْمِيهِ AND NO THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE PART

رحة وعلماً فعلمك قد أحاط بكل شيء، لا يخفي عليك خافية، ولا يعزب عن علمك مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء، ولا أصغر من ذلك ولا أكبر، ورحمتك وسعت ما المتلأ برحمة الله تعالى ووسعتهم، ووصل إلى ما وصل إليه خلقه. والمعاصي ﴿واتبعوا سبيلك ﴾ باتباع رسلك، بتوحيدك وطاعتك. ﴿وقهم عذاب الجحيم ﴾ أي: قهم العذاب نفسه، وقهم أسباب العذاب.

﴿ ربنا وأدخلهم جنات عدن التي وعدتهم) على ألسنة رسلك ﴿ومَنْ صلح ﴾ أي: صلح بالإيمان والعمل الصالح ﴿من آبائهم وأزواجهم﴾ زوجاتهم وأزواجهن وأصحابهم ورفقائهم ﴿وذرياتهم﴾ ﴿إنك أنت العزيز﴾ القاهر لكل شيء، فبعزتك تغفر ذنوبهم، وتكشف عنهم المحدور، وتوصلهم به إلى كل خير ﴿الحكيم﴾ الذي يضع الأشياء مواضعها، فلا نسألك يا ربنا أمراً تقتضى حكمتك خلافه، بل من حكمتك التي أخبرت بها على ألسنة رسلك، واقتضاها فضلك، المغفرة للمؤمنين، ﴿وقِهِمُ السيئات أي: الأعمال السيئة وجزاءها، لأنها تسوء صاحبها. ﴿وَمِن تَق السيئات يومئذ الله أي: يوم القيامة

PERSONAL SEMESTRAL SERVICE رَبُّ وَكَادَتُهُمْ وَمَنْ صَلَّمْ مِنْ اللَّهِ وَعَدَقَهُمْ وَمَنْ صَلَّمَ مِنْ ءَاكِ آيِهِ مْ وَأَزْوَجِهِ مْ وَذُرِيكَتِهِ مَّ إِنَّكَ أَمْتَ ٱلْحَبَرِينُ ٱلْحَصَيرُ ۞ وَقِهِمُ ٱلْمَسَيِّعَاتُّ وَمَن فَقِ ٱلْسَيِّعَاتِ يُؤْمَدِ فَقَدْ دَحِمْنَةُ وَنَالِكَ هُوَالْتَوَزُ ٱلْعَظِيمُ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَنَاوُا يُنَادَوْنَ لَمَقْتُ اللَّهِ أَكْبَرُ مِن مَّقَيْتِ مُ أَفْكُرُ إِذْ تُلْتَعُونَ إِلَى ٱلْإِيمَانِ فَتَحَكُفُرُونَ ۞ قَالُواْرَبِّنَآ أُمَّنَّىنَا أَثَنَتَهُ وَأَخِيكِتَنَا أَثَنَتِينَ فَأَعْثَرَفْنَ الِذُفُّونِ فَهَالُ إِلَى حُسُوع مِن سَيِعِ لِ ۞ ذَلِكُم بِأَنْهُ مُواذَا دُعِي ٱللَّهُ وَحَدَهُ حَكَمُ لِنَّهُ وَإِن يُثَمَّرُكِ لِيهِ مِنْ مِثْوَاْفَالْمُ كَعَمَّمُ يَلِّهِ ٱلْحَيِلِيِّ ٱلْحَيَدِينِ هُوَٱلَّذِي يُرِينِكُمْ وَالْلَامِ وَيُرَّالُتُ لَكُمْ مِنَ ٱلنَّكُمَّاءُ رِنْقَا وَمَا يَنَكَحَمُ اللَّهِ مَن يُبِيبُ ۞ فَأَدْعُواْ اللَّهُ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ وَلَوْكَ وَالْكَلِيمَ ﴾ رَفِيعُ ٱلدَّرَجَكِ ذُو ٱلْعَرْشِ يُلْقِ ٱلرُّوحَ مِنْ أَمْنِ مِن عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِسَادِهِ، لِمُنذِرَبِّعُ ٱلتَّكَاقِ ۞ بَرْعُ هُرَبَارِ رَدُوتَ لَا يَعْقَ عَلَىٰ أَلْوَمِنْهُمْ مِنْ مُعْ أَلِينِ ٱلْمُلْكُ أَلِيَوْمَ أَيْوَ ٱلْوَجِدِ ٱلْفَهَادِ ۞

وفقد رحمته الأن رحمتك المتراكبة المستمرة على العباد، لا يمنعها إلا ذنوب العباد وسيئاتهم، فمن وقيته السيئات وفقته للحسنات وجزائها الحسن وفقته للحسنات وجزائها بوقاية السيئات، وحصول المحبوب بحصول الرحمة، وهو القوز العظيم الذي لا فوز مثله، ولا يتنافس المتنافس

وقد تضمن هذا الدعاء من الملائكة كمال معرفتهم بربهم، والتوسل إلى الله بأسمائه الحسنى، التي يحب من عباده التوسل بها إليه، والدعاء بما يناسب ما بحصول الرحة، وإزالة أثر ما اقتضته النفوس البشرية التي علم الله نقصها واقتضاءها لما اقتضته من المعاصي، ونحو ذلك من المبادىء والأسباب التي قد أحاط الله بها علماً، توسلوا بالرحيم العليم.

وتضمن كمال أدبهم مع الله تعالى بإقرارهم بربوبيته لهم الربوبية العامة والخاصة، وأنبه ليس لهم من الأمر شيء، وإنما دعاؤهم لربهم صدر من فقير بالذات من جميع الوجوه، لا يُملِي على ربه بحالة من الأحوال، إن هو إلا فضل الله وكرمه وإحسانه.

وتضمن موافقتهم لرسم تمام الموافقة، بمحبة ما يحبه من الأعمال التي هي العبادات التي قاموا بها،

واجتهدوا اجتهاد المحبين، ومن العمال الذين هم المؤمنون، الذين يحبهم الله تعالى من بين خلقه، فسائر الخلق المكلفين يبغضهم الله إلا المؤمنين منهم، فمن محبة الملائكة لهم دعوا الله، واجتهدوا في صلاح أحوالهم، لأن الدعاء للشخص من أدل الدلائل على عبته، لأنه لا يدعو إلا لن يحبه.

وتضمن ما شرحه الله وفصله من دعائهم بعد قوله: ﴿ يستغفرون لللاين آمنوا ﴾ التنبيه اللطيف على كيفية تدبر كتابه، وأن لا يكون المتدبر مقتصراً على مجرد معنى اللفظ بمفرده، بل ينبغي له أن يتدبر معنى اللفظ، فإذا فهمه فهما صحيحاً على وجهه، نظر بعقله إلى ذلك الأمر والظرق الموصلة إليه وما لا يتم إلا به وما يتوقف عليه، وجزم بأن الله أراده، كما يجزم أنه أراده المعنى الخاص، الدال عليه اللفظ .

والذي يوجب له الجرم بأن الله أراده أمران:

أحدهما: معرفته وجزمه بأنه من توابع المعنى والمتوقف عليه.

الثاني: علمه بأن الله بكل شيء عليم، وأن الله أمر عباده بالتدبر والتفكر في كتابه.

وقد علم تعالى ما يلزم من تلك المعاني، وهو المخبر بأن كتابه هدى ونور وتبيان لكل شيء، وأنه أفصح الكلام وأجله إيضاحاً، فبذلك يحصل للعبد من العلم العظيم والخير الكثير، بحسب ما وفقه الله له وقد كان في تفسيرنا هذا، كثيرٌ من هذا مَنَّ به الله علينا.

وقد يخفى في بعض الآيات مأخذه على غير المتأمل صحيح الفكرة، ونسأله تعلى أن يفتح علينا من خزائن رحمته ما يكون سببا لصلاح أحوالنا وأحوال المسلمين، فليس لنا إلاّ التعلق بكرمه، والتوسل بإحسانه، الذي لا نزال نتقلب فيه في كل الآنات، وفي جميع اللحظات، ونسأله من فضله، أن يقينا شر أنفسنا المانع والمعوق لوصول رحمته، إنك الكريم الوهاب، الذي

تفضل بالأسباب ومسبباتها.

وتضمن ذلك، أن المقارن من زوج وولد وصاحب، يسعد بقريته، ويكون اتصاله به سبباً لخير يحصل له، خارج عن عمله وسبب عمله كما كانت الملائكة تدعو للمؤمنين ولمن صلح من آبائهم وأزواجهم وذرياتهم، وقد يقال: إنه لا بد من وجود صلاحهم لقوله: ﴿ومَن صلح﴾ فحينئذ يكون ذلك من نتيجة عملهم، والله أعلم.

﴿ ١٠ ـ ١٢﴾ ﴿إِنَّ اللَّهِ عَلَى كَفَرُوا ينادون لمقت الله أكبر من مقتكم أنفسكم إذ تدعون إلى الإيسان فتكفرون \* قالوا ربنا أمتنا اثنتين وأحييتنا اثنتين فاعترفنا بذنوبنا فهل إلى خروج من سبيل ﴿ ذَلَكُم بِأَنَّهُ إِذَا دُعي آلله وحده كفرتم وإن يشرك به تؤمنوا فالحكم لله العلى الكبير كالخبر تعالى عن الفضيحة والخزي الذي يصيب الكافرين، وسؤالهم الرجعة، والخروج من النار، وامتناع ذلك عليهم وتوبيخهم، فقال: ﴿إن الذين كفروا﴾ أطلقه ليشمل أنواع الكفر كلها، من الكفر بالله، أو بكتبه، أو برسله، أو باليوم الأخر، حين يدخلون النار، ويقرون أنهم مستحقونها، لما فعلوه من الذنوب والأوزار، فيمقتون أنفسهم لذلك أشد المقت، ويغضبون عليها غاية الغضب، فينادون عند ذلك، ويقال لهم: ﴿ لَقْتُ اللَّهِ ﴾ أي: إياكم ﴿إِذْ تُدْعَوْنَ إِلَى الإِيمَانِ فَتَكَفِّرُونِ﴾ أي: حين دعتكم الرسل وأتباعهم إلى الإيمان، وأقاموا لكم من البينات ما تبين به الحق، فكفرتم وزهدتم في الإيمان الذي خلقكم الله له، وخرجتم من رحمته الواسعة، فمقتكم وأبغضكم، فهذا ﴿أكبر من مقتكم أنفسكم أي: فلم يزل هذا المقت مستمِراً عليكم، والسخط من الكريم حَالاً بكم، حتى آلت بكم الحال إلى ما الت، فاليوم حلُّ عليكم غضب الله وعقابه، حين نال المؤمنون رضوان الله وثوابه، فتمنوا الرجوع، و ﴿قالوا ربنا أمتنا اثنتين يريدون الموتة الأولى وما بين النفختين على ما قيل، أو العدم

المحض قبل إيجادهم، ثم أماتهم بعدما أوجدهم، ﴿وأحييتنا اثنتين ﴾ الحياة الدنيا والجياة الأخرى، ﴿فاعترفنا بذنوبنا فهل إلى خروج من سبيل﴾ أي: تحسروا وقالوا ذلك، فلم يفد ولم ينجع، ووبخوا على عدم فعل أسباب النجاة، فقيل لهم: ﴿ وَلَكُم بِأَنَّهُ إِذَا دعسي الله وحده اي: إذا دُعسى لتوحيده، وإخلاص العمل له، ونهي عن الشرك به ﴿كفرتم﴾ به واشمأزت لذلك قلوبكم ونفرتم غاية النفور. ﴿ وَإِن يَشْرِكُ بِهُ تَوْمِنُوا ﴾ أي: هذا الذي أنزلكم هذا المنزل، وبوأكم هذا المقيل والمحلّ، أنكم تكفرون بالإيمان، وتؤمنون بالكفر، ترضون بما هو شر وفساد في الدنيا والآخرة، وتكرهون ما هو خير وصلاح في الدنيا والآخرة. تؤثرون سبب الشقاوة والذل والغضب، وتزهدون بما هو سبب الفوز والفلاح والظفر ﴿وإنَّ يُرُوا سَبِيلُ الرشد لا يتخذوه سبيلاً، وإن يروا

سبيل الغي يتخذوه سبيلاً . فالحكم لله العلي الكبير العلي: الذي له العلو المطلق من جمع الوجوه، علو الذات، وعلو القدر، وعلو القهر ومن علو قدره، كمال عدله تعالى، وأنه ينضع الأشيباء مواضعها، ولا يساوي بين المتقين والفجار.

والعبير الذي له الكبرياء والعظمة والمجد، في أسمائه وصفاته وأفعاله المتنزه عن كل آفة وعيب وتقص، فإذا كان الحكم له تعالى، وقد حكم عليكم بالخلود الدائم، وحكمه لا يغير ولا يبدل.

﴿ ١٧ ـ ١٧﴾ ﴿ هو الذي يريكم آياته وينزل لكم من السماء رزقاً وما يتذكر إلا من ينيب \* فادعوا الله خلصين له الدين ولو كره الكافرون \* من أمره على من يشاء من عباده لينذر يوم التلاق \* يوم هم بارزون لا يخفى على الله منهم شيء لمن الملك اليوم لله الواحد القهار \* اليوم تُجزئ كل نفس بما كسبت لا ظلم اليوم إن الله سريع الحساب ﴾ يذكر تعالى تعمه العظيمة على

عباده، بتبيين الحق من الباطل، بما يُرى عباده من آياته النفسية والأفاقية والقرآنية، الدالة على كل مطلوب مقصود، الوضحة للهدى من الضلال، بحيث لا يبقى عند الناظر فيها والمتأمل لها أدنى شك في معرفة الحقائق، وهذا من أكبر نعمه على عباده، حيث لم يُبْقِ الحق مشتبهاً، ولا الصواب ملتبساً، بل نوَّع الدلالات ووضح الآيات، ليهلك مَنْ هلك عن بيّنة، ويحيا مَنْ حي عن بيّنة وكلُّما كانت المسائل أجلُّ وأكبر ، كانت الدلائل عليها أكثر وأيسر، فانظر إلى التوحيد لما كانت مسألته من أكبر السائل، بل أكبرها، كثرت الأدلة عليها العقلية والنقلية وتنوعت، وضرب الله لها الأمثال وأكثر لهامن الاستدلال، ولهذا ذكرها في هذا الوضع، ونبه على جملة من أدلتها فقال: ﴿ فَادْعُوا اللهِ مُخْلَصِينَ لَهُ

ولما ذكر أنه يُري عباده آياته، نبه على آية عظيمة فقال: ﴿وَهِنزُلُ لَكُمْ مِنْ السماء رزقا﴾ أي: مطراً، به ترتزقون وتعيشون أنتم وبهائمكم، وذلك يدل على أن النعم كلها منه، فمنه نعم الدين وهي المسائل الدينية والأدلة عليها، وما يتبع ذلك من العمل بها. والنعم الدنيوية كلها، كالنعم الناشئة عن الغيث، الذي تحييا به البلاد وهذا يدل دلالة قاطعة أنه وحده هو المعبود، الذي يتعين إخلاص الدين له، كما أنه \_ وجده \_ المنعم.

﴿ وما يتذكر ﴾ بالآيات حين يذكر بها ﴿ إِلاَ مَنْ يُخِيبُ ﴾ إلى الله تعالى، بالإقبال على عبته وخشيته وطاعته والتضرع إليه، فهذا الذي ينتفع بالآيات، وتصير رحمة في حقه، ويزداد بها بصيرة.

ولما كانت الآيات تشمر التذكر، والتذكر والتذكر يوجب الإخلاص ش، رتب الأمر على ذلك بالفاء الدالة على السبية فقال: ﴿فَادَعُوا الله مُخلَّصِينَ له الذينَ ﴿ وَهَذَا شَامِلُ لَدْعَاءُ الْعَبَادة ودعاء السبالة، ودعاء السبالة، والإخلاص معناه: تخليص

ٱلْيَوْمَ تُحْمَزَىٰ كُلِّ مَقْسِ بِمَاكَسَبَتْ لَاظْلَمَ ٱلْيُومَ إِلَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ۞ وَأَندِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْآرِفَةِ إِذِ ٱلْقَالُوبُ لَدَى ٱلْحَسَاجِرِ حَسَلَطِينَ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ جَسِدِ وَلَاسْتَفِيعِ يُطَاعُ ۞ يَعْ لَدُحَآ إِنَّ لَا لَأَعْيَىٰ وَمَا تُخْفِى ٱلصَّدُودُ ۞ وَٱللَّهُ يَقْضِي إِلَّهُ فِي وَأَلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ عَلَا يَقْضُونَ بِنَى وَ إِنَّ أَنَّهُ هُوَ السَّيمِ عُ الْبَصِيرُ ۞ \* أَوَلَمْ يَسِيرُواْفِ ٱلْأَرْضِ فِيَــُنظُرُواْ كَيْفَكَانَ عَلِقِيمَةُ ٱلَّذِينَ كَانُولُونِ فَبَلِهِمُّ كَانُواْهُمْ أَشَدَ مِنْهُمُ قُوَّةً وَءَالْسَارَافِي ٱلْأَرْصِ فَأَخَذَهُمُ ٱلَّهُ بِذُنُوبِهِمْ وَمَاكَانَ لَمُدُمِّى لَقَوْمِن وَاقِ۞ ذَٰ إِلِّ بِأَنْهُمُ كَانَت تَأْلِيهِ مُرْدُسُلُهُم بِٱلْتِينَاتِ فَكَفَت رُوا فَأَخَلَهُ مُرَاللَّهُ إِنَّهُ فَوَيُّ شَيِدِيدًا لِّعِفَاكِ ۞ وَلَقَدْ أَرْسَالُنَا مُوسَى عَالِكِينَا وَشُلْطَانِ مُعِيدِ ۞ إِلَا فِرْعَوْنَ وَهَلَمَانَ وَقَلْرُونَ فَقَ الْوَاسَاحِرُكَذَابٌ ۞ فَلَمَاجَآ الْهُ مِالْحَقِّ مِنْ عِندِنَا قَالُواْ اَقْتُكُواْ أَبْنَاءَ الَّذِينَ وَامْنُواْمَعَهُ وَأَسْتَحْفُواْ المَّ نِسَاءَهُ مُعْرَقَمَا كَيْدُ ٱلْكَافِينَ إِلَّا فِي مَثَلَلِ اللهِ 

القصد لله تعالى في جميع العبادات الواجبة والمستحبة، حقوق الله وحقوق عباده. أي: أخلصوا لله تعالى في كل ما تدينونه به وتتقربون به إليه.

ثم ذكر من جلاله وكماله ما يقتضي إخلاص العبادة له، فقال: ﴿ رفيع الدرجات ذو العرش ﴾ أي: العلى الأعلى، الذي استوي على العرش واختص به، وارتفعت درجاته ارتفاعاً باين به مخلوقاته، وارتفع به قدره، وجلت أوصافه، وتعالت ذاته، أن يتقرب إليه إلا بالعمل الزكي الطاهر المطهّر، وهو الإخلاص، الذي يرفع درجات أصحابه ويقربهم إليه، ويجعلهم فوق خلقه، ثم ذكر نعمته على عباده بالرسالة والوحى، فقال: ﴿يلقي الروح) أي: الوحي الذي للأرواح والقلوب بمنزلة الأرواح للأجساد، فكما أن الجسد بدون الزوح لا يحيا ولا يعيش، فالروح والقلب بدون روح الوحي لا يصلح ولا يفلح، فهو تعالى ﴿ يلقى الروح من أمره ﴾ الذي فيه

DENSE L وَقَالَ فِرْعَوْنُ ذَرُهُ فِيسَ أَقْتُلْ مُوسَىٰ وَلْسِكُ عُرَبَهُ فَيْ إِنَّ أَخَسَافُ أَنْ يُبَدِّلَ دِينَكُمْ مُؤَلِّنْ يُظْهِرَ فِي ٱلْأَرْضِ ٱلْفَادَ ۞ وَقَالَ مُوسَىٰ إِنِي عُذْتُ بِرَنِي وَرَيِّكُم مِن كُلِ مُتَكَبِّرٍ لِاؤْمِنُ يَتُّومُ الْفِحَتَابِ ۞ وَقَالَ رَجُلُ مُّوْمِثُ مِنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَكُتُمُ إِيمَنَهُ وَأَنْقُبُ لُونَ رَجُلًا أَنْ يَقُولَ رَئِكَ ٱللَّهُ وَلَدَ حَآءَ كُم إِلْبِيِّنَكِ مِن زَّيْكُمٌّ وَإِن يَاكُ كَذِيَّا فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ قُولَانِ لَكُ صَالِدِقَا لِصَبِّكُمْ بَعْضُ ٱلَّذِي يَعِيدُكُمُّ إِنَّالَقِهَ لَايَهْدِى مَنْ هُوَمُسْرِقٌ كَنَّابُ ۞ يَتَقَوْم لَكُمُ ٱلْكُلُكُ ٱلْيَوْمَ ظَلِهِ مِنَ فِ ٱلْأَرْضِ فَنَ يَصُرُنَكَ لِمِنْ يَلْسِ اللَّهِ إِن جَأْءَنَا قَالَ فِنْ تَعَوِّبُ مَنَّ أَرِيكُمْ إِلَّامَاۤ أَرَىٰ وَمَاۤ أَهْدِيكُرُ إِلْاسَكِيلَ ٱلرَّشَادِ ۞ وَقَالَ ٱلَّذِي ءَامَنَ يَقَوْمِ إِنِّ أَغَاثُ عَلَيْكَ مِثْلَ يَوْمِ ٱلْأَخْزَابِ ۞ مِثْلَ دَأْبِ قَرْمِ نُرْجٍ وَعَادٍ وَثَمُودَ وَٱلَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ وَمَا أَلَمَّهُ رُبِيدُ ظُلْمًا لِلْعِسَادِ ۞ وَيَنَقُوْمِ إِنَّ لَغَافُ عَلَيْكُرْ يَوْمَ الثَّنَادِ ۞ يَوْمَ تُولُونَ مُلْبِينَ يُّكُمُ مَا لَكُمْ مِنَ أَلْفِيمِنْ عَلِيمِهِ وَمَن يُعْمِيلِ أَلْلَهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادِ ٥

نفع العباد ومصلحتهم.

﴿على مَن يشاء من عباده وهم الله الرسيل الله لين في ضيا الله الله وحيه ودعوة عباده.

PARTE IV. SECRED

والفائدة في إرسال الرسل، هو تحصيل سعادة العباد في دينهم ودنياهم وآخرتهم، وإذالة الشقاوة عنهم في دينهم ودنياهم وآخرتهم، ولهذا قال: 
ولينفر من ألقى الله إليه الوجي ويوم المسلاق أي: يخوف العباد بذلك، ويحشهم على الاستعداد له بالأسباب المنجية عا يكون فيه.

وسماه «يوم التلاق»، لأنه يلتقي فيه الخالق والمخلوق، والمخلوق، معضهم مع بعض، والعاملون وأعمالهم .

﴿ يوم هم بارزون ﴾ أي: ظاهرون على الأرض، قد اجتمعوا في صعيد واحد، لا عبوج ولا أميت فيه، يسمعهم الداعي وينفذهم البصر.

﴿لا يخفى على الله منهم شيء﴾ لا من ذواتهم ولا من أعمالهم، ولا من جزاء تلك الأعمال.

﴿ لَمْ الْلَّكُ اليوم ﴾ أي: مَنْ هـو المالك لذلك اليوم العظيم، الحامع للأولين والآخرين، أهل السماوات وأهل الأرض، الذي انقطعت فيه الشركة في الملك، وتقطعت الأسباب،

ولم يبق إلا الأعمال الصالحة أو السيئة؟ الملك ﴿لهُ الواحد القهار﴾ أي: المنفرد في ذاته وأسمائه وصفاته وأفعاله، فلا شريك له في شيء منها بوجه من الوجوه. ﴿القهار﴾ لجميع المخلوقات، الذي دانت له المخلوقات وذلت وخضعت، خصوصاً في ذلك اليوم الذي عنت فيه الوجوه للحي القيوم، يومئذ لا تَكُلُّمُ نفس إلاَّ بإذنه، َ ﴿اليوم تجزي كل نفس بما كسبت، في الدنيا، من خير وشّر، قليل وكثير. ﴿لا ظلم اليوم﴾ على أحد، بزيادة في سيئاته، أو نقص من حسناته. ﴿إن الله سريع الحساب، أي: لا تستبطئوا ذلك اليوم، فإنه آت، وكل آت قريب. وهو أيضاً سريع المحاسبة لعباده يوم القيامة، لإحاطة علمه وكمال قدرته.

﴿ ١٨ ـ ٢٠) ﴿ وَأَنْسَدُرهُ مِنْ يَسُومُ الأزفة إذ القلوب لدى الحناجر كاظمين ما للظالمين من حميم ولا شفيع يطاع \* يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور \* والله يقضى بالحق والذين يدعون من دونه لا يقضون بشيء إن الله همو السميع البصير، يقول تعالى لنبيه عمد على : ﴿وَأَنْذُرهم يوم الآرِفة ﴾ أي: يوم القيامة التي قد أزفت وقبرست، وأن البوصول إلى أهوالها وقلاقلها وزلازلها، ﴿إذ القلوب لدى الحناجر، أي: قد ارتفعت وبقيت أفئدتهم هواء، ووصلت القلوب من الروع والكرب إلى الحناجر، شاخصة أبصارهم ﴿كاظمين﴾ لا يتكلمون إلاّ مَنْ أذن له الرحمن وقال صواباً، وكاظمين على ما في قلوبهم من الروع الشديد والمزعجات الهائلة.

وما للظالمين من هيم أي: قريب ولا صاحب، وولا شفيع يطاع الأن الشفعاء لا يشفعون في الظالم نفسه بالشرك، ولو قدرت شفاعتهم، فالا يقبلها. ويعلم خائنة الأعين وهو النظر المدي يخفيه العبد من جليسه ومقارنه، وهو نظر المسارقة، ووما تخفي

الصدور که مما لم يبينه العبد لغيره ، فالله تعالى يعلم ذلك الخفي ، فغيره من الأمور الظاهرة من باب أولى وأحرى .

والله يقضي بالحق لأن قوله حق، وحكمه الشرعي حق، وحكمه الجزائي حق وهو المحيط علماً وكتابة وحفظاً بجميع الأشياء، وهو المنزه عن الظلم والنقص وسائر العيوب، وهو الذي يقضي قضاءه القدري، الذي إذا شاء شيئاً كان وما لم يشأ لم يكن، وهو والكافرين في الدنيا، ويفصل بينهم والكافرين في الدنيا، ويفصل بينهم بقتح ينصر به أولياءه وأحبابه.

والذين يدعون من دونه وهذا شدامل لكل ما عبد من دون الله ولا يقضون بشيء لعجزهم وعدم إرادتهم للخير واستطاعتهم لفعله . وإن الله هو السسميع بحب مم ميع الأصوات، باختلاف اللغات، على تفنن الحاجات . والبصير في (١١) بما كان وما يحلون، وما نبصر وما لا نبصر وما يعلم العباد وما لا يعلمون .

قال في أول هاتين الآيسين ﴿وأنذرهم يوم الآزفة﴾ ثم وصفها بهذه الأوصاف المقتضية للاستعداد لذلك اليوم العظيم، لاشتمالها على الترغيب والترهيب،

﴿ ﴿ ٢١ كِ ٢٢﴾ ﴿ أُولَمْ يسسيروا في الأرض فينظروا كيف كان عاقبة الذين كانوا من قبلهم كانوا هم أشدَّ منهم قوةً وآثاراً في الأرض فأخذهم الله بذنوبهم وما كان لهم من الله من واق \* ذلك بأنهم كانت تأتيهم رسلهم بالبينات فكفروا فأخذهم الله إنه قوي شديد العقاب، يقول تعالى: ﴿ أُولَمُ يسيروا في الأرض ﴾ أي: بقلوبهم وأبدانهم، سير نظر واعتبار، وتفكر في الآثار، ﴿ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاتِبَةَ الذِّينَ كَانُوا من قبلهم، من المكذبين، فسيجدونها شر العواقب، عاقبة الهلاك والدمار والخزي والفضيحة، وقد كانوا أشد قوةً من هؤلاء في العَدَد والعُدَد وكبر الأجسام. ﴿وَ السَّدِ ﴿ آلِهُ الْسُدِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

الأرض من البناء والغرس، وقوة الآثار تدل على قوة المؤثر فيها وعلى تمنعه بها. ﴿فأخلهم الله بعقوبته بذنوبهم حين أصروا واستمروا عليها، ﴿وَإِنه قوى شديد العقاب فلم تغن قوتهم عند قوة الله شيئاً، بل من أعظم الأمم قوة، قوم عاد الذين قالوا: ﴿مَنْ أَسُد مِنَا قوة ﴾ أرسل الله إليهم رياً أضعفت قواهم، ودمرتهم كل تدمير.

ثم ذكر نموذجاً من أحوال المكذبين بالرسل، وهو فرعون وجنوده فقال

﴿ ٢٣ ـ ٤٦) ﴿ ولقد أرسلنا موسى بآياتنا وسلطان مبين ﴾ إلى آخر القصة.

(٣٣) أي: ﴿ولقد أرسلنا ﴾ إلى جنس هؤلاء المكذبين ﴿موسى ﴾ ابن عمران، ﴿بآياتنا ﴾ العظيمة، الدالة وبطلان ما عليه من أرسل إليهم من الشرك وما يتبعه. ﴿وسلطان مبين ﴾ أي: حجة بيّنة، تتسلط على القلوب من الآيات البينات، التي أيّد الله بها موسى، ومكّنه مما دعا إليه من الحق.

والمبعوث إليهم وفرعون وهامان، وزيره ﴿وقارون﴾ الذي كان من قوم موسى، فبغى عليهم بماله، وكلهم ردوا عليه أشد الرد ﴿فقالوا ساحر كذَّابِ ﴿ فلما جاءهم بالحق من عندنا﴾ وأيده الله بالمعجزات الباهرة، الموجبة لتمام الإذعان، لم يقابلوها بذلك، ولم يكفهم مجرد الترك والإعسراض، بسل ولا إنسكسارهسا ومعارضتها بباطلهم، بل وصلت بهم الحال الشنيعة إلى أن ﴿قالوا اقتلوا أبناء الذين آمنوا معه واستحيوا نساءهم وما كيد الكافرين﴾ حيث كادوا هذه المكيماة، وزعموا أنهم إذا قتلوا أبناءهم، لم يقووا، وبقوا في رقهم وتحت عبوديتهم.

فما كيدهم إلا في ضلال، حيث لم يتم لهم ما قصدوا، بل أصابهم ضد ما

قصدوا، أهلكهم الله وأبادهم عن

(۱) وتدبر هذه النكتة التي يكثر مرورها بكتاب الله تعالى: إذا كان السياق في قصة معينة أو على شيء معين، وأراد الله أن يحكم على ذلك المعين بحكم، لا يختص به ذكر الحكم، وعلقه على الوصف العام ليكون أعم، وتندرج فيه الصورة التي سيق الكلام لأجلها، وليندفع الإيهام باختصاص الحكم بذلك المعين.

فلهذا لم يقل «وما كيدهم إلا في ضلال» بل قال: «وما كيد الكافرين إلا في ضلال»

و ﴿قَالَ فَرَعُونَ﴾ متكبراً متجبراً مغرراً لقومه السفهاء: ﴿ دُرُونِ أَقْتُلُ موسيى وليدع ربيه اي: زعيم -قبحه الله ـ أنه لولا مراعاة خواطر قومه لقتله، وأنه لا يمنعه من دعاء ربه، ثم ذكر الحامل له على إرادة قتله، وأنه نصح لقومه، وإزالة للشرفي الأرض فقال: ﴿إِن أَخَافَ أَن يَبِدُلُ دينكم، الذي أنتم عليه ﴿أُو أَن يظهر في الأرض القسادي. وهذا من أعجب ماً يكون، أن يكون شر الحلق ينصح الناس عن اتباع خير الخلق هذا من التمويه والترويج، الذي لا يدخل إلا عقل مَنْ قال الله فيهم: ﴿فاستخف قومه فأطاعوه إنهم كانوا قومأ فاسقين﴾.

﴿وقال موسى ﴿ حين قال فرعون تلك المقالة الشنيعة التي أوجبها له طغيانه ، واستعان فيها بقوته واقتداره ، مستعيناً بربه : ﴿إِنّ عُدْتُ بري وربكم ﴾ أي: امتنعت بربوبيته التي دبر بها جميع الأمور ﴿ من كل متكبّر تكبره وعدم الحساب أي: يحمله تكبره والفاد، يدخل فيه فرعون الشر والفاد، يدخل فيه فرعون فمنعه الله تعالى بلطفه من كل متكبر فمنعه الله تعالى بلطفه من كل متكبر لا يؤمن بيوم الحساب، وقيض له من الدين ما اندفع به عنه شر فرعون المساب ما اندفع به عنه شر فرعون

وَلَقَدْ جَأَءَ حُمْ مُوسُفُ مِن قَتْلُ بِأَلْبِينَكِ فَمَا ذِلْتُمْ فِي شَكِّي غَنَاجَاءً كُم يَقِي حَقَّىٰ إِذَاهِكَ كُلُّكُ قُلْتُ مُ لَن يَبْعَثَ ٱللَّهُ مِنْ بَعْدِهِ، رَشُولُا كَنَاكُ يُضِلُّ اللَّهُ مَنْ هُوَمُسَرِكُ مُّرْبَاكُ ٣ ٱلَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي ٱلِنَتِ ٱللَّهِ بِعَدِيسُلُطُانِ أَسْلُطُانِ أَسْلُطُونَ أَسْلُطُونَ أَسْلُطُونَ كَبْرَمَقْتُاعِندَاللَّهِ وَعِندَالَّذِينَ ءَامَنُوَّاكَذَالِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَاكُ لِي قَلْ مُتَكَيِّرِ جَبَادٍ ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْتُ يَهَكُنُ أَيْنِ لِي صَرْعًا لَّمَ لِي أَبْلُمُ ٱلْأَسْبَب ٥ الْمُسْبُ ٱلسَّمَوَّتِ قَاطَلِعَ إِلَى إِلَاهِ مُوسَىٰ وَإِنِّ لَأَظُنُّمُ كَلِيْمًا وَكَنَالِكَ نُوْتَ لِفِرْعَوْتَ سُوَّءً عَمَلِهِ، وَصُدَّعَ لِلْسَيلِ لَيَسِيلُ وَمَاكَيْدُ فِي وَكَ إِلَّا فِي سَّابِ ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِي مَّا امْنَ كِفَوْمِ ٱتَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَيِيلَ ٱلرِّشَادِ ۞ يَكَفَّوْم إِنَّهَا هَا فِيهِ ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْبَ امْتَاعٌ وَإِنَّ ٱلْآفِهِ وَهِ هِي الاَ وَازَالَقَ رَالِ ۞ مَنْ عَسَمِلَ سَيِعَةُ فَلَا يَجْزَقَ إِلَّا مِثْلَهَا أُوْمَنْ عَيَمِلَ صَلِيحًا مِن ذَكَرِ أَوْأَنْنَى وَهُومُؤُمِثُ فَأُولَيْهِكَ يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ يُرْزَقُونَ فِيهَا بِعَنْيْرِهِسَابٍ ۞ AND THE REAL WAR AND THE REAL PROPERTY.

وملئه

ومن جملة الأسباب، هذا الرجل المؤمن، الذي من آل فرعون، من بيت المملكة، لا بد أن يكون له كلمة موافقتهم ويكتم إيمانه، فإنهم يراعونه في الغالب ما لا يراعونه لو خالفهم عمداً على بعمه أي طالب من قريش، حيث كان أبو طالب كبيراً عندهم، ولو كان مسلماً ميصل منه ذلك المنع.

فقال ذلك الرجل المؤمن الموفق العاقل الحازم، مقبحاً فعل قومه، وشناعة ما عزموا عليه: ﴿ القتلون مستحلون قتله، وهذا ذبه وجرمه، أنه يقول ربي الله، ولم يكن أيضاً قولاً مرداً عن البينات، ولهذا قال: ﴿ وقد جاء كم بالبينات من ربكم ﴾ لأن بينته الستهرت عندهم اشتهاراً علم به الصغير والكبير، أي: فهذا لا يوجب

فهلا أبطلتم قبل ذلك ما جاء به من الحق، وقابلتم البرهان ببرهان يرده، ثم بعد ذلك نظرتم: هل يحل قتله إذا ظهرتم عليه بالحجة أم لا؟ فأما وقد ظهرت حجته، واستعلى برهانه،

فبينكم وبين حل قتله مفاوز تنقطع بها أعناق المطي.

ADDING WEDNESS

ثم قال لهم مقالة عقلية تقنع كل عاقل، بأي: حالة قدرت، فقال: ﴿وَإِنْ يِكُ كَاذِباً فِعلَيه كَذَبِه وَإِنْ يِكُ صَادقاً يصبكم بعض الذي يعدكم وصادقاً يصبكم بعض الذي يعدكم وكذبا أو صادق فيها، فإن كان كان كاذبا في عليكم في ذلك ضرر حيث امتنعتم من إجابته وتصديقه، وإن كان صادقاً وقد أعلام ما البيات، وأخركم أنكم إن لم تعديم الله عذاباً في الدنيا وعذاباً في الاخرة، فإنه لا بدأن يصيبكم بعض الذي يعدكم، وهو عذاب الدنيا.

وهذا من حسن عقله، ولطف دفعه عن موسى، حيث أتى بهذا الجواب الذي لا تشويش فيه عليهم، وجعل الأمر دائراً بين تلك الحالتين، وعلى كل تقدير فقتله سفه وجهل منكم

ثم انتقل رضي ألله عنه وأرضاه وغفر له ورحه \_ إلى أمر أعلى من الحق ذلك، وبيان قرب موسى من الحق فقال: ﴿إِنَّ اللهُ لا يهدي مَنْ هو مُسْرِفٌ﴾ أي: متجاوز الحد بترك الحق والإقبال على الباطل. ﴿كَذَابٌ هِ بنسبته ما أسرف فيه إلى الله، فهذا لا يهديه الله إلى طريق المصواب، لا يهديه الله إلى طريق المصواب،

ولا يوفق للصراط المستقيم، أي: وقد رأيتم ما دعا موسى إليه من الحق، وما هداه الله إلى بيانه من البراهين العقلية والخوارق السماوية، فالذي اهتدى هذا الهدى لا يمكن أن يكون مسرفاً ولا كاذباً، وهذا دليل على كمال علمه وعقله ومعرفته بربه.

ثم حذر قومه ونصحهم، وخوفهم عذاب الآخرة، ونهاهم عن الاغترار باللك الظاهر، فقال: ﴿يا قوم لكم في الأرض﴾ على رعيتكم، تنفذون فيهم ما شئتم من التدبير، فهبكم حصل لكم ذلك وتم، ولن يتم، عذابه ﴿إن جاءنا﴾؟ وهذا من حسن وبينهم بقوله: ﴿فَمَن ينصرنا﴾ وقوله: حين جعل الأمر مشتركاً بينه وبينهم بقوله: ﴿فَمَن ينصرنا﴾ وقوله: كما ينصح لهم كما ينصح لنهم، ويرضى لنهم ما يرضى لنهم، ويرضى لنهم، ويرضى لنهم، المناسة،

ف ﴿قال فرعون﴾ معارضاً له في ذلك، ومغرراً لقومه أن يتبعوا موسى: ﴿مَا أُرِيكُم إِلاّ مَا أُرِي وما أهديكم إِلاّ سبيل الرشاد﴾ وصدق في قوله: ﴿مَا أُرِيكُم إِلاّ مَا أُرِي﴾ ولكن ما الذي رأى؟

رأى أن يستخف قومه فيتابعوه، ليقيم بهم رياسته، ولم ير الحق معه، بل رأى الحق مع موسى، وجحد به مستيقناً له.

وكذب في قوله: ﴿ وما أهديكم إلا سبيل الرشاد ﴾ فإن هذا قلب للحق، فلو أمرهم باتباعه اتباعاً مجرداً على كفره وضلاله، لكان الشر أهون، ولكنه أمرهم باتباعه، وزعم أن في اتباعه اتباع الحق، اتباع الضلال.

﴿وقال الذي آمن مكرراً دعوة قومه، غير آيس من هدايتهم، كما هي حالة الدعاة إلى الله تعالى، لا يزالون يدعون إلى ربهم، ولا يردهم عن ذلك راد، ولا يشنيهم عتو من دعوه عن تكرار الدعوة، فقال لهم: ﴿يا قوم إني أخاف عليكم مثل يوم الأحزاب عني

الأمم المكذبين، الذين تحزبوا على أنبيائهم، واجتمعوا على معارضتهم، شم بينهم فقال: ﴿مثل دأب قوم نوح وعاد وثمود والذين من بعدهم﴾ أي: مثل عادتهم في الكفر والتكذيب، وعادة الله فيهم بالعقوبة العاجلة في الكني قبل الآخرة، ﴿وما الله يريد ظلماً للعباد﴾ فيعذبهم بغير ذنب أذبوه، ولا جرم أسلفوه.

ولما خوفهم العقوبات الدنيوية، خوفهم العقوبات الأخروية، فقال:

﴿ يَا قُوم إِنِي أَخَافَ عليكم يُوم التناد﴾

أي: يوم القيامة، حين ينادي أهل الجنة أهل البنار: ﴿ أَنْ قَدْ وَجَدُنَا مَا وَجَدُنَا رَبِنَا حَقَا﴾ إلى آخر الآيات.

﴿ونادى أصحاب النار أصحاب الجنة أن أفيضوا علينا من الماء أو مما رزقكم الله قالوا إن الله حرمهما على الكافرين﴾ .

وحين ينادي أهل النار مالكاً ﴿لِيقض علينا ربك﴾ فيقول: ﴿إنكم ماكثون﴾. وحين ينادون ربهم: ﴿ربنا أخرجنا منها فإن عدنا فإنا ظالمون، فيجيبهم: ﴿احسووافيها ولا تكلمون . وحين يقال للمشركين: ﴿ ادعوا شركاءكم فدعوهم فلم يستجيبوا لهم). فخوفهم رضي الله عنه هذا اليوم الهول، وتوجع لهم أن أقاموا على شركهم بذلك، ولهذا قال: ﴿يوم تولون مديرين، أي اقد ذهب بكم إلى النار ﴿مالكم من الله من عاصم﴾ لا منن أنفسنكم قنوة تدفعنون بها عذاب الله، ولا ينصركم من دونه من أحد ﴿يوم تبلي السرائر \* فما له من قوة ولا ناصر﴾.

﴿ وَمَنْ يَضِلُلُ اللهِ فَمَا لَهُ مَنْ هَاوِ ﴾ لأن الهدى بيد الله تعالى، فإذا منع عبده الهدى لعلمه أنه غير لأثق به، خبثه، فلا سبيل إلى هدايته.

﴿ولقد جاءكم يوسف﴾ بن يعقوب عليهما السلام من قبل إتيان موسى، بالبينات الدالة على صدقه، وأمركم بعبادة ربكم وحده لا شريك له، ﴿فما

زلتم في شك عاجاءكم به في حياته وحتى إذا هلك ازداد شككم وشرككم، و وقلتم لن يبعث الله من وحسبانكم الذي لا يليق بالله تعالى، وحسبانكم الذي لا يليق بالله تعالى، فإنه تعالى لا يترك خلقه سدى، وظن أن الله لا يرسل رسولا طئ ضلال، ولهذا قال: وكذلك يوسل الله من هو مسرف مرتاب وهذا يموسى ظلماً وعلواً، فهم المسرفون موسى ظلماً وعلواً، فهم المسرفون بتجاوزهم الحق وعدولهم عنه إلى الله، وكذبوا رسوله.

فالذي وصفه السرف والكذب، لا ينفك عنهما، لا يهديه الله، ولا يوفقه للخير، لأنه رد الحق بعد أن وصل إليه وعرفه، فحراؤه أن يعاقبه الله، بأن يمنعه الهدى، كما قال تعالى: ﴿فلما زاغوا أزاغ الله قلوبهم﴾ وونقلب أفئدتهم وأبصارهم كما لم يؤمنوا به أول مرة ونذرهم في طغيانهم يعمهون﴾ ﴿والله لا يهدي القوم الظالمن﴾.

﴿٣٩﴾ ثبم ذكر وصيف المسرف الكذاب فقال: ﴿الذين يجادلون في آيات الله ﴿ السَّى بِينْتِ الْحُقِّ مِنْ الباطل، وصارت من ظهورها ـ بمنزلة الشمس للبصر، فهم يجادلون فيهاعلى وضوحها، ليدفعوها ويبطلوها ﴿ بِفيرِ سِلطانِ أَتَاهِمِ ﴾ أي: بغير حجة وبرهان، وهذا وصف لازم لكل مَنْ جادل في آيات الله، فإنه من المحال أن يجادل بسلطان، لأن الحق لا يعارضه معارض، فلا يمكن أن يعارض بدليل شرعي أو عقلي أصلاً، ﴿كبر﴾ ذلك القول المتضمن لرد الحق بالباطل ﴿مقتاً عند الله وعند الذين آمنوا﴾ فالله أشد بغضاً لصاحبه، لأنه تضمن التكذيب بالحق والتصديق بالباطل ونسبته إليه، وهذه أمور يشتد بغض الله لها ولمن إتصف بها، وكذلك عباده المؤمنون يمقتون على ذلك أشد المقت موافقة لربهم، وهؤلاء خواص

خلق الله تعالى، فمقتهم دليل على شناعة من مقتوه، ﴿كذلك﴾ أي: كما طبع على قليح على قليح على قليح على قلوب آل فرعون ﴿يطبع الله على كل قلب متكبر في نفسه على الحق برده وعلى الخلق باحتقارهم، جبار بكشرة ظلمه وعدوانه.

﴿وقال فرعون﴾ معارضاً لموسى ومكذباً له في دعوته إلى الإقرار برب العالمين، الذي على العرش استوى، وعلى الخلق اعتلى: ﴿يا هامان ابن لي صرحاً﴾ أي: بناء عظيماً مرتفعاً، والقصد منه لعلى أطلع ﴿إلى إله موسى وإلى لأظنه كاذباً﴾ في دعواه أن لنا رباً، وأنه فوق السماوات.

ولكنه يريد أن يحتاط فرعون، ويختبر الأمر بنفسه، قال الله تعالى في بيان الذي حمله على هذا القول: وكذلك زين لفرعون سوء عمله فزين له العمل السيّىء، فلم يزل الشيطان يزينه، وهو يدعو إليه وناظر مناظرة المحقين، وهو من أعظم المفسدين، وصد عن السبيل الحق، بسبب الباطل الذي زين له. (وما كيد فرعون الذي أراد أن يكيد به الحق، ويوهم به الناس أنه محق، وأن موسى ويوار، لا يفيده إلا الشقاء في الدنيا والآخرة.

و ٣٨ ﴿ وقال الذي آمن ﴿ معيداً نصيحته لقومه: ﴿ وَا قوم اتبعون أهدكم سبيل الرشاد ﴾ لا كما يقول لكم ورعون، فإنه لا يهديكم إلا طريق الغي والفساد. ﴿ وَا قوم إنما هذه الحياة اللانيا تنقطع وتضميحل ﴿ فلا تغربكم وتخدعنكم عما خلقتم له ﴿ وإن الآخرة ومنزل السكون والاستقرار، فينبغي ومنزل السكون والاستقرار، فينبغي يسعدكم فيها.

﴿مَنْ عمل سيئة ﴾ من شرك أو فسوق أو عصيان ﴿فلا يجزى إلاّ

عَالْوَاْ أَوْلَرُ ذَكَ بَأَيْدِ كُمْ رُمُدُكُ كُمْ مِالْبِيَنَاتُ فَعَالُواْ سَلَّى قَالُواْ فَأَدْعُواْ وَمَادُعَلَوُا ٱلْكَانِدِينَ إِلَّا فِي مَسْلَال ۞ إِنَّا لَتَصُرُّرُهُ لَمَّا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَّزَةِ ٱلدُّنْيَا وَيُوْمَ يَتَقُومُ ٱلْأَشْهَادُ ۞ يَوْمَ لَا يَنْفَعُ ٱلظَّالِينَ مَعْذِرَتُهُمَّ وَهُكُوا الْعَنَالَةُ وَلَكُمُ مِنْ وَعُالِدًا لِي وَلَقَدْ عَالَيْنَا الْمُوسَى ٱلْمُدَىٰ وَأَوْرَثُ ابْنِيَ إِسْرَاءِ بِلَ ٱلْكِئْبَ ۞ هُدَى وَذِكْرَهُ لِأُولِ ٱلْأَلْبَ ﴿ فَأَصْبِرَ الَّهِ وَعَدَاللَّهِ حَقُّ وَٱسْتَغْفِرُ لِذَيْ لِكَ وَسَيِّمْ بِحَمَّدِ وَيَلِكَ بِٱلْفِيْقِ وَٱلْإِمْكَارِ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَادِلُونَ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَادِلُونَ ۞ وَلَتِ ٱللَّهِ يِعَكِيرِسُلُطُنِ أَلْلَحُمُّ إِن فِي صُدُورِهِمْ إِلَّاكِيِّرُ اللَّهِ عِنْدُ مَّاهُم بِبَلِغِيهُ فَأَسْمَ نَعِذْ بِأَلَيَّةً إِنَّكَهُ هُوَ ٱلسَّجِيعُ ٱلْبَصِيدُ ۞ لَحَـُاقُ ٱلسَّمَلَوْتِ وَٱلْأَرْضِ أَحَـُمُونَ ا خَلْقِ ٱلنَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْ مَنْ ٱلنَّاسِ لَا يَعْ لَمُونَ ٥ وَمَايَسَتَوِى ٱلْأَعْمَا وَٱلْبَصِيرُ وَٱلَّذِيبَ ءَامَنُواْ وَعَيِلُواْ المَّالِحَاتِ وَلَا ٱلْمُنِيَّةُ قِلِيلًا مَاتَتَ ذَكَرُونَ ٥ THE REPORT OF THE PARTY OF THE

مثلها﴾ أي: لا يجازي إلا بما يسوؤه ويحزنه لأن جزاء السيئة السوء.

ومن عمل صالحاً من ذكرٍ أو أتشى من أعمال القلوب والجوارح، وأقوال اللسان ﴿فأولئك يدخلون الحنة يرزقون فيها بغير حساب أي: يعطون أجرهم بلا حد ولا عد، بل يعطيهم الله ما لا تبلغة أعمالهم.

﴿ويا قوم مالي أدعوكم إلى النجاة ﴾ بما قلت لكم ﴿وتدعونني إلى النار ﴾ بمترك اتباع نبي الله موسى عليه السلام. ثم فسر ذلك فقال:

وتدعونني لأكفر بالله وأشرك به ما ليس لي به علم أنه يستحق أن يُعبد من دون الله، والقول على الله بلا علم أدعوكم إلى المعزيز الذي له القوة كلها، وغيره ليس بيده من الأمر شيء. والغفار الذي يسرف العباد على أنفسهم ويتجرؤون على مساخطه ثم إذا تابوا وأنابوا إليه، كفّر عنهم السيتات والذنوب، ودفع موجباتها من العقوبات الدنيوية والأخروية.

﴿لا جرم﴾ أي: حقاً يقيناً ﴿أَنَّمَا لَدُونِياً ﴿ أَنَّمَا لَدُونِياً لِلهِ لِيسَ لَهُ دَعُوةً فِي الدّنيا ولا في الآخرة ﴾ أي: لا يستحق من الدعوة إليه، والحث على اللجأ إليه، لا في الدنيا ولا في الآخرة، لعجزه ونقصه، وأنه لا يصلك نفعاً

PERSONAL PROPERTY NEWSFILM إِذَّ التَّاعَةُ لَآئِنِيَّةٌ لَآرَيْنَ فِيهَا وَلَكِنَ أَكُثَرَّ النَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ وَقَالَ رَبُّكُوا أَدْعُونِ أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْمَحُكُمِ وَهَ عَنْ عِسَادَقِ سَسَيَدْخُلُونَ جَهَا لَمُرَدَاخِينَ ۞ اللَّهُ ٱلَّذِي جَعَالَ لَكُمُ ٱلَّيْ لَلَّ لِتَسَكُمُ وَاللَّهَ المُبْصِدُّ إِنَّ ٱللَّهَ لَدُوفَصِّيلَ عَلَ ٱلنَّاسِ وَلَلِكِنَّ أَكُثَّرَ ٱلنَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ۞ ذَلِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمُ خَلِقُ كُلِ شَيْءٍ لَا إِلَّهَ إِلَّاهُوَّ فَأَنَّى تُوَّفِّكُونِ ٦ كُذَّالِكَ يُؤْفِكُ ٱلَّذِينَ كَانُواْ بِعَايَاتِ ٱللَّهِ يَجْتُحَدُّونِ ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ فَسَالِاً وَٱلسَّمَّاةِ بِنَآةِ وَصَوْرَكُمْ فَأَحْسَنَ مُورَكُمْ وَرَزَقَكُمْ مِنَ ٱلطَّيِبَدَتِ ذَاكُواللّهُ وَتُحكُمُّ فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ۞ هُوَ ٱلْحَيُّ لَآ إِلَهُ إِلَّاهُوَقَادُعُوهُ عُغْلِصِينَ لَهُ ٱلَّذِينِ ﴿ ٱلْحَدَّمَا لُمِنَّةِ رَبِ ٱلْعَالَمِينَ ۞ \* قُلَّ إِنِّي نَهِيتُ أَنْ أَعْبُدَ ٱلَّذِيرَ ۖ مَنْعُوبَ مِن ذُونِ ٱللَّهِ ٱلْآجَاءَ يَ البَيِّنَتُ مِن زَيِّ وَأَمِيْهُ أَنْ أَشَارِ لَيْ الْعَلَمِينَ ۞ TOTAL WEST OF THE SECOND

ولا ضراً، ولا موتاً ولا حياة، ولا نشوراً.

ورأن مردن إلى الله تعالى فسيجازي كل عامل بعمله. وأن السرفين هم أصحاب النارا وهم الذين أسرفوا على أنفسهم بالتجرود على ربهم، بمعاصيه والكفرية، دون غيرهم.

فلما نصحهم وحذّرهم وأنذرهم، ولم يطيعوه ولا وافقوه، قال لهم: فستذكرون ما أقول لكم من هذه النصيحة، وسترون مغبة عدم قبولها حين يحل بكم العقاب، وتحرمون جزيل الثواب.

وأفوض أمري إلى الله أي: ألجأ الله وأعتصم، وألقي أموري كلها لليه، وأتوكل عليه في مصالحي ودفع الضرر الذي يصيبني منكم أو من غيركم. وإن الله بصير بالعباد يعلم أحوالهم وما يستحقون، يعلم حالي وضعفي فيمنعني منكم ويكفيني شركم، ويعلم أحوالكم فلا تتصرفون فيحكمة منه تعالى، وعن إرادته ومشيئته، فإن سلطكم على، وعن إرادته ومشيئته صدر ذلك.

﴿ وَوَقَاهُ اللهُ سَيْئَاتُ مَا مُكْرُوا ﴾ أي: وقى الله القويّ الرحيم، ذلك الرجل المؤمن الموفق، عقوبات ما مكر فرعون

واله له، من إرادة إهلاكه وإتلافه لأنه بادأهم بما يكرهون، وأظهر لهم الموافقة التامة لموسى عليه السلام، ودعاهم إلى ما دعاهم إليه موسى، القدرة إذ ذاك، وقد أغضبهم واشتد حنقهم عليه، فأرادوا به كيداً، فحفظه الله من كيدهم ومكرهم وانقلب كيدهم ومكرهم، على أنفسهم، هوجاق بال فرعون سوء العذاب أغرقهم الله تعلى في صبيحة واحدة عن آخرهم.

وفي البرزخ ﴿النار يعرضون عليها غدواً وعشِياً ويوم تقوم الساعة أذخِلُوا آل فيرعبون أشد العداب في في في العقوبات الشنيعة ، التي تحل بالمكذبين لرسل الله ، المعاندين الأمره .

﴿ ٤٧ ـ ٥٠﴾ ﴿وإذ يتحاجون في النار فيقول الضعفاء للذين استكبروا إنا كنا لكم تبعاً فهل أنتم مغنون عنا نصيباً من النار \* قال الذين استكبروا إنا كل فيها إن الله قد حكم بين العباد ﴿ وقال الذين في النار لخزنة جهنم ادعوا ربكم يخفف عنا يوماً من العذاب ﴿ قالوا أولم تك تأتيكم رسلكم بالبينات قالوا بلي قالوا فادعوا وما دعاء الكافرين إلا في ضلال، يخبر تعالى عن تخاصم أهل النار، وعتاب بعضهم بعضاً، واستغاثتهم بخزنة النار، وعدم الفائدة في ذلك فقال: ﴿وإذ يتحاجون في النارم يحتج التابعون بإغواء المتبوعين، ويتبرأ المتبوعون من التابعين، ﴿فيقول الضعفاء ﴾ أي : الأتباع للقادة ﴿للذين استكبروا، على الحق، ودعوهم إلى ما استكبروا لأجله . ﴿إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبِعاً﴾ أنتم أغويتمونا وأضللتمونا وزينتم لنا الشرك والشر، ﴿فهل أنتم مغنون عنّا نصيباً من النارم أي : ولو قليلاً . الله ال

﴿قَالَ الدّينَ استكبروا﴾ مبينين لعجزهم ونفوذ الحكم الإلهي في الجميع: ﴿إِنَّا كُلُّ فِيهَا إِنْ اللهِ قد حكم بين العباد﴾ وجعل لكل قسطه من العذاب، فلا يزاد في ذلك ولا ينقص

منه، ولا يغير ما حكم به الحكيم . وقال الذين في النار من المستكبرين والضعفاء وخزنة جهتم ادعوا ربكم يخفف عنا يوماً من العذاب لعلم تحصل بعض الراحة، في وقالوا لهم موبخين ومبيين أن شفاعتهم لا تنفعهم، ودعاءهم لا يفيدهم شيئاً: وأولم تك تأتيكم رسلكم بالبينات التي تبيتم بها الحق والصراط المستقيم، وما يقرب من الله وما يعد منه؟

﴿ قالوا بلى قد جاؤونا بالبينات، وقامت علينا حجة الله البالغة، فظلمنا وعاندنا الحق بعدما تبين. ﴿ قالوا ﴾ أي: الخزنة، لأهل النار، متبرئين من الدعاء لهم والشفاعة: ﴿ فادعوا ﴾ أنتم ولكن هذا الدعاء، هل يغني شيئاً أم

قال تعالى: ﴿ وما دعاء الكافرين إلا في ضلال ﴾ أي: باطل لاغ، لأن الكفر محبط لجميع الأعمال، صاد لإجابة الدعاء.

راه - ٢٥ ﴿ وإنا لننصر رسلنا والذين آمنوا في الحياة الدنيا ويوم يقوم الأشهاد \* يوم لا ينفع الظالمن معذرتهم ولهم اللعنة ولهم سوء الدار الذكر عقوبة آل فرعون في الدنيا، والبرزخ، ويوم القيامة، وذكر حالة أهل النار الفظيعة، الذين نابذوا رسله وحاربوهم، قال: ﴿ إِنّا لننصر رسلنا والذين آمنوا في الحياة الدنيا ﴾ أي: بالحجة والبرهان والنصر، وفي الآخرة بالحكم لهم، ولأتباعهم بالثواب، ولمن حاربهم بشدة العقاب:

حين يعتذرون ﴿ولهم اللعنة ولهم سوء الدار﴾ أي: الدار السيئة التي تسوء نازليها. ﴿ ٥٣ ـ ٥٥ ﴾ ﴿ولقد آتينا موسى

الهدى وأورثنا بني إسرائيل الكتاب \* هدى وذكرى لأولى الألباب \* فاصبر إن وعد الله حق واستغفر لذنبك وسبح بحمد ربك بالعشي والإبكار\* لما ذكر

18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18 1 - 18

ما جرى لموسى وفرعون، وما آل إليه أمر فرعون وجنوده، ثم ذكر الحكم العام الشامل له ولأهل النار، ذكر أنه أعطى موسى ﴿الهدى أي: الآيات، والعلم الذي يهتدي به المهتدون. ﴿وأورثنا بني إسرائيل الكتاب أي: جعلناه متوارثاً بينهم، من قرن إلى مشتمل على الهدى الذي هو العلم مشتمل على الهدى الذي هو العلم الترغيب فيه، وعن الشر بالترغيب فيه، وعن الشر بالترغيب فيه، وعن الشر بالترهيب عنه، وليس ذلك لكل أحد، وإنما هو ﴿لأولى الألباب﴾.

﴿فَاصِبر﴾ يا أيها الرسول كما صبر من قبلك من أولي العزم المرسلين. ﴿إِنَّ وَعِدُ اللهُ حَقّ أي: ليس مشكوكاً فيه، أو فيه ريب أو كذب، حتى يعسر عليك الصبر، وإنما هو الحق المحض، والهدى الصرف، الذي يصبر عليه الصابرون، ويجتهد في التمسك به أهل البصائر.

فقوله: ﴿إِن وعد الله حق﴾ من الأسباب التي تحث على الصبر على طاعة الله وعن ما يكره الله.

﴿واستغفر لذنبك﴾ المانع لك من تحصيل فوزك وسعادتك، فأمره بالصبر الذي فيه يحصل المحبوب، وبالاستغفار الذي فيه دفع المحذور، وبالتسبيح بحمد الله تعالى خصوصاً ﴿بالعشي والإبكار﴾ اللذين هما أفضل الأوقات، وفيهما من الأوراد والوظائف الواجبة والمستحبة ما فيهما، لأن في ذلك عونا على جميع الأمور.

ورد من الم المورد المدين بجادلون في المات الله بغير سلطان أتاهم إن في صدورهم إلا كبر ما هم ببالغيه فاستعلاء أن مَنْ حادل في آياته ليبطلها بالباطل، بغير بينة من أمره ولا حجة، إن هذا صادر من كبر في صدورهم على الحق وعلى مَنْ جاء به، يريدون الاستعلاء عليه بما معهم من الباطل، فهذا قصدهم ومرادهم.

ولكن هذا لا يتم لهم، وليسوا ببالغيه، فهذا نص صريح، وبشارة، بأن كل مَنْ جادل الحق أنه مغلوب، وكل مَنْ تكبر عليه فهو في نهايته ذليل. ﴿ فَاسَتَعَذْ ﴾ أي: اعتصم والجأ ﴿ فِالله ﴾ ولا يستعيذ، إرادة للعموم. أي: استعذ بالله من الكِبر الذي يوجب التكبر على الحق، واستعذ بالله من شياطين الإنس والجن، واستعذ واستعذ بالله من جميع الشرور.

﴿إِنه هو السميع ﴾ لجميع الأصوات على اختلافها، ﴿البصير ﴾ بجميع المرئيات، بأي: محل وموضع وزمان كانت.

﴿ ٥٧\_٩٩﴾ ﴿خلق السماوات والأرض أكبر من خلق الناس ولكن أكثر الناس لا يعلمون \* وما يستوى الأعمى والبصير والذين آمنوا وعملوا المصالحات ولاالمسيء قبليلأما تتذكرون \* إن الساعة لْآتية لا ريب فيها ولكن أكثر الناس لا يؤمنون، يخبر تعالى بما تقرر في العقول، أن خلق السماوات والأرض \_على عظمهما وسعتهما \_أعظم وأكبر من خلق الناس، فإن الناس بالنسبة إلى خلق السماوات والأرض من أصغر ما يكون فالذي خلق الأجرام العظيمة وأتقنها، قادر على إعادة الناس بعد موتهم من باب أولى وأحرى. وهذا أحد الأدلة العقلية الدالة على البعث دلالة قاطعة بمجرد نظر العاقل إليها يستدل سا استدلالا لا يقبل الشك والشبهة بوقوع ما أخرت به الرسل من البعث. · وليس كل أحد يجعل فكره لذلك ويقبل بتدبره، ولهذا قال: ﴿ولكن أكشر الناس لا يعلمون ولذلك لا يعتبرون بذلك، ولا يجعلونه منهم على بال، ثم قال تعالى:

وما يستوي الأعمى والبصير والنصاحات والذين آمنوا وعملوا الصالحات ولا المسيء أي: كما لا يستوي الأعمى والبصير، كذلك لا يستوي مَنْ آمن بالله وعمل الصالحات، ومَنْ

地區與26 هُوَ إِلَّذِى خَلَقَكُم مِن شُرَّكِ ثُمَّ مِن نُطْفَةِ ثُرِّينٌ عَلَقَ مِ التُمْ يُغْرِدُكُو لِلْفُلَاثُمُّ لِتَبْلُغُوا أَشْكَكُمْ مُزُّرِ لِتَكُوفُوا شُيُونَا ۚ وَمِنكُم مِّن يُعُوفَكِ مِن قِسُلُّ وَالْبَسْلُغُواْ أَجَلًا مُّكَمِّي وَلَعَلَّكُمْ مِنْعَقِلُونَ ۞ هُوَّالَّذِي بُحَيْء وَكُيتُ ۚ فَإِذَا فَضَيَ أَمْرَ فَإِنَّا لِيَقُولُ لَهُۥ كُن فَيَكُونُ ۞ أَلْرَرَ إِلَى ٱلَّذِنَ يُجَلَدِلُونَ فِت ءَائِنَتِ ٱللَّهِ أَنَّى يُصِّرَ فُونَ ۞ ٱلَّذِينَ كَذَيْواْ بِٱلْكِنْبِ وَيِمَآ أَرْسَلْنَا بِدِهِ رَبِينَآ أَنْسَوْفَ ﴿ إِنَّا لَمُونَ ۞ إِذِ ٱلْأَغْلَالُ فِت أَعْنَقِهِمُ وَٱلْسَلَامِ أَيْسَحُونَ ۞ فِٱلْحَيْسِ وِثُمَّرِ فِٱلنَّ إِرِيُسَّحِسَرُونَ ۞ ثُمَّ فِيلَ لَمُنَّ أَنَّنَ مَا كُنتُرَكُّرُكُونَ ۞ مِن دُرُنِ ٱللَّهِ قَالُواْ صَالَواْ ا عَنَابَلُ أَرْنَكُنْ ذَنْعُواْمِن قَبْلُ شَيْعًا لَذَ الكَيْضِ أَلْقَهُ ٱلْكَفِيقِ اللهُ اللهُ وَاللَّهُ مِنْ الْكُنُّهُ مُفَرَّخُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَعِالْكُمُّ وَ تَتَرَخُونَ ۞ ٱدْخَلُواْ أَبْوَلَ جَهَدَّرُ خَلِايِنَ فِيمَا فِي مُنْ مَنُّوَى ٱلْمُنْحَكَيْمِينَ ۞ فَأَصْبِرُ إِنَّ وَعُدَالُقُوحَقُّ فَإِمَّا زُبِينًاكَ إِنَّ اللَّهُ الَّذِي نَعِيدُهُمُ أَوْنَتُوَفِّي مَنَّكَ فَإِلَّنْكَ إِرْبَحَوْنَ ٥ DEFENDANCE OF THE PARTY OF THE

كان مستكبراً على عبادة ربه، مقدماً على معاصيه، ساعياً في مساخطه، ﴿قليلاً ما تتذكّرون﴾ أي: تذكركم قليل (۱)، والآ، فلو تذكرتم مراتب الأمور، ومنازل الخير والشر، والفرق بين الأبرار والفجار، وكانت لكم همة علية، لآثرتم النافع على النضار، والسعادة والهدى على الضلال، والسعادة على الدائمة على الدنيا الفائية.

﴿ ٥٩ ﴾ ﴿إن الساعة لآتية لا ربب فيها، قد أخبرت بها الرسل الذين هم أصدق الخلق ونطقت بها الكتب السماوية، التي جميع أخبارها أعلى مراتب الصدق، وقامت عليها الشواهد المرئية والآيات الأفقية. ﴿ولكن أكثر الناس لا يؤمنون مع هذه الأمور، التي توجب كمال التصديق والإذعان. ه ٦٠﴾ ﴿وقال ربكم ادعوني استجب لكم إن الذين يستكبرون عن عبادي سيدخلون جهنم داخرين، هذا من لطفه بعباده ونعمته العظيمة، حيث دعاهم إلى ما فيه صلاح دينهم وذنياهم، وأمرهم بدعائه دعاء العبادة ودعاء المسألة، ووعدهم أن يستجيب لهم، وتوعد مَن استكبر عنها فقال: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكَبِّرُونَ عَنْ عَبَّادِينَ سيدخلون جهنم داخرين، أي: ذليلين حقيرين، يجتمع عليهم العذاب

<sup>(</sup>١) في النسختين ( قليلاً ).

وَلَقَدُ أَرْسَلْنَارُسُكُ لَا مِن قَبَلِكَ مِنْهُمِ مِنْ قَصَصْبَا عَلَيْكَ وَمِنْهُمِ مِنْ أَرْيَقُتُ صَعَلَيْكَ وَمَاكَ انْ لِرَمُولِ أَن كِأَيِّي بِعَايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱلَّذِ ۚ فَإِذَا حِمَآ اَمْرُ ٱللَّهِ قُضِيَّ إِلَّٰ مِنْ وَخَسِرَ هُ َ اللَّهُ ٱللَّهُ لِلْوَرَ ٥ اللَّهُ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُ مُ ٱلْأَفْرَدَ لِتَرْكَبُولُهِ مُن اللَّهُ مِنْهَا تَأْكُلُونَ ۞ وَلَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ وَلِتَبَلُّغُواْ عَلَيْهَا حَاجَتَ فِي صُدُودِكُمْ وَعَلَيْهَا وَعَلَى ٱلْفُلُكِ تُحْمَلُونَ ۞ وَيُرِيكُمْ ءَايَنتِهِ فَأَيَّ ءَايَتِ ٱللَّهِ تُنكِرُونَ ٢ ۞ أَفَكَرُ يَسِينُ وَأُسِيفًا ٱلْأَرْضِ وَيَظَرُّوا كَيْفَ كَانَ عَلِقِتَهُ ٱلَّذِينِ مِن قَبِلِهِ مُرَكَافُواْ أَكُ ثُرَمِنْهُمْ وَأَشَدَّ فَرُوَّ وَيَالْتَازَا فِي ٱلْأَرْضِ فَسَا أَغَنَىٰ عَنْهُم مَّاكَانُواْ يَكْسِبُونَ ٩ فَكَنَاجَآءَتْهُمْ رُسُلْهُمْ وِالْبَيِّنَتِ فَرِجُوْلِ عَاعِندَهُمْ يِّنَ ٱلْمِيلِيرِ وَجَانَ بِهِمِمَّاكَ أَوْلَ بِهِرِيَسُتَهْزِهُ وَرَبَ۞ فَلَأَ رَأَوْا بَاسْنَا قَالُواْ مَاسَنَا بِاللَّهِ وَجَدَهُ وَكُثَّرُنَا بِمَا كَنَابِهِ مِسْرِكِينَ @ فَلَرَيْكَ يَنفَعُهُ مَ إِيمَانُهُمْ لِمَا أَوْا بَأْسَنَأَ السُفَّتَ اللَّهِ ٱلَّتِي قَدْ خَلَتْ فِي عِسَادِيُّوء وَخَسِيرَهُمَا إِلَّكَ ٱلْكُفِرُونَ ۞ DIEGO W KONEKO

والإهانة، جزاء على استكبارهم.

﴿ ٦١\_ ٦٠﴾ ﴿الله الــذي جــعــل لكم الليل لتسكنوا فيه والنهار مبصرا إن الله لذو فضل على الناس ولكن أكثر الناس لا يشكرون \* ذلكم الله ربكم خالق كل شيء لا إله إلا هو فأني تؤفكون \* كذلك يؤفك الذين كانوا بآيات الله يجحدون ﴿ الله الذي جمل لكم الأرض قراراً والسماء بناء وصوركم فأحسن صوركم ورزقكم من الطيبات ذلكم الله ربكم فتبارك الله رب العالمين \* هو ألحى لا إله إلا هو فادعوه مخلصين له الدين الحمد لله رب العالمين الدبر هذه الآيات الكريمات، الدالة على سعة رحمة الله تعالى وجزيل فضله، ووجوب شكره، وكمال قدرته، وعظيم سلطانه، وسعة ملكه، وعموم خلقه لجميع الأشياء، وكمال حياته، واتصافه بالحمد على كل ما اتصف به من الصفات الكاملة، وما فعله من الأفعال الحسنة، وتمام ربوبيته وانفراده فيها، وأن جميع التدبير في العالم العلوي والسفلي في ماضي الأوقات وحاضرها ومستقبلها بيد الله تعالى، ليس لأحد من الأمر شيء، ولا من القدرة شيء، فينتج من ذلك، أنه تعالى المألوه المعبود وحده، الذي لا يستحق أحد من العبودية شيئاً، كما لم يستحق من الربوبيه شيئاً، وينتج من ذلك، امتلاء القلوب بمعرفة الله تعالى

وعبته وخوفه ورجائه ، وهذان الأمران \_ وهما معرفته وعبادته هما اللذان خلق الله الخلق لأجلهما ، وهما الغاية المقصودة منه تعالى لعباده ، وهما الموصلان إلى كل خير وفلاح وصلاح ، وسعادة دنيوية وأخروية ، وهما اللذان هما أشرف اللذات على الإطلاق ، وهما اللذان إن فاتا فات كل خير وحضر كل

فنسأله تعالى أن يملاً قلوبنا بمعرفته ومجبته، وأن يجعل حركاتنا الباطنة والظاهرة خالصة لوجهه، تابعة لأمره، إنه لا يتعاظمه سؤال، ولا يحفيه نوال.

فقوله تعالى: ﴿الله الذي جعل لكم الليل ﴾ أي: لأجلكم جعل الله الليل مظلماً، ﴿لتسكنوا فيه ﴾ من حركاتكم، التي لو استمرت لضرت، فتأوون إلى فرشكم، ويُلقي الله عليكم النوم الذي يستريح به القلب والبدن، وهو من ضروريات الآدمي لا يعيش بدونه، ويسكن أيضاً، كل حبيب إلى حبيبه، ويجتمع الفكر، وتقل الشواغل.

وي جعل تعالى ﴿النهار مبصراً﴾ منيراً بالشمس المستمرة في الفلك، فتقومون من فرشكم إلى أشغالكم الدينية والدنيوية، هذا لذكره وقراءته، وهذا لطلبه العلم ودراسته، وهذا لبيعه وشرائه، وهذا لبنائه أو حدادته، أو نحوها من الصناعات، وهذا لسفره براً وبحراً، وهذا لفلاحته، وهذا لتصليح حيواناته.

(إن الله لذو فضل أي: عظيم، كما يدل عليه التنكير ﴿على الناس ﴾ . حيث أنعم عليهم بهذه النّعم وغيرها، وصرف عنهم النقم، وهذا يوجب عليهم قام شكره وذكره، ﴿ولكن أكثر وظلم هم . ﴿وقليل من عبادي الشكور》 الذين يقرون بنعمة ربم، ويخضعون لله ويجبونه، ويصرفونها في طاعة مولاهم ورضاه.

﴿ ذلكم ﴾ الذي فعل ما فعل ﴿ الله ربكم ﴾ أي: المنفرة بالإلهية ، والمنفرة بالربوبية ، لأن انفراده بهذه النّعَم من ربوبيته ، وإيجابها للشكر من ألوهيته ، ﴿ لا إله إلا هو ﴾ تقرير أنه المستحق للعبادة وحده لا شريك له ، ﴿ خالق كل شيء ﴾ تقرير لربوبيته ،

تم صرَّح بالأمر بعبادته فقال: فأنى تؤفكون أي: كيف تصرفون عن عبادته وحده لا شريك له، بعدما أبان لكم الدليل وأنار لكم السبيل؟!! هكذلك مؤفك الذب كانما

﴿كذلك يبؤفك النين كانوا بآيات الله يجحدون أي: عقوبة على جحدهم لآيات الله، وتعديهم على رسله، صرفوا عن التوحيد والإخلاص، كما قال تعالى: ﴿وإذا ما أنزلت سورة نظر بعضهم إلى بعض هل يراكم من أحد ثم انصرفوا صرف الله قلوبهم بأنهم قوم لا يفقهون ﴾.

والله الذي جعل لكم الأرض قراراً أي: قارة ساكنة، مهيأة لكل مصالحكم، تتمكنون من حرثها وغرسها والبناء عليها، والسفر والإقامة فيها.

﴿والسماء بناء ﴾ سقفاً للأرض التي أنتم فيها، قد جعل الله فيها ما تنفعون به من الأنوار والعلامات التي يُمتدى بها في ظلمات البر والسحر، ﴿وصوّركم فلسن صوركم فليس الحيوانات أحسن صورة من بني آدم، كما قال تعالى: ﴿لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم ﴾.

وإذا أردت أن تعرف حسن الآدمي وكمال حكمة الله تعالى فيه، فانظر إليه عضواً عضواً من أعضائه يليق به ويصلح أن يكون في غير محله؟ وانظر أيضاً، إلى الميل الذي في القلوب بعضهم لبعض، هل تجد ذلك في غير الآدميين؟ وانظر إلى ما خصه الله به من العقل والإيمان، والمحبة والمحرفة، التي هي أحسن الأخلاق المناسبة لأجل الصور.

﴿ ورزقكم من الطيبات ﴾ وهذا شامل لكل طيب، من مأكل،

ومشرب، ومنكح، وملبس، ومنظر، ومسمع، وغير ذلك من الطيبات التي يسرها الله لعباده، ويسر لهم أسبابها، ومنعهم من الخبائث التي تضادها، وتضر أبدانهم وقلوبهم وأديانهم، وذلكم، الذي دبر الأمور وأنعم عليكم بهذه النعم والله ربكم، وتتبارك الله رب العالمين، أي: تعاظم وكثر خيره وإحسانه، المربي جميع والعالمين بنعمه.

وهو الحي الذي له الحياة الكاملة التامة، المستلزمة لما تستلزمه من صفاته الذاتية، التي لا تتم حياته إلا بها، كالسمع، والبصر، والقدرة، والعلم، والكلام، وغير ذلك من صفات كماله ونعوت جلاله.

﴿لا إله إلا هو﴾ أي: لا معبود بحق إلا وجهه الكريم. ﴿فادعوه﴾ وهذا شامل لدعاء العبادة ودعاء المسألة خلصين له الدين ﴾ أي: اقصدوا بكل عبادة ودعاء وعمل وجه الله تعالى، فإن الإخلاص هو المأمور به، كما قال تعالى: ﴿وما أمروا إلا ليعبدوا الله غلصين له الدين حنفاء ﴾

﴿الحمد لله رب العالمين أي: جميع المحامد والمدائع والثناء، بالقول كنطق الخلق بذكره، والفعل، كعبادتهم له، كل ذلك لله تعالى وحده لا شريك له، لكماله في أوصافه وأفعاله، وتمام نعمه.

وت - ٦٦﴾ ﴿قل إِني نهيت أن السلم الحيد الله الله المنيات من ربي وأمرت أن أسلم لرب العالمين \* هو الذي خلقكم من يراب ثم سن نطقة ثم من علقة ثم لتكونوا شيوخاً ومنكم من يتوفى من لتعلون أشدكم ثم تعقلون \* هو الذي يحيي ويميت فإذا تعمل أمراً فإنما يقول له كن فيكون له وحده وذكر الأدلة على ذلك والبينات ، صرح وذكر الأدلة على ذلك والبينات ، صرح بالنهي عن عبادة ما سواه فقال : ﴿قل المنابي ﴿إِني نهيت أن أعبد الذين يا أيها النبي ﴿إِني نهيت أن أعبد الذين

تــدعــون مــن دون الله بح مــن الأوثــان والأصِنام، وكل ما عُبد من دون الله : :

ولست على شك من أمري، بل على يقين وبصيرة، ولهذا قال: ﴿ لَمَّا جَاءَنِي البينات من ربي وأمرت أن أسلم لرب العالمين، بقلبي ولساني وجوارحي، بحيث تكون منقادة لطاعته، مستسلمة لأمره، وهذا أعظم مأموريه على الإطلاق، كما أن النهى عن عبادة ما سواه أعظم مَنْهِيِّ عنه على الإطلاق، تم قرر هذا التوحيد بأنه الخالق لكم، والمطور لخلقتكم، فكما خلقكم وحده فاعبدُوه وحده، فقال: ﴿ هو الذي خلقكم من تراب، وذلك بحلقه أصلكم وأبيكم آدم عليه السلام. وثم من نطفة﴾ وهذا ابتداء خلق سائر النوع الإنساني ما دام في بطن أمه، فنبه بالابتداء على بقية الأطوار، من العلقة، فالمضغة، فالعظام، فنفخ الروح، ﴿ثُمُ مخرجكم طفلاً ثم هكذا تنتقلون في الخلقة الإلهية حتى تبلغوا أشدّكم من قوة العقل والبدن، وجميع قواه الظاهرة والباطنة. ﴿ثُمُّ لِتَكُونُوا شَيُوخًا وَمُنكُمُ مَنْ يسَوفى من قبل﴾ بلوغ الأشد **﴿ولتبلغوا﴾** بهذه الأطوار المقدرة إلى أجل مسمى تنتهى عنده أعماركم. (ولعلكم تعقلون) أحوالكم، فتعلمون أن الطور لكم في هذه الأطوار كامل الاقتدار، وأنه الذي لا تنبغي العبادة إلا له ، وأنكم ناقصون من کل وجه .

هو الذي يحيي ويميت أي: هو المنفرد بالإحياء والإماتة، فلا تحوت نفس بسبب أو بغير سبب، إلا بإذنه ورما يعمّر ولا ينقص من عمره إلا في كتاب إن ذلك على الله يسير .

﴿ فَإِذَا قَضَى أَمْراَ﴾ جَلِيلاً أَوْ حَقَيْراً ﴿ فَإِنَّمَا يُقُولُ لَهُ كُنَّ فَيكُونَ ﴾ لا رد في ذلك، ولا متنوية، ولا تمنع

﴿ ٢٦ - ٢٦﴾ ﴿ أَمْ تَسَرَ إِلَى الْسَدْيِسِ 
يجادلون في آيات الله أنى يصرفون \* 
الذين كذبوا بالكتاب وبما أرسلنا به 
رسلنا نسوف يعلمون \* إذ الأغلال في

أعناقهم والسلاسل يسحبون \* في الحميم ثم في النار يسجرون \* ثم قيل لهم أين ما كنتم تشركون \* من دون الله قالوا ضلوا عنا بل لم نكن ندعوا من قبل شيئًا كذلك يضل الله الكافرين \* ذلكم بما كنتم تفرحون في الأرض بغير الحق وبما كنتم تمرحون \* ادخلوا أبواب جهنم خالدين فيها فبئس مثوى المتكبرين، ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الذِّينَ يَجَادلُونَ في آيات الله الواضحة البينة متعجباً من حالهم الشنيعة. ﴿أَنِّي يُصْرَفُونَ﴾ أي: كيف ينعدلون عنها؟ وإلى أي: شيء يذهبون بعد البيان التام؟ هل يجدون أيات بيِّنات تعارض آيات الله؟ لا والله. أم يجـدون شــبــهــأ تــوافــق أهـواءهـم، ويـصـولـون بهـا لأجـل باطلهم؟ فبئس ما استبدلوا واختاروا لأنفسهم بتكذيبهم بالكتاب الذي جاءهم من الله، وبما أرسل الله به رسله، الذين هم خير الخلق وأصدقهم، وأعظمهم عقولاً، فهؤلاء لا جزاء لهم سوى النار الحامية، ولهذا توعدهم الله بعذابها فقال: ﴿ فسوف يملمون \* إذ الأغلال في أعناقهم ﴾ التي لا يستطيعون معها حركة. **﴿والسلاسلِ**﴾ التي يقرنون بها همِ وشياطينهم ﴿يسحبون \* في الحميم﴾ أي: الماء الذي اشتد غليانه وحره. ﴿ثم في النار يسجرون﴾ يوقد عليهم اللهب العظيم فيصلون بها، ثم يوبخون على شركهم وكذبهم.

الكافرين أي: كذلك الصلال الذي كانوا عليه في الدنيا، الصلال الواضح لكل أحد، حتى إنهم بأنفسهم يقرون ببطلانه يوم القيامة، ويتبين لهم معنى قوله تعالى: ﴿وما يتبع الذين يدعون من دون الله شركاء إن يتبعون إلا القيامة يكفرون بشرككم ﴿ومَنْ الشيامة يكفرون بشرككم ﴿ومَنْ الشيامة يستجيب له إلى يوم القيامة ﴾ الآيات.

ويقال لأهل النار (ذلكم) العداب الذي نوع علكم (بما كنتم تفرحون في الأرض بغير الحق وبما كنتم تفرحون بالباطل الذي أنتم عليه، وبالعلوم التي خالفتم بها علوم الرسل وتمرحون على عباد الله، بغياً وعدواناً وظلماً وعصياناً، كما قال تعالى في آخر هذه السورة: ﴿فلما جاءتهم رسلهم بالبينات فرحوا بما عندهم من العلم》.

وكما قال قوم قارون له: ﴿لا تَفْرِح إِنْ الله لا يجبُ الفرحين﴾.

وهذا هو الفرح المذموم الموجب للعقاب، بخلاف الفرح المدوح الذي قال الله فيه: ﴿قل بفضل الله وبرحمه فبذلك فليفرحوا﴾ وهو الفرح بالعلم النافع والعمل الصالح.

﴿ادخلوا أبواب جهنم كل بطبقة من طبقاتها على قدر عمله . ﴿ خالدين فيها ﴾ لا يحرجون منها أبداً ﴿ فبئس مثوى المتكبرين ﴾ مثوى يخزون فيه ويهانون ويحبسون ويعذبون ويترددون بين حرها وزمهريرها .

﴿٧٧﴾ ﴿فاصبر إن وعد الله حق فإما نرينك بعض الذي تعدهم أو نستوفينك فإلينا يرجعون أي: ﴿فاصبر ﴾ يا أيها الرسول على دعوة تومك وما ينالك منهم من أذى واستعن على صبرك بإيمانك ﴿إن كلمته ، وينصر رسله في الدنيا والآخرة ، واستعن على ذلك أيضاً ، بتوقع العقوبة بأعدائك في الدنيا بتوقع العقوبة بأعدائك في الدنيا بتوقع العقوبة بأعدائك في الدنيا

والآخرة، ولهذا قال: ﴿فَإِمَا نُرِينَكُ بِعِض الذي نعدهم ﴾ في الدنيا فذاك ﴿ أَوْ نَتُونِينُك ﴾ قبل عقوبتهم ﴿فَإِلِينا يُرجعون ﴾ فنجازيهم بأعمالهم ، ﴿فَلا تحسين الله غافلاً عمّا يعمل الظالمون ﴾ . ثم سلاً ، وصبَّر ، بذكر إخوانه المرسلين فقال المسلود فقال المرسلين المرسل

﴿٧٨﴾ ﴿ولقد أرسلنا رسلاً من قبلك منهم من قصصنا عليك ومنهم من أرسلنا ومنهم من أرسلنا ومنهم أن يأتي بآية إلا ببإذن الله فإذا جاء أمر الله قضي بالحق وخسر هنالك المبطلون أي: ﴿ولقد أرسلنا من قبلك رسلا كثيرين إلى قومهم يدعونهم ويصبرون على أذاهم . ﴿منهم مَن لم نقصصنا عليك ﴿ وكل الرسل من لم نقصص عليك ﴿ وكل الرسل مدرون ، لس بيدهم شيء من الأمر .

وما كان لأحدِ منهم ﴿ أَن يَأْتِ بِآيةٍ ﴾ من الايات السمعية والعقلية ﴿إلاَّ باذن الله ﴾ أي: بمشيئته وأصره، فاقتراح المقترح على الرسل الإتيان بالآيات، ظلم منهم وتعنت وتكذيب، بعدأن أيدهم الله بالآيات الدالة على صدقهم وصحة ما جاؤوا به. ﴿فَإِذَا جاء أمر الله ﴿ بالفصل بين الرسل وأعدائهم، والفتح. ﴿قُضِي﴾ بينهم ﴿بالحق﴾ الذي يقع الموقع، ويوافق الصواب بإنجاء الرسل وأتباعهم، وإهلاك المكذبين، ولهذا قال: ﴿وحسر هنالك﴾ أي: وقت القضاء المذكور ﴿المبطلون﴾ الدين وصفهم الباطل، وما جاؤوا به من العلم والعمل باظل، وغايتهم المقصودة لهم باطلة، فَليَحْذَر هؤلاء المخاطبون أن يستمرواعلي باطلهم فيخسروا كما خسر أولئك، فإن هؤلاء لا خير منهم، ولا لهم براءة في الكتب

﴿٧٩ - ٨١﴾ ﴿الله الذي جعل لكم الأنمام لتركبوا منها ومنها تأكلون ﴿ وَلَكُم فَيِهَا مِنافِع وَلَتِبلَغُوا عَلَيْها حَاجة في صدوركم وعليها وعلى الفلك تحملون ﴿ ويريكم آياته فأي: آيات الله

تنكرون المتن تعالى على عباده بما جعل لهم من الأنعام التي بها جملة من الإنعام:

منها: منافع الركوب عليها والحمل.

ومنها: منافع الأكل من لحومها والشرب من ألبانها

ومنها: متافع الدفء، واتخاذ الآلات والأمتعة من أصوافها وأوبارها وأشعارها، إلى غير ذلك من النافع.

ولتبلغوا عليها حاجة في صدوركم من الوصول إلى الأوطان البعيدة، وحصول السرور بها، والفرح عند أهلها. ﴿ وعلى الفُلْكِ تَمُلُونَ ﴾ أي: على الرواحل السرية والفلك البحرية يجملكم الله الذي سخرها وهيأ لها ما هيأ من الأسباب التي لا تتم إلا بها

﴿ ويريكم آياته ﴾ الذالة على وحدانيته وأسماته وصفاته، وهذا من أكبر نِعَمِهِ، حيث أشهد عباده آياته النفسية، وآياته الأفقية، ونِعَمَهِ الباهرة، وعددها عليهم، ليعرفوه ويذكروه

وفائي آيات الله تنكرون أي: أي: آية من آياته لا تعترفون بها؟ فإنكم قد تقرر عندكم، أن جميع الآيات والنعم منه تعالى، فلم يبق للإنكار على، ولا للإعراض عنها موضع، بل أوجبت لذوي الألباب بلل الجهد، واستفراغ الوسع، للاجتهاد في طاعته والتبل في خدمته والانقطاع إليه.

( ۸۲ – ۸۹ ﴿ أفلم يسيروا في الأرض فينظروا كيف كان عاقبة الذين من قبلهم كانوا أكثر منهم وأشد قوة وآثاراً في الأرض فما أغنى عنهم ما كانوا يكسبون \* فلما جاءتهم رسلهم وحاق بهم ما كانوا به يستهزؤون \* فلما رأوا بأسنا قالوا آمنا بالله وحله وكفرنا بما كنا به مشركين \* فلم يك ينفعهم إيمانهم لما رأوا بأسنا سنة الله ينفعهم إيمانهم لما ينفعهم إيمانهم لمانه ينفعهم إيمانهم لمانهم لمانهم

الكافرون، يحث تعالى المكذبين لرسولهم على السيرفي الأرض بأبدانهم وقلوبهم وسؤال العالمين. ﴿ فينظروا ﴿ نظر فيكر واستدلال ،

لا نظر غفلة وإهمال.

﴿كيف كان عاقبة الذين من قبلهم﴾ من الأمم السالفة، كعاد وثمود وغيرهم، بمن كانوا أعظم منهم قوةً وأكثر أموالاً وأشد آثاراً في الأرض من الأبنية الحصينة، والغراس الأنيقة، والزروع الكثيرة ﴿فما أغني عنهم ما كانوا يكسبون، حين جاءهم أمر الله، فلم تغني عنهم قوتهم، ولا افتدوا بأموالهم، ولا تحصنوا بحصونهم.

ثم ذكر جرمهم الكبير فقال: ﴿فَلَمَا جاءتهم رسلهم بالبينات﴾ من الكتب الإلهية، والخوارق العظيمة، والعلم النافع المبين، للهدى من الضلال، والحقُّ من الباطل ﴿فرحوا بِما عندهم من العلم المناقض لدين الرسل.

ومن المعلوم، أن فرحهم به يدل على شدة رضاهم به وتمسكهم، ومعاداة الحق الذي جاءت به الرسل، وجعل باطلهم حقا، وهذا عام لجميع العلوم التي توقض بها ما جاءت به الرسل، ومن أحقها بالدخول في هذا، علوم الفُّلسفة، والمنطق اليونان، الذي رُدُّت به كثير من آيات القرآن، ونقصت قدره في القلوب، وجعلت أدلته اليقينية القاطعة أدلة لفظية لا تفيد شيئاً من اليقين، ويقدم عليها عقول أهل السفه والباطل، وهذا من أعظم الإلحاد في آيات الله والمعارضة لها والمناقضة فالله

﴿وحاق بهم﴾ أي: نزل﴿ما كانوا به يستهزؤون من العذاب. ﴿فَلَمَا رأوا بأسنا اي: عذابنا، أقروا حيث لا ينفعهم الإقرار ﴿قالُوا أَمِنَا بِاللهُ وحده وكفرنا بما كنا به مشركين، من الأصنام والأوثان، وتبرأنا من كل ما خالفِ الرسلِ سن علم أو عمل.

﴿ فَلَم يَكُ يَنْفُعُهُم إِيمَانُهُم لَمَّا رَأُوا

مِأْسِنا﴾ أي: في تلك الحال، وهذه ﴿سُنَّةَ اللهُ﴾ وعادته ﴿النَّي خلت في عباده الكذبين حين ينزل بهم بأس الله وعقابه إذا آمنوا، كان إيمانهم غير صحيح، ولا منجيالهم من العذاب، وذلك لأنه إيمان ضرورة قد اضطروا إليه، وإيمان مشاهدة، وإنما الإيمان النافع الذي ينجي صاحبه، هو الإيمان الاختياري، الذي يكون إيماناً بالغيب، وذلك قبل وجود قرائن العذاب.

﴿وخسر هنالك ﴾ أي: وقت الإهلاك وإذاقة البأس ﴿الكافرون﴾ دينهم ودنياهم وأخراهم، ولا يكفي مجرد الخسارة في تلك الدار، بل لا بد من خسران يشقى في العذاب الشديد، والخلود فيه، دائماً أبداً.

تم تفسير سورة المؤمن بحمد الله ولطفه ومعونته، لا بحولنا وقوتنا، فله الشكر والثناء

## تفسير سورة فصلت<sup>(۱)</sup> مكيــة

﴿١ - ٨﴾ ﴿ بسم الله الرحن الرحيم حّم \* تنزيل من الرحمن الرحيم \* كتأب فصلت آياته قرآنا عربيا لقوم يعلمون \* بشيراً ونذيراً فأعرض أكثرهم فهم لا يسمعون ﴿ وقالوا قلوبنا في أكنة ثما تدعونا إليه وفي أذاننا وقرومن بيننا وبينك حجاب فاعمل إننا عاملون \* قل إنما أنا بشر مثلكم يوحى إلِّي أنما إلهكم إله واحد \* فاستقيموا إليه واستغفروه وويل للمشركين \* الذين لا يؤتون الزكاة وهم بالآخرة هم كافرون \* إن الذين امنوا وعملوا الصالحات لهم أجر غير محنون ﴿ يَخِبر تعالى عباده أن هذا الكتاب الجليل والقرآن الجميل ﴿تنزيل﴾ صادر ﴿من الرحمن الرحيم﴾ الذي وسعت رحمته كل شيء، الذي من أعظم رحمته وأجلها إنزال هذا الكتاب، الذي حصل به من العلم والهدي والنور والشفاء والرحمة والخير الكثير، ما هو

مالقة التخوالتخيير حَمَّ ۞ تَرَيِدُ لَيْنَ ٱلْتَعْزِلُ لِيَدِ ۞ حَيَّتُ فَيْلَتَ عَلِينَهُ وَيُ النَّاعَرِيتَا لِفَوْمِ رَبِعَ لَمُونِ ٥٠ بَيْدِيرًا وَبَلْيِسِرًا فَأَعْرَضَ اَ حَشَرُهُمْ فَهُمْ لَايِمَ مَعُونَ ۞ وَقَالُواْ قُلُويْنَا فِي أَحِنَةِ مِمَّانَدَعُونَاۚ إِلَيْهِ وَفِيٓءَاذَانِنَا وَقَرُّ وَمِنْ يَنِينَا وَيَثِينِكَ جِمَاكُ فَأَعْمَلُ انَّكَ عَلِيلُونَ ۞ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بُشَرِّ مِتْلُكُونُو حَيَ إِلَيَّ أَيَّنَا إِلَهَ كُورِ إِلَهُ وَكِيدٌ فَأَسْ يَقِيمُوا إِلَيْهِ وَأَسْ يَغْفِرُونُ وَوَيْلٌ لِلْشَيْكِينَ ۞ ٱلَّذِينَ لَايُؤْتُونَ ٱلزَّكُوةَ وَهُمْ إِلَّاهِ مَنْ هُمِّ كَلِهُرُونَ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَكِيلُواْ ٱلصَّلِلِحَتِ لَهُمُّ أَجُرُّعَيْرُ عَنُونِ ۞ • قُلُ أَيِنَكُمْ لَتَكُمُّرُونَ بِٱلَّذِي َ الَّذِي َ الَّذِي َ الَّذِي َ الْ وُ فِي وَمِينِ وَتَجْعَلُونَ لَهُ وَأَندَادًا ذَاكِكَ رَبُ ٱلْمَنكِمِينَ ۞ وَيَحْفَلَ إِلَى فِيهَا رَوَسِيَ مِن فَوْقِهَا وَنَرُكِ فِيهَا وَقَدَّرُ فِيهَا أَفَوْلَهَا فِي أَرْبَكَ فِي أَنْيَا رِسَوَاءَ لِلسَّلَلِينَ ۞ فَرَّاسُتُوكَ إِلَى ٱلسَّسَّلَةِ وَهَنَ دُخَاذٌ رُ اللَّهُ اللَّ 

من أجل نِعَمِهِ على العباد، وهو الطريق للسعادة في الدارين.

ثم أثنى على الكتاب بتمام البيان فقال ﴿ فُصِّلَتْ آياته ﴾ أي: فصل كل شيء من أنواعه على حدثه، وهذا يستلزم البيان التام، والتفريق بين كل شيء، وتمييز الحقائق، ﴿قرآناً عربياً﴾ أي: باللغة الفصحي أكمل اللغات، فَصَّلت آياته وجُعل عربياً. ﴿لقوم يعلمون، أي: لأجل أن يتبين لهم معناه كما تبين لفظه، ويتضح لهم الهدى من الضلال، والعَيُّ من

وأما الجاهلون الذين لا يزيدهم الهدى إلا ضلالاً، ولا البيان إلا عُميّ فهؤلاء لم يُسَق الكلام لأجلهم، ﴿وسواء عليهم أأنذرتهم أم لم تنذرهم لا يؤمنون﴾

﴿بشيراً وسَليراً ﴾ أي: بشيراً بالثواب العاجل والآجل، ونذيراً بالعقاب العاجل والأجل، وذكس تفصيلهما، وذكر الأسباب والأوصاف التي تحصل ما البشارة والنذارة، وهذه الأوصاف للكتاب، مما يوجب أن يُتَلَقِّي بِالْقِبُولُ والإذعان والإيمان والعمل به، ولكن أعرض أكثر الخلق عنه إعراض المستكبرين، ﴿ فهم

فَقَضَيْكُ هُنَّ سَبْعَ سَنَمُولَتِ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَىٰ فِيكُلِ مَمَّآٓ وَأَمْهَأَ وَزَيِّنَا ٱلسَّمَآءَ ٱلدُّيَّا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظاً ذَٰلِكَ تَقَدِيرُ ٱلْفَرْدِيرِ ٱلْعَلِيدِ ۞ فَإِنْ أَعْرَضُوا فَقُلُ أَنذَ رَبُّكُمْ صَلِيقَةً مِثْلَ صَلِعِقَةِ عَمَادِ وَكُنُودَ ۞ إِذْ جَآءَتُهُ مُ ٱلرُسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلِفِهِ مَ ٱلْانْغَبُدُ وَالِلَّالِيَّةَ قَالُواْ لَوْشَكَ أَهَ رَبُّنَا لَأَمْلَ مَلَتَهِكُذُ فَإِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُ مِيهِ كَيْفُرُونَ ۞ فَأَمَّا عَادٌ فَأَسْتَكُبُرُوا فِي ٱلْأَرْضِ بِعَيْرِ إِلْمَتِيِّ وَقَالُواْمِنْ أَمْنَ لُمِنَا فَيُّهُ ۚ أُوْلَمْ يُمَوْأَ أَنَّ اللَّهُ ٱلْذِي خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُمْ فَوْةً وَكَافُواْ مِنَالِيَمَا لِيَمَا لَكِمَا مُونَ ۞ فَأَرْسَلْنَاعَلَيْهِمْ رِيحَاصَرْضَرَافِ أَيْنَامِ يَجْسَاتٍ لِنُدِيقَهُمْ عَنَابَٱلْخِنْءِ فِي ٱلْحَيَّوَةِ ٱلدُّنْيَ ۖ وَلَعَنَابُ ٱلْآخِرَةِ ٱخْرَحَ ۖ وَهُمْ لَا يُصَرُّونَ ٥٥ وَأَمَّا غُودُ فَهَدَّيْنَهُمْ فَأَسْتَغَبُواْ الْعُمَلَ عَلَى اللَّهُ مَا فَأَخَذَتُهُمَّ صَلِعِقَةُ ٱلْعِيدَابِ الْمُونِ يَاكَانُواْ بَكْهِ بُونَ ۞ وَيَجْنَا ٱلْهِنَ مَامِثُواْ فَكَالْزَائِكُونَ ۞ وَيَقِمَ معيد المساودة وَفَوْت ﴿ مَنْ إِنَّالَا مَا جَادُوهُمَا الْمُؤَالِدُ مَا كَافُوا لِعَمْدُ وَفَوْت ﴿ مَنْ الْمُؤْمِدُ مَا كَافُوا لِعَمْدُ مَا كَافُوا لِعِمْدُ مَا كَافُوا لِعَمْدُ مَا كَافُوا لِعَمْدُ مَا كَافُوا لِعَمْدُ مَا كُوا فُول مِنْ مَا كُون مُوا لِعَمْدُ مَا كُون مُوا لِعَمْدُ مَا كُون مُوا لِعَمْدُ مَا كُون مُوا لِعَمْدُ مَا كُون مُؤْمِدُ مِنْ مَا كُون مُوا لِعَمْدُ مَا كُون مُؤْمِدُ مِنْ مُؤْمِدُ مُومُ مُؤْمِدُ مُومِ مُؤْمِدُ مُومِ مُؤْمِدُ مُؤْمِدُ مُؤْمِدُ مُومِ مُومِ مُؤْمِدُ مُؤْمِدُ مُومِ مُؤْمِدُ مُؤْمِنِ مُومِ مُ AND THE PROPERTY OF THE PARTY O

لا يسمعون) له سماع قبول وإجابة ، وإن كانوا قد سمعوه سماعاً تقوم عليهم به الحجة الشرعية .

﴿وقالوا﴾ أي: هؤلاء المعرضون عنه، مبين عدم انتفاعهم به، بسد الأبواب الموصلة إليه: ﴿قلوينا في أَكِنَّةٍ ﴾ أي: أغطية مغشاة ﴿عَمَا تدعونا إليه وفي آذاننا وقر﴾ أي: صمم فلا نسمع لك ﴿ومن بيننا وبينك حجاب﴾ فلا نراك.

القصد من ذلك، أنهم أظهروا الإعراض عنه من كل وجه، وأظهروا بغضه والرضا بما هم عليه، ولهذا قالوا: ﴿فَاعَمَلُ إِنَا عَامَلُونَ ﴾ أي: كما رضيت بالعمل بدينك، فإننا راضون كل الرضا بالعمل في ديننا، وهذا من أعظم الخذلان، حيث رضوا بالضلال عن الهدى، واستبدلوا الكفر بالإيمان، وباعوا الآخرة بالدنيا.

﴿قل ﴾ لهم يا أيها النبي: ﴿إِنَّمَا أَنَّا بَشَرٌ مَثْلُكُم يُوحِي إِلَي ﴾ أي: هذه صفتي ووظيفتي، أن بشرٌ مثلكم، لبس بيدي من الأمر شيء، ولا عندي ما تستعجلون به، وإنما فضلني الله عليكم وميّزن وخصّني بالوحي الذي أوحاه إلى وأمرني باتباعه ودعوتكم اله.

﴿ فاستقيموا إليه ﴾ أي: اسلكوا الصراط الموصل إلى الله تعملي،

بتصديق الخبر الذي أخبر به، واتباع الأمر واجتناب النهي، هذه حقيقة الاستقامة، ثم الدوام على ذلك، وفي قوله: ﴿ إليه ﴾ تنبيه على الإخلاص، وأن العامل ينبغي له أن يجعل مقصوده وغايته التي يعمل لأجلها، الوصول إلى الله، وإلى دار كرامته، فبذلك يكون عمله خالصاً صالحاً نافعاً، وبقواته يكون عمله باطلاً.

ولما كان العبد \_ ولو حرص على الاستقامة - لا بدأن يحصل منه خلل بتقصير بمامور، أو ارتكاب منهى، أمره بدواء ذلك بالاستغفار المتضمن لِلتوبة فقال: ﴿واستغفروه﴾ ثم توعُّد مَنْ ترك الاستقامة فقال: ﴿ وويل للمشركين الذين لا يؤتون الزكاة أي: الله ين عبدوا من دونه مَرَ لا يملك نفعاً ولا ضراً، ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً، ودنسوا أنفسهم، فلم يزكوها بتوحيد ربهم والإخلاص له، ولم يصلوا ولا زكوا، فلا إخلاص للخالق بالتوحيد والصلاة، ولا نفع للخلق بالزكاة وغيرها. ﴿وهم بالآخرة هم كافرون﴾ أي: لا يؤمنون بالبعث ولا بالجنة والنار، فلذلك لما زال الخوف من قلوبهم، أقدموا على ما أقدموا عليه نما يضرهم في الأخرة.

ولما ذكر الكافرين ذكر المؤمنين، ووصفهم وجزاءهم، فقال: ﴿إِنَّ اللّٰينَ آمنوا﴾ بهذا الكتاب، وما اشتمل عليه مما دعا إليه من الإيمان، وصدقوا إيمانهم بالأعمال الصالحة الجامعة للإخلاص، والمتابعة. ﴿لهم أُجرٌ أَي: غير ممنون ﴾ أي: غير مقطوع ولا نافد، بل هو مستمر مدى الأوقات، متزايد على الساعات، مشتمل على جميع اللذات والمشتهيات.

﴿٩ - ١٢﴾ ﴿قل أثنكم لتكفرون بالذي خلق الأرض في يومين وتجعلون له أنداداً ذلك رب المعالمين \* وجعل فيها رواسي من فوقها وبارك فيها وقدر فيها أقواتها في أرسعة أيام سواء للسائلين \* ثم استوى إلى السماء وهي

دخان فقال لها وللأرض ائتيا طوعاً أو كرها قالتا أتينا طائعين # فقضاهن سبع سموات في يومين وأوحى في كل سماء أمرها وزيننا السماء الدنيا بمصابيح وحفظا ذلك تقدير العزيز العليم، ينكر تعالى ويعجّب من كفر الكافرين به، الذين جعلوا معه أنداداً يشركونهم معه، ويبذلون لهم ما يشاؤون من عباداتهم، ويسوونهم بالرب العظيم، الملك الكريم، الذي خلق الأرض الكثيفة العظيمة في يومين، ثم دحاها في يومين، بأن جعل فيها رواسي من فوقها، ترسيها عن الزوال والتزلزل وعدم الاستقرار، فكمل خلقها، ودحاها، وإخراج أقواتها، وتوابع ذلك ﴿ فَي أُرْبِعَةَ أَيَّامُ سواء للسائلين ﴾ عن ذلك، فلا ينبئك مثل خبير، فهذا الخبر الصادق الذي لأ زيادة فيه ولا نقص.

﴿ رُسُم ﴾ بعد أن خيلق الأرض ﴿استوى، أي: قصد ﴿إلى، خلق ﴿السماء وهي دخان﴾ قد ثار على وجه الماء، ﴿ فِيقِ إِلَّ لِيهِ اللَّهِ وَلَمَّا كِيانَ حَمَدُا التخصيص يوهم الاختصاص، عطف عليه بقوله: ﴿وللأرض ائتيا طوعاً أو كرهاً ﴾ أي: انقادا لأمري طائعتين أو مكرهتين، فلا بد من نفوذه. ﴿قالتا أتينا طائعين للس لنا إرادة تخالف إرادتك. ﴿فقضاهن سبع سمواتِ في يومين، فَتَمَّ خلق السماوات والأرض في ستة أيام أولها يوم الأحد وآخرها يوم الجمعة، مع أن قدرة الله ومشيئته صالحة لخلق الجميع في لحظة واحدة، ولكن مع أنه قدير، فهو حكيم رفيق، فمن حكمته ورفقه، أن جعل خلقها في هذه المدة المقدرة.

واعلم أن ظاهر هذه الآية، مع قوله تعالى في النازعات، لما ذكر خلق السماوات قال: ﴿وَالْأَرْضُ بِعِدُ ذَلِكُ دِحَاهًا﴾ يظهر منها التعارض، مع أن كسباب الله لا تعارض فيه ولا اختلاف.

والجواب عن ذلك ما قاله كثير من السلف، أن خلق الأرض وصورتها

متقدم على خلق السماوات كما هنا، ودحي الأرض بأن ﴿أخرج منها ماءها ومرعاها \* والجبال أرساها \* متأخر عن خلق السماوات كما في سورة النازعات، ولهذا قال فيها: ﴿والأرض بعد ذلك دحاها \* أخرج منها ﴾ إلى آخره ولم يقل: «والأرض بعد ذلك دحاها .

وقوله: ﴿وأوحى في كل سماء أمرها ﴾ أي: الأمر والتدبير اللائق بها، التي اقتضته حكمة أحكم الحاكمين. ﴿وزيّنًا السماء الدنيا بمصابيح ﴾ هي النجوم يستنار بها ويُهتدى، وتكون زينة وجمالاً للسماء ظاهراً، وجمالاً لها باطناً، بجعلها رجوماً للشياطين، لئلا يسترق السمع فيها. ﴿ذلك ﴾ المذكور، من الأرض وما فيها، والسماء وما فيها ﴿تقدير العزيز العليم ﴾ الذي عزته قهر بها الأشياء ودبرها، وخلق بها المخلوقات. ﴿العليم ﴾ الذي أحاط علمه بالمخلوقات والغائب والشاهد.

فَتَرَكُ المسركين الإخلاص لهذا الرب العظيم الواحد القهار، الذي انقادت المخلوقات لأمره ونفذ فيها قدره من أعجب الأشياء، واتخاذهم له أنداداً يسوونهم به، وهم ناقصون في أوصافهم وأفعالهم أعجب وأعجب، ولا دواء لهؤلاء إن استمر إعراضهم، إلا العقوبات الدنيوية والأخروية، فلهذا خوفهم بقوله:

(۱۳ - ۱۶ ) ﴿ فإن أعرضوا فقل أنذرتكم صاعقة مثل صاعقة عاد وثمود \* إذ جاءتهم الرسل من بين أيديم ومن خلفهم ألا تعبدوا إلا الله قالوا لو شاء ربنا لأنزل ملائكة فإنا بما أرسلتم به كافرون ﴾

أي: فإن أعرض هؤلاء المكذبون بعدما بين لهم من أوصاف القرآن الحميدة، ومن صفات الإله العظيم فقل أنذرتكم صاعقة أي: عذابا يستأصلكم ويجتاحكم، ومثل صاعقة

عاد وثمود القبيلتين المعروفتين، حيث اجتاحهم العذاب، وحلَّ عليهم وبيل العقاب، وذلك بظلمهم وكفرهم.

حيث ﴿جاءتهم الرسل من بين أيديهم ومن خلفهم، أي: يتبع بعضهم بعضاً متوالين، ودعوتهم حميعاً واحدة. ﴿ أَلَا تَعْبِدُوا إِلاَّ اللهِ أَي: يَأْمُرُونَ بالإخلاص لله، وينهونهم عن الشرك، فردوا رسالتهم وكذبوهم، و ﴿قالوا لو ثناء ربنا لأنزل ملائكة﴾ أي: وأما أنتم فبشرٌ مثلنا ﴿فَإِنَّا بِمَا أُرسِلْتُم بِهُ كافرون، وهذه الشبهة لم تزل متوارثة بين المكذبين [من الأمم](١)، وهي من أوهى الشُّبَهِ، فإنه ليس من شرط الإرسال أن يكون المرسل مَلَكاً، وإنما شرط الرسالة، أن يأتي الرسول بما يدل على صدقه، فَلْيَقْدَحُوا إِنَّ استطاعوًا بصدقهم بقادح عقلي أو شرعي، ولن يستطيعوا إلى ذلك سبيلا.

﴿ ١٦ ـ ١٦﴾ ﴿ فأما عاد فاستكبروا في الأرض بغير الحق وقالوا من أشد منا قوة أولم يروا أن الله الذي خلقهم هو أشد منهم قوة وكانوا بآياتنا يجحدون \* فأرسلنا عليهم ريحاً صرصراً في أيام نحسات لنذيقهم عذاب الخزي في الحياة الدنيا ولعذاب الأخرة أخرى وهم لا ينصرون، هذا تفصيل لقصة هاتين الأمتين، عاد وثمود. ﴿فأما عادِ﴾ فكانوا ـ مع كفرهم بالله، وجحدهم بايات الله، وكفرهم برسله مستكبرين في الأرض، قاهرين لمن حولهم من العباد، ظالمين لهم، قد أعجبتهم قوتهم. ﴿وقالوا مَنْ أَشَدُّ مِنَا قُوةً﴾ قال تعالى رداً عليهم بما يعرفه كل أحد: ﴿ أُولَمْ يَرُوا أَنَّ اللَّهُ الذِّي خَلَقَهُم هُو أَشْدُ منهم قوة﴾ فلولا خلقه إياهم، لم يوجدوًا فلو نظروا إلى هذه الحال نظراً صحيحاً، لم يغتروا بقوتهم، فعاقبهم الله عقوبة تناسب قوتهم التي اغتروا بها.

وَقَالُواْ لِجُلُودِهِرُ لِمَ شَهِدتُّرْ عَلَيْتَ أَقَالُواْ أَطَفَقَنَا اللَّهُ ٱلَّذِي أَنِطَقَ كُلَّ ثَنِي ءِ وَهُوَ خَلَقَ كُمُ أَوْلَ مَنْ وَوَالَيْهِ رُبُحَتُوبَ ۞ وَمَاكُ نُرُّ لِنَّتَ تَيْرُونَ أَن يَشْهَدَ عَلَيْ كُوْسَمْ عُكُرُولَا أَفْضَرُكُمُ وَلَاجُلُودُكُمُ وَلَكِنَ طَنَئَتُمُ أَنَّ الْفَالَايِقَلَرُكُوبِ لَا مَنَا تَعْمَلُونَ ٥ وَذَالِكُوْطَانُكُرُ الَّذِي طَنَنهُ رِرَيْكُمْ أَرْدَنكُو ٱصْحَمُّ ﴾ يَنَ ٱنْحَنِيرِي ﴿ فَإِن يَصْهِرُواْ قَالَتَ ارْمَتُوى لَمَنَّمُواْ يَسُتَخِيرُواْ فَمَاهُمُ مِّنَ لَلْعُنِينَ ۞ \* وَقَضَّنَ الْمُكُوُّ وَكَنَّ فَنَيَّتُوا لَمُمُمَّاتِينَ أَيْدِيهِمْ وَمَاخَلْفَهُمْ وَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْفَوْلُ فِ أَمَرِقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ مِينَ أَيْجِينَ وَٱلْإِينَ إِنَّهُ مُكَاثُواْ خَلِيدِينَ ٥ وَقَالُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَاتَسْتَمْعُواْ لِهَاذَا ٱلْفُرَّةِ إِن وَٱلْفَوَّافِيهِ لَعَلَّكُونَغَ لِنُونَ ۞ فَلَنُذِيقَنَّ ٱلَّذِينَ كَمَرُواْعِذَابَا شَذِيلًا وَلَتَجْزِيَتُهُمُّ أَسُوا الَّذِي كَانُواْيَعْ مَلُونَ ۞ ذَالِكَ جَنَزَاءُ أَعْدَاهِ والمَّا اللهِ النَّالَ لَهُ مُن فِيهَا دَارُ الْحُلَّادِ جَزَاءً إِمَّا كَانُواْ بِعَالِيْتِنَا يَجْتَ مُونَ @ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَتَرُواْ رَبَّنآ أَزِينَا ٱلَّذِينَ أَضَلَّانَا عِنَ الْجِنِّ يُّمُّ إِلَّا لِإِنِس بَغَعَلَهُمَا تَغَتَ أَقْدَامِنَا لِيكُونَامِنَ ٱلْأَسْفِلِينَ ۞ A DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

**海 日本語の | 海州政制法 | 19** 

﴿فأرسلنا عليهم ريحاً صرصراً ﴾ أي: ريحاً عظيمة، من قوتها وشدتها، لها صوت مزعج، كالرعد القاصف. فسخرها الله عليهم ﴿سبع ليال وثمانية أيام حسوماً فترى القوم فيها صرعى كأنهم اعجاز نخل خاوية ﴾ فنحسات ﴾ فدمرتهم وأهلكتهم، فأصبحوا لا يرى إلا مساكنهم. وقال هنا: ﴿لنديقهم عذاب الخزي في الحياة الدنيا ﴾ الذي اختزوا به وافتضحوا بين الحليقة. ﴿ولعذاب الآخرة أخزى وهم لا ينصرون ﴾ أي: لا يمنعون من عذاب الله، ولا يمنعون أنفسهم.

وأما شمسود فهديناهم فاستحبوا العمى على الهدى فأخذتهم صاعقة العذاب الهون بما كانوا يكسبون ونجينا الذين آمنوا المعروفة الذين سكنوا الحجر وحواليه، المذين أرسل الله إليهم صالحاً عليه السلام، يدعوهم إلى توحيد رجم، وينهاهم عن الشرك وآتاهم الله الناقة أية عظيمة، لها شرب ولهم شرب يوم معلوم، يشربون لبنها يوماً، ويشربون لبنها يوماً، ويشربون بن المناقة من الماء يوماً، وليسوا ينفقون عليها، من الماء يوماً، وليسوا ينفقون عليها، بل تأكل من أرض الله، ولهذا قال

CILBER SERRY إِذَا لَٰذِي قَالُواٰ وَثُنَا اللَّهُ ثُنَّةً السِّنَقَامُوا وَسَتَا زُزُّلُ عَالَمُهُمُ الْلَهِ حَدُّ أَلَّا هَا فُوا وَلَا تَعَرَّوْا وَأَيْسِهُ وَا بِالْجَنَّةِ الِّي كُنتُورُ وَعَدُورَ ﴿ نَحَنَّ أَوْلِي الْحِكْمَ فِالْحَيَّوْةِ ٱلذُنْيَ اوَفِي ٱلْآحِدَةَ وَلَكُمْ فِيهَا مَالَتَشَنَاقِيٓ أَنْفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَانَكُ عُونَ ۞ نُزُلُونَ عَعُوْرِ نَتِيمِ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِنْ دَعَا إِلَى اللهِ وَعَكِم لَصِيلِ عَاوَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِعِينَ ۞ وَلَانَسْتَوَى ٱلْمُسَنَدَةُ وَلَاالْسَيَعَةُ ٱدْفَعْ بِٱلَّتِي هِ الْحَسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي يَسْنَكَ وَيَيْنَدُ مِكَا وَةٌ كُأَتُّهُ وَيُتَحِيدُ ٥ وَمَا يُلَقَدُهَا إِلَّا ٱلَّذِنَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَدُهَا اللَّادُوكَ حَظِّ عَظِيمٍ ۞ وَلِمَا يَمْزَغَنَّكَ مِنَ ٱلضَّيْعَانِ كَتَدْعَ فَأَسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّـٰكُمْ هُوَالسَّكِمِيعُ الْعَسِلِيمُ ۞ وَمِنْ ءَالِنِهِ ٱلْمِسْلُ وَٱلنَّهَادُ وَٱلشَّبْعُشُ وَٱلْقَسَيَرُ لَامْتَتَحُدُواْ لِلشِّمْيِنِ وَلَا لِلْقَكَمِ وَأَمْدِكُ لُولَيْمُو ٱلَّذِي خَلَقَهُنَّ إِن كُنتُمَّ إِنَّاهُ تَعَبُدُونَ ۞ فَإِنِ أَسْتَكَثِّبُواْ قَالَٰذِينَ عِندَرَيْكِ يُسَيِّحُونَ لَهُ إِلْسِلِ وَالنَّهَارِ وَهُمَّ لَايَسَّعُونَ ﴿ ﴿ AND TOU LARGE AND

هدایة بیان، وإنما نص علیهم، وإن كان جمیع الأمم المهلكة، قد قامت علیهم الحجة وحصل لهم البیان، لأن آیة ثمود آیة باهرة، قد رآها صغیرهم وكبیرهم، وذكرهم وأنثاهم، وكانت آیة مبصرة، فلهذا خصهم بزیادة البیان والهدی.

ولكنهم - من ظلمهم وشرهم - استحبوا العمى - الذي هو الكفر والضلال - على الهدى - الذي هو الكفر العلم والإيمان - فأخذهم العذاب بما كانوا يكسبون لا ظلماً من الله لهم. وونجينا الذين آمنوا وكانوا يتقون أي: نجى الله صالحاً عليه السلام ومَن البعه من المؤمنين المتقين للشرك والمعاصى.

الله إلى النار فهم يوزعون \* حتى إذا ما الله إلى النار فهم يوزعون \* حتى إذا ما جاؤوها شهد عليهم سمعهم وأبصارهم وجلودهم بما كانوا علينا قالوا أنطقنا الله الذي انطق كل علينا قالوا أنطقنا الله الذي انطق كل شيء وهو حلقكم أول مرة وإليه عليكم سمعكم ولا أبصاركم ولا جلودكم ولكن ظننتم أن الله لا يعلم كثيرا بما تعملون \* وذلكم لأ يعلم كثيرا بما تعملون \* وذلكم فأصبحتم من الخاسرين \* فإن يصبروا فما هم فالنار مثوى لهم وإن يستعتبوا فما هم فالنار مثوى لهم وإن يستعتبوا فما هم

من المعتبين، يخبر تعالى عن أعدائه، الذين بارزوه بالكفر به وبآياته، وتكذيب رسله ومعاداتهم ومحاربتهم، وحالهم الشنيعة حين يحشرون، أي: يجمعون. ﴿إِلَّى النَّارِ فَهُمْ يُورُعُونَ﴾ [أي]. يرد أولهم على آخرهم، ويتبع آخرهم أولهم، ويساقون إليها سوقاً عنيفاً، لا يستطيعون امتناعا، ولا ينصرون أنفسهم ولاحم ينصرون، ﴿حتى إذا ما جاؤوها﴾ أي: حتى إذا وردوا على النار، وأرادوا الإنكار، أو أنكروا ما عملوه من المعاصي، ﴿شهد عليهم سمعهم وأبصارهم وجلودهم العموم بعد خصوص. [﴿بما كانوا يعملون﴾] أي: شهد عليهم كل عضوامش أعضائهم، فكل عضو يقول: أنا فعلت كذا وكذا يوم كذا وكذا. وخص هذه الأعضاء الثلاثة، لأن أكثر الذنوب إنما تقع بها أو بسببها. " الله المار

فإذا شهدت عليهم عاتبوها، وقالوا لجلودهم هذا دليل على أن الشهادة تقع من كل عضو كما ذكرنا: ﴿ لَمْ شَهدتم علينا ﴾ ولحن تدافع عنكن؟ ﴿ قالوا أنطقنا الله الذي أنطق عن الشهادة حين أنطقتنا الأمتناع عن الشهادة حين أنطقتنا الذي

وهو خلقكم أوَّلَ مَرَّقُ فكما خلقكم بذواتكم وأجسامكم، خلق أيضاً صفاتكم، ومن ذلك الإنطاق. والله ترجمون في الآخرة، فيجزيكم بما عملتم، ويحتمل أن المراد بذلك، الاستدلال على البعث بالخلق الأول، كما هو طريقة القرآن.

وما كنتم تستترون أن يشهد عليكم سمعكم ولا أبصاركم ولا جلودكم أي: وما كنتم تخفون عن شهادة أعضائكم عليكم، ولا تحاذرون من ذلك ولك ولكن غناتم بإقدامكم على المعاصي فأن الله لا يعلم كثيراً ما تعملون فلذلك صدر منكم ما صدر، وهذا الظن، صار سبب هلاكهم وشقائهم ولهذا قال وذلكم ظنكم الذي ظنتم

بربكم الظن السيّى عيث ظنبتم به ما لا يليق بجلاله. ﴿أرداكم اليّ أي: أهلككم، ﴿فأصبحتم مِن الخاسرين النفسهم وأهليهم وأدياتهم بسبب الأعمال التي أوجبها لكم ظنكم القبيح بربكم، فحقت عليكم كلمة العقاب والشقاء، ووجب عليكم الخلود الدائم في العذاب، الذي لا يفتر عنهم ساعة:

وفإن يصبروا فالنار مثوى لهم فلا جَلدَ عليها ولا صبر، وكل حالة قدر إمكان الصبر عليها، فالنار على نار قد الصبر عليها، وكيف الصبر على نار قد اشتد حرها، وزادت على نار الدنيا بسبعين ضعفاً، وعظم غليان حيمها، وزاد نتن صديدها، وتضاعف برد زمهريرها وعظمت سلاسلها وغلالها، وكبرت مقامعها، وغلظ رحتهم، وختام ذلك سخط الجبار، وقوله لهم حين يدعونه ويستغيشون:

﴿ وإن يستعتبوا ﴾ أي يطلبوا أن يزال عنهم العتب ويرجعوا إلى الدنيا ليستأنفوا العمل . ﴿ فما هم من المتبين ﴾ لأنه ذهب وقته ، وعمروا ما يعمر فيه من تذكر وجاءهم النذير وانقطعت حجتهم مع أن استعتابهم كذب منهم ﴿ ولو ردوا لعادوا لما نهوا عنه وإنهم لكاذبون ﴾ .

و ٢٥) ﴿ و قبضنا لهم قرناء فزينوا لهم ما بين أيديم وما خلفهم وحق عليهم القول في أمم قد خلت من قبلهم من الجن والإنس إنهم كانوا خاسرين ﴾ أي: وقيضنا لهؤلاء الظالمن المباحدين للحق قرنساء ﴾ من الشياطين، كما قال تعالى: ﴿ أَمْ تَرَ أَنَّا أَرْسَلْنا الشياطين على الكافرين تؤزهم أرسلنا الشياطين على الكافرين تؤزهم أزاً ﴾ أي: تزعجهم إلى المعاصي وتحثهم عليها، بسبب ما زينوا ﴿ لهم ما بين المينهم ، ودعوهم إلى للاتها وشهواتها المحرمة حتى افتتنوا، فأقدموا على معاصي الله، وسلكوا ما شاؤوا من عاربة الله ورسله، والآخرة بتعدُوها

عليهم وأنسوهم ذكرها، وربما أوقعوا عليهم الشُّبه بعدم وقوعها، فترحُّل خوفها من قلوبهم، فقادوهم إلى الكفر والبدع والمعاصي.

وهذا التسليط والتقييض من الله للمكذبين الشياطين، بسبب إعراضهم عن ذكر الله وآياته، وجحودهم الحق كما قال تعالى: ﴿وَمَنْ يَعِشُ عِن ذَكُرِ الرحن نقيض له شيطاناً فهو له قرين \* وإنهم ليصدونهم عن السبيل ويحسبون أنهم مهتدون، إ

**﴿وحق عليهم القول﴾** أي: وجب عليهم، ونزل القضاء والقدر بعذابهم ﴿فَيُ جَمَّلَةً ﴿أَمَّمُ قَدْ خَلْتُ مِنْ قَبِلُهُمْ من ألجنُّ والإنس إنهم كانوا خاسرين﴾ لأديابهم وآخرتهم، ومَنْ خسر، فلا بد

أن يذل ويشقى ويُعذب.

﴿٢٦ \_ ٢٩﴾ ﴿وقال الذين كفروا لا تسمعوا لهذا القرآن والغوا فيه لعلكم تغلبون \* فلنذيقن الذين كفروا عذاباً شديدا ولنجزينهم أسوأ الذي كانوا يعملون \* ذلك جزاء أعداء الله النار لهم فيها دار الخلد جزاءً بما كانوا بآياتنا يجحدون \* وقال الذين كفروا ربنا أرنا اللذيس أضلانها من الحن والإنس نجعلهما تحت أقدامنا ليكونا من الأسفلين الخبر تعالى عن إعراض الكفار عن القرآن وتواصيهم بذلك، فقال: ﴿وقال الذين كفروا لا تسمعوا لهذا القرآن أي: أعرضوا عنه بأسماعكم، وإياكم أن تلتفتوا، أو تصغوا إليه ولا إلى من جاء به، فإن اتفق أنكم سمعتموه، أو سمعتم الدعوة إلى أحكامه، في ﴿الغوافيه﴾ أي: تكلموا بالكلام الذي لا فائدة فيه، بل فيه المضرة، ولا تمكنوا - مع قدرتكم أحدأ يملك عليكم الكلام به وتلاوة ألفاظه ومعانيه، هذا لسان حالهم ولسان مقالهم في الإعراض عن هذا القرآن، ﴿لعلكم﴾ إن فعلتم ذلك (تغلبون) [وهذه](١) شهادة من الأعداء، وأوضح الحق ما شهدت به الأعداء، فإنهم لم يحكموا بغلبتهم لن

جاء بالحق إلا في حال الإعراض عنه والتواصي بذلك، ومفهوم كلامهم، أنهم إن لم يلغوا فيه، بل استمعوا إليه، وألقوا أذهانهم، أنهم لا يغلبون، فإن الحق غالب غير مغلوب، يعرف هذا أصحاب الحق وأعداؤه.

﴿ وَلَمَّا كَانَ هَذَا ظُلَّمَا مِنْهُمْ وَعِنَاداً، لَم يبق فيهم مطمع للهداية، فلم يبق إلا عـذاهـم ونكالهم، ولهذا قال: ﴿ فِلْنَذِيقُنِ الذِّينِ كَفُرُوا عَذَابًا شَدِيدًا ولنجزينهم أسوأ الذي كان يعملون، وهو الكفر والعاصي، فإنها أسوأ ما كانوا يعملون، لكوتهم يعملون المعاصي وغيرها، فالجزاء بالعقوبة، إنما هو على عنمل الشر(٢)، ﴿ولا يظلم ربك أحداً ﴾.

﴿ ذلك جزاء أعداء الله الذين حاربوه وحاربوا أولياءه بالكفر والتكذيب والمجادلة والمجالدة. ﴿النار لهم فيها دار الخلد الى: الخلود الدائم، الذي لا يفتر عنهم العذاب ساعة ولا هم ينصرون، وذلك ﴿جزاء بما كانوا بآياتنا يجحدون، فإنها آيات واضحة، وأدلة قاطعة مفيدة لليقين، فأعظم الظلم وأكبر العناد جحدها والكفريها ينبيب سيب

﴿ وقال اللَّهِ مَنْ كَفُرُوا ﴾ أي: الأتباع منهم، بدليل ما بعده، على وجه الحنق على مَنْ أضلهم: ﴿ ربنا أرنا اللذين أَصَلانَا مِن الجِنِّ والإنسَ أي: الصنفين اللذين قادانا إلى الضلال والعذاب، من شياطين الحنِّ وشياطين الإنس، الدعاة إلى جهنم. ﴿ نجعلهما تحت أقدامنا ليكونا من الأسفلين، أي: الأذلين المهانين كما أضلونا وفتنونا، وصاروا سبباً لنزولنا. ففي هذا، بيان حنق بعضهم على بعض، وتبري بعضهم من بعض.

• ﴿٣٧\_٣٢﴾ ﴿إن السذيسن قسالسوا ربنا الله ثم استقاموا تتنزل عليهم الملائكة ألا تخافوا ولا تحزنوا وأبشروا بالجنة التي كنتم توعدون انحن أولياؤكم في الحياة الدنيا وفي الآخرة

وَمِنْ ءَ إِيْنِيْهِ أَلَكَ تَزَى ٱلْأَرْضَ خَيْعَةً فَإِذَاۤ أَزَلْتَ عَلَيْهَا ٱلْحِلَةَ ا اَهْتَزَتْ وَرَبَتْ إِنَّ الَّذِي أَحْبَ اهَا لَهُ فِي ٱلْمُونَ أَيْنَهُ عَلَى حِكْيَ عَنَى عَلِينًا ﴾ إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي عَالِينِنَا لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْتُ أَ إَفَمَن يُلْقَ فِي النَّارِجَيُرُأُم مَّن يَأْتِي ءَلِمِنَا يَوْمَ ٱلْفِيكَمَةُ ٱعْمَلُواْ مَاشِئْتُمُ ۚ إِنَّهُ مِمَا لَقَتَمَلُونَ بَصِيرٌ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِالذِّحْرِ لَنَاجَاءَهُوِّ وَالْقَدُلِكِنَابُ عَزِيدٌ ۞ لَايَأْتِيهِ ٱلْبَطِلُ بِيَنْ بَيْنِ رُ اللَّهُ وَلَامِنْ خَلْفِيَّهُ ءَ تَمْزِيلٌ مِّنْ حَرِيمِ مِنْسِدِ ۞ مَّالِقَالُ لَكَ ٳڷؙؖ؆ڡؘٲقَدْقِيلَ لِلرُّسُلِ مِن قَبَلِكَ إِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ وَدُوعِقَابٍ اليهو ﴿ وَلَوْجَمَالُنَاهُ وَرُوانًا أَغِيبُ الْمَالُوالُولَا فَصِلَتْ عَلَيْنَكُهُ وَمَا غِمَيَتُ وَعَرَبَقَ قُلُ هُوَ لِلَّذِينَ عَامَتُواْ هُدًى وَسِيْفَلَهُ وَٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي ءَاذَانِهِمْ وَقَدُّ وَهُوَعَلَيْهِمْ عَمَّى أُوْلَٰكِنَكَ مِنْنَادَوْنَ مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ ۞ وَلَقَدُ ءَانَيْتُنَا مُوسَى ٱلْكِئِبَ فَأَخْتُلِفَ فِيدًّ وَلَوْلَاكِيمَةُ سُبَقَتْ مِن زَيِكَ ِ لَقَضَىَ يَنِنَهُمُّ وَالنَّهُمَّ لَنِي شَكِيْ يَنْهُ مُرِيبٍ ۞ مَّنْ عَيلَ لَهَا لِمَا إِنَّ الْمُنْسِدُّهِ وَمَنْ أَسَلَةَ فَعَلَيْهَا وَمَارَثُكَ مِظَلِّمٍ لِلْعِبِدِ ۞ ARREST IN ESCRETE

**建筑 印度第4 《新闻图】 《春** 

ولكم فيهاما تشتهي أنفسكم ولكم فيها ما تدعون \* نزلا من غفور رحيم﴾ يخبر تعالى عن أوليائه، وفي ضمن ذلك تنشيطهم والحث على الاقتداء بهم فقال: ﴿إِنَّ اللَّهِ مَا قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ استقاموا، أي: اعترفوا ونطقوا ورضوا بربوبية الله تعالى، واستسلموا لأمره، ثم استقاموا على الصراط المستقيم، علماً وعملاً، فلهم البشري في الحياة الدنيا وفي الاخرة.

﴿تتنزل عليهم الملائكة ﴾ الكرام، أي: يتكرر نزولهم عليهم، مبشرين لهم عند الاحتضار . ﴿ أَلَا تَخَافُوا ﴾ على ما يستقبل من أمركم، ﴿ولا تحزنوا﴾ على ما مضى، فنفوا عنهم الكروه الماضى والمستقبل، ﴿وأبشروا بالجنة التي كنتم توعدون، فإنها قد وجبت لكم وثبتت، وكان وعد الله مفعولا، ويقولون لهم أيضاً مثبتين لهم ومبشرين: ﴿ نحن أولياؤكم في الحياة الدنيا وفي الآخرة ﴾ يعتونهم في الدنيا على الخير، ويزينونه لهم، ويرهبونهم عن الشر، ويقبّحونه في قلوبهم، ويدعون الله لهم، ويثبتونهم عند المصائب والمخاوف، وخصوصاً عند الموت وشدته، والقبر وظلمته، وفي القيامة وأهوالها، وعلى الصراط، وفي الجنة يهنئونهم بكرامة ربهم، ويدخلون

<sup>(</sup>٢) في (ب) (الشرك).

 إِنَّةِ وَرُدُّ وَلَمُ السَّاعَةِ وَمَا غَذْرُجُ مِن ثَمَّ رَسِومٌ أَحْتَ مَامِهَا وَمَاتَعَمِلُ مِنْ أَنِيَّ وَلَاتَّهُمُ إِلَّهِ إِيمُ مِنْ وَيَوْمَ مُنَادِيهِ مُأْتِنَ شُرَكَاآءِى قَالُواْ ءَاذَنَاكَ مَامِنَا مِن شَهِيدٍ۞ وَضَلَّعَتْهُم مَّا كَانْوَأَيَدْعُونَ مِن قَبَلَّ وَظَنُّواْ مَا لَمُرْمَن فَجِيسٍ ﴿ لَا يَسْتَعُهُ ٱلْإِنسَانُ مِن دُعَكَةِ ٱلْخَيْرِ وَإِن مَّسَنَهُ ٱلشَّرُ فِيَعُوسٌ فَنُوطُّ ۞ وَلَإِنْ أَذَفْنَهُ وَحْمَةً مِتَامِنَ بِعَدِ صَرَّآءَ مَسَتَهُ لَيْعُولَنَّ هَذَا لِي وَمَا أَطُنُّ السَّاعَةَ قَابِسَةً وَلَهِن زُجِعْتُ إِلَّا رَقَ إِنَّ لِي عِندَهُ لَلْحُسِّنَّ فَلَنُيَّةِ ثَنَّ ٱلْأَيْرِ بَكَفَرُواْ مِمَاعَيِلُواْ وَلَنُذِيقَنَّهُمُ مِّنْ عَكَابٍ غَلِيظٍ ۞ وَإِذَّا ٱلْعَـَمْنَاعَكُى ٱلْإِنسَانِ أَعْرَضَ وَنَعَا بِحَانِبِهِ ء وَإِذَا مَسَى هُ ٱلشَّرُّ فَكُو دُعَــَآءِ عَيِيضِ ۞ قُلُّ أَرَةَ يُتُعَمِّلُ كَانَمِنْ عِندِ ٱللَّهِ ثُمَّرَ كَمَرَّتُم بِدِء مَنَّ أَصَلُّ مِمَنَّ هُوَفِي شِفَاقٍ يَعِيدٍ ۞ سَفْرِيهِمٌ مَالِنَيْنَا فِي ٱلْآفَ إِنِي وَفِي أَنْشِي هِرْحَنَّى بِيَنَبَيِّنَ لَهُمْ أَنْ مُالْحَقُّ أُوۡلَرۡ يَكُفِ رِرۡإِكَ أَنۡهُ عِلَاكُ لِ ثَنَّ مِ شَهِيدُ ۞ ٱلآٓإِفَهُمُ فِينِيَوْمِن لِقَلَاءِ رَبِّهِ مُّهُ أَلَا إِنَّهُ بِكُلْ شَيْءٍ نِجِيطًا ۞ AND THE REAL PROPERTY.

عليهم من كل باب ﴿سلام عليكم بما صبرتم فنِعْمَ عقبي الدار﴾ ويقولون لهم أيضاً: ﴿ولكم قيها﴾ أي: في الحنة ﴿ما تشتهي أنفسكم ﴾ قد أعد وهيئي . ﴿ ولكم فيها ما تدعون ﴾ أي : تطلبون من كل ما تتعلق به إرادتكم وتبط لبونه من أنواع اللذات والمستهيات، ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر ﴿ نُزلاً مِن غَفُور رحيم ﴾ أي: هذا الثواب الجزيل، والنعيم المقيم، نُزُلُ وضيافة ﴿من غفور﴾ غفر لكم السيئات، ﴿رحيم﴾ حيث وفقكم لفعل الحسنات ثم قبلها منكم. فبمغفرته أزال عنكم المحذورة وبرحمته أنالكم المطلوب.

وتحسينه، ومجادلة أعدائه بالتي هي أحسن، والنهي عمّا يضاده من الكفر والشرك، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

ومن الدعوة إلى الله، تحبيبه إلى عباده بذكر تفاصيل نعمه، وسعة جوده، وكمال رحمته، وذكر أوصاف كماله، ونعوت جلاله.

ومن الدعوة إلى الله، الترغيب في اقتباس العلم والهدى من كتاب الله وسُنّة رسوله، والحث على ذلك بكل طريق موصل إليه، ومن ذلك، الحث على مكارم الأخلاق، والإحسان إلى عموم الخلق، ومقابلة المسيء بالإحسان، والأمر بصلة الأرحام، وبر الوالدين.

ومن ذلك، الوعظ لعموم الناس، في أوقيات المواسم والعبوارض والمصائب، بما يناسب ذلك الحال، إلى غير ذلك عما لا تنحصر أفراده، عما يشمله الدعوة إلى الخير كله، والترهيب من جيم الشر.

ثم قال تعالى: ﴿وعمل صالحا﴾ أي: مع دعوته الخلق إلى الله، بالدر هو بنفسه، إلى امتثال أمر الله، بالعمل الصالح، الذي يُرضي ربه. ﴿وقال النبي من المسلمين﴾ أي: المنقادين المرتبة، تمامها للصديقين، الذين عملوا على تكميل أنفسهم وتكميل غيرهم، وحصلت لهم الوراثة التامة من الرسل، كما أن من أشر الناس قولاً، من كان من دعاة الضالين (١) السالكين لسبله.

وبين هاتين المرتبين المتباينتين، التي ارتفعت إحداهما إلى أعلى عليين، ونزلت الأخرى إلى أسفل سافلين، مراتب لا يعلمها إلا ألله، وكلها معمورة بالخلق ﴿ولكلّ درجات مما عملوا وما ربك بغافل عما يعملون﴾ . ﴿ ٣٤ \_ ٣٥ ﴾ ﴿ولا تستوي الحسنة ولا السيئة ادفع بالتي هي أحسن فإذا الذي بينك وبينه عداوة كأنه ولي

حيم \* وما يلقاها إلا الذين صبروا وما يلقاها إلا ذو حظ عظيم \* يقول تعالى: ﴿ ولا تستوي الحسنة ولا السيئة والطاعات لأجل رضا الله تعالى، ولا فعل السيئات والمعاصي التي تسخطه ولا ترضيه، ولا يستوي الإحسان إلى الخلق ولا الإساءة إليهم، ولا في وصفها، ولا في جزائها ولا في وصفها، ولا في الإحسان إلا الإحسان إلى الحسان الإحسان الإحسان الإحسان الإحسان الإحسان الإحسان الإحسان الإحسان المها المها

ثم أمر بإحسان خاص، له موقع كبير، وهنو الإحسان إلى من أساء إليك، فقال ﴿ ادفع بالتي هي أحسن ﴿ أَيَ : فإذا أساء إليك مسيء من الحَلّق، خصوصاً مَنْ له حقُ كبير عليك، كالأقارب والأصحاب وتحوهم، إلاحسان إليه، فإن قطعك فصله، وإن ظلمك فاعف عنه، وإن تكلم فيك عائباً أو حاضراً فلا تقابله، بل اعف عنه، وعامله بالقول اللين. وإن هجرك عنه، وعامله بالقول اللين. وإن هجرك وترك خطابك فطيب له الكلام، وابدل له السلام، فإذا قابلت الإساءة بالإحسان، حصل فائدة عظيمة.

﴿ فإذا الذي بينك وبينه عداوة كأنه ولي حميم ﴾ أي: كأنه قريب شفيق

﴿وما يُلقّاها﴾ أي: وما يوفق لهذه الخصلة الحميدة ﴿إِلاّ الذّين صبروا﴾ نفوسهم على ما تكره، وأجبروها على ما يحبه الله، فإن النفوس بحبولة على مقابلة المسيء بإساءته وعدم العفو عنه، فكيف بالإحسان؟!!

فإذا صبّر الإنسان نفسه، وامتثل أمر ربه، وعرف جزيل الثواب، وعلم أن مقابلته للمسيء ببخنس عمله لا يفيده شيئا، ولا يزيد العداوة إلا شدة، وأن إحسانه إليه ليس بواضع قدره، بل من تواضع لله رفعه، هان عليه الأمر، وفعل ذلك متلذذا مستحلياً له.

﴿ وما يُلَقَّاها إلا ذو حظَّ عظيم ﴾

كذا في السختين ولعل الصواب (من دعاة الضلال).

لكونها من خصال خواص الخلق، التي ينال بها العبد الرفعة في الدنيا والآخرة، التي هي من أكبر خصال مكارم الأخلاق.

۳۹\_۳۹ ﴿ وإما ينزغنك من الشيطان نرغ فاستعذ بالله إنه هو السميع العليم ﴿ ومن آياته الليل والنهار والشمس والقمر لا تسجدوا للشمس ولإ للقمر واسجدوا لله الذي خلقهن إن كنتم إياه تعبدون \* فإن استكبروا فالذين عند ربك يسبحون له بالليل والنهار وهم لا يسأمون ﴿ ومن آياته أنك ترى الأرض خاشعة فإذا أنزلنا عليها الماء اهتزت وربت إن الذي أحياها لحيي الوتي إنه على كل شيء قدير﴾ لما ذكر تعالى ما يقابل به العدو مِن الإنس؛ وهو مقابلة إساءته بالإحسان، ذكر ما يدفع به العدو الجنِّي، وهو الاستعادة بالله والاحتماء من شره، فقال: ﴿وإمَّا ينزغنك من الشيطان نزغ ﴾ أي: أيَّ وقت من الأوقات، أحسست بشيء من نزعات الشيطان، أي: من وساوسه وتزيينه للشر، وتكسيله عن الخير، وإصابة ببعض الذنوب، وإطاعة له ببعض ما يأمر به ﴿فاستعدْ بِاللهِ ﴾ أي: اسأله، مفتقراً إليه، أن يعيذك ويعصمك منه، ﴿إنه هو السميع العليم، فإنه يسمع قولك وتضرعك، ويعلم حالك واضطرارك إلى عصمته وحمايته.

ثم ذكر تعالى أن (من آياته) الدالة على كمال قدرته، وتفوذ مشيئته، وسعة سلطانه، ورحمته بعباده، وأنه الله وجده لا شريك له (الليل والنهار) : هذا بمنفعة ضيائه وتصرف العباد فيه، وهذا بمنفعة ظلمَه، وسكون الخلق فيه (والشمس والقمر) اللذان لا تستقيم معايش العباد ولا أبدان حيواناتهم الا بهصى عدده.

﴿لا تسجدوا للشمس ولا للقمر ﴾ فإنهما مدبران مسخران محلوقان. ﴿واسجدوا شه الذي خلقهن ﴾ أي:

اعبدوه وحده لأنه الخالق العظيم، ودعوا عبادة ما سواه من المخلوقات، وإن كبر جرمه وكثرت مصالحه، فإن ذلك ليس منه، وإنما هو من خالقه تبارك وتعالى ﴿إن كنتم إياه تعبدون﴾ فخصوه بالعبادة وإخلاص الدين له.

﴿ فإن استكبروا ﴾ عن عبادة الله تعالى، ولم ينقادوا لها، فإنهم لن يضروا الله شيئاً، والله غني عنهم، وله عباد مكرمون، لا يعصون الله ما قال: ﴿ فاللين عند ربك ﴾ يعني: الملائكة المقربين ﴿ يسبحون له بالليل والمنها وهم لا يسامون ﴾ أي: لا يملون من عبادته، لقوتهم وشدة الداعي القوي منهم إلى ذلك.

ومن آياته الدالة على كمال قدرته، وانفراده بالملك والتدبير والوحدانية، وأنك ترى الأرض خاشعة أي: لا نبات فيها وفإذا أسزلنا عليها الماء أي: المطر المترت أي: تحركت بالنبات وربت ثم: أنبتت من كل زوج بهج، فيحي به العباد والبلاد.

﴿إِن اللَّهِي أَحْيَاهَا﴾ بعد موتها وهمودها، ﴿لحي الموتى ﴾ من قبورهم الى يوم بعثهم، ونشورهم ﴿إِنْهُ عَلَى كُلُ شَيء قديرٌ ﴾ فكما لم تعجز قدرته على إحياء الأرض بعد موتها، لا تعجز عن إحياء الموتى.

و ق - ق - ق الله المنا المحدون في آياتنا لا يخفون علينا أفمن بلقى في النار خير أم من بأق آمناً يوم القيامة اعملوا ما شئتم إنه بما تعملون بصير \* إن الذين كفروا بالذكر لما جاءهم وإنه لكتاب عزيز \* لا يأتيه الباطل من بين بديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حيد الإلحاد في آيات الله: الميل بها عن الصواب بأي: وجه كان: إما بإنكارها وجحودها، وتكذيب مَنْ جاء بها، وإما بتحريفها وتصريفها عن معناها الحقيقي، وإثبات معان لها ما أرادها الله منها.

فتوعًد تعالى مَنْ أَلَمِد فيها بأنه لا يخفى عليه، بل هو مطلع على

ظاهره وباطنه، وسيجازيه على إلحاده بما كان يعمل، ولهذا قال: ﴿أَقْمَنُ يُلْقَى فِي النَّارِ ﴾ مثل الملحد بآيات الله ﴿خَيرٌ أَم مَنْ يَأْتِي آمِناً يوم القيامة ﴾ من عذاب الله مستحقاً لثوابه؟ من المعلوم أن هذا خير.

لا تبين الحق من الباطل، والطريق المهلك قال : ﴿ المملوا ما شئتم ﴾ إن شئتم فاسلكوا طريق الرشد الموصلة إلى رضا ربكم وجنته، وإن شئتم فاسلكوا طريق الغي المنطقة لربكم، الموصلة إلى دار الشقاء.

﴿إِنه بِما تعملون بصير ﴾ يجازيكم بحسب أحوالكم وأعمالكم، كقوله تعالى: ﴿وقل الحق من ربكم فمَنْ شاء فليؤمن ومَنْ شاء فليكفر ﴾.

ثم قال تعالى: ﴿إِنْ اللَّهِ فَ كَفِرُوا باللكر، أي: يجحدون القرآن الكريم المذكر للعباد جميع مصالحهم الدينية والدنيوية والأخروية، المُعلى لقدر مَن اتبعه، ﴿ لَا جَاءُهُم ﴾ نعمة من ربهم على يد أفضل الخلق وأكملهم. ﴿وَ﴾ الجال ﴿إِنَّهُ لَكُتَابِ﴾ جامع لأوصاف الكمال ﴿عِزيز ﴾ أي: منيع من كل مَنْ أراده بتحيريف أو سوء، ولهذا قال: ﴿لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خِلفه ﴾ أي لا يقربه شيطان من شياطين الإنس والجنّ ، لا بسرقة ، ولا بإدخال ما ليس منه به، ولا بزيادة ولا نقص، فهو محفوظ في تنزيله، بحفوظة ألفاظه ومعانيه، قد تكفل مَن أنزله بحفظه كما قال تعالى: ﴿إِنَّا نَحَنَّ نزلنا الذكر وإنّا له لحافظون،

وتنزيل من حكيم في خلقه وأمره، يضع كل شيء موضعه، وأمره، يضع كل شيء موضعه، وينزلها مازلها. وحيد على ما له من وعلى ما له من العدل والإفضال، فلهذا كان كتابه مشتملاً على عام الحكمة، وعلى تحصيل المصالح والمنافع، ودفع المفاسد والمضار، التي يحمد عليها.

﴿٤٣﴾ ﴿ما يقال لك إلا ما قد قيل للرسل من قبلك إنّ ربك لذو مغفرة

وذو عقاب أليم أي: ﴿ما يقال لك ﴾ أي الرسول من الأقوال الصادرة ممن كذبك وعائدك ﴿ إلا ما قد قبل للرسل من قبلك ﴾ أي: من جنسها، بل ربما إنهم تكلموا بكلام واحد، كتعجب جميع الأمم المكذبة للرسل، من دعوتهم إلى الإخلاص شه وعبادته وحده لا شريك له، وردهم هذا بكل طريق يقدرون عليه، وقولهم: ﴿مَا أنتم إلا بِسْرٌ مثلناً ﴾

واقتراحهم على رسلهم الآيات، التي لا يلزمهم الإتيان بها، ونحو ذلك من أقوال أهل التكليب، لما تشابهت قلوبهم في الكفر تشابهت أقوالهم، وصبر الرسل عليهم السلام على أذاهم وتكذيبهم، فاصبر كما صبر مَن قبلك.

ثم دعاهم إلى التوبة والإتيان بأسباب الغفرة، وحارهم من الاستمواز على الغيّ فقال: ﴿إِنْ رَبِكُ لَلُو مَعْفَرَةُ ﴾ أي: عظيمة، يمحو بها كل ذنب لمن أقلع وتاب ﴿وَدُو عَقَابِ الْمِهُ لَمْ أَصْرُ وَاسْتَكِيرُ الْمَهُ لَا أَصْرُ وَاسْتَكِيرُ الْمَالُ الْمَالُ الْمِنْ وَاسْتَكِيرُ الْمَالُونُ الْمِنْ وَاسْتَكِيرُ الْمِنْ وَالْمِنْ وَلَا مِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَلَا لَهُ وَالْمِنْ وَالْمُنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمُؤْوِنُ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِلْمُ الْمِنْ وَلَا مِنْ وَالْمِنْ وَلَامِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَلَامِنْ وَلَامِنْ وَلَامِنْ وَالْمِنْ وَالْمُ وَالْمُؤْمِنِينَا وَلَامِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمِنْ وَلَامِ وَلْمُنْ وَلَامِنْ وَالْمِنْ وَلَامِ وَالْمِنْ وَلَامِ وَالْمِنْ وَلَامِ وَالْمِنْ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمِنْ وَلَامِ وَالْمِنْ وَالْمِلْمُ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمُنْ وَالْمِنْ وَالْمِلْمُنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِلْمُونُ وَالْمِنْ وَالْمِنْرُونِ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمُنْفِقِي وَالْمِنْ وَا

﴿ ٤٤﴾ ﴿ ولو جعلناه قرآناً أعجمياً لقالوا لولا فصلت آياته أأعجمي وعربي قل هو للذين آمنوا هدى وشفاء والذين لا يؤمنون في آذانهم وقر وهو عليهم عمى أولئك ينادون من مكان بعيد﴾ يخبر تعالى عن فضله وكرمه، حيث أنزل كتابه عربياً ، على الرسول العربي، بلسان قومه، ليبين لهم، وهذا مما يوجب لهم زيادة الاعتناء به، والتلقي له والتسليم، وأنه لوجعله قرآناً أعجمياً بلغة غير العرب، لاعترض المكذبون وقالوا: ﴿ لُولًا فَصُّلَتُ آياتُهُ ﴾ أي: هـلاّ بـينـت آيـاتـه، ووضـحـت وفسرت. ﴿أُعجمي وعربي﴾ أي. كيف يكون محمد عربياً، والكتاب أعجمي؟ هذا لا يكون فنفي الله تعالى كل أمر يكون فيه شبهة لأهل الباطل عن كتابه، ووصفه بكل وصف يوجب لهم الانقياد، ولكن المؤمنون الموفقون انتفعوابه، وارتفعوا، وغيرهم بالعكس من أحوالهم .

ولهذا قال: ﴿قُلْ هُو لَلَّذِينَ آمنُوا

هدى وشفاء ﴾ أي: يهديهم لطريق الرشد والصراط المستقيم، ويعلمهم من العلوم النافعة ما به تحصل الهداية التامة وشفاء لهم من الأسقام البدنية والأسقام القلبية، لأنه يزجر عن مساوىء الأخلاق وأقبح الأعمال، ويحث على التوبة النصوح التي تغسل الذنوب وتشفى القلب.

والذين لا يؤمنون بالقرآن وفي آذانهم وقر أي: صمم عن استماعه وإعراض، وهو عليهم عمي أي: لا يبصرون به رشدا، ولا يهتدون به ولا يزيدهم إلا ضلالا فإنهم إذا ردوا الحق، ازدادوا عمى إلى عماهم، وغياً إلى غيهم.

وأولئك ينادون من مكان بعيد الي الإيمان ويدعون إليه فلا يستجيبون، بمنزلة الذي ينادى وهو في مكان بعيد، لا يسمع داعياً ولا يجيب منادياً. والمقصود: أن الذين لا يؤمنون بالقرآن، لا يتنفعون بهذاه، ولا يبصرون بنوره، ولا يستفيدون منه خيراً، لأنهم سدوا على أنفسهم أبواب الهدى، بإعراضهم وكفرهم

﴿ 24 \_ 21 ﴾ ﴿ ولقد آتينا موسى الكتاب فاختلف فيه ولولا كلمة سبقت من ربك لقضى بينهم وإنهم لفي شك منه مريب \* من عمل صالحاً فلنفسه ومن أساء فعليها وما ربك بظلام للعبيد) يقول تعالى: ﴿ولقد آتيناً موسى الكتاب كلا كما آتيناك الكتاب، فصنع به الناس ما صنعوا معك، اختلفوا فیه. فمنهم مَنْ آمن به واهتدی وانتفع، ومنهم مَنْ كذبه ولم ينتفع به، وإن الله تعالى، لولا حلمه وكلمته السابقة بتأخير العذاب إلى أجل مسمى لا يتقدم عليه ولا يتأخر ﴿لقضي بينهم بمجرد ما يتميز المؤمنون من الكافرين، بإهلاك الكافرين في الحال، لأن سبب الهلاك قد وجب وحق. ﴿وإنهم لفي شكّ منه مريب ﴾ أي: قد بلغ بهم إلى الريب الذي يقلقهم، فلذلك كذبوه وجحدوه.

هُمَنْ عِمل صالحاً ﴾ وهو العمل الذي أمر الله به ورسوله ﴿فلنفسه ﴾

نفعه وثوابه في الدنيا والآخرة، ﴿وَمَنْ الدنيا والآخرة، ﴿وَمَنْ الدنيا والآخرة، وفي هذا حبُّ على فعل الخير وترك الشر، وانتفاع العاملين بأعمالهم الحسنة، وضررهم بأعمالهم السيئة، وأنه لا تزر وازرة وزر أخرى فوما ربك بظلام للعبيد﴾ فَيُحمَّل أحداً فوق سيئاتهم.

ولاع \_ 83 ﴿ إليه يسرد علم الساعة وما تخرج من شمرات من أكمامها وما تخرج من شمرات من إلا بعلمه ويوم يناديهم أين شركائي قالوا آذناك ما منا من شهيد ﴿ وضل عنهم ما كانوا يدعون من قبل وظنوا ما لهم من محبص ﴿ هذا إخبار عن سعة علمه تعالى واختصاصه بالعلم الذي علم الساعة ﴾ أي: جميع الخلق ترد علمها إلى الله تعالى، ويقرون بالعجز عنه، الرسل، والملائكة، وغيرهم.

ورساتخرج من تسمرات من أكمامها أي: وعائها الذي تخرج منه، وهذا شامل لشمرات جميع الأشجار التي في البلدان والبراري، فلا تخرج ثمرة شجرة من الأشجار، إلا وهو يعلمها علماً تفصيلياً.

﴿وما تحمل من أنثى بني آدم وغيرهم ، من أنواع الحيوانات ، إلا بعلمه ﴿ولا تضع أنثى حلها ﴿إلا بعلمه ﴾ . فكيف سوَّى المشركون به تعالى مَن لا علم عنده ولا سمع ولا بصر؟

وويوم يناديهم أي: الشركان به يوم القيامة توبيخا وإظهاراً لكذيهم، فيقول لهم وأين شركائي، فعبد تموهم وجادلتم على ذلك، وعاديتم الرسل المهية وشركتهم مع الله: وأذلك ما منا من شهيله أي: أعلمناك ياربنا، والسهد علينا أنه ما منا أحد يشهد بعجة إلهيتهم وشركتهم، فكلنا الآن بعجة إلهيتهم وشركتهم، فكلنا الآن منها، ولهذا قال: ووضل عنهم ما كانوا بدعون همن دون الله، أي

ذهبت عقائدهم وأعمالهم، التي أفنوا فيها أعمارهم على عبادة غير الله، وظنوا أنها تفيدهم وتدفع عنهم العذاب واشتقض ظنهم، ولم تغن عنهم شركاؤهم شيئاً ووظنوا أي: أيقنوا في تلك الحال هما لهم من عيص أي: منقذ ينقذهم، ولا مغيث ولا ملجأ، فهذه عاقبة مَنْ أشرك بالله غيره، يبينها الله لعباده ليحذروا الشرك به.

﴿٤٩ ـ ١ ٥ ﴾ ﴿لا يسأم الانسان من دعاء الخير وإن مسه الشر فيؤوس قنوط \* ولئن أذقناه رحمة منا من بعد ضراء مسته ليقولن هذا لي وما أظن الساعة قائمة ولئن رُجعت إلى ربي إن لي عنده للحسني فلننبئن الذين كفروا بما عملوا ولنذيقنهم من عذاب غليظ \* وإذا أنعمنا على الإنسان أعرض ونأى بجانبه وإذا مسه الشر فذو دعاء عريض، هذا إخبار عن طبيعة الإنسان من حيث هو، وعدم صبره وجلده، لا على الخير ولا على الشر، إلا مَنْ نقله الله من هذه الحال إلى حال الكمال، فقال: ﴿لا يسأم الإنسان من دعاء الخير، أي: لا يمل دائماً من دعاء الله، في الغني والمال والولد، وغير ذلك من مطالب البدنيا، ولا يزال يعمل على ذلك، ولا يقتنع بقليل ولا كثير منها، فلو حصل له من الدنيا ما حصل، لم يزل طالباً للزيادة.

﴿ وإن مسه الشر﴾ أي: المكروه، كالمرض والفقر وأنواع البلايا ﴿ فيئوسٌ قنوط﴾ أي: ييأس من رحمة الله تعالى، ويظن أن هذا البلاء هو القاضي عليه بالهلاك، ويتشوش من إتيان الأسباب على غير ما يجب ويطلب.

إلا النيس صبروا وعملوا الصالحات، فإنهم إذا أصابهم الخير والنعمة والمحاب، شكروا الله تعالى، وخافوا أن تكون نعم الله عليهم استدراجاً وإمهالاً، وإن أصابتهم مصيبة في أنفسهم وأموالهم وأولادهم صبروا، ورجوا فضل ربهم، فلم سأسه ا.

ثم قال تعالى: ﴿ولئن أَدْقَنَاهُ ﴾ أي: الإنسان الذي لا يسأم من دعاء الخير، وإن مسه الشر فيؤوس قنوط ﴿رحمة مُنّا﴾ أي: بعد ذلك الشر الذي أصابه، بأن عافاه الله من مرضه، أو أغناه من فقره، فإنه لا يشكر الله تعالى، بل يبغى ويطغى، ويقول: ﴿هذا لي﴾ أي: أتاني لأني له أهل وأنا مستحق له ﴿وَمَا أَظُنُ السَّاعَةُ قَائِمَةً ﴾ وهذا إنكار منه للبعث، وكفرٌ للنعمة والرحمة التي أذاقها الله له. ﴿ولئن رجعت إلى ربي إن لي عنده للحسني أي: على تقدير إتيان الساعة، وأني سأرجع إلى ربي، إن لي عنده للحسني، فكما حصلت لي النعمة في الدنيا، فإنها ستحصل [لي] في الأخرة وهذا من أعظم الجراءة والقول على الله بلا علم، فلهذا توعده الله بقوله: ﴿ فِلْنَنْبُنَّ الَّذِينَ كَفُرُوا بِمَا عملوا ولنذيقنهم من عذاب غليظ، أى: شديد جداً.

﴿وإذا أنعمنا على الإنسان ﴾ بصحة أو رزق أو غيرهما ، ﴿أعرض ﴾ عن ربه وعن شكره ﴿ونأي ﴾ أي: ترفّع ﴿بجانبه ﴾ عجباً وتكبراً. وإن ﴿مسه غيرهما ﴿فلو دُعاءِ عريض ﴾ أي: كثير جداً، لعدم صبره، فلا صبر في الضراء، ولا شكر في الرخاء، إلا من هداه الله ومن عليه.

﴿٢٥ ــ ٤٥﴾ ﴿قل أرأيتم إن كان من عند الله ثم كفرتم به من أضل عن هو في شقاق بعيد ﴿ سنريهم آياتنا في الأفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق أولم يكف بربك أنه على كل شيء شهيد \* ألا إنهم في مرية من لقاء ربهم ألا إنه بكل شيء محيط﴾ أي: ﴿قُل﴾ لهؤلاء المكذبين بالقرآن المسارعين إلى الكفران ﴿أُرأيتم إن كان﴾ هذا القرآن ﴿ من عند الله ﴾ من غير شك ولا ارتياب، ﴿ ثُمْ كَفُرْتُم بِهُ مَنْ أَصْلُ محن هو في شقاق بعيد ﴾ أي: معاندة لله ولرسوله، لأنه تبين لكم الحق والصواب، ثم عدلتم عنه، لا إلى حق، بل إلى باطل وجهل، فإذاً تكونون أضلَ الناس وأظلمهم.

فإن قلتم، أو شككتم بصحته وحقيقته، فسيقيم الله لكم ويريكم من آياته في الآفاق، كالآيات التي في السماء وفي الأرض، وما يحدثه الله تعالى من الحوادث العظيمة الدالة للمستصرعلى الحق.

﴿ وَفِي أَنفُسهم ﴾ مما اشتملت عليه أبدانهم من بديع آيات الله وعجائب صنعته ، وباهر قدرته ، وفي حلول العقوبات والمثلات في المكذبين ، ونصر المؤمنين . ﴿ حتى يتبين لهم ﴾ من تلك الآيات ، بياناً لا يقبل الشك ﴿ أَنْهُ المِحْ ﴾ وما الشتمل عليه حق .

وقد فعل تعالى، فإنه أرى عباده من الآينات ما به تبين لهم أنه الحق، ولكن الله هو الموفق للإيمان من شاء، والخاذل لمن يشاء.

و أولم يَكُفِ بربِّكَ أنه على كل شيء شهيد أولم يكفهم على أن القرآن حق، ومَن جاء به صادق، شهادة الله تعلى، فإنه قد شهد له بالتصديق، وهو أصدق الشاهدين، وأيده ونصره نصراً متضمناً لشهادته القولية عند مَنْ شك فيها.

﴿ الا إنهم في مرية من لقاء ربهم ﴾ أي: في شك من البعث والقيامة ، وليس عندهم دار سوى الدار الدنيا ، فلذلك لم يعملوا للآخرة ، ولم يلتفتوا لها . ﴿ الا إِنَّهُ بِكُلِّ شيء محيط ﴾ علماً وقدرة وعزة .

## تفسير سورة الشّورى مكيــة

﴿ ٩ - ٩﴾ ﴿ بسم الله الرحن الرحيم حَم \* عسق \* كذلك يوحي إليك وإلى النين من قبلك الله المريز الحكيم \* له ما في السماوات وما في الأرض وهو العلي العظيم \* تكاد السماوات يتفطرن من فوقهن والملائكة يسبحون بحمد رجم ويستغفرون لن في الأرض ألا إن الله هو الغفور الرحيم \* والذين اتحدوا من دونه أولياء الله حفيظ عليهم وما أنت عليهم أولياء الله حفيظ عليهم وما أنت عليهم

بوكيل \* وكذلك أوحينا إليك قرآنا عربياً لتنذر أم القرى ومن حولها وتنذر يوم الجمع لا ريب فيه فريق في الجنة وفريق في السعير \* ولو شاء الله جعلهم أمة واحدة ولكن يدخل من يشاء في رحمته والظالمون ما لهم من ولي ولا نصير ﴿ أَم اتخذوا من دونه أولياء فالله هو الولى وهو يحيى الموتى وهو على كل شيء قدير، يخبر تعالى أنه أوحى هذا القِرآن العظيم إلى النبي الكريم، كما أوحى إلى مَنْ قبله من الأنبياء والرسلين، فقيه بيان فضله، بإنزال الكتب، وإرسال الرسل، سابقاً ولاحقاً، وأن محمداً على ليس ببدع من الرسل، وأن طريقته طريقة من قبله، وأحواله تناسب أحوال مَنْ قبله من المرسلين. وما جاء به يشابه ما جاؤوا به، لأن الجميع حق وصدق، وهو تنزيل مَن اتصف بالألوهية والعِزة العظيمة والحكمة البالغة، وأن حميع العالم العلوي والسفلي ملكه وتحت تدبيره القدري والشرعي.

وأنه والعلي بنداته، وقدره، وقهره. وقهره. وقهره. وقهره وقهرة وتكاد السماوات يتفطرن من فوقهن على عظمها وكونها جاداً، ووالملائكة مستكينون لعزته، مذعنون بربوبيته. فيسبّحون بحمد ربهم ويعظمونه عن كل نقص، ويصفونه بكل كمال، ويستففرون لمن في الأرض عمّا يليق بعظمة ربهم وكبريائه، مع أنه تعالى هو والغفور لعاجل الحلق بالعقوبة المستأصلة.

وفي وصفه تعالى بهذه الأوصاف، بعد أن ذكر أنه أوحى إلى الرسل كلهم عموماً، وإلى محمد حصلى الله عليهم أجمعين حضوصاً، إشارة إلى أن هذا القرآن الكريم، فيه من الأدلة والبراهين، والآيات الدالة على كمال الباري تعالى، ووصفه بهذه الأسماء العظيمة الموجبة لامتلاء القلوب من

معرفته ومحبته وتعظيمه وإجلاله وإكرامه، وصرف جميع أنواع العبودية الظاهرة والباطنة له تعالى، وأن من أكبر الظلم وأفحش القول، اتخاد أنداد لله من دونه، ليس بيدهم نفع ولا ضرر، بل هم مخلوقون مفتقرون إلى الله في جميع أحوالهم، ولهذا عقبه بقوله: ﴿والـذيـن اتخـذوا مـن دونـه أولياء﴾ يتولونهم بالعبادة والطاعة، كما يعبدون الله ويطيعونه، فإنما اتخذوا الباطل، وليسوا بأولياء على الحقيقة. ﴿الله حفيظ عليهم ﴾ يحفظ عليهم أعمالهم، فيجازيهم بخيرها وشرها. ﴿وما أنت عليهم بوكيل﴾ فتسال عن أعمالهم، وإنما أنت مبلغ أديت وظيفتك.

شم ذكر مسته على رسوله وعلى الناس، حيث أنزل الله ﴿قرآناً عربياً﴾ بين الألفاظ والمعاني ﴿لتنذر أم القرى وهي مكة المكرمة ﴿ومَن حولها من سائر الخلق. ﴿وتنذر ﴾ الناس ﴿يوم الحَمْع ﴾ الذي يجمع الله به الأولين والآخرين، وتخبرهم أنه ﴿لا ريب فيه ﴾ وأن الخلق ينقسمون فيه فريقين في الجنة ﴾ وهم الذين آمنوا بالله، وصدقوا المرسلين، ﴿وفريق في المحنة المرسلين، ﴿الكذين، المحنة الم

﴿ ٨﴾ ﴿ و﴾ مع هذا ﴿ لو شاء الله الناس، أي: جعل الناس ﴿ أَمَهُ واحدة ﴾ على الهدى، لأنه القادر الذي لا يمتنع عليه شيء، ولكنه أراد أن يدخل في رحمته من شاء من خواص خلقه.

وأما الظالمون الدين لا يصلحون لصالح، فإنهم محرومون من الرحمة، ف المالهم من دون الله المحبوب ولا يتولاهم، فيحصل لهم المحبوب ولا مسير لله عنهم المحرود.

والذين ﴿اتخذوا من دونه أولياء﴾ يتولونهم بعبادتهم إياهم، فقد غلطوا أقبح غلط، فالله هو الولي الذي يتولاه عبده بعبادته وطاعته، والتقرب إليه بما

أمكن من أنواع التقربات، ويتولى عباده عموماً بتدبيرة وتفوذ القدر فيهم، ويتولى عبادة المؤمنين خصوصاً، بإخراجهم من الظلمات إلى النور، وتربيتهم بلطفه، وإعانتهم في جميع أمورهم

ووهو يحبي الموتى وهو على كل شيء قدير أي: هو التصرف بالإحياء والإماتة، ونفوذ الشيئة والقدرة، فهو الذي يستحق أن يعبد وحده لا شريك له.

﴿ ١٠ ـ ١٢ ﴾ ﴿ وما اختلفتم فيه من شيء فحكمه إلى الله ذلكم الله ربي عليه توكلت وإليه أنيب \* فاطر السماوات والأرض جعل لكم من أنفسكم أزواجأ ومن الأنعام أزواجأ يذرؤكم فيه ليس كمثله شيء وهو السميع البصير \* له مقاليد السماوات والأرض يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر إنه بكل شيء عليم العول تعالى: ووما اختلفتم فيه من شيء من من أُصول دينكم وفروعه، ثما لمَّ تتفقوا عليه ﴿ فحكمه إلى الله ﴾ يرد إلى كتابه ، وإلى سُنّة رسوله، قما حكما به فهو الحق، وما خالف ذلك فباطل. ﴿ ذَلَكُم الله ربي ﴾ أي: فكما أنه تعالى الرب الخالق الرازق المدبر، فهو تعالى الحاكم بين عباده بشرعه في جميع

ومفهوم الآية الكريمة، أن اتفاق الأمة حجة قاطعة، لأن الله تعالى لم يأمرنا أن نرد إليه إلا ما اختلفنا فيه، فما انفقنا عليه، يكفي اتفاق الأمة عليه، لأنها معصومة عن الخطأ، ولا بد أن يكون اتفاقها موافقاً لما في كتاب الله وسئة رسوله.

وقوله: ﴿عليه توكلت﴾ أي: اعتمدت بقلبي عليه في خلب المنافع ودفع المضار، والنقأ به تعالى في الإسعاف بذلك. ﴿وإليه أنيبُ﴾ أي: أتوجه بقلبي وبدني إليه، وإلى طاعته وعبادته.

وهدان الأصلان، كشيراً ما يذكرها الله في كتابه، لأنهما يحصل بمجموعهما كمال العبد، ويفوته

والله تعالى هو المعطى المانع، الضار النافع، الذي ما بالعباد من نعمة إلا منه، ولا يدفع الشر إلا هو، و ﴿ما يفتح الله للناس من رحمة فلا ممسك لها وما يمسك فلا مرسل له من بعده، .

ولهذا قال هنا: ﴿ يبسط الرزق لمن يشاء الله أي: يوسعه ويعطيه من أصناف الرزق ما شاء، ﴿ويَقُدرُ﴾ أي: يضيق على مَنْ يشاء، حتى يكون بقدر حاجته، لا يزيد عنها، وكل هذا تابع لعلمه وحكمته، فلهذا قال: ﴿إِنَّهُ بِكُلُّ شيء عليم العيد أحوال عباده، فيعطى كلأما يليق بحكمته وتقتضيه

﴿ ١٣﴾ ﴿ شرع لكم من الدين ما وصَّى به نوحاً والذي أوحينا إليك وما وصينابه إبراهيم وموسى وعيسى أن أقيموا الدين ولا تتفرقوا فيه كبر على المشركين ما تدعوهم إليه الله يجتبي إليه من بشاء ويهدي إليه من ينيب﴾ هذه أكبر منة أنعم الله بها على عباده، أن شرع لهم من الدين خير الأديان وأفضلها، وأزكاها وأطهرها، دين الإسلام، الذي شرعه الله للمصطفين المختارين من عباده، بل شرعه الله لخيار الخيار، وصفوة الصفوة، وهم أولو العزم من المرسلين المذكورون في هله الآية، أعلى الخلق درجة، وأكملهم من كل وجه، فالدين الذي شرعه الله لهم، لا بدأن يكون مناسباً لأحوالهم، موافقاً لكمالهم، بل إنما كملهم الله واصطفاهم، بسبب قيامهم به، فلُولا الدين الإسلامي، ما ارتفع أحد من الخلق، فهو روح السعادة، وقطب رحى الكمال، وهو ما تضمنه هذا الكتاب الكريم، ودعا إليه من التوحيد والأعمال والأجلاق

والأداب.

والأرزاق، والنعم الظاهرة والباطنة.

فكل الخلق مفتقرون إلى الله، في جلب مصالحهم، ودفع المضار عنهم، في كل الأحوال، ليس بيد أحد من الأمر

🛊 🚯 ভাইনাছিল 👌 ينــــــــــــــالقراز قزار كزير حمّ ۞ عَسَقَ ۞ كَذَاكِ يُوحِيَ الْيِكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَيَاكَ آلَهُ ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيدُ ۞ لَهُ مَا فِي ٱلْسَكَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَالِيُّ ٱلْعَظِيمُ ۞ تَكَادُ ٱلسَّمَوَّتُ يَتَفَظَّرُكَ مِنْ فَوَقِعِنَّ وَٱلۡكُنَّيۡكَةُ يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِنَ فِي ٱلأَرْضُّ أَلَا إِنَّ اللهَ هُوَالْفَ فُورُ الرَّحِيمُ ۞ وَالَّذِينَ الْخَنْدُولُين الدُونِيَّأُولِيَّاءً اللهُ حَفِيظُ عَلَيْهِمُ وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلِ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ قُرُءَانًا عَرَبِيًّا لِلْنَذِرَأَمُّ ٱلْفُرْيَا، وَمَنْ حَوْلَهُمَا ﴾ وَتُناذِرَيُّومَ ٱلْجُمَّعِ لَارْيَبَ فِيدُّ فَيِقٌّ فِٱلْجُمَّةَ وَفَيِقٌّ فِٱلْسَبَعِيرِ ۞ وَلَوْشَأَةَ اللَّهُ تُلْجَعَلُهُمْ أَمَّةً وَلِيدَةً وَلَكِن يُدُخِلُ مَن يَشَاهُ رُّ إِنْ رَحْمَتِهِ وْءُوَالظَّلِمُونَ مَالْمُمُونَ وَلِيَ وَلَانْفِيمِ ۞ أَمِهِ { اَتَخَذُواْ مِن دُونِهِ مِنْ أَوْلِيَا أَمَّا لَلْهُ هُوَ الْوَلِيُّ وَهُوَيِكُيِّ الْمُوَّلِّ وَهُوَمَلَىٰ ﴾ كُلِّ شَيْءِ قَلِيرٌ ۞ وَمَا أَخْتَافَتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَكُمُّلُهُۥ الْ اللَّهُ وَالدُّو اللَّهُ أَرَفِي عَلَيْهِ فَوَكَ مَنْ قَ اللَّهِ أَنِيبُ ۞ DESCRIPTION OF THE SECOND

AND REAL PROPERTY IN THE PERSON NAMED IN THE P

ولهذا قال: ﴿أَنْ أَقْيِمُوا الدِّينِ﴾ أي: أمركم أن تقيموا جميع شرائع الدين أصوله وفروعه، تقيمونه بأنفسكم، وتجتهدون في إقامته على غيركم، وتعاونون على البر والتقوي ولا تعاونون على الإثم والعدوات ﴿وَلَا تَتَفُرُ قُوا فِيهِ ﴾ أي: ليحصل منكم الاتفاق على أصول الدين وفروعه، واحرصوا على أن لا تفرقكم المسائل وتحزبكم أحزابا، وتكونون شيعاً يعادي بعضكم بعضاً مع اتفاقكم على أصل دينكم .

ومن انواع الاجتماع على الدين وعدم التفرق فيه، ما أمر به الشارع من الاجتماعات العامة، كاجتماع آلحج والأعياد، والجَمَع والصلوات الخمس والجهاد، وغير ذلك من العبادات التي لا تتم ولا تكمل إلا بالاجتماع لها وعدم التفرق .

المحكر على المشركين ما تدعوهم إليه المشق عليهم عاية المشقة، حيث دعوتهم إلى الإخلاص لله وحده، كما قال عنهم: ﴿ وإذا ذكر الله وحمده اشمسأزت قملوب المديس لا يؤمنون بالآخرة وإذا ذكر الذين من دونه إذا هم يستبشرون، وقولهم: ﴿ أُجِعِلَ الْآلِهِ إِلَّهِ أَ وَاحِداً إِنَّ هَٰذَا لشيء عجاب،

Territoria de Albarda d

الكمال بفوتهما أو فوت أحدهما، كقوله تعالى: ﴿إِياكَ نَعْبُدُ وَإِياكَ نستعين، وقوله: ﴿فاعبده وتوكل عليه﴾ . ﴿فاطر السماوات والأرض﴾ أي

خالقهما بقدرته ومشيئته وحكمته.

﴿جعل لكم من أنفسكم أزواجا﴾ لتسكنوا إليها، وتنتشر منكم الذرية، ويحصل لكم من النفع ما يحصل. ﴿ومن الأنمام أزواجاً ﴾ أي ومن جميع أصنافها نوعين، ذكراً وأنثى، لتبقى وتنمو لمنافعكم الكثيرة، ولهذا عداها باللام الدالة على التعليل، أي: جعل ذلك لأجلكم، ولأجل النعمة عليكم، ولهذا قال: ﴿يِذْرِؤُكُم فِيهِ﴾ أي: يبثكم ويكثركم ويكثر مواشيكم، بسبب أن جعل لكم من أنفسكم،

وجعل لكم من الأنعام أزواجاً.

«ليس كمثله شيء» أي: ليس يشبهه تعالى ولا يماثله شيء من مخلوقاته، لا في ذاته، ولا في أسمائه، ولا في صفاته؛ ولا في أفعاله، لأن آسماءه كلها حسني، وصفاته صفة (١) كمال وعظمة، وأفعاله تعالى أوجد بها المحلوقات العظيمة من غير مشارك، فليس كمثله شيء؛ لانفراده وتوحده بالكمال من كل وجه. ﴿وهـو السميع، لحميع الأصوات، باختلاف اللغات، على تفنن الحاجات. ﴿البصير﴾ يرى دبيب النملة السوداء، في الليلة الظلماء، على الصخرة الصماء، ويرى سريان القوت في أعضاء الحيوانات الصغيرة جدأ، وسريان الماء في الأغصان الدقيقة.

وهذه الآية ونحوها، دليل لمذهب أهل السنة والجماعة، من إثبات الصفات، ونفى ماثلة الخلوقات. وفيها رد على المشبهة في قوله: ﴿ليس كمثله شيء ﴾ وعلى المعطلة في قوله: ﴿وهو السميع البضير ﴾

وقوله: ﴿له مقاليد السماوات والأرض الى: له ملك السماوات والأرض، وبيده مفاتيح الرحمة

**高等 (25年)** (25年) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) (254) فَالِمِلْوَالسَّمَوْنِ وَٱلْأَرْضُ جَعَلَ لَكُم مِنْ أَنْشُيكُمْ أَزْفَكِمُ لَ وَمِنَ ٱلْأَنْفَكِ إِزْوَكِمَا ۖ يَنْزُولُوكُمْ إِنْ لِنَّسَكِمِثْلِي ثَنْ ۖ ۖ ۗ ۗ وَهُوَالْسَيْمِيعُ ٱلْيَصِيرُ ۞ لَهُ مَقَالِيدُ ٱلْسَكَوْبَ وَٱلْأَرْضِّ يَيْمُظُ ٱلرَّزِقَ إِلَى يَشَاءُ وَيَقْدِرُ إِنَّهُ بِكُلِ مِنْ وَعِلِيهُ ٥ \* شَرَعَ لَكُم مِّنَ الدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ مِنْكَ ا وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَاوَضَيْنَا بِهِ مَا إِنْزَهِي مَ وَمُوسَى وَعِيسَنَيْ أَنْ أَقِيمُواْ ٱلَّذِينَ وَلَانْتَفَرَقُوْا فِيهُ كَبُرَعَلَى الْشُيْرِكِينَ مَالَمَتْعُو<del>مُ</del> إِلَيْهُ اللَّهُ يَجْنَبِيَ إِلَيْهِ مَن يَشَكَهُ وَيَهْدِى ٓ إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ۞ وَمَا تَفَرَقُوٓ ا إِلَّامِنُ بَعْدِ مَاجَاءً هُرُالْعِلْمُ بَغِيًّا بَيْنَ هُمٌّ وَلَوْ لَاكَلِمَةً ۗ مَسَبَقَتْ مِن زَيْكَ إِلَىٰٓ أَجَلِ مُسَكِنِّي لَّقَضِيَ بَيْنَكُمْ ۚ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ أُورِثُواْ ٱلْكِئْلِ مِنْ مَعْدِهِمْ لَيْ شَلْيِهِ مِنْهُ مُرِيبٍ ۞ فَلِذَاكِ ۗ فَادَّغُ وَاسْتَقِيمُكَمَا أَمِرْتُ وَلَاسَتَكِيمُ أَهْوَاءَهُمُّ وَقُلْ هُ اللهُ عَمْدُ اللهُ مَن كِلَبٍ وَأَمْرَاتُ لِأَعْدِلَ بِيَّالُ اللهُ عَمْدُلُ مِيْنَاكُمُ اللهِ اللهِ عَالَى اللَّهُ رَبُّنَا وَرَبُّ كُمُّ لَنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُو أَعْمَلُكُمُ مَلَاحِمَةً يَنْتَنَا وَبَيْنَكُمُّ مُّ أَلَّهُ يَجْسَعُ بِيُنَكَّا وَالْيَوَ ٱلْمَسِيدُ ۞ ARREST MERCES

﴿الله يجتبي إليه مَن يشاء ﴾ أي . يختار من خليقته مَنْ يعلم أنه يصلح للاجتباء لرسالته وولايته ومنه أن اجتبى هذه الأمة وفضلها على سائر الأمم، واختار لها أفضل الأديان وخيرها.

ويهدي إليه مَنْ يُسَيِبُ هَذَا السبب الذي من العبد، يتوصل به إلى هداية الله تحالى، وهو إنابته لربه، وانجذاب دواعي قلبه إليه، وكونه قاصداً وجهه، فحيين مقصد العبد مع التيسير لها، كما قال تعالى: ﴿يهذي وفي هذه الآية، أن الله ﴿يهذي وفي هذه الآية، أن الله ﴿يهذي أن الله علي المناب أناب إلي مع قوله: ﴿واتبع سبيل مَنْ رُنيب ﴾ مع قوله: ﴿واتبع سبيل مَنْ رُنيب ﴾ مع العلم بأحوال الصحابة رضي الله عنهم، وشدة إنابتهم، دليل على أن قولهم حجة، خصوصاً الخلفاء الراشدين، رضني الله عنهم أجعين.

﴿ 1 \_ 0 1 ﴾ ﴿ وما تفرقوا إلا من بعد ما جاءهم العلم بغيا بينهم ولولا كلمة سبقت من ربك إلى أجل مسمى لقضي بينهم وإن الذين أورثوا الكتاب من بعدهم لفي شك منه مريب \* فلذلك فادعُ واستقم كما أمرت ولا تتبع أهواءهم وقل آمنت بما أنزل الله من كتاب وأمرت لأعدل بينكم الله ربنا وربكم لنا أعمالنا ولكم أعمالكم الله يجمع بيننا

وإليه المصير المامر تعالى باجتماع السلمين على دينهم، ونهاهم عن التفرق، أخبرهم أنكم لا تغتروا بما أنزل الله عليكم من الكتاب، فإن أهل الكتاب لا يتفرقوا حتى أنزل الله عليهم الكتاب الموجب للاجتماع، ففعلوا ضد ما يأمر به كتابهم، وذلك كله بغيا وعدواناً منهم، فإنهم تباغضوا وعاسدوا، وحصلت بينهم المشاحنة والعداوة، فوقع الاختلاف، فاحذروا أيا المسلمون أن تكونوا مثلهم.

ولولا كلمة سبقت من ربك التاخير العذاب القاضي إلى أجل مسمى لقضي بينهم ولكن حكمته وحلمه، اقتضى تأخير ذلك عنهم. وإن المذين أورثوا المحتاب من بعدهم أي: الذين ورثوهم وصاروا خلفاً لهم ممن ينتسب إلى العلم منهم الشباه كثير يوقع في الاختلاف، حيث اختلف سلفهم بغياً وعناداً، فإن خلهم اختلفوا شكا وارتياباً، والجميع مشتركون في الاختلاف الملموم

﴿ فَلْمُلْلُكُ فَاوَعُ أَي: فَلَلْدَينَ اللّهِ وَالصَّرَاطُ المُستقيم، الذي أَنزل الله به كتبه وأرسل رسله، فادع أَنزل الله به كتبه وأرسل رسله، فادع مَنْ لَمْ يقبله، ﴿ واستقم ﴿ بنفسك ﴿ كما أَمْرَتُ ﴾ أي: استقامة موافقة أمر الله ، لا تفريط ولا إفراط، بل امتثالاً لأوامر الله واجتناباً لنواهيه، على وجه الاستمرار على ذلك، فأمره بتكميل غيره باللعوة إلى ذلك.

ومن المعلوم أن أمر الرسول ﷺ أمر لأمته إذا لم يرد تخصيص له .

ولا تتبع أهواءهم اله أي: أهواء المنحرفين عن الدين، من الكفرة والمنافقين إما باتباعهم على بعض دينهم، أو بترك الدعوة إلى الله، أو بترك الدعوة إلى الله، أو أهواءهم من بعد ما جاءك من العلم إنك إذا لن الظالمين، ولم يقل: "ولا تتبع دينهم الذي شرعة الله لهم، هو دين الرسل كلهم،

ولكنهم لم يتبعوه، بل اتبعوا أهواءهم، واتخذوا دينهم لهواً ولغباً

﴿ وقل الهم عند جدالهم ومناظرتهم: ﴿ آمنت بِما أَنْزُلُ اللهُ مِنْ كتاب أي: لتكن مناظرتك لهم مبنية علىُّ هذا الأصلِّ العظيمُ، الدال على شرف الإسلام وجلالته وهيمنته على سائر الأديان، وأن الدين الذي يزعم أهل الكتاب أنهم عليهم جزء من الإسلام، وفي هذا إرشاد إلى أن أهل الكتاب إن ناظروا مناظرة مبنية على الإيمان ببعض الكتب، أو ببعض الرسل دون غيره، فلا يسلم لهم ذلك، لأن الكتاب الذي يدعون إليه، والرسول الذي ينتسبون إليه، من شرطه أن يكون مصدقاً سذا القرآن وبمن جاء به، فكتابنا ورسولنا لم يأمرنا إلا بالإيمان بموسى وعيسي والتوراة والإنجيل، التي أخبر بها وصدق بها، وأخبر أنها مصدقة له ومقرة بصحته.

وأما مجرد التوراة والإنجيل، وموسى وعيسى، الذين لم يوصفوا لنا، ولم يوافقوا لكتابنا، فلم يأمرنا بالإيمان

وقوله: ﴿وأمرت الأعدل بينكم ﴾ أي: في الحكم فيما اختلفتم فيه، فلا تمنعني عداوتكم وبغضكم، يا أهل الكتاب من العدل بينكم، ومن العدل في الحكم، بين أهل الأقوال المختلفة، من أهل الكتاب وغيرهم، أن يقبل ما معهم من الحق، ويرد ما معهم من الباطل، ﴿الله ربنا وربكم﴾ أي: هو رب الجميع، لستم بأحق به منا. ﴿ لنا أعمالنا ولكم أعمالكم ﴾ من خير وشر ﴿لا حُجّة بيننا وبينكم ﴾ أي: بعدما تبينت الحقائق، وانضح الحق من الباطل، والهدى من الضلال، لم يبق للجدال والمنازعة على، لأن المقصود من الجدال، إنما هو بيان الحق من الباطل، ليهتدي الراشد، ولتقوم الحجة على الغاوي، وليس المراد بهذا أن أهل الكتاب لا يجادلون، كيف والله يقول: ﴿ولا تجادلوا أهل الكتاب إلاّ بالتي هي أحسن، وإنما المرادما ذکرنا .

الجزء الخامس والعشرون ]

﴿الله يجمع بيننا وإليه المصير، يوم القيامة، فيجزي كلا بعمله، ويتبين حينئذ الصادق من الكاذب.

﴿١٦﴾ ﴿واللَّهِ نُعَاجُونَ فِي اللهِ من بعد ما استجيب له حجتهم داحضة عند ربهم وعليهم غضب ولهم عذاب شديد، وهذا تقرير لقوله: لا حجة بيننا وبينكم، فأخبر هنا أن ﴿الذين يحاجون في الله بالحجج الباطلة، والشبه المتناقضة ﴿من بعد ما استجيب له ﴾ أي: من بعد ما استجاب اله أولو الألباب والعقول، لما بين لهم من الآيات القاطعة، والبراهين الساطعة، فهؤلاء المجادلون للحق من بعد ما تبين ﴿حجتهم داحضة ﴾ أي. باطلة مدفوعة ﴿عند رجم لأنها مشتملة على رد الحق وكل ما خالف الحق، فهو

﴿وعليهم غضب﴾ لعصيانهم وإعراضهم عن حجج الله وبيناته وتكذيبها. ﴿ولهم عدَّابُ شديد﴾ هو أثر غضب الله عليهم، فهذه عقوبة كل مجادل للحق بالباطل.

﴿١٧ ــ ١٨﴾ ﴿الله السدى أنسزل الكتاب بالحق والميزان وما يدريك لعل الساعة قريب \* يستعجل بها الذين لا يؤمنون بها والذين آمنوا مشفقون منها ويعلمون أنها الحق ألا إن الذين يمارون في الساعة لفي ضلال بعيد) لما ذكر تعالى أن حججة واضحة بينة، بحيث استجاب لها كل مَنْ فيه خير، ذكر أصلها وقاعدتها، بل جميع الحجج التي أوصلها إلى العباد، فقال: ﴿ الله الذي أنزل الكتاب بالحق والبران) فالكتاب هو هذا القرآن العظيم، نزل بالحق، واشتمل على الحق والصدق واليقين، وكله آيات بينات، وأدلة واضحات، على جميع المطالب الإلهية والعقائد الدينية، فجاء بأحسن المسائل وأوضح الدلائل.

وأما الميزان، فهو العدل والاعتبار بالقياس الصحيح والعقل الرجيخ، فكل الدلائل العقلية، من الآيات الآفاقية والنفسية، والاعتبارات الشرعية، والمناسبات والعلل،

والأحكام والحكم، داخلة في الميزان الذي أنزله الله تعالى ووضعه بين عباده، ليزنوا به ما أشتبه من الأمور، ويعرفوا به صدق ما أخبرابه وأخبرت رسله: فما خرج عن هذين الأمرين عن الكتاب والميزان مما قيل إنه حجة أو برهان أو دليل أو نحو ذلك من العبارات، فإنه باطل متناقض، قد فسدت أصوله، وانهدمت مبانيه وفروعه، يعرف ذلك من حبر المائل ومأخذها، وعرف التمييز بين راجح الأدلة من مرجوحها، والفرق بين الحجج والشبه، وأما من اغتر بالعبارات المزخرفة، والألفاظ المموهة، ولم تنفذ بصيرته إلى المعنى المراد، فإنه ليس من أهل هذا الشأن، ولا من فرسان هذا المدان، فوفاقه وخلافه سيان.

ثم قال تعالى مخوفاً للمستعجلين لقيام الساعة المنكرين لها، فقال: ﴿وَمَا يدريك لعل الساعة قريب اي: ليس بمعلوم بعدها، ولا متى تقوم، فهي في كل وقت متوقع وقوعها، محوف وجبتها. ﴿يستعجل مِااللِّين لا يؤمنون سا، عناداً وتكذيباً، وتعجيزاً لربهم . ﴿والذين آمنوا مشفقون منها ﴾ أي: خائفون، لإيمانهم بها، وعلمهم بما تشتمل عليه من الجزاء بالأعمال، وخوفهم، لمعرفتهم بربهم، أن لا تكون أعمالهم منجية لهم ولا مسعدة، ولهذا قال: ﴿ويعلمون أنها الحق﴾ الذي لا مرية فيه، ولا شك يعتريه ﴿ أَلَّا إِنَّ اللَّهِ مِنْ يمارون في الساحة ﴾ أي: بعدما امتروا فيها، ماروا الرسل وأتباعهم بإثباتها فهم في شقاق بعيد، أي: معاندة ومخاصمة غير قريبة من الصواب، بل في غاية البُعد عن الحق، وأيُّ بعد أبعد من كذب بالدار التي هي الدار على الحقيقة، وهي الدار التي خلقت للبقاء الدائم والخلود السرمد، وهي دار الجزاء التى يظهر الله فيها عدله وفضله وإنما هذه الدار بالنسبة إليها، كراكب قال في ظل شجرة ثم راح وتركها، وهي دار عبور ونمر، لا محل استقرار.

AND REPORTED TO SERVICE THE PARTY OF THE PAR ال وَالَّذِينَ يُمَا جُونَ فِي اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا أَسْتُحِيبَ لَهُ خُمِّتُ هُرُ ولَّ وَاحِصَةً عِندَوَيْهِمْ وَعَلَيْهِمْ عَضَبٌ وَهَلَهُ عَذَابٌ شَدِيدٌ ۞ ٱللَّهُ ٱلَّذِيَّ أَنزَلَ ٱلْكِتْبَ إِلْمُتِيِّ وَٱلْمِيزَاتُ وَمَالِدُرِيكِ لَعَلَىٰ السَّاعَةَ قَرِيتُ ۞ يَسْتَعَجِلُ بِهَا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ مِهَا وَالَّذِيرَ عَامَتُواْ مُشِّفِقُوبَ مِنْهَا وَيَعْلَمُونَ أَنَّهَا ٱلْحَقُّ أَلاَ إِنَّ ٱلَّذِيكَ يُمَارُونَ فِ ٱلسَّاعَةِ لَقِي صَلَالِ بَعِيدٍ ٥ اللَّهُ لَيْلِيفٌ يَعِبَادِهِ مِيزَدُقُ مَن يَشَاءٌ وَهُوَ الْفَوِيُّ ٱلْعَزِيزُ ﴿ مَنَ كَانَ يُرِيدُ حَرَّتَ ٱلْأَيْفِ رَوْ زَيْدُ لَدُفِي حَرَّيْكُ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَسَّرَتَ ٱلدُّنْيَ الْأَنْيِ الْأَنْيِ مِنْهَا وَمَالَدُفِ ٱلْآخِيرَ وَمِنْ نَّمِيْبِ ۞ أَمُ لَمُنَّمُ شُرَكَ وَأَمْ سَرَّعُوا لَمُ مِنْ اللِّينِ مَا لَرْبَأَذَنَ بِهِ ٱللَّهُ ۚ وَلَوْلَاكِ إِمَّةَ ٱلْفَصِّيلِ لَقَضِيَ بَيْنَا كُرُّ ولَّهُ الطَّلِمِينَ لِمَتَّعَدَابُ أَلِيهُ ۞ تَرَى الطَّلِمِينَ المُشْفِقِينَ مِمَاكَسَبُواْ وَهُوَ وَاقِعُ بِهِمْ وَالَّذِينَ ا استوا وعيلوا الصّلاحة و روضات الْجَدَاتُ لَهُم مَّا مِنْكَ أَوْنَ عِنْدُرْتِهِمُّ ذَاكَ هُوَ الْفَصْلُ ٱلْكِيرُ AND SAME AND

فصدقوا بالدار المضمحلة الفانبة، حيث رأوها وشاهدوها، وكذبوا بالدار الأخرة، التي تواترت بالإخبار عنها الكتب الإلهية، والرسل الكرام وأتباعهم، الذين هم أكمل الخلق عقولاً، وأغزرهم علماً، وأعظمهم فطنةً وفهما .

﴿ ١٩ ـ ٢٠﴾ ﴿ الله لطيف بعباده يرزق من يشاء وهو القوى العزيز \* من كان يريد حوث الآخرة نزد له في حرثه ومن كان يريد حرث الدنيا نؤته منها وماله في الآخرة من نصيب، يخبر تعالى بلطفه بعباده ليعرفوه ويحبوه، ويتعرضوا للطفه وكرمه، واللطف من أوصافه تعالى معناه: الذي يدرك الضمائر والسرائر، الذي يوصل عباده \_ وخصوصاً المؤمنين \_ إلى ما فيه الخير لهم من حيث لا يعلمون ولا يحتسبون.

فمن لطفه بعبده المؤمن، أن هداه إلى الخير هداية لا تخطر بباله، بما يسر له من الأسباب الداعية إلى ذلك، من فطرته على محبة الحق والانقيادله وإيزاعه تعالى لملائكته الكرام، أن يثبتوا عباده المؤمنين، ويحثوهم على الخير، ويلقوا في قلوبهم من تزيين الحق ما يكون داعياً لاتباعه.

ومن لطفه أن أمر المؤمنين بالعبادات الاجتماعية، التي بها تقوي عزائمهم وتنبعث هممهم، ويحصل منهم التنافس

TO STATE OF THE PARTY OF THE PA ذَلِكَ ٱلَّذِي يُبَيِّشِهُ وَٱلْقُوعِبَادَهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمَاهُ ٱلصَّالِحَتَّ قُلُلَّا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجُرًا إِلَّا لَلْوَدَّةَ فِي الْقُرْقَ وَمَن يَقْتَرَفْ حَسَنَةً نَّزِدُ لَلْمُ فِهَا حُسَّنَّا إِنَّ أَلْلَاعَفُورٌ شَكُورٌ ۞ أَمْيَقُولُونَ ٱفْتَرَيَّىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِيّاً فَإِن يَشَاعٍ إللَّهُ يَعْشِيرُعَانَي قَلْمِكَ ۚ وَكِيمَتُ ٱللَّهُ الْبُنْطِلَ وَيُحِقُّ ٱلْحُقَّ بِكَيْمَائِيةً وَإِنَّهُ وَعَلِيمٌ بِذَاسَتِ ٱلصُّدُودِ ۞ وَهُوَ ٱلَّذِي يَشْلُ ٱلوَّوْبَةَ عَنْ عِبَ ادِهِ وَوَمَ فُوا عَنِ ٱلمَّيِّعَاتِ وَيَعْلَمُ مَا تَشَعَلُونَ ۞ وَيَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيِلُواْ ٱلصَّلِلِحَكِ وَيَرِيدُهُ هُرِينَ فَضَلِهُ وَوَٱلْكَيْرُونَ لَمَيْرَعَذَاتُ شَكِيدٌ ۞ \* وَلُوْ بِسَطَ ٱللَّهُ أَلِرُ فَي لِعِبَادِهِ مَلْتَغَوّا فِي ٱلْأَرْضِ وَلِكِنَ يُنْزَلُ بِقَدَدِمَّالِمُنَّالَةُ إِنَّمُرِيعِبَادِهِ مَخِيرٌ يُصِيرٌ ۞ وَهُوَالَٰذِي يُنَزِّلُ ٱلْغَيْثَ مِنْ بَعْدِ مَا قَسَطُوا وَيِنَشُرُونَ مُنَدُّ وَهُوَ ٱلْوَانَ أَيْمِيدُ ۞ وَعِنْ ءَايِكِنِهِ دِخَلُقُ ٱلسَّحَلَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَالِحٌ فِيهِ مَاعِن دُأَبَّتُو وَهُوعَلَىٰ مَوْمِهِمْ إِذَا لِتَشَاءُ قَدِيرٌ ۞ وَمَأَ أَصَلِيكُمْ مِن مُّصِيبَةِ فِيمَا كَسَبِّتُ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَيْبِرِ ۞ وَمَا أَنْمُ يُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَالكُمْ مِن دُونِ السَّوِينَ وَإِن وَلَانتَهِيرِ ۞

على الخير والرغبة فيه، واقتداء بعضهم ببعض.

ومن لطفه، أن قيض لعبده كل سبب يعوقه ويحول بينه وبين المعاصي، حتى إنه تعالى إذا علم أن الدنيا والمال والرياسة ونحوها بما يتنافس فيه أهل ألدنيا، تقطع عبده عن طاعته، أو تحمله على الغفلة عنه، أو على معصية قال هنا: ﴿ وقدر عليه رزقه، ولهذا اقتضاء حكمته ولطفه ﴿ وهو القوي العزيز ﴾ الذي له القوة كلها، فلا حول ولا قوة لأحد من المخلوقين إلا به، الذي دانت له جميع الأشياء.

ثم قال تعالى: ﴿مَنْ كَانْ يُرِيدُ حَرَثُ الْآخِرَةُ أَي: أَجَرِهَا وَثُوابِهَا، فَآمَنَ بِهَا وَصِدَق، وسعى لها سعيها ﴿نَزِدُ لَهُ فَي حَرِثُهُ بِأَنْ نَضِاعف عمله وجزاءه أضعافا كثيرة، كما قال تعالى: ﴿وَمَنْ أَرَادُ الْآخِرة وسعى لها سعيها وهو مؤمن فأولئك كان سعيهم مشكوراً ومع ذلك، فنصيبه من الدنيا لا بدأن بأته.

﴿ وَمَنْ كان يريد حرث الدنيا ﴾ بأن: كانت الدنيا هي مقصوده وغاية مطلوبه، فلم يقدم لآخرته، ولا رجا ثوابها، ولم يخش عقابها، ﴿ وَمَا لِهُ مَنها ﴾ نصيبه الذي قسم له، ﴿ وَمِا لِهُ في الآخرة من نصيب ﴾ قد حرم الجنة و نعيمها، واستحق النار وجحيمها،

وهذه الآية، شبيهة بقوله تعالى: همن كان يريد الحياة الدنيا وزينتها نوف إليهم أعمالهم فيها وهم فيها لا يبخسون لل آخر الآيات.

﴿ ٢١ \_ ٢٣﴾ ﴿أُم لِيهِ عِمْ شَسركَاء شرعوالهم من الدين ما لم يأذن به الله ولولا كلمة الفصل لقضي بينهم وإن الظالمين لهم عذاب أليم \* ترى الظالمين مشفقين نما كسبوا وهو واقع بهم والذين آمنوا وعملوا الصبالحات في روضات الجنات لهم ما يشاؤون عند ربهم ذلك هو الفضل الكبير \* ذلك الذي يبشر الله عياده الذين آمنوا وعملوا الصالحات قل لا أسألكم عليه أجراً إلا المودة في القربي ومن يقترف حسنة نزد له فيها حسناً إنَّ الله غفورُ شكورٍ يُحبر تعالى أن المشركين اتخذوا شركاء يوالونهم ويشتركون هم وإياهم في الكفر وأعماله، من شياطين الإنس، الدعاة إلى الكفر ﴿شرعوا لهم من الدين ما لم يأذن به الله من الشرك والبدع، وتحريم ما أحل الله؛ وتحليل ما حرّم الله ونجو ذلك مما اقتضته آهواؤهم.

مع أن الدين لا يكون إلا ما شرعه الله تعالى، ليدين به العباد ويتقربوا به إليه، فالأصل الحجر على كل أحد أن يشرع شيئاً ما جاء عن الله وعن رسوله، فكيف بهؤلاء الفسقة

المشركين هم وأباؤهم على الكفر . ولولا كلمة الفصل لقضي بينهم أي لولا الأجل المسمى الذي ضربه الله فاصلاً بين الطوائف المختلفة، وأنه سيؤخرهم إليه، لقضي بينهم في الوقت الحاضر بسعادة المحق وإهلاك المبطل، لأن المقتضي للإهلاك موجود، ولكن أمامهم العذاب الأليم في الآخرة، هؤلاء وكل ظالم.

وفي ذلك اليوم ﴿ترى الطالمين﴾ أنفسهم بالكفر والمعاصي ﴿مشفقين﴾ أي: خائفين وجلين ﴿عَمَا كَسِبُوا﴾ أن يعاقبوا عليه.

ولما كان الخائف قد يقع به ما أشفق منه وخافه، وقد لا يقع، أخبر أنه واقع بهم) العقاب الذي خافوه،

لأنهم أتوا بالسبب التام الموجب للعقاب، من غير معارض، من توبة ولا غيرها، ووصلوا موضعاً فات فيه الإنظار والإمهال.

﴿والذين آمنوا﴾ بقلوب بالله ویکتبه ورنسله وما جاؤوا به، ﴿وعملوا الصالحات الشمل كل عمل صالح من أعمال القلوب، وأعمال الجوارح من الواجبات والستحبات، فهؤلاء ﴿في روضات الجنات ﴾ أي: الروضات المضافة إلى الجنات، والمضاف يكون بحسب المضاف إليه، فلا تسأل عن بهجة تلك الرياض المونقة، وما فيها من الأنهار المتدفقة، والفياض المعشبة، والمناظر الحسنة، والأشجار الشمرة، والطيور المغردة، والأصوات الشجية الطربة، والاجتماع بكل حبيب، والأخذمن المعاشرة والمنادمة بأكمل نصيب، رياض لا تزداد على طول المدى إلاّ حسناً وبهاء، ولا يزداد أهلها إلا اشتياقاً إلى لذاتها ووداداً، ﴿لهم ما يشاؤون€ فيها، أي في الجنات، فمهما أزادوا فهو حاصل، ومهما طِلبوا حصل، ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر. ﴿ذَٰلِكِ هِو الفَصْلِ الكبيرِ﴾ وهل فوز أكبر من الفوز برضا الله تعالى، والتنعم بقربه في دار كرامته؟

﴿ ذَلُكُ الذي يبشر الله عباده الذين آمنوا وعملوا الصالحات أي: هذه البشائر البشائر على الإطلاق، بشر بها الرحيم الرحم، على يد أفضل خلقه لأهل الإيمان والعمل الصالح، فهي أجل الغايات، والوسيلة الموسلة اليها أفضل الوسائل.

وقل لا أسالكم عليه أي: على تبليغي إياكم هذا القرآن ودعوتكم إلى أحكامه. وأجراك فلست أريد أخذ أموالكم، ولا التولي عليكم والترأس، ولا غير ذلك من الأغراض ﴿ إلا المودة في القربي ﴾.

يحتمل أن المراد: لا أسألكم عليه أجراً إلا أجراً واحداً هو لكم، وعائد نفعه إليكم، وهو أن تودوني وتحبوني

في القرابة، أي: لأجل القرابة. ويكون على هذا المودة الزائدة على مودة الإيمان بالرسول، وتقديم محبته على جميع المحاب بعد وهؤلاء طلب منهم زيادة على ذلك أن يجبوه لأجل القرابة، لأنه على متى باشر بدعوته أقرب الناس إليه، حتى إنه قيل: إنه ليس في بطون قريش أحد، إلا ولرسول الله على فيه فيه قرابة.

ويحتمل أن المراد إلا مودة الله تعالى الصادقة، وهي التي يصحبها التقرب صحتها وصدقها، ولهذا قال: ﴿إلاّ المودة في القربى ﴾ أي: في التقرب المودة في القربى ﴾ أي: في التقرب الاستثناء دليل على أنه لا يسألهم عليه أجراً بالكلية، إلا أن يكون شيئاً يعود نفعه إليهم، فهذا ليس من الأجر في شيء، بل هو من الأجر منه لهم عليه كقوله تعالى: ﴿وما نقموا منهم إلا أن يؤمنوا بالله العزيز الحميد ﴾ وقولهم: «ما لفلان ذنب عندك ، إلا أنه عسن إليك».

ومن يقترف حسنة من صلاة، أو صوم، أو حج، أو إحسان إلى الخلق ونزد له فيها حسناً بأن يشرح الله صدره، وييسر أمره، وتكون سبباً للتوفيق لعمل آخر، ويزداد بها عمل المؤمن، ويرتفع عند الله وعند خلقه، ويحصل له الثواب العاجل والآجل.

وإن الله غفور شكور العفي المنتوب العظيمة ولو بلغت ما بلغت عند التوية منها، ويشكر على العمل القليل بالأجر الكثير، فبمغفرته يغفر الذنوب ويستر العيوب، وبشكره يتقبل الحسنات ويضاعفها أضعافاً كثيرة.

﴿٢٤﴾ ﴿أَمْ يقولُونَ افترى على الله كذباً فإن يشأ الله يختم على قلبك ويمح الله الباطل ويحق الحق بكلماته إنه عليم بذات الصدور » يعني أم يقول المكذبون للرسول على الله كذبا » فرموك وكذبا : ﴿افترى على الله كذبا » فرموك بأشنع الأمور وأقبحها ، وهو الافتراء

على الله بادعاء النبوة والنسبة إلى الله ما هو بريء منه، وهم يعلمون صدقك وأمانتك، فكيف يتجرؤون على هذا الكذب الصراح؟

بل تجرؤوا بذلك على الله تعالى، فإنه قدح في الله، حيث مكّنك من هذه الدعوة العظيمة، المتضمنة على موجب زعمهم أكبر الفساد في الأرض، حيث مكّنه الله من التصريح بالمعوة، ثم بنسبتها إليه، ثم يؤيده بالمعجزات الطاهرات، والأدلة على مَنْ خالفه، وهو تعالى قادر على على مَنْ خالفه، وهو تعالى قادر على وهو أن يختم على قلب الرسول في فلا يعي شيئاً ولا يدخل إليه خير، وإذا يعي شيئاً ولا يدخل إليه خير، وإذا ختم على قلبه انحسم الأمر كله وانقطع.

فهذا دليل قاطع على صحة ما جاء به الرسول، وأقوى شهادة من الله له على ما قال، ولا يوجد شهادة أعظم منها ولا أكبر، ولهذا من حكمته ورحته، وسنته الجارية، أنه يمحو الباطل ويزيله، وإن كان له صولة في بعض الأوقات، فإن عاقبته الاضمحلال.

ويعق الحق بكلماته الكونية التي لا تغير ولا تبدل، ووعده الصادق، وكلماته الدينية التي تحقق ما وتبصر أولي الألباب، حتى إن من هلة إحقاقه تعالى الحق، أن يُقيِّض له الباطل ليقاومه، فإذا قاومه، صال عليه الحق ما به يضمحل الباطل وينقمع، ويتبين بطلانه لكل أحد، ويظهر الحق كل الظهور لكل أحد.

﴿إِنه عليم بذات الصدور﴾ أي: بما فيها، وما اتصفت به من خير وشر، وما أكنته ولم تبده.

﴿ ٢٥ ـ ٢٨﴾ ﴿ وهنو الذي يقبل التوبة عن عباده ويعقو عن السيئات ويعلم ما تقعلون \* ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد \* ولو بسط الله الرزق لعباده لبغوا في

الأرض ولكن ينزل بقدر ما يشاء إنه بعباده خبير بصير \* وهو الذي ينزل الغيث من بعد ما قنطوا وينشر رحته وهو الولي الحميد \* هذا بيان لكمال كرم الله تعالى وسعة جوده وتمام لطفه، بقبول التوبة الصادرة من عباده حين يقلعون عن ذنوبهم ويندمون عليها، ويعزمون على أن لا يعاودوها إذا قصدوا بذلك وجه رسم، فإن الله يقبلها بعدما انعقدت سبباً للهلاك، ووقوع العقوبات الدنيوية والدينية

ويعفو عن السيئات ويمحوها، ويمحوها، ويمحو أثرها من العيوب، وما اقتضته من العقوبات، ويعود التائب عنده كريماً، كأنه ما عمل سوءاً قط، ويحبه ويوفقه لما يقربه إليه

ولما كانت التوبة من الأعمال العظيمة، التي قد تكون كاملة بسبب تمام الإخلاص والصدق فيهاء وقد تكون ناقصة عند نقصهما، وقد تكون فاسدة إذا كان القصد منها بلوغ غرض من الأغراض الدنيوية، وكان محل ذلك القلب الذي لا يعلمه إلا الله، ختم هذه الآية بقوله: ﴿ويعلم ما تفعلون﴾ فالله تعالى دعا جميع العباد إلى الإنابة إليه والتوبة من التقصير، فانقسموا \_ بحسب الاستجابة له \_ إلى قسمين: مستحيين وصفهم بقوله: ﴿ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات، أي: يستجيبون لربهم لما دعاهم إليه وينقادون له ويلبون دعوته، لأن ما معهم من الإيمان والعمل الصالح يحملهم على ذلك، فإذا استجابوا له، شكر الله لهم، وهو الغفور الشكور.

وزادهم من فضله توفيقاً وتشاطأ على العمل؛ وزادهم مضاعفة في الأجر زيادة عن ما تستحقه أعمالهم من الثواب والفوز العظيم.

وأما غير المستجيبين لله وهم المعاندون الذين كفروا به وبرسله، في الدنيا ولهم عقاب شديد في الدنيا والآخرة، ثم ذكر أن من لطفه بعباده، أنه لا يوسع عليهم الدنيا سعة، تضر بأديانهم فقال: ﴿ولو بسط الله الرق لعباده لبغوا في الأرض ﴾ أي: لغفلوا

عن طاعة الله، وأقبلوا على التمتع بشهوات الدنيا، فأوجبت لهم الإكباب على ما تشتهيه نفوسهم، ولو كان معصية وظلماً

ولكن ينزل بقدر ما يشام ابحسب ما اقتضاه لطفه وحكمته وإنه بعباده خبير بصير كما في بعض الآثار أن الله تعالى يقول: "إن من عبادي من لا يصلح إيمانه إلا الغنى، ولو أفقرته لافسده ذلك، وإن من عبادي من لا يصلح إيمانه إلا الفقر، ولو أغنيته لافسده ذلك، وإن من عبادي من لا يصلح إيمانه إلا الصحة، ولو أمرضته لافسده ذلك، وإن من عبادي من لا يصلح إيمانه إلا المرض ولو عافيته لافسده ذلك، إن أدبر أمر عبادي بعلمي بما في قلوبهم،

وهو الذي ينزل الغيث أي: المطر الغزير الذي به يغيث البلاد والعباد، ومن بعد ما قنطوا وانقطع عنهم مدة ظنوا أنه لا يأتهم، وأيسوا فينزل الله الغيث وينشر به فينزل الله الغيث وينشر به وبهائمهم، فيقع عندهم موقعاً عظيماً، ويستبشرون بذلك ويفرحون. وهو ويستبشرون بذلك ويفرحون. وهو التدبير، ويتولى القيام بمصالح دينهم ودنياهم، والحميد في ولايت وتدبيره، الحميد على ما له من الكمال، وما أوصله إلى خلقه من أنواع وما أوصله إلى خلقه من أنواع وما أوصله إلى خلقه من أنواع

والأرض وما يَتُ فيهما من دابة وهو والأرض وما يَتُ فيهما من دابة وهو على جعهم إذا يشاء قدير أي: ومن أدلة قدرته العظيمة، وأنه سيحيي الموتى بعد موتهم، وخلق هذه والسماوات والأرض على قدرته وسعتهما، الدال على قدرته وسعة سلطانه، وما فيهما من الإتقان من المنافع والمصالح دال على رحمته، وذلك يدل على أنه المستحق لانواع ولها، وأن إلهية ما سواه باطلة.

﴿ وما بث فيهما ﴾ أي: نشر في السماوات والأرض من أصناف الدواب التي جعلها الله مصالح ومنافع لعياده. ﴿ وهو على جعهم ﴾ أي: جع الخلق بعد موتهم لموقف القيامة ﴿ إذا يشاء قلير ﴾ فقدرته ومشيئته صالحان لذلك، ويتوقف وقوعه على وجود الخبر الصادق، وقد علم أنه قد تواترت أخبار المرسلين وكتبهم بوقوعه.

وما أصابكم من مصيبة فيما كسبت أيديكم ويعفو عن كثير \* وما أنتم بمعجزين في الأرض وما لكم من دون الله من ولي ولا نصير في يخبر تعالى، أنه ما أصاب وأولادهم وفيما يحبون ويكون عزيزاً عليهم، إلا بسبب ما قدمته أيديم من السيئات، وأن ما يعفو الله عنه أكثر، فإن الله لا يظلم العباد، ولكن أنفسهم يظلمون ﴿ولو يؤاخذ الله الناس بما كسبوا ما ترك على ظهرها من دابة في ولا عجزاً.

﴿ وما أنتم بمعجزين في الأرض ﴾ أي: معجزين قدرة الله عليكم، بل أنتم عاجيزون في الأرض، ليس عندكم امتناع عما ينفذه الله فيكم . ﴿ وما لكم من دون الله من ولي ﴾ يتولاكم، فيحصل لكم المنافع ﴿ ولا نصير ﴾ يدفع عنكم المضار .

ومن آياته الجوار في البحر كالأعلام \* إن يشأ يسكن في البحر كالأعلام \* إن يشأ يسكن الربح فيظللن رواكد على ظهره إن في يوبقهن بما كسبوا ويعف عن كثير \* أو ويعلم الذين يجادلون في آياتنا ما لهم من محيص أي: ومن أدلة رحمته وعنايته بعباده (الجوار في البحر) من السفن، والمراكب النارية والشراعية، المي من عظمها (كالأعلام) وهي الجبال الكبار، التي سخر لها البحر وحفظها من التطام الأمواج، وحفظها من الاسباب ما كان معونة وسخر لها من الاسباب ما كان معونة

على ذلك .

ثم نبّه على هذه الأسباب بقوله:

﴿إِن يَشَا يَسِكُ الرَّيِحِ التَّيِ
جعلها الله سبباً لمشيها، ﴿فيظللن﴾
أي: الحوار ﴿رواكده على ظهر
البحر، لا تتقدم ولا تتأخر، ولا
ينتقض هذا بالمراكب النارية، فإن من
شرط مشيها وجود الريح.

وإن شاء الله تعالى أوبق الجوار بما كسب أهلها، أي: أغرقها في البحر وأتلفها، ولكنه يحلم ويعفو عن كثير.

وإن في ذلك لآيات لكل صبّارٍ شكورٍ أي: كثير الصبر على ما تكرهه نفسه ويشق عليها، فيكرهها عليه، من مشقة طاعة، أو ردع داع إلى معصية، أو ردع نفسه عند المصائب عن التسخط، وشكور في الرخاء وعند النعم، يعترف بنعمة ربه ويخضع له، ويصرفها في موضاته، فهذا الذي ينتفع بآيات الله.

وأما الذي لا صبر عنده، ولا شكر له على نِعَم الله، فإنه مُعْرض أو معاند لا ينتفع بالآيات.

ثم قال تعالى: ﴿ويعلم اللين يجادلون في آياتنا﴾ ليبطلوها بباطلهم. ﴿ما لهم من محيص﴾ أي: لا ينقدهم منقد مما حل بهم من العقوبة.

• ﴿٣٦ \_ ٣٦﴾ ﴿ فيما أوتيتم من شيء فمتاع الحياة الدنيا وماعند الله خير وأبقى للذين آمنوا وعلى ربهم يتوكلون ﴿ وَالَّذِي يَجِتَنَّبُونَ كِيائِرُ الْإِثْمُ والفواحش وإذا ما غنضبوا هم يغفرون \* والذين استجابوا لربهم وأقاموا الصلاة وأمرهم شوري بينهم وما رزقناهم ينفقون \* والذين إذا أصابهم البغى هم ينتصرون مذا تزهيد في الدنيا وترغيب في الآخرة، وذكر الإعمال الموصلة إليها فقال: ﴿ فِما أُوتِيتُم مِن شَيِّ ﴾ مِن ملك ورياسة، وأموال وبنين، وصحة وعافية بدنية . ﴿ فمتاع الحياة الدنيا ﴾ لذة منغصة منقطعة ﴿ وما عند اللهِ ا من الثواب الجزيل، والأجر الجليل، والنعيم المقيم ﴿خيرٌ﴾ من لذات الدنيا، خيرية لا نسبة بينهما ﴿وأبقى﴾

لأنه نعيم لا منغص فيه ولا كدر، ولا انتقال

ثم ذكر لن هذا الشواب فقال: ﴿ للذين آمنوا وعلى ربهم يتوكلون ﴾ أي: جعوا بين الإيمان الصحيح، الستلزم لأعمال الإيمان الظاهرة والباطنة، وبين التوكل، الذي هو الآلة لكل عمل، فكل عمل لا يصحبه التوكل فغير تام، وهو الاعتماد بالقلب على الله في جلب ما يجبه العبد، ودفع ما يكرهه مع الثقة به تعالى.

﴿والذين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش والفرق بين الكبائر والفواحش مع أن جميعهما كبائر أن الفواحش هي الذنوب الكبار التي في النفوس داع إليها، كالزنا وتحوه، والكبائر ما ليس كذلك، هذا عند الاقتران، وأما مع إفراد كل منهما عن الآخر فإن الآخر يدخل فيه

﴿وإذا ما خضبوا هم يغفرون ﴾ أي : قد تخلقوا بمكارم الأخلاق و عاسن الشيم، فصار الحلم لهم سجية ، وحسن الحلق لهم طبيعة حتى إذا أغضبهم أحد بمقاله أو فعاله ، كظموا ذلك الغضب فلم ينفذوه ، بل غفروه ، ولم يقابلوا المسيء إلا بالإحسان والعفو والصفح .

فترتب على هذا العفو والصفح، من المصالح ودفع المفاسد في أنفسهم وغيرهم شيء كثير، كما قال تعالى: ﴿ الفع بالتي هي أحسن فإذا الذي بينك وبينه عداوة كأنه ولي حميم \* وما يلقاها إلا ذو حظً عظم المستوا وما يلقاها إلا ذو حظً عظم المستوا

﴿والذين استجابوا لرسم ﴿ أي: انقادوا لطاعته، ولبّوا دعوته، وصار قصدهم رضوانه، وغايتهم الفوز بقربه.

ومن الاستجابة ش، إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة، فلذلك عطفهما على ذلك، من باب عطف العام على الخاص، الذال على شرف وفضله فقال: ﴿وأقاموا الصلاة﴾ أي: ظاهرها وباطنها، فرضها ونفلها. ﴿وعارزقناهم ينفقون﴾ من النفقات رزقناهم ينفقون﴾ من النفقات

الواجبة، كالزكاة والنفقة على الأقارب ونحوهم، والمستحبة، كالصدقات على عموم الخلق

- ﴿وأمرهم الديني والدنيوي ﴿ شوري بينهم ﴾ أي: لا يستبد أحدّ منهم برأيه في أمر من الأمور المشتركة بينهم، وهذا لا يكون إلاً فرعاً عن احتماعهم وتوالفهم وتواددهم وتحاببهم وكمال عقولهم، أنهم إذا أرادوا أمراً من الأمور التي تحتاج إلى إعمال الفكر والرأي: فيهاً، اجتمعوا لها وتشاوروا وبحثوا فيها، حتى إذا تبينت لهم الصلحة، انتهزوها وبادروها، وذلك كالرأي: في الغزو والجهاد، وتولية الموظفين لإمارة أو قضاء، أو غيره، وكالبحث في المسائل الدينية عموماً، فإنها من الأمور المشتركة، والبحث فيها لبيان الصواب مما يحبه الله، وهو داخل في هذه الآية. ﴿والذين إذا أصابهم البغي ﴿ أَي : وصل إليهم من أعدائهم ﴿هـم ينتصرون، لقوتهم وعزتهم، ولم يكونوا أذلاء عاجزين عن الانتصار .

فوصفهم بالإيمان، والتوكل على الله، واجتناب الكبائر والفواحش الذي تكفر به الصغائر، والانقياد التام، والاستجابة لرسم، وإقامة السحلاة، والإنفاق في وجوه والانتصار على أعدائهم، فهذه والانتصار على أعدائهم، فهذه خصال الكمال قد جموها، ويلزم من قيامها فيهم، فعل ما هو دونها، وانتفاء ضدها.

وجزاء سيئة سيئة مثلها فمن عفا وأصلح فأجره على الله الله عب الظالمين \* ولمن انتصر بعد ظلمه فأولئك ما عليهم من سبيل \* إنما السبيل على الذين يظلمون الناس ويبغون في الأرض بغير الحق أولئك لهم عذاب أليم \* ولمن صبر وغفر إن ذلك لمن عزم الأمور > ذكر الله في هذه الآية ، مراتب العقوبات ، وأنها على ثلاث مراتب عدل وفضل وظلم . فرتبة العدل ، جزاء السيئة بسيئة مشلها ، لا زيادة ولا نقص ، فالنفس مثلها ، لا زيادة ولا نقص ، فالنفس

PRINTER SEPTEMBER وَمِنْ اَلِنَةِ ٱلْجُوَارِ فِي ٱلْبَحْرِكَا لَأَقَالِمِ ۞ إِن يَشَالُهُ مَن الرَيْحَ فَيَظُلُلُ رَوَالِدَعَلَ ظَهِمِهُ وَاللَّهِ وَلِكَ لَآيَتِ لِكُلِّ صَبَّ المِنْكُورِ ٣ أَوْيُومِقُهُنَّ مِمَاكَسَبُوا وَيَعْفُ عَن كَثِيرِ ۞ وَيَعْلَمَ ٱلَّذِينَ يُحَكِلُونَ فِي عَلِيْنَا مَا لَهُمُ مِن تَحِيصٍ فَمَا أُوبِيَتُ مِينَ شَيْءٍ فَتَنَعُ ٱلْحَيَوٰوَ ٱلذُّيَّا ۗ وَمَاعِندَ اللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَ لِلَّذِي ءَامَنُوا وَعَلَىٰ رَيْهِ مُرَثُوكَ خُلُونَ ۞ وَالَّذِينَ يَجْتَنِئُونَ كَبْتَيْرَا لَإِثْرُ وَالْفُوَحِشَ وَلِمَامَا غَضِبُواْ هُمْ يَغْفِرُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ ٱسْتَجَافِواْ لِرَبِيهِمْ وَأَفَامُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَأَمْرُهُمُ شُورَى يَنْتَهُمْ وَعَالْزَفَتُهُمْ يُنفِقُونَ ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ ٱلْمُعْ مُعْرَسَتُهِمُ وِنَ ﴿ وَيَحْزَّ قُولُ سَيِّنَكُو سَيِعَةُ يَمِّلُهَا فَنَ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى اللهِ إِنَّهُ لَا يُحِبُ إَلظَّالِينِ ٢٠ وَلَيْ أَنْفَكَرَيَعُدَظُلْهِ وِمَا أُولَيْكَ مَاعَلَتِهِ مِينَ سَيِيلِ۞ إِنَّا السَّيِيلَ عَلَى الْذِنَ يَظْلِمُونَا لَنَاسَ وَيَعْفِذَوْ ٱلدَّحْنِ بِعَيْرِ ٱلْحَقِّ أُوۡلَٰكِكَ لَمُمْ عَذَابُ أَلِيدٌ ۞ وَلَمُنَ مَثَرُوعَكُمُ الْأَذَٰلِكَ إِنَّ عَنْمِراً لَأَمُورِ فَوَن يُصِّلِل اللهُ فَاللَّهِ عَنْ يَعْلَمُ اللَّهُ عَنْ وَلَيْ مِنْ يُعَلِّم وَرَى الظَّالِمِينَ لَمَّا رَأُوا ٱلْعَدَابَ مَعُولُونَ هَلَ إِلَّى مَرَدِّينَ سَبِيلِ ۞ OND ON LAVE OF SERVICE

بالنفس، وكل جارحة بالجارحة المماثلة لها، والمال يضمن بمثله.

ومرتبة الفضل: العفو والإصلاح عن المسيء، ولهذا قال: ﴿فَمَنْ عَفَا وَأَصلح فَأَجره على الله يجزيه أجراً عظيماً، وثواباً كثيراً، وشرط الله في العفو الإصلاح فيه، ليدل ذلك على أنه إذا كان الجاني لا يليق العفو عنه، وكانت المصلحة الشرعية تقتضي عقوبته، فإنه في هذه الحال لا يكون مأموراً به.

وفي جعل أجر العافي على الله ما يهيج على العفو، وأن يعامل العبد الحلق بما يحب أن يعامله الله به، فكما يحب أن يعفو الله عنه، فَلَيْعُفُ عنهم، وكما يحب أن يسامحه الله، فليسامحهم، فإن الجزاء من جنس العمل.

وأما مرتبة الظلم فقد ذكرها بقولة: ﴿إنه لا يحب الظالمين الذين يجنون على غيرهم ابتداء، أو يقابلون الجاني بأكثر من جنايته، فالزيادة ظلم

ولن انتصر بعد ظلمه أي: انتصر عن ظلمه بعد وقوع الظلم عليه فأولئك ما عليهم من سبيل أي: لا حرج عليهم في ذلك. ودلٌ قوله: ﴿والنين إذا أصابهم البغي وقوله: ﴿ولن انتصر بعد ظلمه أنه لا بد من إصابة البغي والظلم ووقوعه.

COLUMN STREET وَتَرَافُهُمْ يُعَـرَّضُونَ عَلَيْهَا خَيْدِ عِينَ مِنَ ٱلَّذُلِّي يَظْرُونَ مِن تظرّف خَفِيَّ وَقَالَ ٱلَّذِينَ ءَامَّنُوا إِنَّ ٱتْمَنِّيهِ بِينَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓ أَنْفُسَهُمُ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ ٱلْآلِنَ ٱلظَّالِمِينَ فِي عَذَابٍ مُّقِيدِ ۞ وَمَاكَانَ لَهُمُ مِنْ أَوْلِيكَآءَ يَعْمُرُونَهُمْ يِّن دُونِ ٱللَّهِ وَمِّن يُصَلِيلِ ٱللَّهُ فَمَا ٱلْهُرِين سَيِيلِ ۞ ٱسْتَنْجِيبُواْ لِرَيِّكُم مِن قَبْلِ أَن يَأْتِ يَوْمٌ لَامُسَرَةً لَهُ مِن ٱللَّهِ مَا لَكُمُ عِن مَّلْحَكِمْ يَوْمَهِا وَمَالَكِيمُ مِن نَّكِيرٍ ۞ فَإِنْ أَعْرَضُواْ فَأَأَرُسَلُنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا إِنْ عَلَيْكَ إِلَّا ٱلِلَكُمُّ وَإِنَّا إِذَا أَنْقُنَا ٱلْإِسْكَنَ مِنَارَحَةَ فَسَرَحِ بِهَأَ وَإِن تُصِيبُ هُرُسَيِعَةٌ كِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ ٱلْإِنْسَانَ كَ فُورٌ ۞ يَلْوَمُلْكُ ٱلسَّسَنَوَتِ وَٱلْأَرْضُ يَعْلَقُ مَايَشَ آءُ يَهَبُ لِمَن يَبَسَ آءُ إِنَافًا وَيُهَبُ لِمَن يَشَكَّاءُ اللَّكُورَ ۞ أَوْيَزَقِيجُهُمْ ذُكْرَانًا وَلِمَنْكَأَ وَيَعْعَلُ مَن يَشَاآءُ عَقِيعًا إِنَّهُ يَعِلِيمُ قَدِيرٌ ﴿ \* وَمَا كَانَ السَسَرِأْن يُحَكِّلُمَهُ أَلْقَهُ إِلَا وَحِيًا أَوْمِن وَرَآي عِمَا إِنْ رُمِّيلَ رَسُولًا فَوْرِ حَسِيرا إِذْ يُوءِ مَا لِشَاءٌ إِنَّهُ وَعَلَيْحَ كِيرٌ ۞ TO STORY WE STORY

ظلمه من غير أن يقع منه شيء ، فهذا لا يجازى بمثله ، وإنما يؤدب تأديباً يردعه عن قولٍ أو فعل صدر منه .

﴿إنما السبيل﴾ أي: إنما تتوجه الحجة بالعقوبة الشرعية ﴿على الذين يظلمون الناس ويبغون في الأرض بغير الحق﴾ وهذا شامل للظلم والبغي على الناس، في دمائهم وأموالهم وأعراضهم. ﴿أُولَمُكُ لَهُمُ عِذَابُ أَلِيمُ أَي: موجع للقلوب والأبدان، بحسب ظلمهم ويغيهم.

ولمن صبر على ما يناله من أذى الخلق وففو لهم، بأن سمح لهم عمّا يصدر منهم، وإن ذلك لمن عزم الأمور التي حث الله عليها وأكدها، وأخبر أنه لا يلقاها إلا أهل الصبر والحظوظ العظيمة، ومن الأمور التي لا يوفق لها إلا أولو العزائم والهمم، وذوو الألباب

فإن ترك الانتصار للنفس بالقول أو الفعل، من أشق شيء عليها، والصبر على الأذى، والصفح عنه، ومغفرته، ومقابلته بالإحسان، أشق وأشق، ولكنه يسير على من يسره الله عليه، وجاهد نفسه على الاتصاف به، واستعان الله على ذلك، ثم إذا ذاق العبد حلاوته، ووجد آثاره، تلقاه برحب الصدر، وسعة الخلق، والتلذذ

ومن يضلل الله فما لم من ولي من بعده وترى الظالمين لما رأوا العذاب يقولون هل إلى مرد من سبيل \* وتراهم يعرضون عليها خاشعين من الذل ينظرون من طرف خفي وقال الذين آمنوا إن الخاسرين الذين خسروا أنفسهم وأهليهم يوم القيامة ألا إن الظالمين في عذاب مقيم \* وما كان لهم من أولياء ينصرونهم من دون الله ومن يضلل الله فما له من سبيل \* يجر تعالى أنه المنفرد بالهداية والإضلال، وأنه أمن يضلل الله بسبب ظلمه هوما له من بعده ويولى أمره ويهديه.

﴿وترى الظالمين لما رأوا العذاب مرأى ومنظراً فظيعاً، صعباً شنيعاً، يظهرون الندم العظيم، والحزن على ما سلف منهم، و ﴿يقولون هل إلى مرد من سبيل ﴾ أي: هل لنا طريق أو حيلة إلى رجوعنا إلى الدنيا، لنعمل غير الذي كنا نعمل، وهذا طلب للأمر المحال الذي لا يمكن.

﴿وتراهم يعرضون عليها ﴾ أي: على النار ﴿خاشعين من الذلُ ﴾ أي: ترى أجسامهم خاشعة للذل الذي في قلويهم ؛ ﴿ينظرون من طرف خفي ﴾ أي: ينظرون إلى النار مسارقة وشزراً ، من هيتها وخوفها .

وقال الذين آمنوا حين ظهرت عواقب الحلق، وتبين أهل الصدق من غيرهم: وإن الخاسرين على الحقيقة والذين خسروا أنفسهم وأهليهم يوم القيامة حيث فوتوا أنفسهم جزيل وفرق بينهم وبين أهليهم، فلم يجتمعوا بهم، آخر ما عليهم. وألا إن الظالمن مقيم أي: في سوائه ووسطه، منعمرين لا يخرجون منه أبداً، ولا يقر عنهم وهم فيه مبلسون.

﴿وما كان لهم من أولياء ينصرونهم من دون الله كسا كاتوا في الدنيا يمنون بذلك أنفسهم، ففي القيامة يتبين لهم ولغيرهم أن أسبابهم التي أملوها تقطعت، وأنه حين جاءهم

عذاب الله لم يدفع عنهم. ﴿وَمَنْ يضلل الله فما له من سبيل ﴾ تحصل به هدايته، فهؤلاء ضلوا حيث زعموا في شركاتهم النفع ودفع الضر، فتبين حينذ ضلالهم.

(٧٧ - ٤٨) واستجيبوا لربكم من قبل أن يأتي يوم لا مرد له من الله من لكم من ملجإ يومئذ وما لكم من نكير \* فإن أعرضوا فما أرسلناك عليهم حفيظاً إن عليك إلا البلاغ وإنا إذا أذقنا الإنسان منا رحة فرح بها وإن تصبهم سيئة بما قدمت أيديم فإن الإنسان كفور يأمر تعالى عباده واجتناب ما نهى عنه، وبالمبادرة بذلك وعدم التسويف، من قبل أن يأتي يوم واستدراك الفائت، وليس للعبد في واستدراك الفائت، وليس للعبد في واستدراك الفائت، وليس للعبد في ويهرب منه ويهرب منه ويهرب منه ويهرب منه ويهرب منه

بل قد أحاطت الملائكة بالخليقة من خلفهم، ونودوا ﴿يا معشر الجِنُ والإنس إن استطعتم أن تنفذوا من أقطار السماوات والأرض فانفذوا لا تنفذون إلا بسلطان وليس للعبد في ذلك اليوم نكير لما اقترفه وأجرمه، بل لو أنكر لشهدت عليه جوارحه.

وهذه الآية ونحوها، فيها ذم الأمل، والأمر بانتهاز الفرصة في كل عمل يعرض للعبد، فإن للتأخير آفات.

﴿ فإن أعرضوا ﴾ عمّا جنتهم به بعد البيان التام ﴿ فما أرسلناك عليهم حفيظاً ﴾ تحفظ أعمالهم وتسأل عنها ، ﴿ إِن عليك إلا البلاغ ﴾ قإذا أديت ما عليك ، فقد وجب أجرك على الله ، سواء استجابوا أم أعرضوا ، وحسابهم على الله الذي يحفظ عليهم صغير أعمالهم وكبيرها ، وظاهرها وباطنها .

ثم ذكر تعالى حالة الإنسان، وأنه إذا أذاقه الله رحمة، من صحة بدن، ورزق رغد، وجاه ونحود ﴿ فرح بها ﴾ أي: فسرح فسرح فسرحاً مقسصوراً عليها، لا يتعداها، ويلزم من ذلك طمأنينته بها، وإعراضه عن المنعم،

﴿ وَإِن تصبهم سِيئة ﴾ أي: مرض أو فقر، أو نحوهما ﴿ بِما قدمت أيديهم فإن الإنسان كفور ﴾ أي: طبيعته كفران النعمة السابقة، والتسخط لما أصابه من السئة.

﴿ ٤٩ - • • ♦ ﴿ شه ملك السماوات والأرض يخلق ما يشاء يهب لمن يشاء إناثاً ويهب لمن يشاء يبوجهم ذكرانا وإناثاً ويجعل من يشاء عقيماً إنه عليم قدير ﴾ هذه الآية فيها الإخبار عن سعة ملكه تعالى، ونفوذ تصرفه في الملك في الحلق لما يشاء، والتدبير لجميع الأمور، حتى إن تدبيره تعالى، من عمومه، أنه يتناول المخلوقة عن الأسباب التي يباشرها العباد، فإن النكاح من الأسباب لولادة الأولاد فالله تعالى هو الذي يعطيهم من الأولاد ما ساء.

فمن الخلق مَنْ يهب له إناثاً، ومنهم مَنْ يهب له ذكوراً، ومنهم مَنْ يزوجه، أي: يجمع له ذكوراً وإناثاً، ومنهم مَنْ يجعله عقيماً لا يُولد له.

﴿إِنه عليم﴾ بكل شيء ﴿قدير﴾ على كل شيء، فيتصرف بعلمه وإتقانه الأشياء، ويقدرته في محلوقاته.

﴿١٥ \_ ٣٥﴾ ﴿وما كان ليشر أن يكلمه الله إلا وحياً أو من وراء حجاب أو يرسل رسولاً فيوحى بإذنه ما يشاًء إنه على حكيم \* وكذلك أوحينا إليك روحاً من أمرنا ما كنت تدرى ما الكتاب ولا الإيمان ولكن جعلناه نورا نهدی به من نشاء من عبادنا وإنك لتهدى إلى صراط مستقيم \* صراط الله الذي له ما في السماوات ومنا فني الأرض ألا إلى الله تنصبيس الأمور، لما قال المكذبون لرسل الله، الكافرون بالله: ﴿ لُولًا يَكُلُّمُنَا اللهُ أُو تأتينا آية﴾ من كبرهم وتجبرهم، رد الله عليهم بهذه الآية الكريمة، وأن تكليمه تعالى لا يكون إلا لخواص خلقه، للأنبياء والمرسلين، وصفوته من العالمين، وأنه يكون على أحد هذه الأوجه.

ا إما ﴿أَنْ يَكُلُمُهُ اللهُ وَحَيّا ﴾ بأن يلقي الرحي في قلب الرسول، من غير

إرسال ملك، ولا مخاطبة منه شفاهاً. ﴿أُوكِ يكلمه منه شفاهاً، لكن ﴿من وراء حجابِ كما حصل لموسى بن عمران، كليم الرحن.

﴿أُو﴾ يكلمه الله بواسطة الرسول الملكي، فرسرسل رسولا كجبريل أو غيره من الملائكة.

وفيوحي بإذنه أي: بإذن ربه، لا بمجرد هواه، وإنه تعالى على الذات، على الأوصاف، عظيمها، على الأفعال، قد قهر كل شيء، ودانت له المخلوقات. حكيم في وضعه كل شيء في موضعه، من المخلوقات والشرائع. وكذلك حين أوحينا إلى الرسل قبلك وأوحينا إليك روحاً من أمرنا وهو هذا القرآن الكريم، سماه روحاً لأن الروح يحيا به الجسد، والقرآن تحيا به القلوب والأرواح، وتحيا به مصالح الدنيا والدين، لما فيه من الخير الكثير والعلم الغزير.

وهو محض منة الله على رسوله وعباده المؤمنين، من غير سبب منهم، ولهذا قال: ﴿ما كنت تدري﴾ أي: قبل نزوله عليك ﴿ما الكتاب ولا الكتب السابقة، ولا إيمان وعمل بالشرائع الإلهية، بل كنت أمياً لا تخط ولا تقرأ، فجاءك هذا الكتاب الذي عبادنا وله يستضيئون به من نشاء من عبادنا والسبدع، والأهواء المردية، ويعرفون به الحقائق، ويهتدون به إلى الصراط المستقيم.

﴿ وإنك لتهدي إلى صراط مستقيم ﴾ أي: تبينه لهم وتوضحه، وتنيره وترغبهم فيه، وتنهاهم عن ضده، وترهبهم منه، ثم فسّر الصراط المستقيم فقال:

وصراط الله الذي له ما في السسماوات وما في الأرض أي السسماوات وما في الأرض أي الصراط الذي نصبه الله لعباده، وأخبرهم أنه موصل إليه وإلى دار كرامته، وألا إلى الله تصير الأمور أي ترجع جميع أمور الخير والشر، فيجازى كُلاً بحسب عمله، إن خيراً فيجازى كُلاً بحسب عمله، إن خيراً

فخیر، وإن شراً فشر. تم تفسیر سورة الـشــوری، والحــمــد لله أولاً وآخـراً، وظاهراً وباطناً، على تیسیره وتسهیله

## تفسير سورة الزخرف مكيـــة

(1 - 0) (بسم الله الرحم الرحيم حتم \* والكتاب المين \* إنا جعلناه قرآنا عربياً لعلكم تعقلون \* وإنه في أم عنكم الذكر صفحاً أن كنتم قوماً مسرفين هذا قسم بالقرآن على القرآن، فأقسم بالكتاب المين وأطلق، ولم يذكر المتعلق، ليدل على أنه مبين والاخرة.

﴿إِنَّا جِعلْنَاهُ قَرِآنًا عَرِبِياً ﴾ هذا المقسم عليه، أنه جُعِل بأفصح اللغات وأوضحها وأبينها، وهذا من بيانه وذكر الحكمة في ذلك فقال: ﴿لعلكم تعقلون﴾ ألفاظه ومعانيه لتيسرها وقربها من الأذهان.

﴿ وَإِنّه ﴾ أي: هذا الكتاب ﴿ لدينا ﴾ في الملأ الأعلى في أعلى الرتب وأفضلها ﴿ لعلى في قدره ولعلى حكيم فيما يشتمل عليه من الأوامر والنواهي والأخبار، فليس فيه حكم خالف للحكمة والعدل والميزان.

ثم أخبر تعالى أن حكمته وفضله يقتضي أن لا يترك عباده هملاً، لا يسرسل إليهم رسولاً، ولا ينزل عليهم كتاباً، ولو كانوا مسرفين ظالمين فقال

﴿أَفْنَصْرِبِ عَنْكُمُ الذِّكُرِ صَفَحاً ﴾ أي: أَفْنَعْرِضُ عَنْكُم، وَنَتْرِكُ إِنْرَالُ الذَّكُرِ إِلِيكُم، ونَضْرِبِ عَنْكُمْ صَفَحاً، لأَجل إعراضكم، وعدم انقيادكم له؟ بل ننزل عليكم الكتاب، ونوضح لكم فيه كل شيء، فإن آمنتم به واهتديتم، فهو من توفيقكم، وإلا قامت عليكم الحجة، وكنتم على بيئة من أمركم.

﴿٦ \_ ٨﴾ ﴿وكم أرسلنا من نبي إلا في الأولين \* وما يأتيهم من نبي إلا

كانوا به يستهزؤون \* فأهلكنا أشد منهم بطشاً ومضى مثل الأولين \* يقول تعالى: إن هذه سنتنا في الخلق، أن لا نتركهم هملاً، فكم ﴿ أرسلنا من نبيً في الأولين \* يأمرونهم بعبادة الله وحده لا شريك له، ولم يزل التكذيب موجوداً في الأمم.

﴿وَمَا يَأْتَيْهُمْ مَنْ نَبِي إِلاَّ كَانُوا بِهُ يَسْتَهْرُوْنَ ﴾ جحداً لما جاء به، وتكبراً على الحق.

﴿فَأَهَلَكُنَا أَشْدَهُ مِنْ هَوْلاءَ ﴿بطشاً﴾ أي: قوة وأفعالاً وآثاراً في الأرض، ﴿ومضى مثل الأولين﴾ أي: مضت أمثالهم وأخبارهم، وبينا لكم منها ما فيه عبرة ومزدجر عن التكذيب والإنكار.

﴿٩ - ١٤ ﴾ ﴿ولئن سألتهم من خلق السماوات والأرض ليقولين خلقهن العزيز العليم \* الذي جعل لكم الأرض مهدأ وجعل لكم فيها سبلاً لىملكىم تهتدون ﴿ واللَّذِي نَـزُلُ مِـنَ السماء ماء بقدر فأنشرنا به بلدة ميتاً كذلك تخرجون ﴿ والذي خلق الأزواج كلها وجعل لكم من الفلك والأنعام ما تركبون \* لتستووا على ظهوره ثم تذكروا نعمة ربكم إذا استويتم عليه وتقولوا سبحان الذي سخر لنا هذا وما كنا له مقرنين # وإنا إلى ربنا لمنقلبون، يخبر تعالى عن المشركين، أنك لو ﴿سَأَلْتُهُم مَنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضِ ليقولنَّ أنه وحده لا شريك له، العزيز الذي دانت لعزته جميع المخلوقات، العليم بطواهر الأمور وبواطنها، وأوائلها وأواخرها، فإذا كانوا مقرين بذلك، فكيف يجعلون له الولد والصاحبة والشريك؟! وكيف يشركون به مَنْ لا يخلق ولا يرزق، ولا يُميت ولا يُحيى؟!

ثم ذكر أيضاً من الأدلة الدالة على كمال نعمته واقتداره، بما خلقه لعباده من الأرض التي مهدها وجعلها قراراً للعباد، يتمكنون فيها من كل ما يريدون.

﴿وجمل لكم فيها سبلا ﴾ أي:

جعل منافذ بين سلاسل الجبال المتصلة، تنفذون منها إلى ما وراءها من الأقطار. ﴿لقُلكم تبتدون﴾ في السير في الطرق ولا تضيعون، ولعلكم تهتدون أيضاً في الاعتبار بذلك والادكار فيه.

والذي نزل من السماء ماء بقدر لا يزيد ولا ينقص، ويكون أيضاً بمقدار الحاجة، لا ينقص بحيث لا يكون فيه نفع، ولا يزيد بحيث يضر العباد والبلاد، بل أغاث به العباد، وأنقذ به البلاد من الشدة، ولهذا قال: ﴿فَانَشْرَنَا بِه بلدة ميتاً﴾ أي: أي: أحييناها بعد موتها، ﴿كَذَلْكُ عَرْجُونِ ﴾ أي: فكما أحيا الأرض الميتة الهامدة بالماء، كذلك يحييكم بعدما تستكملون في البرزخ، ليجازيكم بأعمالكم.

﴿ والذي خلق الأزواج كلها ﴾ أي: الأصناف جميعها، عما تنبت الأرض ومن أنفسهم ومما لا يعلمون، من ليل ونهار، وحر وبرد، وذكر وأنثى، وغير ذلك . ﴿وجعل لكم من الفُلك﴾ أي : السفن البحرية، الشراعية والنارية، ما تركبون ﴿و﴾ من ﴿الأنسام ما تركبون ﴿ لتستووا على ظهوره ﴾ وهذا شامل لظهور الفلك ولظهور الأنعام، أي: لتستقروا عليها، ﴿ثم تذكروا نعمة ربكم إذا استويتم عليه بالاعتراف بالنعمة لمن سخرها، والثناء عليه تعالى بـذلـك، ولـهـذا قـال: ﴿وتقولوا سبحان الذي سخّر لنا هذا وما كنّا له مقرنين﴾ أي: لولا تسخيره لنا ما سخر من الفلك، والأنعام، ما كنا مطيقين لذلك وقادرين عليه، ولكن من لطفه وكرمه تعالى، سخرها وذللها ويسر أسبابها .

والمقصود من هذا، بيان أن الرب الموصوف بما ذكره، من إفاضة النعم على العباد، هو الذي يستحق أن يعبد، ويصلى له ويسجد.

﴿ ١٥ - ٢٥﴾ ﴿ وجعلوا له من عباده جزءاً إن الإنسان لكفور مبين \* أم اتخذ نما يخلق بناتٍ وأصفاكم

بالبنين \* وإذا بشر أحدهم بما ضرب للرحمن مثلا ظل وجهه مسودأ وهو كظيم ﴿ أُوَمِن يُنشَأُ فِي الْحَلَيْةُ وهو فِي الخصام غير مبين # وجعلوا الملائكة الذين هم عباد الرحن إناثاً أشهدوا خلقهم ستكتب شهادتهم ويسألون \* وقالوا لو شاء الرجن ما عبدناهم ما لهم بذلك من علم إن هم إلا يخرصون \* أم أتيناهم كتاباً من قبله فهم به مستمسكون \* بل قالوا إنا وجدنا آباءنا على أمة وإنا على آثارهم مهتدون \* وكذلك ما أرسلنا من قبلك في قرية من نذير إلا قال مترفوها إنا وجدنا آباءنا على أمة وإنا على آثارهم مقتدون \* قال أولو جئتكم بأهدى مما وجدتم عليه أباءكم قالوا إنا بما أرسلتم به كافرون \* فانتقمنا منهم فانظر كيف كان عاقبة الكذبين المجبر تعالى عن شناعة قول المشركين، الذين جعلوا لله تعالى ولذاً، وهو الواحد الأحد، الفرد الصمد، الذي لم يتخذ صاحبة ولا ولداً، ولم يكن له كفواً أحد، وإن ذلك باطل من عدة أوجه:

منها: أن الخلق كلهم عباده، والعبودية تنافي الولادة.

وصها: أن الولد جزء من والده، والله تعالى بائن من خلقه، مباين لهم في صفاته ونعوت جلاله، والولد جزء من الوالد، فمحال أن يكون لله تعالى ولد.

ومنها: أنهم يزعمون أن الملائكة بنات الله، ومن المعلوم أن البنات أدون الصنفين، فكيف يكون لله البنات، ويصطفيهم بالبنين، ويفضلهم بها؟! فإذا يكونون أفضل من الله، تعالى الله عن ذلك علوا كبيراً.

ومنها: أن الصنف الذي نسبوه لله، وهو البنات، أدون الصنفين، وأكرههما لهم، حتى إنهم من كراهتهم لذلك ﴿إذا يُشُر أحدهم بما ضرب للرحمن مثلاً ظل وجهه مسوداً من كراهته وشدة بغضه، فكيف يجعلون لله ما يكرهون؟

ومنها: أن الأنشى ناقصة في

وصفها، وفي منطقها وبيانها، ولهذا قال تعالى: ﴿ أَوْمَن يُنشًا فِي الحلية ﴾ أي: يجمل فيها، لنقص جاله، فيجمل بأمر خارج عنه؟ ﴿ وهو في الخصام أي: عند الخصام الموجب الإظهار ما عند الشخص من الكلام، ﴿ غير مبين لحجته، ولا مفضح عمّا احتوى عليه ضميره، فكيف ينسبونهن لله تعالى؟

ومنها: أنهم جعلوا الملائكة الذين هم عباد الله إناثاً، فتجرؤوا على الملائكة، العباد المقربين، ورقوهم عن مرتبة العبادة والذل، إلى مرتبة المشاركة لله، في شيء من خواصه، ثم نزلوا بهم عن مرتبة الذكورية إلى مرتبة الأنوثية، فسبحان مَنْ أظهر تناقض مَنْ كذب عليه وعائد رسله.

ومنها: أن الله رد عليهم بأنهم لم يشهدوا خلق الله لملائكته، فكيف يتكلمون بأمر من المعلوم عند كل أحد، أنه ليس لهم به علم؟! ولكن لا بدأن يسألوا عن هذه الشهادة، وستكتب عليهم، ويعاقبون عليها.

وقوله تعالى: ﴿وقالوا لوشاء الرحن ما عبدناهم ﴾ قاحتجوا على عبادتهم إللائكة بالمشيئة، وهي ججة لم يزل المشركون يطرقونها، وهي حجة باطلة في نفسها، عقلاً وشرعاً. فكل عاقل لا يقبل الاحتجاج بالقدر، ولو سلكه في حالة من أحواله لم يثبت عليها

وأما شرعاً، فإن الله تعالى أبطل الاحتجاج به، ولم يذكره عن غير المشركين به المكذبين لرسله، فإن الله تعالى قد أقام الحجة على العباد، فلم يبق لأحد عليه حجة أصلاً، ولهذا قال هنا: ﴿مَا لَهُمْ بِذَلْكُ مِنْ عَلَمُ إِنْ هُمْ إِلاَ يُتَخْرِصُونَ تَخْرِصُ لَا يُتَخْرِصُونَ تَخْرِصًا لا دليل عليه، ويتخبطون خبط عثماه،

ثم قال: ﴿أَمْ آتيناهم كتاباً من قبله فهم به مستمسكون ﴾ يجبرهم بصحة أفعالهم، وصدق أقوالهم؟ ليس الأمر كذلك، فإن الله أرسل محمداً نذيراً إليهم، وهم لم يأتهم نذير غيره، أي:

فلا عقل ولا نقل، وإذا انتفى الأمران، فلا تُمَّ إلاّ الباطل.

وكذلك ما أرسلنا من قبلك في قرية من نذير إلا قال مترفوها أي: منعموها، وملؤها الذين أطغتهم الدنيا، وغرتهم الأموال، واستكبروا على الحق. ﴿إِنَّا وجدنا آباءنا على أُمَّةِ وَإِنَّا عِلَى أَمَّةً لِيَا عِلَى أَمَّةً لَيْسُوا بِبُول مَنْ قال لِيسُوا بِبُول مَنْ قال هذه المقالة.

وهذا الاحتجاج من هؤلاء المشركين الضالين، بتقليدهم لابائهم الضالين، ليس المقصود به اتباع الحق والهدى، وإنما هو تعصب محض، يراد به نصرة ما معهم من الباطل.

ولهذا كل رسول يقول لمن عارضه بهذه الشبهة الباطلة: ﴿ أُولُو جَنْتُكُم بِأُهَدَى مُمَا وَجَدْتُكُم عَلَيه آباء كم ﴾ أي: فهل تتبعوني لأجل الهدى؟ ﴿ قَالُوا إِنَّا بِمَا أَرْسَلْتُم بِهِ كَافُرُونَ ﴾ فعلم بهذا، أنهم ما أرادوا اتباع الحق والهدى، وإنما قصدهم اتباع الباطل والهوى.

﴿ فانتقمنا منهم ﴾ بتكذيبهم الحق، وردهم إياه بهذه الشبهة الباطلة. ﴿ فانظر كيف كان عاقبة المكذبين ﴾ فليحذر هؤلاء أن يستمروا على تكذيبهم، فيصيبهم ما أصابهم.

﴿ ٢٦ - ٢٦ ﴾ ﴿ وإذ قال إسراهيم الأبيه وقومه إنني براء مما تعبدون ﴿ إلا الذي فطرن فإنه سيهدين ﴿ وجعلها كلمة باقية في عقبه لعلهم يرجعون ﴿ الله متعت هؤلاء وآباءهم حتى جاءهم الحق ورسول مبين ﴿ ولما جاءهم الحق قالوا هذا سحر وإنا به كافرون ﴿ وقالوا لولا نزل هذا القرآن على رجل من القريتين عظيم ﴿ أهم يقسمون رحة ربك نحن قسمنا بينهم معيشتهم فوق

THE WHEN SHEET BE وَكَذَلِكَ أَرْحَيْنَ ٓ إِلَيْكَ رُوحًا فِنْ أَمْرِيًّا مَا كُذِنَ تَدُّرِى مَا ٱلْكِذَٰكِ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَاِينَ جَعَلَنَهُ ثُولَاتُهُ دِي بِهِ مِعَن نَشَاَّةُ مِنْ عِبَادِنَّا وَ إِنَّكَ لَنَهْدِي إِلَّا صِرَاطِ مُسْتَقِيدٍ ۞ صِرَاطِ اللَّهِ ٱلَّذِي لَهُ مَا فِي ٱلمَسْمَهُونِ وَمَا فِي ٱلأَرْضُ أَلَا إِلَى ٱللَّهِ تَصِيرُٱلْأَمُورُ ۞ وَهِ إِنَّ الْمُؤْلِقُ الْحَرْفِينَا ﴿ اللَّهِ الْمُؤْلِقُ الْحَرْفِينَا ﴿ اللَّهِ الللَّمِيلِي الللَّهِ اللللَّمِيْلِي اللَّمِيلُولِي الللَّهِ الللَّهِ اللَّ حَمَّ ۞ وَٱلْكِتَكِ ٱلْكِينِ۞ إِنَّا جَعَلَنَّهُ قُوَّاتًا عَرَيتًا الْعَلَاكُمُ مَعَقِلُونَ ۞ وَإِنَّهُ إِنْ أَيْرَالُكِتَكِ لَدَيْنَا لَمَيَاثُ حَكِيدٌ ۞ أَفَضَرِبُ عَنَكُمُ اللَّهِ كُرَصَفُكًا أَن كُنتُرْقَوْمًا تُسْرِيفِينَ ۞ وَيَكِمْ أَرْسُكُنَا مِن نَبِيِّي فِي ٱلْأَوْلِينَ ۞ وَمَايَأْتِيهِ رِمِن نَبِيٍّ إِلَّا كَانُواْ بِهِ، يَسْتَهَزِءُونَ ۞ فَأَهْلَكُ نَا أَشَدَّ مِنْهُم بَطْشًا وَمَضَىٰ مَثَلُ ٱلْأَوْلِينَ ۞ وَلَين سَأَلْتُهُ مِنْنُ خَلَقَ ٱلسَّمَوْنِيةِ وَٱلْأَرْضَ لَيَغُولُنَ حَلَقَهُزَّالْعَسَنِيرُ ٱلْعَسِلِيمُ ۞ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ اللهُ مَهْدًا رَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ۞ THE SERVICE OF THE SE

بعض درجات ليتخذ بعضهم بعضاً سخرياً ورحمة ربك خير مما يجمعون يجر تعالى عن ملة إبراهيم الخليل عليه السلام، الذي ينتسب إليه أهل الكتاب والشركون، وكلهم يزعم أنه على طريقته، فأخبر عن دينه الذي ورثه في ذريته فقال: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبراهيم لأبيه وقومه الذين اتخذوا من دون الله آلهة يعبدونهم ويتقربون إليهم:

﴿إِنني براء مما تعبدون ﴾ أي: مبغضُ له ، مجتنبٌ معادٍ لأهله ، ﴿إِلاَ الذي قطري فان أتولاه ، وأرجو أن يهديني للعلم بالحق والعمل به ، فكما فطري ودبري بما يصلح بدني ودنياي ، فرسيهدين ﴾ لما يصلح ديني وآخرى .

﴿وجعلها ﴾ أي: هذه الخصلة الحميدة، التي هي أم الخصال وأساسها، وهي إخلاص العبادة لله وحده، والتبري من عبادة ما سواه.

﴿كلمة باقية في عقبه ﴾ أي: ذريته ﴿لعلهم ﴾ إليها ﴿يرجعون ﴾ لشهرتها عنه، وتوصية بعض بنيه - كإسحاق ويعقوب - لبعض، كما قال تعلى: ﴿ومَنْ يرغب عن ملة إبراهيم إلا مَنْ سفه نفسه ﴾ إلى آخر الآمات.

فلم تزل هذه الكلمة موجودة في دريته عليه السلام حتى دخلهم الترف والطغيان.

SALES NAMES وَٱلَّذِي مُزَلِّدُهِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً بِعَدَدٍ فَٱنشَدْرَةَ بِهِ وبِهُلَدَةً مَّيْسَتُأْ كَدَّاكَ تُغَرِّجُونَ ۞ وَٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَزْوَعَ كُلَّا وَجَعَلَ لَكُم مِنَ ٱلْفُلُكِ وَٱلْأَنْفَئِدِ مَا تَرْكَبُونَ ﴿ لِتَنْتُوا عَلَى ظَهُودِهِ ثُرَّائَذُكُرُهُ أَيَعْمَةً رَبِّكُمْ إِذَا ٱسْتَوْيَتُ مُّ عَلَيْدٍ وَتَسَقُّولُواْ سُبِّكَنَ ٱلَّذِي سَخَمَرَكَنَاهَ لَذَا وَمَاكَنَا لَهُ مُقْرِيْدِ ٢ وَانَّا إِلَّا رَبِّنَا لَكُفَّلِونَ ۞ وَجَعَلُواْ لَهُونَ عِبَادِهِ رِجُرَعًا إِنَّ ٱلْإِنْسَانَ لَكُفُورُ فَيُهِنَّ ۞ أَمِ أَغْفَدَ مِمَا يَعْلَقُ بَنَاتٍ وَأَصْفَلَكُمْ يَٱلْبَيْينَ ۞ وَإِذَا لِيُشْرَأُ حَكُفُم ِمَّا صَرَّبَ لِلرَّحْدَنِ مَثَلًا طُلَّ وَخَهُهُ مُسْوَفًا وَهُوَكَظِيرُ ۞ أَوْمَن يُنَشَّؤُا فِي ٱلْجِلِّيةِ وَهُوَسِهِ ٱلْمُعْصَلِمِ غَيْرُهُمِينِ ۞ وَجَعَلُواْ ٱلْمَلَإِحَةَ ٱلَّذِينَ هُرِّعِندُٱلرَّحْرَِ. إِنْنَا أَشَهِ مُواخَلَقَهُمْ سَتَكُمْنُ شَهَكَةُ نُهُمْ وَيُسْتَلُونَ ۞ وَقَالُواْ فَوَشَاءَ ٱلزَّحْنُ مَاعَبُدَنَّهُمْ مَّا لَمُّ مُونِدُ لِكَ مِنْ عِلْمِ إِنْ هُمْ إِلَا يَغْرُصُونَ ۞ أَمْ مَا لَيْنَاهُمُّ ﴿ كِنَا مِن قَبَلِهِ عَفْهُم بِهِ عَمْسَ تَعْيِكُونَ ۞ بَلُ قَالُواْ إِنَّا الله وَبَهُ مَنَّا عَابَاتُهُ مَا عَلَىٰ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ عَائِدِهِم مُّهُمَّ تَدُونَ ۞

فقال تعالى: ﴿بل متعت هؤلاء وآباءهم﴾ بأنواع الشهوات، حتى صارت هي غايتهم ونهاية مقصودهم، فلم تزل يتربى حبها في قلوبهم، حتى صارت صفات راسخة، وعقائد متأصلة. ﴿حتى جاءهم الحقُ ﴾ الذي لا شك فيه ولا مرية ولا اشتباه. ﴿ورسول مبين﴾ أي: بين الرسالة، قامت أدلة رسالته قياماً باهراً، بأخلاقه ومعجزاته، وبما جاء به، وبما صدق به المرسلين، وبنفس دعوته ﷺ.

TOUR TOUR WEEK SEED

ولما جاءهم الحق الذي يوجب على من له أدنى دين ومعقول أن يقبله وينقاد له. ﴿قالوا هذا سحر وإنّا به كافرون وهذا من أعظم المعاندة والمشاقة، فإنهم لم يكتفوا بمجرد الإعراض عنه، بل ولا جحده، فلم يرضوا حتى قدحوا به قدحاً شنيعاً، وجعلوه بمنزلة السحر الباطل، الذي لا يأتي به إلا أخبث الخلق وأعظمهم افتراء، والذي حملهم على ذلك،

﴿وقالوا﴾ مقترحين على الله بعقولهم الفاسدة: ﴿لولا نزل هذا القرآن على رجل من القريتين عظيم﴾ أي: معظم عندهم، مبخل من أهل مكة، أو أهل الطائف، كالوليد بن المغيرة ونحوه، عمن هو عندهم عظيم. قال الله رداً لاقتراحهم: ﴿أهم

قال الله رداً لاقتراحهم: ﴿أهم على الله الما الخران يقسمون رحمة ربك ﴾ أي: أهم الحزان

لرحمة الله، وبيدهم تدبيرها، فيعطون النبوة والرسالة مَن يشاؤون، ويمنعونها من يشاؤون؟

﴿نحن قسمنا بينهم معيشتهم في الحياة الدنيا ورفعنا بعضهم فوق بعض درجات أي: في الحياة الدنيا، ﴿و﴾ الحال أن رحمة ربك حير بما يجمعون من الدنيا.

فإذا كانت معايش العباد وأرزاقهم الدنيوية بيد الله تعالى، هو الذي يقسمها بين عباده، فيبسط الرزق على مَنْ يشاء، مَنْ يشاء، بحسب حكمته، فرحمته الدينية، التي أعلاها النبوة والرسالة، أولى وأحرى أن تكون بيد الله تعالى، فالله أعلم حيث يجعل رسالته.

فعلم أن اقتراحهم ساقط لاغ، وأن التدبير للأمور كلها، دينيها ودنيويها، بيد الله وحده. هذا إقناع لهم، من جهة غلطهم في الاقتراح، الذي ليس في أيديهم منه شيء، إن هو إلا ظلم منهم ورد للحق.

وقولهم: ﴿لُولا نزل هذا القرآن على رجل من القريتين عظيم ﴾ لو عرفوا عقائق الرجال، والصفات التي بها عند فه عند الله وعند خلقه، لعلموا أن عسمد بن عسبد الله بن عسمد بن عسبد الله بن عسمد الله بن عسبد الله بن عسمد فضراً، وأعلاهم فضراً، وأكملهم عقلاً، وأغزرهم علماً، وأجلهم رأياً وأوسعهم رحمة، وأشدهم شفقة، وأهداهم وأتقاهم.

وهو قطب دائرة الكمال، وإليه المنتهى في أوصاف الرجال، ألا وهو رجل العالم على الإطلاق، يعرف ذلك أولياؤه وأعداؤه، فكيف يفضل عليه المسركون من لم يشم مثقال ذرة من كماله؟!، ومن جرمه ومنتهى حقه، أن جعل إلهه الذي يعبده ويدعوه ويتقرب اليه، صنما، أو شجراً، أو حجراً، لا يضر ولا ينفع، ولا يعطى ولا يمنع، وهو كلّ على مولاه، يحتاج لمن يعرم بمصالحه، فهل هذا إلا من فعل

السفهاء والمجانين؟

فكيف يجعل مثل هذا عظيماً؟ أم كيف يفضل على خاتم الرسل وسيد ولد آدم ريد؟ ولكن الذين كفروا لا يعقلون.

وفي هذه الآية تنبيه على حكمة الله تعلى في تفضيل الله بعض العباد على بعض في الدنيا ﴿ليتخذ بعضهم بعضاً من الأعمال والحِرَف والصنائع .

فلو تساوى الناس في الغني، ولم يحتج بعضهم إلى بعض، لتعطلت كثير من مصالحهم ومنافعهم

وفيها دليل على أن نعمته الدينية خيرٌ من النعمة الدنيوية كما قال تعالى في الآية الأخرى: ﴿قلل بـفـضـل الله وبرحمته فبذلك فليفرحوا هو خيرٌ مما يجمعون﴾.

(۳۳ - ۳۳ فولولا أن يكون الناس أمة واحدة لجعلنا لمن يكفر بالرحن لبيوتهم سقفاً من فضة ومعارج عليها يظهرون \* ولبيوتهم أبواباً كل ذلك لما متاع الحياة الدنيا والآخرة عند ربك للمتقين \* غير تعالى بأن الدنيا لا تسوى عنده شيئاً، وأنه لولا لطفه ورحمته بعباده، التي لا يقدم عليها توسيعاً عظيماً، ولجعل فليوتهم سقفاً توسيعاً عظيماً، ولجعل فليوتهم سقفاً من فضة ومعارج \* أي: درجاً من فضة ومعارج \* أي: درجاً من فضة فعلها يظهرون على سطوحهم.

ولبيوتهم أبواباً وسرراً عليها يتكثون من فضة، ولجعل لهم وزخرفاً أي: لرخرف لهم دنياهم بأنواع الرخارف، وأعطاهم ما يشتهون، ولكن منعه من ذلك رهته بعباده خوفاً عليهم من التسارع في الكفر وكثرة المعاصي بسبب حب العباد بعض أمور الدنيا منعاً عاماً أو خاصاً لمصالحهم، وأن الدنيا لا تزن عند الله جناح بعوضة، وأن الدنيا لا تزن المذكورات متاع الحياة الدنيا، منغصة، مكدرة، فانية، وأن الآخرة عند الله مكدرة، فانية، وأن الآخرة عند الله على خير للمتقين لربهم بامتثال أوامره تعالى خير للمتقين لربهم بامتثال أوامره

واجتناب نواهيه، لأن نعيمها تام كامل من كل وجه، وفي الجنة ما تشتهيه الأنفس وتلذ الأعين، وهم فيها خالدون، فما أشد الفرق بين الدارين!!

﴿٣٦ \_ ٣٩﴾ ﴿ومن يعش عن ذكر الرحمن نقيض له شيطاناً فهوله قرين \* وإنهم ليصدونهم عن السبيل ويحسبون أنهم مهتدون ﴿ حتى إذا جاءنا قال ياليت بيني وبينك بُعد الشرقين فبئس القرين \* ولن ينفعكم اليوم إذ ظلمتم أنكم في العذاب مشتركون، يخبر تعالى عن عقوبته البليغة، لمن أعرض عن ذكره، فقال: ﴿وَمَنْ يِعِشُ﴾ أي: يعرض ويصد ﴿عن ذُكر الرحن﴾ الذي هو القرآن العظيم، الذي هو أعظم رحمة رحم بها الرحمن عباده، فمَنْ قبلها، فِقد قبل خير المواهب، وفاز بأعظم المطالب والرغائب، ومَنْ أعرض عنها وردها، فقدخاب وخسر خسارة لا يسعد بعدها أبداً، وقيَّض له الرحمن شيطاناً مريداً، يقارنه ويصاحبه، ويعده ويسمنيه، ويوزه إلى المعاصى أزأ، ﴿ وإنهم ليصدونهم عن السبيل ﴾ أي: الصراط المستقيم، والدين القويم. ﴿ ويحسبون أنهم مهتدون اسبب تزيين الشيطان للباطل وتحسينه له، وإعراضهم عن الحق، فاجتمع هذا

فإن قيل: فهل لهذا من عذر، من حيث إنه ظن أنه مهتد، وليس كذلك؟ قيل: لا عدر لهذا وأمثاله، الذين مصدر جهلهم الإعراض عن ذكر الله، مع تمكنهم على الاهتداء، فزهدوا في الهدى مع القدرة عليه، ورغبوا في الباطل، فالذنب ذنيهم، والجرم جرمهم.

فهذه حالة هذا المُغرِض عن ذكر الله في الدنيا، مع قرينه، وهو الضلال والغيّ، وانقلاب الحقائق.

وأما حاله، إذا جاء ربه في الآخرة، فهو شر الأحوال، وهو: إظهار الندم والتحسر، والحزن الذي لا يجبر مصابه، والتبري من قرينه، ولهذا قال

تعالى ﴿حتى إذا جاءنا قال يا ليت بيني وبينك بعد المشرقين فبش القرين﴾.

كما في قوله تعالى: ﴿ويوم يعض الظالم على يديه يقول يا ليتني اتخذت مع الرسول سبيلاً \* يا ويلتي ليتني لم أتخذ فلاناً خليلاً \* لقد أضلني عن الذكر بعد إذ جاءني وكان الشيطان للإنسان خذولاً﴾.

وقوله تعالى: ﴿ولن ينفعكم اليوم إذ ظلمتم أنكم في العذاب مشتركون﴾ أي: ولا ينفعكم يوم القيامة اشتراككم في العذاب، أنتم وقرناؤكم وأخلاؤكم، وذلك لأنكم اشتركتم في الظلم، فاشتركتم في عقابه وعذابه

ولن ينفعكم أيضاً، روح التسلي في المصيبة، فإن المصيبة إذا وقعت في الدنيا، واشترك فيها المعاقبون، هان عليهم بعض الهون، وتسلي بعضهم ببعض، وأما مصيبة الآخرة، فإنها جمعت كل عقاب، ما فيه أدنى راحة، حتى ولا هذه الراحة. نسألك يا ربنا العافية، وأن تريحنا برحتك.

﴿ ٤٠ ـ ٤٠ ﴾ ﴿ أَنَانَتُ تَسْمِعُ الصَّبِّ أو تهدي العمي ومن كان في ضلال مبين \* فإما نذهبن بك فإنا منهم منتقمون \* أو نرينك الذي وعدناهم فإنا عليهم مقتدرون \* فاستمسك بالذي أوحى إليك إنك على صراط مستقيم \* وإنه لذكر لك ولقومك وسوف تسألون \* واسأل من أرسلنا من قبلك من رسلنا أجعلنا من دون الرحمن آلهة يعبدون يقول تعالى لرسوله على مسلياً له عن امتناع المكذبين عن الاستجابة له، وأنهم لا خير فيهم، ولا فيهم زكاء يدعوهم إلى الَّهدى: ﴿ أَفَأَنْتَ تُسمعُ الْصُّمُّ ﴾ أي الذين لا يسمعون ﴿ أُو تهدى العُمْيَ ﴾ الذين لا يبصرون، أو تهدى ﴿مَنْ كَان في ضلال مبين﴾أي: بيِّن وأضح، لعلمه بضلاله، ورضاه به.

فكما أن الأصم لا يسمع الأصوات، والأعمى لا يسصر، والضال ضلالاً مبيناً لا يهتدي، فهؤلاء قد فسدت فطرهم وعقولهم، بإعراضهم عن الذكر، واستحدثوا

وَكَرَاكِ مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِ قَرْيَةِ مِن نَدِيرٍ إِلَّا فَالُمُ مُزَقُهِما ﴿ إِنَّا وَجِدْنَا عِلْمَاءَنَا عَنَ أَمْسَةُ وَلِنَّا عَلَنْ عَالَىٰ وَالْأَوْمِ مُفَتَدُونَ ۞ \* قَالَ أَوَلَوْحِنْ تُكُر بِأَهْ مَائِعًا وَجَدَّتُمْ عَلَيْهِ وَابِئَاءَ كُوفَالُوَّأ اللهِ إِنَّا عِمَّا أَرِّسِلْمُ بِدِمَكُنِرُونَ ۞ فَأَنْفَقَمْنَا مِنْهُمُّ فَأَنْظُرْكَيْفَ كَانَ عَنِيَهُ ٱللَّكَاذِينَ ۞ وَلَاذَقَالَ إِثْرَهِ مِرُلاَّ بِيهِ وَقَوْمِهِ مَإِنِّي بَكُولَيْتِيَاتَتَهُ بُدُونَ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَنِ فَإِنَّهُ مِسْيَةً دِينِ وَجَعَلَهَا كُلِمَةٌ بَافِيَةً فِي عَقِيهِ عِلْعَلَّهُمُ يَرْجِعُونَ ۞ يَلْمُنَّعْتُ هَنَوُلآ ۚ وَعَابَٱٓ اللهُ حَقَّ جَلَّهُ هُرُاكُتُقُ وَرَسُولُ مَيْنِينٌ ۞ وَلَنَا جَآءِهُمُ ٱلْحَقُّ قَالُواْهَا ذَا سِحْرٌ وَإِنَّا بِدِرِكَ فِي وَقَالُواْ لَوْلَانُزِلَ هَلَدَا ٱلْقُرْءَانُ عَلَى رَجْلِ مِنَ ٱلْقَرْيَتُينِ عَظِيدٍ ۞ أَهُرُيَةً سِمُونَ رَحْتَ رَيْكُ نَحَنُ فَسَمْنَا يَيْنَهُ مِ مَعِيشَ لَهُمُ فِي ٱلْخَيْوَةِ ٱلدُّنِيَّا وَرَفَعْمَاتِعُصَافَرُ فَوَقَى بَعْضِ دَرَيِحَٰتِ لِٰتَتَحِدَ بَعْضُهُمُ بَعْضَا سُخِرِيًّا وَرَحْمَتُ رَبِكَ خَيْرُتُمَّا يَجْمَعُونَ ۞ وَلَوْكِ أَلْ المَّا يَكُونَ ٱلنَّاسُ أَسَّةً وَلِيهِ مَدَّ لَيْجَ لَتَوَلِنَ يَصَّفُرُ بِالْحَمَّانِ المُ الْمُنْ وَيْهِمُ مُسْقَفًا مِنْ فِصَلَةٍ وَمَعَادِجَ عَلَيْهَا يَظُهَرُونَ ۞ ADEREC IN LORSE OF

STATES OF THE ST

عقائد فاسدة، وصفات خبيثة، تمنعهم وتحول بينهم وبين الهدى، وتوجب لهم الازدياد من الردى، فهؤلاء لم يبق الا عذابهم ونكالهم، إما في الدنيا، أو في الآخرة، ولهذا قال تعالى: ﴿فَإِمَا فِي الدَّمِن بِكَ فَإِنَا مِنْهُم مِنْتَقَمُونَ﴾ أي: فإن ذهبنا بك قبل أن نريك ما نعدهم من العذاب، فاعلم بخبرنا الصادق أنّا منهم منتقمون.

وأو نرينك الذي وعدناهم من العذاب وفياً عليهم مقتدرون ولكن دلك متوقف على اقتضاء الحكمة لتعجيله أو تأخيره، فهذه حالك وحال هؤلاء المكذبين.

وأما أنت ﴿ فاستمسك بالذي أوحي الليك ﴾ فعلاً واتصافاً، بما يأمر بالاتصاف به ودعوة إليه، وحرصاً على تنفيذه في نفسك وفي غيرك. ﴿ إِنك على صراط مستقيم ﴾ موصل إلى الله على دار كرامته، وهذا تما يوجب عليك زيادة التمسك به والاهتداء إذا علمت أنه حق وعدل وصدق، تكون بانياً على أصل أصيل، إذا بنى غيرك على الشكوك والأوهام، والظلم والحور.

﴿ وَإِنْهُ ﴾ أي: هذا القرآن الكريم ﴿ لَذِكْرٌ لَكَ وَلَقُومُكُ ﴾ أي: فخر لكم، ومنقبة جليلة، ونعمة لا يقادر قدرها، ولا يعرف وصفها، ويذكركم أيضاً ما فيه الخير الدنيوي والأخروي، ويحتكم

وَلِينُوتِهِمْ أَبْوَبَا وَسُرُرًا عَلَيْهَا يَتَكُونِ ۞ وَزَخَرُفّا وَإِنْ كُا ذَلِكَ لَنَا مَتَنَعُ ٱلْخِيَوْدِ ٱلذُّنْمِياْدِ ٱلْأَثْمِياْدُواْ لَأَحْدَرُهُ عِندَرَيِكَ لِلْمُتَّقِينَ ۞ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ الرَّحْمَانِ نُقَيِّضْ لَهُ سَنَيْطَانَا فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ ۞ وَإِنَّهُمُ لَيُصُدُّونَهُمُ عَنِ ٱلسَّيِيلِ وَيَعَسَبُونَ أَنَّهُم مُّهُمَّتُهُونَ۞ حَتَىٰ إِذَاجَآءَنَا قَالَ يَلْلِينَ يَنْفِي وَيُمْنَكَ بُعُدَ ٱلْتُشْرِقَيْنِ فَيَنْسَ ٱلْفَنْدِينَ ۞ وَلَى يَنفَعَكُمُ ٱلْمُؤْمَ إِدْ ظَانَتُمُ وَأَنْكُوفِي ٱلْعُدَابِ مُشْتَرِكُونَ ۞ أَقَأَنَ لَتُسْمِعُ ٱلصُّمَّ أَوْتَهُدِى ٱلْمُعُمِّى وَمَن كَانَ فِي صَلَالٍ مُّسِينٍ ۞ فَإِمَّانَذُهَبَنَّ مِكَ فَإِنَّامِنُهُ مِمِّنَّتَقِمُونَ ﴾ أَوْثُرِيَتُكَ ٱلَّذِي وَعَدْنَهُمْ فَإِنَّا عَلَيْهِ مُفَّتَكِدُونَ ۞ فَأَسْتَنْ فَي أَلَّذِي ٓ أَوْتَ إِلَيْكَ ٓ إِنَّكَ عَلَىٰ صِرَاطٍ فُسْتَقِيمٍ ۞ وَانْمُلَاِّكُو ۗ لَكَ وَلِقَوْمِكَ ۗ وَسَوْفَ مَنْ عَلُونَ ﴿ وَسُعَلُ مَنْ أَزْسَ لَمَا مِن قَبْلِكَ مِن زُسُلِنَا ۚ إِيَّ أَجَعَلْنَامِن دُونِ ٱلرَّحْمَٰنِ عَالِهَةً يُعْبَمُونَ ۞ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَى إِنَا يَكِينَا إِلَى فِرْعَوْرِنَ وَمَلَإِيدُومِ فَقَالَ إِنَّ رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَنْلِينَ ۞ فَلَمَّاجَآءَ هُرِهَالِيْقِنَّا إِذَا هُرِمِنْهَاتِشْكُونَ۞

عليه، ويذكركم الشر ويرهبكم عنه، ﴿وسوف تسألون﴾ عنه، هل قمتم به فارتفعتم وانتفعتم، أم لم تقوموا به فيكون حجة عليكم، وكفراً منكم بهذه النعمة؟

TO THE STATE OF TH

﴿ واسأل مَن أرسلنا من قبلك من رسلنا أجعلنا من دون الرحمن آلهة يعبدون، حتى يكون للمشركين نوع حجة، يتبعون فيها أحداً من الرسل، فإنك لو سألتهم واستخبرتهم عن أحوالهم، لم تجد أحداً منهم يدعو إلى اتخاذ إلى آخر صع الله صع أن كل الرسل، من أولهم إلى آخرهم، يدعون إلى عبادة الله، وحده لا شريك لبه. قال تعالى: ﴿ولقد بعثنا في كل امة رسولا أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت، وكل رسول بعثه الله، يقول لقومه في أعبدوا الله ما لكم من إله غيره، فدل هذا، أن المشركين ليس لهم مستندفي شركهم، لا من عقل صحيح، ولا نقل غن الرسل.

﴿ 23 ــ ٥٦﴾ ﴿ ولقد أرسلنا موسى بآياتنا إلى فرعون وملئه ﴾ إلى آخر القصة (١٠) لا قال تعالى:

﴿واسأل مَنْ أرسلنا من قبلك من رسلنا أجعلنا من دون الرحمن آلهة يعبدون بين تعالى حال موسى ودعوته التي هي أشهر ما يكون من دعوات الرسل،

وإلى فرعون ومَلتِهِ فقال إني رسول رب العالمين فدعاهم إلى الإقرار بربهم، ونهاهم عن عبادة ما سواه، وفلما جاءهم بآياتنا إذا هم منها يضحكون أي: ردوها وأنكروها، واستهزؤوا بها، ظلماً وعلواً، فلم يكن لقصور بالآيات، وعدم وضوح فيها، ولهذا قال: (وما نريهم من آية إلآهي أكبر من أختها أي: الآية المتأخرة أعظم من السابقة، (وأخذناهم العذاب كالجراد، والقمل، والضفادع، والدم، آيات مفصلات. ولينعنول له، ليزول شركهم وشرهم، ويذعنول له، ليزول شركهم وشرهم،

﴿ وقالوا ﴾ عندما نزل عليهم العذاب: ﴿ يِا أَيُّهَا السَّاحِرِ ﴾ يعنون موسى عليه السلام، وهذا، إما من باب التهكم به، وإما أن يكون هذا الخطاب عندهم مدحاً، فتضرعوا إليه بأن خاطبوه بما يخاطبون به مَنْ يزعمون انهم علماؤهم، وهم السحرة، فقالوا: ﴿ يِا أَيُّا السَّاحِرِ ادَّعُ لِنَّا رَبُّكُ بِمَا عَهُدُ عندك أي: بما خصك اللهبه، وفضَّلك به، من الفضائل والمناقب، أن يكشف عنّا العذاب﴿إننا لمهتدون﴾ إن كشف الله عنا ذلك، ﴿ فلما كشفِنا عنهم العذاب إذا هم ينكثون، أي: لم يفوا بما قالوا، بل غدروا، واستمروا على كفرهم. وهذا كقوله تعالى: ﴿فارسلنا عليهم الطوفان والجراد والقمل والضفادع والدم آيات مفصلات فاستكبروا وكانوا قومأ مجرمين \* ولما وقع عليهم الرجز قالوا يا موسى ادعً لنا ربك بما عهد عندك لئن كشفت عنّا الرجز لنؤمنن لك ولنرسلن معك بني إسرائيل \* فلما

إذا هم ينكثون،

﴿وتادى فرعون في قومه قال﴾
مستعلياً بباطله، قد غره ملكه، وأطغاه
ماله وجنوده ﴿ فيا قوم أليس لي مُلْكُ
مِصْرَ ﴾ أي: ألست المالك لذلك،
المتصرف فيه، ﴿وهذه الأنهار تجري من
تحتي ﴾ أي: الأنهار المسجة من النيل،
في وسط القصور والبساتين. ﴿أفلا
تبصرون ﴾ هذا الملك الطويل العريض،
وهذا من جهله البليغ، حيث افتخر
بأمر خارج عن ذاته، ولم يفخر
بأوصاف حيدة، ولا أفعال سديدة.

وأم أنا خير من هذا الذي هو مهين يعني - قبحه الله - بالمهين، موسى بن عمران، كليم الرحن، الوجيه عند الله، أي: أنا العزيز، وهو الذليل المهان المحتقر، فأينا خير؟ و و مع هذا فلا (يكاد يُبِينُ عماً في ضميره بالكلام، لأنه ليس بفصيح ضميره بالكلام، لأنه ليس بفصيح اللسان، وهذا ليس من العيوب في شيء، إذا كان يبين ما في قلبه، ولو كان ثقيلاً عليه الكلام.

ثم قال فرعون: ﴿فلولا ألقي عليه السورة من ذهب ﴿ أي: فه الأكان موسى بهذه الحالة، أن يكون مزينا عملاً بالحلي والأساور؟ ﴿ أو جاء معه الملائكة مفترنين ﴾ يعاونونه على دعوته، ويؤيدونه على قوله.

فاستخف قومه فأطاعوه أي استخف عقولهم بما أبدى لهم من هذه الشبه، التي لا تسمن ولا تغني من جوع، ولا حقيقة تحتها، وليست دليلاً على حق ولا على باطل، ولا تروج إلا على ضعفاء العقول.

فأي: دليل يدل على أن فرعون محق؛ لكون مُلْك مصر له، وأنهاره تجري من تجته؟

مفصلات فاستكبروا وكانوا قوماً وأي: دليل يدل على بطلان ما جاء عرمين \* ولما وقع عليهم الرجز قالوا به موسى، لقلة أتباعه، وثقل لسانه، يا موسى ادع لنا ربك بما عهد عندك وعدم تحلية الله له، ولكنه لقي ملا لئن كشفت عنا الرجز لنؤمنن لك لا يعقول عندهم، فمهما قال ابعوه، ولنرسلن معك بني إسرائيل \* فلما من حق وباطل فإنهم كانوا قوماً كشفنا عنهم الرجز إلى أجل هم بالغوه فاسقين فيسبب فسقهم، قيض لهم كشفنا عنهم الرجز إلى أجل هم بالغوه فاسقين فيسبب فسقهم، قيض لهم

فرعون، يزين لهم الشرك والشر.

﴿فلما آسفونا﴾ أي: أغضبونا بأنعالهم ﴿انتقمنا منهم فأغرقناهم أجمين \* فجعلناهم سلفاً ومثلا للآخرين﴾ ليعتبر بهم المعتبرون، ويتعظ بأحوالهم المتعظون.

﴿٥٧ - ٦٥ ﴾ ﴿ولما ضرب ابسن مريم مثلاً إذا قومك منه يصدون \* وقالوا أآلهتنا خير أم هو ما ضربوه لك إلا جدلا بل هم قوم خصمون \* إن هو إلا عبد أنعمنا عليه وجعلناه مثلا لبنى إسرائيل \* ولو نشاء لجعلنا منكم ملائكة في الأرض يخلفون ﴿ وإنه لعلم للساعة فلا تمترن بها واتبعون هذا صراط مستقيم #ولا يصدنكم الشيطان إنه لكم عدوٌ مبين \* ولما جاء عيسى بالبينات قال قد جنتكم بالحكمة ولأبين لكم بعض الذي تختلفون فيه فَاتَقُوا اللهِ وأَطْيَعُونَ ۞ إِنَّ اللهِ هُو رِبِي وربكم فاعبدوه هذا صراط مستقيم \* فاختلف الأحزاب من بينهم فويل للذين ظلموا من عذاب يوم أليم﴾ يقول تعالى: ﴿ ولما ضرب ابن مريم مثلاً﴾ أي: نُهي عن عبادته، وجعلت عبادته بمنزلة عبادة الأصنام والأنداد. ﴿إِذَا قُومِكُ الْكَذَبُونِ لَكَ ﴿مُنَّهُ ﴾ أي: من أجل هـذا الشل المضروب، ﴿يصدون الله أي: يستلجون في خصومتهم لك، ويصيحون، ويزعمون أنهم قد علبوا في حجتهم،

﴿ وقالوا أألهتنا خيرٌ أم هو ﴾ يعني:
عيسى، حيث نهي عن عبادة الجميع،
وشورك بينهم بالوعيد على مَنْ
عبدهم، ونزل أيضاً قوله تعلى:
﴿ إِنكَم وما تعبدون من دون الله
حصب جهنم أنتم لها واردون ﴾
قد تقرر عندنا وعندك يا محمد، أن
عيسى من عباد الله المقربين، الذين لهم
العاقبة الحسنة، فَلِمَ سويت بينه وبينها
في النهى عن عبادة الجميع؟ فلولا أن

ا وعندك يا محمد، أن يعبدون أصداما وأولان الله القربين، الذين لهم المسيح. وَلِمَ سُويت بينه وبينها الثالث: أن الله قال بعد المؤدة الحميع؟ فله لا أن ﴿إِنْ اللهِ عَالَ بِعِنْ اللهِ عَالَ

ولم قُلْت: ﴿إِنكم وما تعبدون من دون الله حصب جهنم أنتم لها واردون ﴾. وهذا لفظ بزعمهم، يعم الأصنام، وعيسى، فهل هذا إلا تناقض ؟ وتناقض الحجة دليل على بطلانها، هذا أنهى ما يقررون به هذه الشبهة [الذي](١) فرحوا بها واستبشروا، وجعلوا يصدون ويتاشرون.

وهي ـ ولله الحمد ـ من أضعف الشبه وأبطلها، فإن تسوية الله بين النهي عن عبادة المسيح، وبين النهي عن عبادة الأصنام، لأن العبادة حق لله تعالى، لا يستحقها أحد من الحلق، لا الملائكة المقربون، ولا الأنسياء المرسلون، ولا من سواهم من الحلق، فأي: شبهة في تسوية النهي عن عبادة عيسى وغيره؟

وليس تفضيل عيسى عليه السلام، وكونه مقرباً عند ربه ما يدل على الفرق بينه وبينها في هذا الموضع، وإنما هو كما قال تعالى: ﴿إِنْ هو إِلاَ عبدُ أنعمنا عليه بالنبوة والحكمة والعلم والعمل، ﴿وجعلناه مثلاً لبني إسرائيل ، يعرفون به قدرة الله تعالى على إيجاده من دون أب.

وأما قوله تعالى: ﴿إنكم وما تعبدون من دون الله حصب جهنم أنتم لها واردون﴾ فالجواب عنها من ثلاثة أوجه:

أحدها: أن قوله: ﴿إنكم وما تعبدون من دون الله ﴾ أن «ما» اسم لما لا يعقل، لا يدخل فيه المسيح ونحوه. الثاني: أن الخطاب للمشركين، الذين بمكة وما حولها، وهم إنما يعبدون أصناماً وأوثاناً ولا يعبدون المسيح.

الثالث: أن الله قال بعد هذه الآية: إن الذين سبقت لهم متا الحسنى أولئك عنها مبعدون فلا شك أن

SAIDE OF THE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PROPERTY OF THE PROPE وَمَانْ ِيهِم مِنْ ءَاكِةِ إِلَّاهِنَ أَحْتَرُمُنْ أَخِمَا وَأَعَذْتَهُم إِلْعَمَادِ لَمَ لَهُ مُرْزِحِعُونَ ۞ وَقَالُو أَيْنَا أَيُّهُ السَّاحِرُ أَدْعُ لَنَا رَبُّكَ مِمَّا عَهِدَعِندَكَ إِنَّنَالَهُ بَدُونَ ۞ فَلَمَّا كَشَفْنَاعَنْهُرُ ٱلْعَنَابَ إِذَا هُرْيَنَكُتُونَ ۞ وَنَادَىٰ فِرْعَوْنَ فِي فَوْمِهِ، قَالَ يَنَقُومِ أَلَيْسَ لِي مُلِكُ مِصْرَوَهَا ذِوْ ٱلْأَنْهَا ثُرَيْجُرِي مِن تَحْيَقً أَفَكَا تُبْصِرُونَ ۞ أَمْ أَنَا خَيْرٌ مِنْ هَا ذَا ٱلَّذِي هُوَمَهِينٌ وَلَايَكَادُيُينِ أَنْ فَلَوْلَا أَلَىٰ عَلَيْهِ أَسْوِرَةٌ مِن ذَهَبِ أَوْجَاءَ مَّعَهُ ٱلْكَلَّيْكَةُ مُقْتَرِنِينَ ۞ فَأَسْتَخَفَّ قَوْمَهُ، فَأَطَاعُوهُ ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْقَوْمَا فَلْيِيقِينَ ۞ فَكُمَّا ٓ وَاسْفُونَا ٱتتَقَنَّامِنْهُمْ تَأْعُرُقِنَاهُ أَخْيَدِينَ ۞ فَعَنْلَاهُمُ سَلَقًا وَمَثَلًا لِلْآخِيرِينَ ۞ • وَلَفَاضُرِبَ أَنْ عَنْيَمَ مَثَلًا إِذَا قَوْمُكَ عِنْهُ يَصِيدُ وَبِنَ ۞ وَقَالُوۤۤۤ مَأَالِهَتُمَنَا حَيْرُ أَرُهُوْ مَاضَكَ رَفِيهُ لَكَ إِلَّاجَكَ لَأَبِّلَ هُمْ قَوْمٌ خَصِعُونَ ٥ إِنْ هُوَ إِلَّاءَ بِدُأَ أَعَدَنْنَا عَلَيْهِ وَيَحَدُلُنَهُ مَثَلًا لِبُنِيَ إِسْرَةٍ اللَّ مُّ أَوْ وَلَوْنَشَآةً لَهَ عَلَمْنَامِ مَكُم مَّلَيٍّكَةً فِي ٱلْأَرْضِ يَعْلَفُونَ ۞ AND THE REAL PROPERTY.

> عيسى وغيره من الأنبياء والأولياء، داخلون في هذه الآية.

ثم قال تعالى: ﴿ وَلَوْ نَشَاء لِجَعْلَنَا منكم ملائكة في الأرض يخلفون ﴾ أي: لجعلنا بدلكم ملائكة يخلفونكم في الأرض، ويكونون في الأرض حتى نرسل إليهم ملائكة من جنسهم، وأما أنتم يا معشر البشر، فلا تطيقون أن ترسل إليكم الملائكة، فمن رحمة الله بكم، أن أرسل إليكم رسلاً من جنسكم، تتمكنون من الأخذ عنهم

وإنه لعلم للساعة الي: وإن عيسى عليه السلام، لدليل على الساعة، وأن القادر على إيجاده من أم بلا أب، قادر على بعث الموتى من قبورهم، أو وإن عيسى عليه السلام، علامة من علامات الساعة ﴿ وَلا تَمْتَلُ فَي قِيمُ الساعة ﴿ وَلا تَمْتُلُ فَي قِيمُ الساعة ﴿ وَالبعون ﴾ أي: لا تشكن في قيام الساعة، فإن الشك فيها كفر . ﴿ والبعون ﴾ بامتثال ما أمرتكم، واجتناب ما موصل إلى الله عز وجل، ﴿ ولا يصدنكم الشيطان ﴿ لكم عدو ﴾ حريض يعلى إغوائكم، باذل جهده في ذلك .

ولاً جاء عيسى بالبينات الدالة على صدق نبوته وصحة ما جاءهم به،

حجتك باطلة لم تتناقض.

<sup>(</sup>١) في النسختين (الذي) ولعل الصواب (التي).

وَلِنَّهُ لِعِلْمُ لِلسَّاعَةِ فَلَاتَمَتَّرُنَّ بِهَا وَأَتِّيعُونُ هَا ذَا مِرَكَّ مُستَقِيدٌ ﴿ وَلاَيْصُدَّنَّكُمُ الشَّيْطِانُّ إِنَّهُ لَكُمُ عَدُّوٌّ مُّبِينُ ﴿ وَلَنَاجَآءَ عِيسَىٰ إِلْيِتِنَتِ قَالَ قَدْرِخُنُّكُم إِلْحِكْمَةِ الله الله المناه وَأَطِيعُونِ ۞ إِنَّ ٱللَّهَ هُورَتِي وَرَيُّكُمْ فَأَعْبُدُوهُ هَلَا صِرَطْ مُسْتَقِيدٌ ۞ فَآخَتَكُفَ ٱلْأَحْزَابُ مِنْ بَيْنِ هِمَّ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ ظُلَمُواْمِنْ عَذَابِ يَوْمِ أَلِيهٍ ۞ هَلْ يَظُرُهِ ذَا إِلَّا ٱلسَّاعَةَ أَن تَأْيِنَهُم بَغْتَةً وَهُمْ لَايَشْعُرُونَ ۞ ٱلْأَيِلْآءُ يُوْمَ إِبْعَدُهُمْ لِتَعْضِعَنُـ أُولِلَّا ٱلْمُتَّقِينَ ۞ يَلِمِنَادِ لَاخَوْفُ عَلَيْكُمُ ٱلْيَوْمَ وَلَا أَنتُمْ تَعَمَّزُ فُونَ ۞ ٱلَّذِينَ ءَامْتُواْ بِعَايَلِنَا وَكَافُواْ مُسْلِمِينَ ۞ ٱسْتُلُوا ٱلْجَنَّةَ أَسَّةٌ وَأَزْوَجُهُ كُرُ تُعْبَرُونَ ٥ يُطَافُ عَلَيُهِم بِصِحَافِ مِن ذَهَبِ وَأَحْوَابٌ وَفِيهَا مَاتَشْتَهِيهِ ٱلْأَنْفُسُ وَتَكَذُّ ٱلْأَغْيُثِ وَأَنْتُمْ فِهَاخَلِادُونَ الله وَعَلْكَ آخِتَ مُنَالِقٍ أُورِيتُنْمُوهَا عَاكَثُتُمْ تَعَمَّلُونَ اللهُ لَكُمْ فِيهَا فَلَكِمَةُ كَيْبَرُةُ يَنْهَا تَأْكُلُونَ ۞

A DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

من إحياء الموتى، وإبراء الأكمه والأبرص، ونحو ذلك من الآيات. ﴿قد جنتكم بالحكمة ﴾ النبوة والعلم، بما ينبغي على الوجه الذي ينبغي، ﴿ولأبين لكم بعض الذي تختلفون فيه ﴾ أي: أبين لكم صوابه وجوابه، فيزول عنكم مذلك اللبس، فجاء عليه السلام، ولأحكام التوراة، وأتى السلام، ولأحكام التوراة، وأتى ببعض التسهيلات الموجبة للانقياد له، وقبول ما جاءهم به ﴿فاتقوا الله وحده لا وأطيعون ﴾ أي: اعبدوا الله وحده لا شريك له، وامتلوا أمره، واجتنبوا نهيه، وأمنوا بي وصدقوني وأطيعون.

﴿إِن الله هو ربي وربكم فاحبدوه هذا صراط مستقيم وفقيه الإقرار بتوحيد الربوبية ، بأن الله هو المربي جميع خلقه بأنواع المنعم الظاهرة والإقرار بتوحيد العبودية ، بالأمر بعبادة الله وحده لا شريك له ، وإخبار عيسى عليه السلام أنه عبد من عبد الله ، ليس كما قال فيه النصارى: "إنسه اسن الله ، أو ثالث ثلاثة "موالإخبار بأن هذا المذكور صراط والإخبار بأن هذا المذكور صراط مستقيم ، موصل إلى الله وإلى جنته مستقيم ، موصل إلى الله وإلى جنته .

فلما جاءهم عيسى عليه السلام بهذا ﴿اختلف الأحزاب المتحزبون على التكذيب ﴿مَنْ بِينْهُم ﴾ كلَّ قال بعيسى

عليه السلام مقالة باطلة، ورد ما جاء به، إلا من هدى الله من المؤمنين، الذين شهدوا له بالرسالة، وصدقوا بكل ما جاء به، وقالوا: إنه عبد الله ورسوله.

﴿ وَوِيلٌ لَلَّذِينَ طَلَمُوا مِنْ حَدَّابٍ يُومِ اليم﴾ أي: ما أشد حزن الطالمين وما أعظم حسارهم في ذلك اليوم!!

﴿٦٦ ـ ٧٣﴾ ﴿مسل يستظيرون إلا الساعة أن تأتيهم بغتة وهم لا يشعرون \* الأخلاء يومئذ بعضهم لبعض عدو إلا المتقين \* يا عباد لا خيوف عبليكم اليوم ولا أنسم تحزنون \* الذين أمنوا بآياتنا وكانوا مسلمين \* ادخلوا الجنة أنتم وأزواجكم تحبرون \* يطاف عليه. بصحافٍ من ذهب وأكواب وفيها مأ تشتهيه الأنفس وتلذ الأعين وأنتم فيها خالدون ﴿ وتلكِ الجنة التي أورثتموها بما كنتم تعملون \* لكم فيها فاكهة كثيرة منها تأكلون) يقول تعالى: ما ينتظر المكذبون، وهل يتوقعون ﴿إلا الساعة أن تأتيهم بغتة وهم لا يشعرون ﴿ أَي: فإذا جاءت، فلا تسسأل عن أحوال مَنْ كذَّب سا، واستهزأ بمن جاء بها، وإن الأخلاء يومئذ، أي: يوم القيامة، المتخالين على الكفر والتكذيب ومعصية الله، ﴿ بعضهم لبعض عدو ﴾ لأن خلتهم ومحبتهم في الدنيا لغير الله، فانقلبت يوم القيامة عداوة. ﴿ إِلَّا المُتَقِينَ ﴾ للشرك والمعاصى، فإن محبتهم تدوم وتتصل، بدوام مَنْ كانت المحبة لأجله، ثم ذكر ثواب المتقين، وأن الله تعالى يناديهم يوم القيامة بما يسر قلوبهم، ويذهب عنهم كل أفة وشر، فيقول: ﴿ ياعباد لا حُونُ عليكُم اليوم ولا أنتم تحزنون اي: لا خوف يلحقكم فيما تستقبلونه من الأمور، ولا حزن يصيبكم فيما مضي منها، وإذا انتفى المكروه من كل وجه، ثبت

﴿اللّٰهِن آمنوا بِآياتنا وكَانُوا مسلمين﴾ أي: وصفهم الإيمان بآيات الله، وذلك ليشمل التصديق

المحبوب المطلوب.

بها، وبما لا يتم التصديق إلا به، من العلم بمعناها والعمل بمقتضاها. (وكانوا مسلمين) لله منقادين له في جميع أحوالهم، فجمعوا بين الاتصاف بعمل الظاهر والباطن.

وادخلوا الجنة التي هي دار القرار وانتم وأزواجكم أي: من كان على مثل عملكم، من كل مقارن لكم، من زوجة، وولد، وصاحب، وغيرهم. ويأتيكم من فضل ربكم من الخيرات والسرور والأفراح واللذات، ما لا تعبر الألسن عن وصفه.

﴿ يطاف عليهم بصحاف من ذهب وأكواب أي: تدور عليهم خدامهم، من الولدان المخلدين بطعامهم، بأحسن الأواني وأفخرها، وهي صحاف الذهب وشراهم، بألطف الأواني، وهي الأكواب التي لا عرى لها، وهي من أصفى الأواني، من فضة أعظم من صفاء القوارير،

وفيها أي: الجنة وما تشتهيه الأنفس وتلذ الأعين وهذا لفظ المنفس وتلذ الأعين وهذا لفظ عين، وسرور قلب، فكل ما اشتهته وملابس، ومناكح، ولذته العيون، من مناظر حسنة، واشجاز محدقة، ويعم مونقة، ومبان مزخرفة، فإنه حاصل فيها، معد الأهلها، على أكمل الوجوه فاكهة ولهم ما يدعون وانتم فيها خالدون وهذا هو تمام نعيم أهل عنصمن دوام نعيمها وزيادته، وعدم انتماء.

وتلك الجنة الموصوفة بأكمل الصفات، هي والتي أورثتموها بما كتم تعملون أي: أورثكم الله إياها بأعمالكم، وجعلها من فضله جزاء لها، وأودع فيها من رحمته ما أودع.

[ ﴿لَكُم فِيها فاكهة كثيرة ﴾ كما في الآية الأخرى: ﴿فيهما من كل فاكهة زوجان ﴾ . ﴿منها تأكلون ﴾ أي: مما تتخيرون من تلك الفواكه الشهية ،

والثمار اللذيذة تأكلون](١).

ولما ذكر نعيم الجنة، عقبه بذكر عذاب جهنم، فقال:

﴿٧٤ ـ ٧٨ ﴿ ﴿إِن المجرمين في عداب جهنم خالدون \* لا يفتر عنهم وهم فيه مبلسون \* وما ظلمناهم ولكن كانوا هم الظالمين \* ونادوا يا مالك ليقض علينا ربك قال إنكم ماكثون \* لقد جنناكم بالحق ولكن أكثركم للحق كارهون ﴾.

﴿إِن المجرمين ﴾ الذين أجرموا بكفرهم وتكذيبهم ﴿ في عذاب جهنم ﴾ أي: منغمرون فيه، عيط بهم فيه ، لا يخرجون منه أبداً، و ﴿ لا يفتر عنهم أليداً، و ﴿ لا يفتر ولا بتهوين عذابه، ﴿ وهم فيه مبلسون ﴾ أي: آيسون من كل خير، عير راجين للفرج، وذلك أنهم ينادون عير راجين للفرج، وذلك أنهم ينادون عدنا فإنا ظالمون ﴾ وهذا العذاب العظيم، بما قدمت أيديهم، وبما ظلموا به أنفسهم، والله لم يظلمهم ولم يعاقبهم بلا ذنب ولا جرم.

﴿وِنادوا﴾ وهم في النار، لعلهم يحصل لهم استراحة، ﴿ يا مالك لِيَقْض علينا ربك اين اليمتنا فنستريح، فإننا في غمَّ شديد، وعداب غمليظ، لا صبر لنا عليه ولا جَلَد. فـ ﴿قَالُ﴾ لهم مالك خازن النار \_ حين طلبوا منه أن يدعو الله لهم أن يقضى عليهم \_: ﴿إِنَّكُم مَاكِثُونَ﴾ أي: مقيمون فيها، لا تخرجون عنها أبداً، فلم يحصل لهم ما قصدوه، بل أجابهم بنقيض قصدهم، وزادهم غماً إلى غمهم، ثم وبخهم بما فعلوا، فقال: ﴿لَقَدُ **جنناكم بالحق** الذي يوجب عليكم أن تتبعوه فلو تبعتموه، لفزتم وسعدتم، ﴿ولكن أكثركم للحق كارهون﴾ فلذلك شقيتم شقاوة لا سعادة بعدها. ﴿٧٩ \_ ٧٠﴾ ﴿أُم أبرموا أمراً فإنا مبرمون \* أم يحسبون أنا لا تسمع

سرهم ونجواهم بلى ورسلنا لديهم يكتبون يقول تعالى: أم أبرم المكذبون بالحق المعاندون له ﴿أُمُوا﴾ أي: كادوا كيداً، ومكروا للحق ولمن جاء بالحق، ليدحضوه، بما موهوا من الباطل عكمون أمراً، ومدبرون تدبيراً يعلو تدبيرهم، وينقضه ويبطله، وهو ما قيضه الله من الأسباب والأدلة لإحقاق وإبطال الباطل، كما قال تعالى: ﴿بِلِ نَقَدُفُ بِنَا لِحَقَ عَلَى الباطل فيدمغه ﴾

﴿أَمْ يحسبون بجهلهم وظلمهم وظلمهم ﴿أَنَّا لا تسمع سرَّهُم الذي لم يتكلموا به ، بل هـ و سر قـ ي قـ لـ و به م وونجواهم ﴾ أي: كلامهم الخفي الذي يتناجون به ، أي: فلذلك أقدموا على المعاصي، وظنوا أنها لا تبعة لها ولا مجازاة على ما خفي منها.

فرد الله عليهم بقوله: ﴿بلى الله أي: إنّا نعلم سرهم ونجواهم، ﴿ورسلنا ﴾ الملائكة الكرام، ﴿لديهم يكتبون ﴾ كل ما عملوه، وسيحفظ ذلك عليهم، حتى يردوا القيامة، فيجدوا ما عملوا حاضراً، ولا يظلم ربك أحداً.

لا مرام المرام المرام المرام الله المرام الله المرام الله المابدين \* سبحان رب السماوات والأرض رب العرش عما يصفون \* فلرهم يخوضوا ويلعبوا أي: قل يا أيها الرسول الكريم، للذين جعلوا لله ولداً، وهو الواحد الأحد الفرد الصمد، الذي لم يتخذ صاحبة ولا ولداً، ولم يكن له كفواً أحد.

وقل إن كان للرحن ولد فأنا أول العابدين للذلك الولد، لأنه جزء من والده، وأنا أولى الخلق انقياداً للأمور المحبوبة لله، ولكني أول المنكرين لذلك، وأشدهم له نفياً، فعلم بذلك عطيم عند من عرف أحوال الرسل، وأنه إذا علم أنهم أكمل الخلق، وأن كل خير فهم أول الناس سبقاً إليه وتكميلاً له، وكل شر

فهم أوّل الناس تركاً له وإنكاراً له وبُعداً منه، فلو كان على هذا للرحن ولد وهو الحق، لكان محمد بن عبد الله، أفضل الرسل أوّل من عبده، ولم يسبقه إليه المشركون.

ويحتمل أن معنى الآية: لوكان للرحمن ولد، فأنا أوّل العابدين لله، ومن عبادتي لله، إثبات ما أثبته، ونفي ما نفاه، فهذا من العبادة القولية الاعتقادية، ويلزم من هذا، لو كان حِقاً، لكنت أوّل مثبت له، فعلم بذلك بطلان دعوى المشركين وفسادها، عقلاً ونقلاً. ﴿سبحان رب السماوات والأرض رب العرش عمًا يصفون﴾ من الشريك والطهير، والعوين والولد، وغير ذلك، مما نسبه إليه الشركون. ﴿فذرهم يخوضوا ويلعبوا﴾ أى: يخوضوا بالباطل، ويلعبوا بالمحال، فعلومهم ضارة غير نافعة، وهي الخوض والبحث بالعلوم التي يعارضون بها الحق وما جاءت به الرسل؛ وأعمالهم لعب وسفاهة، لا تزكى النفوس، ولا تثمر المعارف.

ولهذا توعدهم بما أمامهم من يوم القيامة فقال: ﴿حتى يلاقوا يومهم الذي يوعدون فيه ماذا حصلوا، وها حصلوا عليه من الشقاء الدائم، والعذاب المستمر.

السماء إله وفي الأرض إله وهو الحكيم السماء إله وفي الأرض إله وهو الحكيم السماوات والأرض وما بينهما وعنده علم الساعة وإليه ترجعون \* ولا يملك الذين يلعون من دونه الشفاعة إلا من شهد بالحق وهم يعلمون \* فأنى يوفكون \* وقيله يا رب إن هؤلاء قوم لا يؤمنون \* فاصفح عنهم وقل سلام فسوف يعلمون \* يعبمون \* يجبر وقل السماوات والأرض فأهل السماوات والأرض أهل الأرض، كلهم، والمؤمنون من أهل الأرض، يعبدونه، ويعظمونه، ويخضعون

<sup>(</sup>١) ما بين الحاصرتين جاء في نسخة (أ) مقدماً على تفسير الآية السابقة (وتلك الجنة التي أورثتموها بما كنتم تعملون).

لجلاله، ويفتقرون لكماله.

وتسبح له السماوات السبع والأرض ومن فيهن وإن من شيء إلا يسبح بحمده ﴿ ولله يسجد مَنْ في السماوات والأرض طوعاً وكرها ﴾ .

فهو تعالى المألوه المعبود، الذي يألهه الخلائق كلهم، طائعين مختارين، وكارهين. وهذه كقوله تعالى: ﴿ وهو الله في السماوات وفي الأرض﴾ أي: ألوهيته ومحبته فيهما. وأما هو فهو فوق عرشه، بائن من خلقه، متوحدبجلاله، متمجد بكماله، ﴿وهو الحكيم﴾ الذي أحكم ما خلقه، وأتقن ما شرعه، فما خلق شيئاً إلاّ لحكمة، ولا شرع شِيئاً إلا لحكمة، وحكمه القدري والشرعي والحزائي مشتمل على الحكمة. ﴿العليم﴾ بكل شيء، يعلم السر وأخفى، ولا يعزب عنه مثقال ذرة في العالم العلوي والسفلي، ولا أصغر منها ولا أكبر.

﴿وتبارك الذي له ملك السماوات والأرض وما بينهما، تبارك بمعنى تعالى وتعاظم، وكثر خيره، واتسعت صفاته، وعظم ملكه. ولهذا ذكر سعة ملكه للسموات والأرض وما بينهما، وسعة علمه، وأنه بكل شيء عليم، حتى إنه تعالى، انفرد بعلم كثير من الغيوب، التي لم يطّلع عليها أحدّ من الخلق، لا نبى مرسل، ولا ملك مقرّب، ولهذا قال: ﴿وَعَنْدُهُ عَلْمُ الساعة ﴾ قدم الظرف، ليفيد الحصر، أي: لا يعلم متى تجيء الساعة إلا هو، ومن تمام ملكه وسعته، أنه مالك الدنيا والآخرة، ولهذا قال: ﴿وَإِلَيْهِ ترجعون، أي: في الآخرة فيحكم بينكم بحكمه العدل، ومن تمام ملكه، أنه لا يملك أحِد من خلقه مَنْ الأمر شيئاً، ولا يقدم على الشفاعة عنده أحد إلا بإذنه

﴿ولَا يَمْلُكُ الذِّينِ يَدْعُونَ مِن دُونَهُ الشَّفَاعَةِ ﴾ أي: كل مَنْ دُعي من دونه دون الشَّفَاعِيةِ والملائكة

وغيرهم، لا يملكون الشفاعة، ولا يـــشـــفــــــون إلا بــــإذن الله، ولا يشفعون إلا لمن ارتضي، ولهذا قال: ﴿ إِلاَّ مَنْ شَهِدُ بِالْحَقِّ ﴾ أي: نطق بلسانه، مقرأ بقلبه، عالماً بما شهديه، ويشترط أن تكون شهادته بالحق، وهو الشهادة لله تعالى بالوحدانية، ولرسله بالنبوة والرسالة، وصحة ما جاؤوا به، من أصول الدين وفروعه، وحقائقه وشرائعه، فهؤلاء الذين تنفع فيهم شفاعة الشافعين، وهؤلاء الناجون من عذاب الله، الحائزون لثوابه. ثم قال تعالى: ﴿ ولئن سألتهم مَنْ خِلقهم **ليقولون الله﴾** أي: ولئون سألت المشركين عن توحيد الربوبية، ومن هو الخالــق، لأقــروا أنــه الله وحـــده لا شريك له .

﴿ فَأَنَّى يُوفَكُونَ ﴾ أي: فكيف يصرفون عن عبادة الله والإخلاص له وحده ؟! فإقرارهم بتوحيد الربويية ، يلزمهم به الإقرار بتوحيد الألوهية ، وهو من أكبر الأدلة على بطلان الشرك.

﴿ وقيلِهِ يَا رَبُ إِنَّ هَوَلاء قَومِ لا يؤمنون ﴾ هذا معطوف على قوله: ﴿ وعنده علم الساعة ﴾ أي: وعنده علم قيله، أي: الرسول ﷺ ، شاكياً لربه متحزناً على ذلك، متحرناً على ذلك، متحسراً على عدم إيمانهم، فالله تعالى عالم بهذه الحال، قادر على معاجلتهم بالعقوبة، ولكنه تعالى حليم، يمهل العباد ويستأني بهم، لعلهم يتوبون ولهذا قال:

وفاصفح عنهم وقُلْ سَلامٌ اين اصفح عنهم ما يأتيك من أذيتهم القولية والفعلية، واعف عنهم الذي ولا يبدر منك لهم إلا السلام الذي يُقَابِلُ به أولو الألباب والبصائر الحامين، كما قال تعالى عن عباده الصالحين: ووإذا خاطبهم الجاهلون أي خطاباً بمقتضى جهلهم وقالوا سلاماً وامتثل على لأمر ربه، وتلقى ما يصدر إليه من قومه وغيرهم من الأذى، بالعفو والصفح، ولم يقابلهم عليه إلا بالإحسان إليهم والخطاب عليه إلا بالإحسان إليهم والخطاب

لحميل.

فصلوات لله وسلامه على مَنْ خصه الله بالخلق العظيم، الذي فَضَلَ به أهل الأرض والسماء، وارتفع به أعلى من كواكب الجوزاء

وقوله: ﴿ فسوف يعلمون ﴾ أي: غِبَّ ذنوبهم، وعاقبة جرمهم

تم تفسير سورة الزخرف

#### تفسير سورة الدخان مكيـــة

﴿١٦ ١﴾ ﴿ بسم الله السرحمين الرحيم حم \* والكتاب المبين \* إنا أنزلناه في ليلة مباركة إنا كنا منذرين \* فيها يفرق كل أمر حكيم \* أمراً من عندنا إنا كنا مرسلين \* رحمة من ربك إنه هو السميع العليم \* رب السماوات والأرض وما بينهما إن كنتم موقنين \* لا إله إلا هو بحيى ويميت ربكم ورب آبائكم الأولين \* بل هم في شك يلعبون \* فارتقب يوم تأتي السماء بدخان مبين \* يغشى الناس هذا عذاب أليم \* ربنا اكشف عنا المذاب إنا مؤمنون \* أنى لهم الذكرى وقد جاءهم رسول مبين \* ثم تولوا عنه وقالوا معلمٌ بجنون \* إنَّا كاشفوا المذاب قليلاً إنكم عائدون \* يوم نبطش البطشة الكبرى إنا منتقمون هذا قسم بالقرآن على القرآنِ ، فأقسم بالكتاب المبين لكل ما يحتاج إلى بيانه، أنه أنزله ﴿ في ليلة مباركة ﴾ أي: كثيرة الخير والبركة، وهي ليلة القدر، التي هي خير من ألف شهر، فأنزل أفضل الكلام بأفضل الليالي والأيام، على أفضل الأنام، بلغة العرب الكرام، لينذر به قوماً عمتهم الجهالة ، وغلبت عليهم الشقاوة، فيستضيؤوا بنوره، ويقتبسوا من هداه، ويسيروا وراءه، فيحصل لهم الخير الدنيوي، والخير الأخروي، ولهذا قال: ﴿إِنَّا كُنَّا منذرين \* نيها اي: في تلك الليلة الفاضلة التي نزل فيها القرآن ﴿يَفُرِقُ **كل أمر حكيم﴾** أي: أيفصل ويميز، ويكتب كل أمر قدري وشرعى حكم الله به، وهذه الكتابة والفرقان،

الذي يكون في ليلة القدر، أحد''' الكتابات التي تكتب وتميز، فتطابق الكتاب الأول؛ الذي كتب الله به مقادير الخلائق وآجالهم وأرزاقهم وأعمالهم وأحوالهم، ثم إن الله تعالى قد وكل ملائكة تكتب ما سيجري على العبد وهو في بطن أمه، ثم وكلهم بعد وجوده إلى الـدنـيا، وكُـل بــه كــرامــأ كاتبين، يكتبون ويحفظون عليه أعماله، ثم إنه تعالى يقدر في ليلة القدر ما يكون في السنة، وكل هذا من تمام علمه، وكمال حكمته، وإتقان حفظه، واعتنائه تعالى بخلقه ﴿أَمْرا مِنْ عَنْدُنَّا﴾ أى: هذا الأمر الحكيم، أمر صادر من عندنا، ﴿إِنَّا كُنَّا مُرْسِلُينَ ﴾ للرسل، ومنزلين للكتب، والرسل تبلغ أوامر الرسل، وتخبر بأقداره، ﴿رحمة من ربك الله أي: إن إرسال الرسل وإنزال الكتب، التي أفضلها القرآن، رحمة من رب العباد بالعباد، فما رحم الله عباده برحمة أجل من هدايتهم بالكتب والرسل، وكل خير ينالونه في الدنيا والآخرة، فإنه من أجل ذلك وسببه، ﴿إنه هو السميع العليم ﴾ أي: يسمع جميع الأضوات، ويعلم جميع الأمور الظاهرة والباطنة، وقد علم تعالى ضرورة العباد إلى رسله وكتبه، فرحمهم بذلك، ومنَّ عليهم، فله تعالى الحمد والمنة والإحسان.

﴿ رَبِ السماوات والأرض وما بينهما ﴾ أي: خالق ذلك ومدبره، والتصرف فيه بما يشاء.

﴿إِن كنتم موقنين ﴾ أي: عالمن بذلك علماً مفيداً لليقين، فاعلموا أن الرب للمخلوقات هو إلهها الحق، ولهذا قال: ﴿لا إِله إِلا هو ﴾ أي: لا معبود إلا وجهه، ﴿كِيي ويميت ﴾ أي: هو المنصرف وحده بالإحياء والإماتة، وسيجمعكم بعد موتكم فيجزيكم بعملكم، إن خيراً فخير، وإن شراً فضر، ﴿ربكم ورب آبائكم الأولين ﴾ أي: رب الأولين

والآخرين، مربيهم بالنعم، الدافع عنهم النقم.

فلما قرر تعالى ربوبيته وألوهيته، بما يوجب العلم التام ويدفع الشك، أخبر أن الكافرين مع هذا البيان ﴿في شك يلعبون﴾ أي: منغمرون في الشكوك والشبهات، غافلون عما خلقوا له، قد الشبعلوا باللعب الباطل، الذي لا يجدي عليهم إلا النضرر، لا يجدي عليهم إلا النضرر، فأرتقب أي: انتظر فيهم العذاب، فإيه قد قرب وآن أوانه، ﴿يوم تأي السماء بدخان مين \* يغشى الناس اليخان، ويقال لهم: ﴿هذا عذاب أليم المهم العداب اليم المهم المهم المعالم المهم المعالم المعالم المهم المعالم المعالم

واختلف المفسرون في المراد بهذا الدخان، فقيل: إنه الدخان الذي يغشى الناس ويعمهم حين تقرب النار من المجرمين في يوم القيامة، وأن الله توعدهم بعذاب يوم القيامة، وأمر نبيه أن ينتظر بهم ذلك اليوم.

ويؤيد هذا المعنى، أن هذه الطريقة هي طريقة القرآن في توعد الكفار والتأني بهم، وترهيبهم بذلك اليوم وعدابه، وتسلية الرسول والمؤمنين بالانتظار بمن آذاهم، ويؤيده أيضاً، أنه قال في هذه الآية: ﴿أَنّى لهم الذكرى وقد جاءهم رسول مبين﴾ وهذا يقال يوم القيامة للكفار، حين يطلبون الرجوع إلى الدنيا، فيقال: قد ذهب وقت الرجوع.

وقيل: إن المراد بذلك، ما أصاب كفار قريش حين امتنعوا من الإيمان، واستكبروا على الحق، فدعا عليهم النبي عليه، فقال: «اللهم أعني عليهم بسنين كسني يوسف»، فأرسل الله عليهم الجوع العظيم، حتى أكلوا الميتات والعظام، وصاروا يرون الذي بين السماء والأرض كهيئة الدخان، وليس به، وذلك من شدة الجوع.

فيكون \_على هذا \_قوله: ﴿يوم تأتي السماء بدخان﴾ أن ذلك بالنسبة

TO COLOR SERVICE

المستخدم ال

ولم يزالوا بهذه الحالة حتى استرجوا رسول الله ﷺ، وسألوه أن يدعو الله فكشفه الله عنهم، فدعا ربه، فكشفه الله عنهم، وعلى هذا فيكون قوله: ﴿إِنَا كَاشَفُوا العَذَابِ قَلِيلاً إِنكِم عائدون﴾ إخار بأن الله سيصرفه عنكم وتوعد لهم أن يعودوا إلى الاستكبار والتكذيب، وإخبار بوقوعه فوقع، وأن الله سيعاقبهم بالبطشة الكبرى، قالوا: وهي وقعة «بدر» وفي هذا القول نظر ظاهر.

وقيل: إن المراد بذلك، أن ذلك من أشراط الساعة، وأنه يكون في آخر الزمان دخان يأخذ بأنفاس الناس، ويصيب المؤمنين منهم كهيئة الدخان، والقول هو الأول، وفي الآية احتمال أن المراد بقوله: ﴿فَارِتقب يوم تأتي هذا عذاب أليم \*ربنا اكشف عنا العذاب إنا مؤمنون \* أنى لهم الذكرى وقد جاءهم رسول مبين \* ثم تولوا عنه وقالوا معلم مجنون أن هذا كله يكون يوم القيامة، وأن قوله تعالى: عائدون \* يوم نبطش البطشة الكبرى عائدون \* يوم نبطش البطشة الكبرى



إنا منتقمون﴾ أن هذا ما وقع لقريش كما تقدم.

وإذا نزلت هذه الآيات على هذين المعنيين، لم تجد في اللفظ ما يمنع من ذلك.

بل تجدها مطابقة لهما أتم المطابقة، وهذا الذي يظهر عندي ويترجح، والله أعلم.

﴿١٧ ــ ٣٣﴾ ﴿ولقد فتنا قبلهم قوم فرعون، إلى آخر القصة (١) لما ذكر تعالى تكذيب من كذب الرسول محمداً ﷺ، ذكر أن لهم سلفاً من المكذبين، فذكر قصتهم مع موسى، وما أحل الله بهم، ليرتبدع هيؤلاء المكذبون عن ما هم عليه، فقال: ﴿ولقد فتنا قبلهم قوم فرعون اي: ابتليناهم واختبرناهم بإرسال رسولنا موسى بن عمران إليهنم، الرسول الكريم، الذي فيه من الكرم ومكارم الأخلاق ما ليس في عيره، ﴿ أَن أَدُوا إِلَى حَسِاد الله ﴾ أي: قال لفرعون وملئه: أدوا إلى عباد الله، يعني بهم: بني إسرائيل، أي: أرسلوهم، وأطلقوهم من عذابكم وسومكم إياهم سوء العذاب، فإنهم عشيرتي، وأفضل العالمين في زمانهم.

وأنتم قدظلمتموهم،

واستعبد تموهم بغير حق، فأرسلوهم ليعبدوا ربهم، ﴿إِنِي لَكُم رسول أمين﴾ أمين أمين على ما أرسلني به، لا أكتمكم منه شيئاً، ولا أزيد فيه ولا أنقص، وهذا يوجب عام الانقياد له.

وأن لا تسعل واعلى الله بالاستكبار عن عبادته، والعلو على عباد الله، وإني آتيكم بسلطان مبين أي بحجة بينة ظاهرة، وهو ما أتى به من المعجزات الباهرات، والأدلة القاهرات، فكذبوه وهموا بقتله، فلجأ بالله من شرهم، فقال: ﴿وإني علت بري وربكم أن ترجمون أي: تقتلوني أشر القتلات، بالرجم بالحجارة.

وإن لم تؤمنوالي فاعتزلون أي :
لكم ثلاث مراتب: الإيمان بي ، وهو
مقصودي منكم ، فإن لم تحصل منكم
هذه المرتبة ، فاعتزلون ، لا على
ولا لي ، فاكفوني شركم ، فلم تحصل
منهم المرتبة الأولى ولا الثانية ، بل لم
يزالوا متمردين عاتين على الله ، محاربين
لنبيه موسى عليه السلام ، غير مكنين له
بنيه أسرائيل ، ﴿فَدَعَا رَبّه أَنْ
هؤلاء قوم مجرمون ﴾ أي : قد أجرموا
جرماً ، يوجب تعجيل العقوبة

فأخبر عليه السلام بحالهم، وهذا دعاء بالحال، التي هي أبلغ من المقال، كما قال عن نفسه عليه السلام ﴿ رب فقير به أن زلت إلى من خير فقير به فأمره الله أن يسري بعباده ليلا، ﴿ والمرك البحر وهوا ﴾ أي: بحاله وذلك أنه لما سرى موسى ببني إسرائيل كما أمره الله، ثم تبعهم فرعون، كما أمره الله، ثم تبعهم فرعون، فضربه، فصار التي عشر طريقاً، وصار الماء من بين تلك الطرق كالحبال العظيمة، فسلكه موسى وقومه،

فلما خرجوا منه، أمره الله أن يتركه رهواً، أي: بحاله، ليسلكه فرعون وجنوده ﴿إنهم جند مفرقون﴾ فلما تكامل قوم موسى خارجين منه، وقوم

فرعون داخلين فيه، أمره الله تعالى أن يلتطم عليهم، فغرقوا عن آخرهم، وتركوا ما متعوا به من الحياة الدنيا، وأورثه الله بني إسرائيل، الذين كانوا مستعبدين لهم، ولهذا قال: ﴿كم تركوا من جنات وعيون \* وزروع ومقام كريم \* ونعمة كانوا فيها فاكهين \* كذلك وأورثناها أي: هذه النعمة المذكورة ﴿قوماً آخرين وفي الآية الأخرى: ﴿كذلك وأورثناها بني إسرائيل ﴾.

وفيما بكت عليهم السماء والأرض أي: لما أتسلسفه هسم الله وأهلكهم، لم تبك عليهم السماء والأرض، أي: لم يُحزن عليهم، ولم يُؤسَّ على فراقهم، بل كل استبشر جلاكهم وتلفهم، حتى السماء والأرض، لأنهم ما خلفوا من آثارهم إلا ما يسود وجوههم، ويوجب عليهم اللعنة والمقت من العالمين.

﴿ وما كانوا منظرين ﴾ أي: عملين عن العقوبة، بل اصطلمتهم في الحال. ثم امتن تعالى على بني إسرائيل، فقال: ﴿ ولقد نجينا بني إسرائيل من العذاب المهين ﴾ الذي كانوا فيه ﴿ من فرعون ﴾ إذ يذبّح أبناءهم، ويستحيي نساءهم.

﴿إِنَّهُ كَانَ عَالِياً﴾ أي: مستكبراً في الأرض بغير الحق، ﴿من المسرفين﴾ المتجاوزين لحدود الله، المتجرئين على عارمه.

ول قد اختسرناهم أي اصطفيناهم وانتقيناهم وعلى علم منا بهم، وباستحقاقهم لذلك الفضل وعلى العالمين أي: عالمي زمانهم ومن قبلهم وبعدهم حتى أتى الله بأمة عمد على أله فقضلوا العالمين كلهم، وجعلهم الله خير أمة أخرجت للناس، وامتن عليهم بما لم يمتن به على غدهم.

﴿ وَأَتَيْنَاهُم ﴾ أي: بني إسرائيل ﴿ مِن الآيات ﴾ الباهرة، والعجزات الظاهرة، ﴿ ما فيه بلاء مبين ﴾ أي:

إحسان كثير، ظاهر منا عليهم، وحجة عليهم، على صحة ما جاءهم به نبيهم موسى عليه السلام.

ليقولون \* إن هي إلا موتتنا الأولى وما نحن بمنشرين \* فأتوا بآبائنا إن كنتم صادقين \* أهم خير أم قوم تبع والذين من قبلهم أهلكناهم إنهم كانوا مجرمين، يخبر تعالى ﴿إِنَّ هِـوَلاَّهِ المكذبين يقولون مستبعدين للبعث والنشور: ﴿إِنَّ هِي إِلَّا مُوتَّتَّنَّا الْأُولَى وَمَا نحن بمنشرين، أي: ما هي إلا الحياة الدنيا، فلا بعث ولا نشور، ولا جنة ولا نار، ثم قالوا \_متجرئين على ربهم، معجزين له :: ﴿ فَأَتُوا بِآبِائِنَا إِنَّ كنتم صادقين، وهذا من اقتراح الجهلة الماندين في مكان سحيق، فأي: ملازمة بين صدق الرسول ﷺ، وأنه متوقف على الإتيان بأبائهم؟ فإن الأيات قد قامت على صدق ما جاءهم به، وتواترت تواتراً عظيماً من كل

قال تعالى: ﴿أهم خير﴾ أي: هؤلاء المخاطبون ﴿أم قوم تُبِع والذين من قبلهم أهلكناهم إنهم كانوا مجرمين ﴾ فإنهم ليسوا خيراً منهم، وقد اشتركوا في الإجرام، فليتوقعوا من الهلاك ما أصاب إخوانهم المجرمين.

﴿٣٨ ـ ٤٢ ﴾ ﴿ومسا خسلسقسنسا السماوات والأرض وما بينهما لاعبين # سا خلقناهما إلا بالحق ولكن أكثرهم لا يعلمون \* إن يوم الفصل ميقاتهم أجمين ﴿ يوم لا يغني مولى عن مولى شيئاً ولا هم ينصرون \* إلا من رحم الله إنه هو العزيز الرحيم يخبر تعالى، عن كمال قدرته، وتمام حكمته، وأنه ما خلق السماوات والأرض لعبأ ولا لهوا أو سدى من غير فَائدة، وأنه ما خلقهما إلا بالحق، أي: نفس خلقهما بالحق، وخلقهما مشتمل على الحق، وأنه أوجدهما ليعبدوه وحده لا شريك له، وليأمر العباد وينهاهم ويثيبهم ويعاقبهم، ﴿ولكن أكثرهم لا يعلمون ﴿ فلذلك لم يتفكروا في خلق السماوات والأرض.

﴿إِن يوم الفصل﴾ وهو يوم القيامة الذي يفصل الله به بين الأولين والآخريسن، وبين كل محتلفين ﴿ميقاتهم﴾ أي: الخلائق ﴿أجمين﴾

كلهم سيجمعهم الله فيه، ويحورهم ويحضرهم ويحضر أعمالهم، ويكون الجزاء عليها ولا ينفع مولى عن مولى شيئاً لا قريب عن قريبه، ولا صديق عن صديقه، ﴿ولا هم ينصرون﴾ أي: يسمنعون من عذاب الله عز وجيل، لأن أحداً من الخلق لا يملك من الأمرشيئاً.

﴿ إِلا من رحم الله إنه هو العزيز الرحيم ﴾ فإنه هو الذي ينتفع ويرتفع برحمة الله تعالى، التي تسبب إليها، وسعى لها سعيها في الدنيا. ثم قال

﴿ ٢٤ \_ ٠٠٠ ﴿ إِنْ شَـَحِـرة الزقوم \* طعام الأثيم \* كالمهل يغلى في البطون \* كفلي الحميم \* خذوه فأعتلوه إلى سواء الجحيم \* ثم صبوا فوق رأسه من عذاب الحميم \* ذق إنك أنت العزيز الكريم \* إن هذا ما كنتم به تمترون كلا ذكر يوم القيامة، وانه يفصل بين عباده فيه، ذكر افتراقهم إلى فريقين: فريق في الجنة، وفريق في السعير، وهم: الاثمون بعمل الكفر والمعاصي، وأن طعامهم ﴿شبحرة الرقوم﴾ شر الأشبار وأفظعها، وأن طعامها ﴿كالمهل﴾ أي: كالصديد النتن، خبيث الريح والطعم، شديد الحرارة، يغلي في بطونهم ﴿كغلي الحميم﴾ ويقال للمعذب: ﴿ فَقَ ﴾ هذا العذاب الأليم، والعقاب الوخيم، ﴿إنك أنت العزيز الكريم اي: بزعمك أنك عزيز، ستمتنع من عذاب الله، وأنك كريم على الله لا يصيبك بعذاب، فاليوم تبين لـك أنـك أنـت الـذليل المهـان الخسيس، ﴿إِن هذا ﴾ العذاب العظيم ﴿ما كنتم به تمترون﴾ أي: تشكون، فالآن صار عندكم حق اليقين.

﴿١٥ \_ ٥٩﴾ ﴿إن المتقين في مقام

DENER STRUCK وَأَنْ لَاتَعَنْلُواْ عَلَ اللَّهِ إِنَّ ءَايِيكُم مِسْلَطَانِ مُّيمِينِ ۞ وَإِنَّ عُذُتُ بِرَتِي وَرَبِي كُرَأَن تَرْجُعُمُونِ ۞ وَبِان لَّرَثُومْمُواْلِي فَأَعْلَزُلُونِ ا ﴿ فَدَعَارَ لَهُ وَأَنَّ هَنُولُا ۚ فَقُمْ مُجْمِرِ مُونَ ﴿ فَأَسْرِيعِبَادِي لَيَّلًّا إِنَّكُمْ مُنَّتَ بَعُونَ ۞ وَأَنَّرُكِ ٱلْبَحْرَرَهُوًّا إِنَّهُمْ جُنَّاتُمْ وَكُونَ ۞ كُوْتَدَكُولُمِن جَنَّاتٍ وَعُيُونِو۞ وَذُنَّهُ عَ وَمَقَامِ كَرِيدٍ ۞ وَنَعْمَةُ كَانُولُفِهَا فَكِيهِينَ ۞ كَذَالِكَ ۚ وَأَوْرَثُنَهَا فَوَمَّا مَاخَرِينَ ﴿ فَمَا بَكُنْ عَلَيْهِمُ ٱلْمُتَمَاَّةُ وَٱلْأَرْضُ وَمَا كَالُوَّا مُنظَرِينَ ۞ وَلَقَدْ جَعَيْنَا بَنِيَ إِسْرَةُ عَلَيْنَ ٱلْعَمَابِ لَلْهُينِ ۞ مِن فِرْعُونَ ۚ إِنَّهُ كَانَ عَالِينًا مِنَ ٱلْمُشْرِفِينَ ۞ وَلَقَدَ أَخْذَرْنَهُمْ عَلَىٰعِلْمِ عَلَى ٱلْعَمَالِمِينَ ۞ وَمَاتَيْنَكُمْ فِينَ ٱلْآيَلَتِ مَالِمِهِ بَلُوَّانُينُ ۞ إِنَّ هَوُلِآءَ لِيَعْمِلُونَ ۞ إِنْ مِنَ إِلْامُؤَكُ الْأَوْلَ وَمَا نَحْنُ مِنْتُسَرِينَ ۞ فَأَقُواْ بِتَابَابِنَاۚ إِن كُنتُرُصُ دِقِينَ ٥ أَهُرَحَيْرُأَمْ فَوْمُ تُنْتَعِ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمُّ أَهْلَكُنَاهُمْ إِنَّهُمْ كَانُواْ المُجُودِينَ ۞ وَمَاخَلَقْنَا ٱلسَّمَلُونِ وَٱلْأَرْضَ وَمَالِيَنَهُمُنَا لَكِيدِينَ THE SECTION OF THE SE

أمين \* في جنات وعيون \* يلبسون من سندس واستبرق متقابلين ﴿ كَذَلْكُ وزوجناهم بحور عين \* يدعون فيها بكل فاكهة آمنين \* لا يذوقون فيها الموت إلا الموتنة الأولى ووقناههم عبذاب الجحيم \* فضلا من ربك ذلك هو الفوز العظيم \* فإنما يسرناه بلسانك لعلهم يتذكرون \* فارتقب إنهم مرتقبون، هذا جزاء المتقين له الذين اتقوا سخطه وعذابه، بتركهم المعاصي، وفعلهم الطاعات، فلما انتفى السخط عنهم والعذاب، ثبت لهم الرضا من الله، والثواب العظيم، في ظلال ظليل، من كثرة الأشجار والفواكه، وعيون سارحةٍ، تجري من تحتهم الأنهار، يفجرونها تفجيراً في جنات النعيم.

فأضاف الجنات إلى النعيم، لأن كل ما اشتملت عليه كله نعيم وسرور، كامل من كل وجه، ما فيه منغص ولا مكدر بوجه من الوجوه.

ولباسهم من الحرير الأخضر من السندس والإستبرق، أي: غليظ الحرير ورقيقه، مما تشتهيه أنفسهم، معتقابلين، في قلوبهم ووجوههم في كمال الراحة، والطمأنينة، والمحبة، والعشرة الحسنة، والآداب المستحسنة.

and the state of t إِنَّ يَوْمَ الْفَصْلِ مِنْ قَائَعُمْزَ أَعْمَعِينَ ۞ يَوْمَ لَايْغَنِي مَوْلًا عَن مَّوْلَ شَيْعًا وَلَاهُمْ يُنْصِرُونَ ﴿ إِلَّا مَن زَحِمَ أَلَهُ ۚ إِلَّا إِنَّهُ هُوَالْمَ يَرِزُ الرَّحِيمُ ۞ إِنَّ شَجَرَتَ الرَّفُّومِ ۞ طَعَامُ ٱلْأَثِيرِ۞ كَالَّهُل يَغْلَى فِ ٱلْتَطُوبِ ۞ كَفَتَلِي ٱلْحَسِيدِ ۞ خُذُوهُ فَأَعْتِدُهُ إِلَّى سَوَّلَهِ ٱلْحَرِيدِ ۞ ثُمَّصُهُ الْوَقَ رَأْسِهِ عِنْ عَذَابِ ٱلْحَيْسِيرِ ﴿ ذُقَ إِلَّكَ أَنَّ ٱلْمَنْ يُوْأَلُكِيمُ ۞ إِنَّ هَانَامَاكُنُّمْ بِهِ ـ تَعَمَّرُونَ ۞ إِنَّالْكُتَّقِينَ فِي مَقَامِ أَمِينِ ۞ فَي جَنَّتِ وَعُيُونِ ۞ يَلْتِتُونَ مِن سُندُينِ وَإِسْ تَثْرُقِ مُّنَقَلِيلِينَ۞ كَذَٰ لِكَ وَزُوَّخَالُهُم بِعُورِعِينِ ۞ بَدْعُونَ فِيهَابِكُلُ فَلَكِهَةٍ ءَامِنِينَ ۞ لَايَنْدُوقُونَ فِيهَا ٱلْمَوْتَ إِلَّا ٱلْمَوْتَةَ ٱلْأُولَٰ وَوَقَدَاهُمُ عَذَابَ ٱلْجَرِجِيهِ ۞ فَضَلَامُن زَيْكَ ذَلِكَ هُوَٱلْفَوْزُٱلْعَظِيهُ ۞ فَإِنْكَمَا يَشَرَنَكُ بِلِسَائِكَ لَعَلَّهُمُ يَتَنَكَّرُونَ ۞ فَأَرْقِبَ إِنَّهُم ثُرَيَقِقِونَ ۞ 

يحار الطرف في حسنهن، وينبهر العقل بجمالهن، وينخلب اللب لكمالهن، هعين أي: ضخام الأعين حساما.

﴿ يدعون فيها ﴾ أي: الجنة ﴿ بكل فياكهة﴾ بما له اسم في الدِنياء ومما لا يوجد له اسم، ولا نظير في الدنياء. فمهما طلبوه من أنواع الفاكهة وأجناسها، أحضر لهم في الحال، من غير تعب ولا كلفة، ﴿ آمنين ﴾ من انقطاع ذلك، وأمنين من مضرته، وأمنين من كل مكدر، وأمنين من الخروج منها والموت، ولهذا قال: ﴿لا يبذوقون فيها الموت إلا الموتبة الأولى أي: ليس فيها موت بالكلية، ولو كان فيها موت يستثنى، لم يستثن الموتة الأولى، التي هي الموتة في الدنيا، فتم لهم كل محبوب مطلوب، ﴿ووقاهم عذاب الجحيم \* فضلا من ربك أي: حصول النعيم واندفاع العذاب عنهم، من فضل الله عليهم وكرمه، فإنه تعالى هو الذي وفقهم للأعمال الصالحة، التي بِها نالوا خير الاخرة، وأعطاهم أيضا ما لم تبلغه أعمالهم، ﴿ ذلك هو الفوز العظيم ﴾ وأي: فوز أعظم من نيل رضوان الله وجنته، والسلامة من عذابه وسخطه؟

﴿فَإِنْمَا يُسْرِنِاهُ أَي: القَرآنَ ﴿بلسانكُ أَي: سهلناه بلسانك الذي هـو أفـصـح الألسنة على الإطلاق وأجلها، فتيسر به لفظه، وتيسر معناه.

﴿لعلهم يتذكرون﴾ ما فيه نفعهم فيتركونه

﴿فارتقب﴾ أي: انتظرما وعدك ربك من الحير والنصر، ﴿إنهم مرتقبون﴾ ما يحل بهم من العداب، وفرق بين الارتقابين: رسول الله وأتباعه يرتقبون الخير في الدنيا والآخرة، وضدهم يرتقبون الشر في الدنيا والآخرة.

تم تفسير سورة الدخان، ولله الحمد والمنة

### تفسير سورة الجاثية مكيسة

﴿١١-١١﴾ ﴿بسم الله الرحمن الرحيم حمّ \* تنزيل الكتاب من الله المزيز الحكيم \* إن في السماوات والأرض لآيات للمؤمنين \* وفي خلقكم وما يبث من دابة آيات لقوم يوقنون \* واختلاف الليل والنهار وما أنزل الله من السماء من رزق فأحيا به الأرض بعدموتها وتصريف الرياح آيات لقوم يعقلون \* تلك آيات الله نتلوها عليك بالحق فبأي: حديث بعد الله وآياته يؤمنون ﴿ ويل لكل أَفَاكِ أَنْهِم \* يسمع آيات الله تعلى عليه ثم يصر مستكبراً كأن لم يسمعها فبشره بعذاب أليم \* وإذا علم من آياتنا شيئاً اتخذها هزوا أولنك لهم عذاب مهين \* من ورائهم جهنم ولا يغنى عنهم ما كسبوا شيئا ولا ما اتخذوا من دون الله أولياء ولهم عذاب عظيم \* هذا هدى والذين كفروا بآيات ربهم لهم عذاب من رجز أليم الخبر تعالى خبراً يتضمن الأمر بتعظيم القرآن والإعتناء به، أنه ﴿تنزيل﴾ ﴿من الله﴾ المألوه المعبود، لما اتصف به من صفات الكمال، وانفرد به من النعم، الذي له العزة الكاملة والحكمة التامة، ثم أيد ذلك بما ذكره من الآيات الأفقية والنفسية، من خلق السماوات والأرض، وما بث فيهما من الدواب، وما أودع فيهما من المنافع، وما أنزل الله من الماء، الذي يحيى به الله البلاد والعباد.

فهذه كلها آيات بينات، وأدلة

واضحات، على صدق هذا القرآن العظيم، وصحة ما اشتمل عليه من الحكم والأحكام، ودالات أيضاً على ما لله تعالى من الكمال، وعلى البعث والنشور.

ثم قسم تعالى الناس، بالنسبة إلى الانتفاع بآياته وعدمه، إلى قسمين:

قسم يستدلون بها، ويتفكرون بها، ويتفعون فيرتفعون، وهم المؤمنون بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، إيماناً تاماً، وصل بهم إلى درجة اليقين، فنزكى صنهم العقول، وازدادت به معازفهم وألبابهم وعلومهم.

وقسم يسمع آيات الله سماعاً تقوم به الحجة عليهم، ثم يعرض عنها ويستكبر، كأنه ما سمعها، لأنها لم تزك قلبه، ولا طهرته، بل بسبب استكباره عنها ازداد طغيانه.

وأنه إذا علم من آيات الله شيئاً اتخذها هزواً، فتوعده الله تعالى بالويل فقال:

﴿ ويل لكل أفاك أثيم ﴾ أي: كذاب في مقاله، أثيم في مقاله،

واخبر أنّ له عذاباً اليما، وأن ﴿من ورائهم جهنم﴾ تكفي في عقوبتهم البليغة.

وأنه ﴿لا يغني عنهم ما كسبوا﴾ من الأموال ﴿ولا ما اتخالوا من دون الله أولياء ﴾ يستنصرون بمم فخذلوهم، أحوج ما كانوا إليهم لو نفعوا.

فلما بين آياته القرآنية والعيانية، وأن الناس فيها على قسمين، أخبر أن القرآن المشتمل على هده المطالب العالية، أنه وصف عام لجميع القرآن، فإنه يهدي وصف عام لجميع القرآن، فإنه يهدي وأفعاله الجميدة، ويهدي إلى معرفة وأوصافهم، ويهدي إلى الأعمال وأوصافهم، ويهدي إلى الأعمال الصالحة ويدعو إليها، ويبين الأعمال السيئة ويذهي عنها، ويبين الأعمال الجزاء على الأعمال، ويبين الجزاء الدنيوي والأخروي، فالمهتدون اهتدوا به، فأفلحوا وسعدوا، ﴿والذين كفروا

بآيات ربهم الواضحة القاطعة، التي لا يكفر بها إلا من اشتد ظلمه، وتضاعف طغيانه، ﴿لهم عداب من رجز أليم﴾

﴿١٢ ــ ١٣﴾ ﴿الله الذي سخَّر لكم البحر لتجرى الفلك فيه بأمره ولتبتغوأ من فضله ولعلكم تشكرون ﴿ وسخر لكم ما في السماوات وما في الأرض جميعاً منه إن في ذلك لآيات لقوم يتفكرون، يخبر تعالى بفضله على عباده وإحسانه إليهم، بتسخير البحر لسير المراكب والسفن بأمره وتيسيره، (التبتغوا من فضله) بأنواع التجارات والمكاسب، ﴿ولعلكم تشكرون ﴾ الله تعالى، فإنكم إذا شكرتموه، زادكم من نعمه وأثابكم على شكركم أجرأ

﴿وسخر لكم ما في السماوات وما في الأرض جميعاً منه أي: من فضله وإحسانه، وهذا شامل لأجرام الـــــمــاوات والأرض، ولما أودع الله فيهما، من الشمس والقمر، والكواكب، والثوابت، والسيارات، وأنواع الحيوانات، وأصناف الأشجار والثمرات، وأجناس المعادن، وغير ذلك مما هو معدُ لصالح بني آدم،. ومصالح ما هو من ضروراته، فهذا يوجب عليهم أن يبذلوا غاية جهدهم في شكر نعمته، وأن تتعلغل أفكارهم في تدبر أياته وحكمه، ولهذا قال: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لِآياتُ لِقُومِ يِتَفَكِّرُونِ﴾ وجملة ذلك أنّ خلقها وتدبيرها وتسخيرها، دال على نفوذ مشيئة الله، وكمال قدرته، وما فيها من الإحكام والإتقان، وبديع الصنعة، وحسن الخلقة، دال على كمال حكمته وعلمه، وما فيها من السعة والعظمة والكثرة، دال على سعة ملكه وسلطانه، وما فيها من التخصيصات والأشياء المتضادات، دليل على أنه الفعَّالُ لما يريد، وما فيها من المنافع، والمصالح الدينية والدنيوية، دليل على سعة رحمته، وشمول فضله وإحسانه، وبديع لطفه

وبره، وكل ذلك دال على أنه وحده المألوه المعبود، الذي لا تنبغي العبادة والذل والمحبة إلا له، وأن رسله صادقون فيما جاؤوا به، فهذه أدلة عقلية واضحة، لا تقبل ريبا ولا شكاً.

﴿ ١٤ - ١٥ ﴾ ﴿قل للذين آمنوا يغفروا للذين لا يرجون آيام الله ليجزي قوما بما كانوا يكسبون \* من عمل صالجا فلنفسه ومن أساء فعليها ثم إلى ربكم ترجعون، يأمر تعالى عباده المؤمنين بحسن الخلق، والصبر على أذية المشركين به، الذين لا يرجون أيام الله، أي: لا يرجون ثوابه، ولا يخافون وقائعه في العاصين، فإنه تعالى سيجزي كل قوم بما كانوا يكسبون. فأنتم يا معشر المؤمنين، يجزيكم على إيمانكم، وصفحكم وصبركم، ثواباً جزيلاً، وهم إن استمروا على تكذيبهم فلا يُحِلُ بكم ( ما حل بهم من العذاب الشديد والخزي، ولهذا قال: ﴿من عمل صالحاً فلنفسه ومن أساء فعليها ثم إلى ربكم ترجمون،

﴿١٦ ـ ١٧﴾ ثم قال تعالى. ﴿ولقد آتينا بني إسرائيل الكتاب والحكم والنبوة ورزقناهم من الطيبات وفضلناهم على العالمين \* وآتيناهم بينات من الأمر فما اختلفوا إلا من بعد ما جاءهم العلم بغياً بينهم إن ربك يقضى بينهم يوم القيامة فيما كانوا فيه يختلفون، أي: ولقد أنعمنا على بني إسرائيل نعماً لم تحصل لغيرهم من الناس، وأتيناهم ﴿الكتابِ أي: التوراة والإنجيل، و ﴿الحكم﴾ بين الناس، و ﴿ النبوة ﴾ التي امتازوا بها، وصارت النبوة في ذرية إبراهيم عليه السلام، أكثرهم من بني إسرائيل، ﴿ ورزقناهم من الطيبات ﴾ من المآكل والمشارب والملابس، وإنسزال المن والسلوى عليهم، ﴿وفضلناهم على العالمين أي: على الخلق بهذه النَّعَم، ويخرج من هذا العموم اللفظي، هذه

SOUTH SECTION OF THE PARTY OF T حدَّ۞ تَعْزِيلُ ٱلْكِتْكِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ ٱلْحَكِيدِ ۞ إِنَّ فِي ٱلسَّمَلُونِ وَالْأَرْضِ لِإِينَتِ الْمُؤْمِنِينَ ۞ وَفِي خَلْقِكُمْ وَمَالِيَتُ مِن دَالَهِ عَالِتُ لِغَوْمِهُ فِيْتُونَ ۞ وَٱخِلَفِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَمَاۤ أَوْلَ ٱللَّهُمِنَ ٱلمُسْسَلَةِ مِن رَفْقِ فَأَحْمَا بِدَا لَأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَتَصَرِيفِ ٱلرِيكِمِ } [لنتُ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ۞ لِلْكَ عَلِنْتُ ٱللَّوِيِّنْلُوهَا عَلَيْكَ بِٱلْحَيِّزُّ فِي أَيِّ صَدِيثٍ بَعَدَ ٱللَّهِ وَهَ النِّيْهِ عِنْوُمُنُونَ۞ وَلِلَّ لِكُلِّي أَفَالِهِ أَيْهِ ۞ يَسْمَعُ مَا لِدَيَ اللَّهِ تُتَاعَكَ وَثُرَّيْصِرُ مُسْتَكِيرًا كَأَن لَّرَيْتَ مَعْمَاً فَيَيْرَعُ بِعَدَابِ ٱلِيهِ ٥ وَإِذَا عَلِمَ مِنْ مَالِيلِنَا شَيْعًا أَغَنَّهُما هُزُوًّا أَوْلَتِهِكَ لَمَّ مِعَدَّابُ مُهِينُ ۞ مِن وَوَأَبِهِمْ جَهَلَّمُ وَلَا يَقَنِي عَنْهُ رِمَّا كَسَبُواْ تَتَيْنًا وَلَا مَا أَنْخَذُ وَأُمِن دُونِ أَلَقِهِ أَوْلِيَّآةً وَلَمُ مُرْعَذَا ثُبِ عَظِيدُ ﴿ هَٰذَا هُدُكَّ وَٱلْذِينَ كَفَرُواْ عَالِنتِ رَبِّهِمْ لَكُرِّعَدَاتُ مِّن رِيغِ أَلِيمُ ﴿ مِاللَّهُ كُمُ ٱلَّذِي مَعَنَّ لَكُمُ ٱلْيَعْرَ لِنَجْرِي ٱلْفُلْكُ فِيهِ يِأْمُرِهِ وَلَيْمَ تَعُولُونَ فَشْلِهِ ، ﴿ وَلَمَا كُثُونَاكُونَ ۞ وَمَعَنَّ الْكُرْمَانِ السَّمَوَاتِ وَمَانِ ٱلْأَرْضِ حَيَعًا مِنْهُ إِنَّ إِلَى ذَلِكَ لَأَيْنَتِ لِفَوْمِ يَنْفَصَحَّرُونَ ۞ AND THE PROPERTY OF THE PARTY O الأمة، فإنهم خير أمة أخرجت للناس.

والسياق يدل على أن المراد غير هذه الأمة، فإن الله يقص علينا ما امتن به على بني إسرائيل، وميزهم عن غيرهم، وأيضاً فإن الفضائل التي فاق بها بنو إسرائيل من الكتاب والحكم والنبوة، وغيرها من النعوت، قد حصلت كلها لهذه الأمة، وزادت عليهم هذه الأمة فضائل كثيرة، فهذه الشريعة شريعة بني إسرائيل جزء منها، فإن هذا الكتاب مهيمن على سائر الكتب السابقة، ومحمد رهم مصدق لحميع المرسلين.

(رآنيناهم) أي: آتينا بني إسرائيل ﴿ بِينَاتِ ﴾ أي: دلالات تبين الحق من الباطل ﴿من الأمر﴾ القدري الذي أوصله الله إليهم.

وتلك الآيات هي العجزات التي رأوها على يدموسي عليه السلام، فهذه النعم التي أنعم الله بها على بني إسرائيل، تقتضي الحال أن يقوموا بها على أكمل الوجوه، وأن يجتمعوا على الحق الذي بينه الله لهم، ولكن انعكس الأمر، فعاملوها بعكس ما يجب.

وافترقوا فيما أمروا بالاجتماع به ولهذا قال: ﴿ فَمَا احْتَلَفُوا إِلَّا مَنْ بِعَدُ ما جاءهم العلم اي: الموجب لعدم

﴿ ٢٣ ـ ٢٦﴾ ﴿أَفْرأيت مِن اتخذ

إلهه هواه وأضله الله على علم وختم

على سمعه وقلبه وجعل على بصره

غشاوة قمن يهديه من بعد الله أفلا

تذكرون \* وقالوا ما هي إلا حياتنا

الدنيا نموت ونحيا وما يهلكنا إلا الدهر

وما لهم بذلك من علم إن هم إلا

يظنون \* وإذا تتلى عليهم أياتنا بيناتِ

ما كان حجتهم إلا أن قالوا ائتوا بآبائنا

إن كنتم صادقين ﴿ قُلَّ اللَّهُ يُحِيدُكُم ثُمَّ

يميتكم ثم يجمعكم إلى يوم القيامة

لا ريب فيه ولكن أكثر الناس

لا يعلمون، يقول تعالى: ﴿أَفْرَأَيْتُ﴾

الرجل الضال الذي﴿اتُّخِدُ إِلَهُهُ هُواهُ﴾

فما هويه سلكه، سواء كان يرضى الله

أو يسخطه . ﴿وأضله الله على علم﴾

من الله تعالى، أنه لا تليق به الهداية،

ولا يزكو عليها. ﴿وختم على سمعه﴾

فلا يسمع ما ينفعه، ﴿وقلبه﴾

فلا يعى الخير، ﴿وجعل على بصره

غشاوة ، تمنعه من نظر الحق، ﴿فمن

يهديه من بعد الله اي: لا أحد

يمديه، وقد سد الله عليه أبواب

الهداية، وفتح له أبواب الغواية، وما

ظلمه الله، ولكن هو ظلم نفسه،

وتسبب لمنع رحمة الله عليه ﴿ أَفَلا

تذكرون الما ينفعكم فتسلكونه، وما

يضركم فتحتنبونه.

قُل لِلَّذِينَ وَامْنُواْ يَعْفِرُواْ لِلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ أَيَّامَ اللَّهِ لِيَجْزِي قَوْمًا مِّكَ كَانُوا يَكْسِبُونَ ۞ مَنْ عَيمِلْ صَلِلَحَا فَلِنَفْسِيِّهِ ، وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْها أَمْرُ إِلَّا رَبِّكُو تُرْجَعُونَ ۞ وَلَقَدْ ءَالْهَدَا بَيْ إِمْرَةٍ إِلَّا السيكنت وَالْمُنْ مُو وَالشَّهُوَّ وَرَوَقَتُكُمْ مِنَ الطَّيِيْتِ وَمُعَلِّمُ اللهِ المَّالِمِيِّةِ اللهِ الم عَنَا المُنَالِمُنِيِّةِ وَالشَّهُوَّ وَرَوَقَتُكُمْ مِنَ الطَّيِيْتِ وَمُعَلِّمُ اللهِ اللهِ المُنْفَقِقَةِ عَلَى ٱلْعَكَلِمِينَ ۞ وَءَالْيَنْكُمْ يِتَكَتَّوِقِنَ ٱلْأَمْرِ فَمَا ٱخْتَكَفُواْ إِلَّامِنُ بَعْدِ مَاجَآءَ هُرُا لِعِلْهُ بَغْيَا بَيْنَهُمُّ إِنَّ رَبِّكَ يَقْضِي بَيْنَكُمْ يَوْمُ ٱلْفِيكَمَةِ فِيمَاكَانُواْفِيهِ يَغْتَالِفُونَ ۞ ثُمَّجَعَلْنَكَ عَلَى شَرِيعِ يَوْمَنَ ٱلْأَمْرِيفَا تَشِيعُهَ اوَلَانَتَ عِمُ أَهْوَأَةَ ٱلَّذِيكَ لَايَعْ لَمُونَ ۞ إِنَّهُ ثُرَلَن يُعْنُواْ عَنْكَ مِنَّ ٱللَّهِ شَيْئًا وَإِنَّ ٱلظَّالِمِينِ بَعْضَهُمْ أَوْلِكَ أَبْعَضَ وَاللَّهُ وَإِلَّهُ وَإِلَّهُ وَإِلَّ ٱلْمُتَنَقِينَ ۞ هَنَذَابَصَلَيمُ لِلنَّاسِ وَهُــنَى وَرَحْـمَةً لِقَوْمِ يُوقِتُونَ ۞ أَمْرَحِيبَ الَّذِينَ ٱجْتَرَجُوا النَّيْتِتاتِ أَنْجَعَلَهُمْ كَٱلَّذِينَ ءَامَتُواْ وَعَيَمُواْ الصَّالِحَتِ سَوَّاءً مُّغَيَّاهُمْ وَمَمَانُهُمُّرٌّ سَآة مَا يَحُكُمُونَ ۞ وَخَلَقَ اللَّهُ ٱلسَّمَلَوْتِ وَٱلْأَرْضَ وَأَكْتِيُّ أُ وَلِنُجُزُّىٰكُلُّ نَفْسٍ يَمَاكَسَبَتْ وَهُمَّ لَايُظُلِّمُونَ ۞ TONESCO ... PERSONO

الاختلاف، وإنما حملهم على الاختلاف البغي من بعضهم على بعض، والظلم.

﴿إِن ربك يقضي بينهم يوم القيامة فيما كانوا فيه يختلفون ﴿ فيميز المحق من المسطل، والذي حمله على الاختلاف، الهوى أو غيره.

فرد المرفقة من الأمر فاتبعها ولا تتبع أهواء سريعة من الأمر فاتبعها ولا تتبع أهواء عنك من الله شيئاً وإن الظالمين بعضهم أولياء بعض والله ولي المتقين أي: ثم شرعنا لك شريعة كاملة تدعو إلى كل خير، وتنهى عن كل شر، من أمرنا الشرعي فواتبعها فإن في اتباعها الشرعي فواتبعها فإن في اتباعها فولا تتبع أهواء الذين لا يعلمون أي: الذين تكون أهويتهم غير تابعة للعلم، ولا ماشية خلفه، وهم كل من وارادته، فإنه من أهواء الذين والمناور والغلام ولا ماشية خلفه، وهم كل من وارادته، فإنه من أهواء الذين

﴿إنهم لن يغنوا عنك من الله شيئاً ﴾
أي: لا ينفعونك عند الله، فَيُحَسُلوا
لك الخير، ويدفعوا عنك السر، إن
اتبعتهم على أهوائهم، ولا تصلح أن
توافقهم وتواليهم، فإنك وإياهم
متباينون، وبعضهم ولي لبعض ﴿والله ولي المتقين ﴾ نجرجهم من الظلمات إلى
النور، بسبب تقواهم وعملهم بطاعته.

و ٢٠ و هذا بصائر للناس وهدى ورحمة لقوم يوقنون أي: هذا الله القرآن الكريم والذكر الحكيم وبصائر للناس أي: يحصل به التبصرة في جميع الأمور للناس، فيحصل به الانتفاع للمؤمنين، والهدى والرجة.

ولقوم يوقنون في فيهتدون به إلى الصراط المستقيم، في أصول الدين وفروعه، ويحصل به الخير والسرور، والسعادة في الدنيا والآخرة، وهي الرحة، فتزكو به نفوسهم، وتزداد به عقولهم، ويزيد به إيمانهم ويقينهم، وتقوم به الحجة على من أصر وعائد.

﴿٢١﴾ ﴿أم حسب الذين اجترحوا السيئات أن تجعلهم كالذين آمنوا وعملوا الصالحات سواء محياهم ومماتهم ساء ما يحكمون﴾ أي: أم حسب المسيؤون، المكثرون من الذنوب، المصرون في حقوق ربهم.

﴿أَنْ نَجِعُلُهُمْ كَالَّذِينَ آمِنُوا وعَمَلُوا الصالحات، بأن قاموا بحقوق ربهم، واجتنبوا مساخطه، ولم يزالوا مؤثرين رضاه على هوى أنفسهم؟ أي: أحسبوا أن يكونوا﴿سواء﴾ في الدنيا والآخرة؟ ساء ما ظنوا وحسبوا، وساء ما حكموا به، فإنه حكم يخالف حكمة أحكم الحاكمين، وخير العادلين، ويناقض العقول السليمة، والفطر المستقيمة، ويضادما نزلت به الكتب، وأخبرت به الرسل، بل الحكم الواقع القطعي، أن المؤمنين العاملين الصالحات، لهم النصر والفلاح والسعادة والثواب، في العاجل والآجل، كل على قدر إحسانه، وأن المسيئين لهم الغضب والإهانة، والعذاب والشقاء، في الدنيا والآخرة. و ٢٢٠ ﴿ وحلق الله السماوات والأرض بالحق ولتجزى كل نفس بما كسبت وهم لا يظلمون، أي: خسلت الله السية متاوات والأرض بالحكمة، وليعبد وحده لا شريك له، ثم يجازي بعد ذلك من أمرهم بعبادته، وأنعم عليهم بالنعم الظاهرة والباطنة،

هل شكروا الله تعالى، وقاموا بالمآمور؟

أم كفروا، فاستحقوا جزاء الكفور؟

﴿وقالوا﴾ أي: منكرو البعث ﴿ما هي إلا حياتنا الدنيا نموت ونحيا وما هي إلا المدهر ﴾ أي: إن هي إلا عدات، وجَري على رسوم الليل والنهار، يموت أناس، ويحيا أناس، وما مات فليس براجع إلى الله، ولا مجازية بعمله

وقولهم هذا صادر عن غير علم إن هم إلا يظنون فأنكروا المعاد وكذبوا الرسل الصادقين، من غير دليل دلهم على ذلك ولا برهان.

إن هي إلا ظنون، واستبعادات خالية عن الحقيقة، ولهذا قال تعالى: ﴿ وَإِذَا تَتَلَى عَلَيْهِم آياتنا بينات ما كان حجتهم إلا أن قالوا ائتوا بآبائنا إن كنتم صادقين ﴾ وهذا جراءة منهم على الله،

حيث اقترحوا هذا الاقتراح، ورغموا أن صدق رسل الله متوقف على الإتيان بآبائهم، وأنهم لو جاؤوهم بكل آية لم يؤمنوا، إلا إن تبعتهم الرسل على ما قصدهم دفع دعوة الرسل، لا بيان الحق، قال تعالى: ﴿قل الله يحييكم ثم يميتكم ثم يجمعكم إلى يوم القيامة لا ربب فيه ولكن أكثر الناس لا يعلمون وإلا فلو وصل العلم باليوم الآخر إلى قلوهم، لعملوا له أعمالاً وتهيؤوا له.

﴿٢٧ \_ ٣٧﴾ ﴿ولَّهُ مسلسك السماوات والأرض ويوم تقوم الساعة يومئذ يخسر المبطلون ﴿ وترى كل أمة جاثية كل أمة تدعى إلى كتابها اليوم تجزون ما كنتم تعملون \* هذا كتابنا ينطق عليكم بالحق إنا كنا نستنسخ ما كنتم تعملون \* فأما الذين آمنوا وعملوا الصالحات فيدخلهم ربهم في رحمته ذلك هو الفوز المبين \* وأما الذين كفروا أفلم تكن آياتي تتلى عليكم فاستكبرتم وكنتم قوماً مجرمين ﴿ وإذا قيل إن وعد الله حق والساعة لا ريب فيها قلتم ما ندري ما الساعة إن نظن إلا ظنا وما نحن بمستيقنين \* وبدا لهم سيئات ما عملوا وحاق بهم ما كانوا به يستهزؤون \* وقيل اليوم ننساكم كما نسيتم لقاء يومكم هذا ومأواكم النار وما لكم من ناصرين \* ذلكم بأنكم اتخذتم آيات الله هزوأ وغرتكم الحياة الدنيا فاليوم لا يخرجون منها ولا هم يستعتبون \* فللهِ الحمد رب السماوات ورب الأرض رب السمسالين \* ولسه الكبرياء في السماوات والأرض وهو المزيز الحكيم، يحبر تعالى عن سعة ملكه، وانفراده بالتصرف والتدبير في جميع الأوقيات، وأنه ﴿يُومُ تُنْفُومُ السآعة الساعة ويجمع الخلائق لموقف القيامة، يحصل الخسار على المبطلين، الذين أتوا بالباطل ليدحضوا به الحق، وكانت أعمالهم باطلة، لأنها متعلقة بالباطل، فبطلت في يوم القيامة، اليوم الذي تستبين به الحقائق، واضمحلت عنهم، وفاتهم الثواب، وحصلوا على

أليم العقاب .

ثم وصف تعالى شدة يوم القيامة وهوله ليحذره العباد، ويستعدله العباد، فقال: ﴿وَتَرَى ﴾ أيها الرائي لذلك اليوم ﴿كُلُ أُمة جائية ﴾ على ركبها خوفاً وذعراً، وانتظاراً لحكم الملك الرحن.

﴿ كُلُّ أُمَّةً تَدْعَى إِلَى كَتَاجِا﴾ أي: إلى شريعة نبيهم الذي جاءهم من عند الله، وهل قاموا بها فيحصل لهم الثوابِ والنجاة؟ أم ضيعوها فيحصلَ لهم الخسران؟ فأمة موسى يدعون إلى شريعة موسى، وأمة عيسي كذلك، وأمة محمد كذلك، وهكذا غيرهم، كل أمة تدعى إلى شرعها الذي كلفت به، هذا أحد الاحتمالات في الآية، وهو معنى صحيح في نفسه، غير مشكوك فيه، ويحتمل أن المراد بقوله: ﴿ كُلُّ أُمَّةً تدعى إلى كتابها ﴾ أي: إلى كتاب أعمالها، وما سطر عليها من خير وشر، وأن كل أحد يجازي بما عمله بنفسه، كقوله تعالى: ﴿من عمل صالحاً فلنفمه ومن أساء فعليها،

ويحتمل أن المعنيين كليهما مراد من الآية، ويدل على هذا قوله: ﴿هذا كتابنا ينطق عليكم بالحق ﴿ أَي . هذا كتابنا الذي أنزلنا عليكم، يفصل بينكم بالحق الذي هو العدل، ﴿إِنَّا كُنَّا نستنسخ ما كنتم تعملون، فهذا كتاب الأعمال، ولهذا فصل ما يفعل الله بالفريقين فقال: ﴿ فَأَمَا الَّذِينِ آمِنُوا وعملوا الصالحات المانا صحيحاً ، وصدقوا إيمانهم بالأعمال الصالحة، من واجبات ومستحبات، ﴿فيدخلهم وبهم في رحمته﴾ التي محلها الجنة، وما فيها من النعيم المقيم، والعيش السليم، ﴿ ذَلِكُ هُ وَ الْفُورُ الْمِينَ ﴾ أي: الفاز والنجاة والربح، والفلاح الواضح البين، الذي إذا حصل للعبد، حصل له کل خیر، واندفع عنه کل شر ـ

﴿ وَأَمَا الدِّينِ كَفُرُوا ﴾ بالله ، فيقال لهم توبيخاً وتقريعاً : ﴿ أَفَلَمْ تَكُنْ آيَاتُ لَيَا لَيُ اللّٰهِ عَلَى مَا فَيه صلاحكم ، وبتكم عما فيه ضرركم ، وهي أكبر نعمة وصلت إليكم ، لو

وفقتم لها، ولكن استكبرتم عنها، وأعرضتم، وكفرتم بها، فجنيتم أكبر جناية، وأجرمتم أشد الجرم، فاليوم تجزون ما كنتم تعملون، ويوبخون أيضاً بقوله: ﴿وإذا قيل إن وعد الله حق والساعة لا ريب فيها قلتم﴾ منكرين لذلك: ﴿ما ندري ما الساعة إن نظن إلا ظناً وما نحن بمستهتين﴾

فهذه حالهم في الدنيا، وحال البعث الإنكار له، ورد قول من جاء به. قال تعالى: ﴿وبدا لهم سيئات ما عملوا﴾ أي: وظهر لهم يوم القيامة عقوبات أعمالهم، ﴿وحاق بهم﴾ أي: نزل ﴿ما كانوا به يستهزؤون﴾ أي: نزل ﴿ما كانوا به يستهزؤون أي الدنيا يستهزؤون به وبوقوعه وبمن جاء به. في العذاب ﴿كما نسيتم لقاء يومكم هذا﴾ فإن الجزاء من جنس العمل، ﴿وما الكم من ناصرين﴾ ومصيركم، ﴿وما لكم من ناصرين﴾ عنكم عقابه.

﴿ ذَلِكُم ﴾ الذي حصل لكم من العذاب ﴿ فَ الله مِن العذاب ﴿ أَنكُم الخَدْتُم المُعَلَّلُ الله مِن الله مِن أنها موجبة للجد والاجتهاد، وتلقيها بالسرور والاستشار والفرح.

وعرتكم الحياة الدنيا، برخارفها ولناتها وشهواتها، فاطمأننتم إليها، وتركتم العمل للدار الباقية.

﴿فاليوم لا يخرجون منها ولا هم يستعتبون﴾ أي: ولا يمهلون، ولا يردون إلى الدنيا ليعملوا صالحاً.

وفلله الحمد كما ينبغي لجلاله وعظيم سلطانه ورب السماوات ورب الأرض رب العالمين أي: له الحمد على ربوبيته لسائر الخلائق، حيث خلقهم ورباهم، وأنعم عليهم بالنعم الظاهرة والباطنة، وله الكبرياء في السماوات والأرض أي: له الجلال والعظمة والمجد.

فالحمد فيه الثناء على الله بصفات الكمال، ومحبته تعالى وإكرامه،

والكبرياء فيها عظمته وجلاله، والعبادة مبنية على ركنين، محبة الله، والذل له، وهما ناشئان عن العلم بمحامد الله وجلاله وكبريائه.

﴿وهو العزيز﴾ القاهر لكل شيء، ﴿ الحكيم ﴾ الذي يضع الأشياء مواضعها، فلا يشرع ما يشرعه إلا لحكمة ومصلحة، ولا يخلق ما يخلقه إلا لفائدة ومنفعة .

تم تفسير سورة الجاثية، ولله الحمد والنعمة والفضل

### تفسير سورة الأحقاف مكيسة

﴿١ - ٣﴾ ﴿بسبم الله السرحمين الرحيم حم \* تنزيل الكتاب من الله العزيز الحكيم \* ما خلفنا السماوات والأرض وما بينهما إلا بالحق وأجل مسمى والذين كفروا ضما أنذروا معرضون، هذا ثناء منه تعالى على كتابه العزيز وتعظيم له، وفي ضمن ذلك إرشاد العباد إلى الاهتداء بنوره، والإقبال على تدبر آياته، واستحراج

ولما بين إنزال كتابه المتضمن للأمر والنهى، ذكر خلقه السماوات والأرض، فجمع بين الخلق والأمر، ﴿ أَلَا لَهُ الْحُلُقِ وَالْأَمْرِ ﴾ كما قال تعالى: ﴿الله الذي خلق سبع سموات ومن الأرض مثلهن يتنزل الأمر بينهن، وكما قال تعالى: ﴿ينزل الملائكة بالروح من أمره على من يشاء من عباده أن أندروا أنه لا إله إلا أنا فاتَّقون \* خلق السماوات والأرض بالحق، فالله تعالى هو الذي خلق الكلفين، وخلق مساكنهم، وسخرلهم ما في السماوات وما في الأرض، ثم أرسل إليهم رسله، وأنزل عليهم كتبه، وأمرهم ونهاهم، وأخبرهم أن هذه الدار دار أعمال وممر للعمال، لا دار إقامة لا يرحل عنتها أهلها، وأنهم سينتقلون منها إلى دار الإقامة والقرار، وموطن الخلود والدوام، وإنما أعمالهم التي عملوها في هذه الدار،

وأقام تعالى الأدلة الدالة على تلك الدار، وأذاق العباد نموذجاً من الثواب والعقاب العاجل، ليكون أدعى لهم إلى طلب المحبوب، والهرب من المرهوب، ولهذا قال هنا: ﴿مَا خَلَقْنَا السسماوات والأرض وما بينهما إلا **بالحق﴾** أي: لا عبثاً ولا سدى، بل ليعرف العباد عظمة خالقهما، ويستدلوا على كماله، ويعلموا أن الذي خلقهما على عظمهما، قادر على أن يعيد العباد بعد موتهم للجزاء، وأن خلقهما وبقاءهما مقدر إلى ﴿أجل مسم*ى*🅏 .

فلما أخبر بذلك \_وهو أصدق القائلين وأقام الدليل، وأنار السبيل أخبر \_مع ذلك \_أن طائفة من الخلق قد أبوا إلاّ إعراضاً عن الحق، وصدوفاً عن دعوة الرسل، فقال: ﴿والذين كفروا عما أنذروا معرضون ﴿ وأما الذين آمنوا، فلما علموا حقيقة الحال قبلوا وصايا رجم، وتلقوها بالقبول والتسليم، وقابلوها بالانقياد والتعظيم، ففازوا بكل خير، واندفع عنهم كل شر . ...

﴿٤ ـ ٢٠﴾ ﴿قل أرأيتم ما تدعون من دون الله أرون ماذ اخسلقوا من الأرض أم لهم شرك في السماوات ائتون بكتاب من قبل هذا أو أثارة من علم إن كنتم صادقين \* ومن أضل ممن يدعو من دون الله من لا يستجيب له إلى يبوم القيامة وهم عن دعائهم غافلون \* وإذا حشر الناس كانوا لهم أعداء وكانوا بعبادتهم كافرين، أي: أ ﴿ قُلِ ﴾ لهؤلاء الذين أشركوا بالله ، أوثبانياً وأنبداداً، لا تحبلك نبفها ولا ضرأ، ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً، قل لهم \_مبيناً عجز أوثانهم، وأنها لا تستحق شيئاً من العبادة \_: ﴿ أرونِ ماذا خِلقوا من الأرض أم لهم شرك في السماوات). هل خلقوا من أجرام السماوات والأرض شيئاً؟ هل خلقوا جبالاً؟ هل أجروا أنهاراً؟ هل نشروا حيواناً؟ هل

سيجدون ثوابها في تلك الدار كاملاً أنبتوا أشجاراً؟ هل كان منهم معاونة على خلق شيء من ذلك؟

لا شيء من ذلك، بإقرارهم بأنفسهم، فضلاً عن غيرهم، فهذا دلیل عقبلی قباطع عبلی أن كيل مين سوى الله، فعبادته باطلة.

ثم ذكر انتفاء الدليل النقلي، فقال: ﴿التُونِ بِكُتَابِ مِن قِبلِ هَذَا﴾ الكتاب يدعو إلى الشرك، ﴿أَوْ أَثَارَة مِن علم﴾ موروث عن الرسل يأمر بذلك. من المعلوم أنهم عاجزون أن يأتوا عن أحد من الرسل بدليل يدل على ذلك، بل نجزم ونتيقن أن جميع الرسل دعوا إلى توحيد رجم، ونهوا عن الشرك به، وهي أعظم ما يؤثر عنهم من العلم، قال تعالى: ﴿ولقد بعثنا في كل أمة رسولاأن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت، وكل رسول قال لقومه: ﴿ اعبدوا الله ما لكم من إله غيره ﴾ فعلم أن جدال المشركين في شركهم، غير مستندين فيه على برهان ولا دليل، وإنما اعتمدوا على ظنون كاذبة، وآراء كأسدة، وعقول فاسدة.

يدلك على فسادها استقراء أحوالهم، وتتبع علومهم وأعمالهم، والنظر في حال من أفنوا أعمارهم بعبادته، هل أفادهم شيئاً في الدبيا أو في الأخرة؟ ولهذا قال تعالى: ﴿ومن أضل من يدعومن دون الله من لا يستجيب له إلى يوم القيامة ﴾ أي: مدة مقامه في الدنيا، لا ينتفع به بمثقال درة، ﴿وهم عن دعائهم غافلون، لا يسمعون منهم دعاء، ولا يجيبون لهم نداء، هذا حالهم في الدنيا، ويوم القيامة يكفرون بشركهم. ﴿وإذا حشر الناس كانوا لهم أعداء﴾ يلعن بعضهم بعضاً، ويتبرأ بعضهم من بعض ﴿وكانوا بعبادتهم كافرين﴾.

﴿٧ ــ ١٠ ﴾ ﴿وإذا تتلي عليهم آياتنا بيناتٍ قال الذين كفروا للحق لما جاءهم هذا سحرٌ مبين ﴿ أَم يقولُونَ افتراه قلُّ إن افتريته فلا تملكون لي من الله شيئاً هو أعلم بما تفيضون فيه كفي به شهيدا بيني وبينكم وهو الغفور الرحيم \* قل ما كنت بدعاً من الرسل وما أدرى ما

الله المُورَة يْتَ مَنِ أَتَّخَذَ إِلَيْهَ مُولِهُ وَأَضَلَهُ ٱلصَّاعَلَ عِلْمٍ وَخَمْ عَلَى مَعْهِ وَقَلْمِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِشَلَوَةً فَنَ بَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ السَّوَٰ فَلَا لَذُكُّونَ ۞ وَقَالُواْ مَاهِيَ إِلَّاحَيَاثُنَا الذُّيُّا غَوْيَتُ وَيَعْيَا وَمَا يُقَالِحَكُنَا إِلَّا ٱلدَّهُرُ وَمَا لَكُ، بِذَاكِ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ ۞ وَإِذَا ثُمَّالَ عَلَيْهِمْ ءَائِلُنَا يَنِسَتِ مَّاكَانَ مُجَّتَهُمْ إِلَّا أَنْ قَالُواْ أَتَنُواْ بِعَابَا إِسَآ إِن كُنتُرْصَكِيقِينَ۞ قُلِ ٱللَّهُ يُجِيكُونُورَيْسَكُونُونَيَعَمَعَكُولِكَ يَوْمِ ٱلْقِيَاحَةِ لَارَيْبَ فِيهِ وَلَيُكِنَّ أَحْتُمَّ ٱلنَّاسِ لَايَعْلَمُونَ۞ رَفِّهِ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَيَوْمَ مَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمِ إِي عَمْسَرُلَلْبُهِ لُونَ ۞ وَتَدَيْنُ كُلُّ أَمَّةٍ مِنَائِيةً ۚ كُلُّ أَمَّةٍ مُدَّعَنَ إِلَى كِذَبِهَا ٱلْيَوْمَ تُجْرَوْنَ مَا كُذُرُّ تَعْمَلُونَ۞ هَنَاكِدَبُنَايَطِقُ عَلَيْكُم بِأَكْتُو إِلَيْ الْكَالَمُ الْمُسْتَنفِحُ مَاكَنَةُ تَعْمَلُونَ ۞ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَتِ فِيُدْخِلُهُمُ إِنَّهُ مَنْهُمْ فِي رَحْمَيَةً عَذَاكَ هُوَالْفَوْزُ النَّهِينُ ۞ وَأَمَّا الَّذِيزَ كَفَّرُواْ اللَّهُ اللَّهُ وَتَكُنَّ ءَالِنِي لَتَنْكَ عَلَيْكُمْ فَأَسُتَكُمْ تَرُّتُو وَكُنَّهُ وَوَكُمْ مُو وَوَمَا أَخْرِمِينَ وَاذَاقِيلَ إِنَّ وَعُدَاللَّهِ حَقُّ وَالسَّاعَةُ لَارْتِبَ فِيهَا قُلْتُم الله عَانِدُوى مَا ٱلمَسَاعَةُ إِن نَظُنُ إِلَّا ظَنَّا وَمَاغَثُنُ مِنْ تَدِينِينَ ﴿ 

بمنزلة من لم يقدر على الشيء، ثم طفق يذمه، ولهذا قال: ﴿وَإِذَ لَمْ يَهْتُلُوا بِهُ فَسِيقُولُونَ هَذَا إِفْكُ قَدِيمٍ ﴾ أي: هذا السبب الذي دعاهم إليه، أنهم لما لم يهتدوا بهذا القرآن، وفاتهم أعظم المواهب، وأجل الرغائب، قدحوا فيه بأنه كذب، وهو الحق الذي لا شك فيه، ولا امتراء يعتريه، الذي قد وافق الكتب السماوية خصوصاً، أكملها وأفضلها بعد القرآن، وهي التوراة التي أنزلها الله على موسى ﴿إماماً ورحمة أنزلها الله على موسى ﴿إماماً ورحمة أي: يقتدي بها بنو إسرائيل، ويهتدون بها، فيحصل لهم خير الذنيا والآخرة.

﴿وهذا القرآن ﴿كتاب مصدق ﴾ للكتب السابقة ، شهد بصدقها ، وصدِّقها ، بموافقته لها ، وجعله الله ﴿لسانا عربيا النين ظلموا الله أنفسهم بالكفر والفسوق والعصيان ، إن استمروا على ظلمهم بالعذاب الوبيل ، ويبشر المحسين في عبادة الخالق ، وفي نفع المخلوقين ، بالثواب الجزيل ، في اللنيا والآخرة ، ويذكر الأعمال التي ينذر عنها ، والأعمال التي يبشر بها .

﴿ ١٣ - ١٤﴾ ﴿إِن اللَّهِ اللّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللّل

وقل ما كنت بدعاً من الرسل اي: لست بأول رسول جاءكم، حتى تستغربوا رسالتي وتستنكروا دعوي، فقد تقدم من الرسل والأنبياء من وافقت دعوي دعوتهم، فلأي: شيء تنكر رسالتي؟ ﴿وما أدري ما يفعل بي بيدي من الأمر شيء، والله تعالى هو وعليكم، ولست الآي بالشيء من وعليكم، ولست الآي بالشيء من وعليكم، واحبتم دعوي، فهو قبلتم رسالتي، وأجبتم دعوي، فهو خطكم ونصيبكم في الدنيا والآخرة، وإن رددتم ذلك على فحسبابكم على الله، وقد أنذر تكم، ومن أنذر فقد على الله، وقد أنذر تكم، ومن أنذر فقد

وكفرتم به وشهد شاهد من بني وكفرتم به وشهد شاهد من بني إسرائيل على مثله فآمن واستكبرتم أي: أخبروني، لو كان هذا القرآن من عند الله، وشهد على صحته الموفقون من أهل الكتاب، الذين عندهم من أهل الكتاب، الذين عندهم من واحتدوا، فتطابقت أنباء الأنبياء وأتباعهم النبلاء، واستكبرتم أيها المظلم وأشد الكفر؟ وإن الله لا يهدي القوم الظلمن ومن الظلم الاستكبار عن الحق بعد التمكن منه.

﴿١١ ـ ١٢﴾ ﴿وقال الذين كفروا للذين آمنوا لو كان خيراً ما سبقونا إليه وإذلم يهتدوا به فسيقولون هذا إفك قديم \* ومن قبله كتاب موسى إماماً ورحمةً وهذا كتاب مصدق لساناً عربياً لينبذر البذيسن ظلمسوا وبسسرى للمحسنين أي: قال الكفار بالحق معاندين له، ورادِّين لدعوته: ﴿ لَوْ كَانَ خيراً ما سبقونا إليه الى: ما سبقنا إليه المؤمنون، أي: لكنا أول مبادر به، وسابق إليه، وهذا من البهرجة في مكان، فأيُّ دليل يدل على أن علامة الحق سبق الكذبين به للمؤمنين؟ عل هم أزكى نفوساً؟ أم أكمل عقولاً؟ أم الهدى بأيديهم؟ ولكن هذا الكلام الذي صدر منهم، يُعَزُّون به أنفسهم

يفعل بي ولا بكم إن أتبع إلا ما يوحي إلى وما أنا إلا نذير مبين \* قل أرآيتم إن كان من عند الله وكفرتم به وشهد شاهد من بني إسرائيل على مثله فآمن واستكبرتم إن الله لا يهدى القوم الظالمين أي: وإذا تتلى على المكذبين ﴿ آياتنا بيناتِ ﴾ بحيث تكون على وجه لا يمتري بها، ولا يشك في وقوعها وحقها، لم تفدهم خيراً، بل قامت عليهم بذلك الحجة، ويقولون من إفكهم وافترائهم وللحق لما جاءهم هذا سحر مبين الله أي: ظاهر لا شك فيه، وهذا من باب قلب الحقائق، الذي لا يروج إلا على ضعفاء العقول، وإلا فبين الحق الذي جاء به الرسول ﷺ، وبين السحر من المنافاة والمخالفة، أعظم مما بين السماء والأرض، وكيف يقاس الحق\_ الذي علا وارتفع ارتفاعا على الأفلاك، وفاق بضوئه ونوره نور الشمس، وقامت الأدلة الأفقية والنفسية عليه، وأقرت به وأذعنت أولو البصائر والعقول الرزينة ـ بالباطل الذي هو السحر، الذي لا يصدر إلا من ضال ظالم خبيث النفس، حبيث العمل؟! فهو مناسب له وموافق لحاله، وهل هذا إلا من البهرجة؟

﴿أَم يقولون افشراه ﴾أي: افترى عمد هذا القرآن من عند نفسه، فليس هو من عند الله .

﴿قُلُ ﴾ لهم: ﴿إِنَّ الْتَرْبِيَهِ ﴾ فالله علَّ قادر وبما تفيضون فيه عالم، فكيف لم يعاقبني على افترائي الذي زعمتم؟

فهلٌ ﴿ مَلكون في من الله شيئا ﴾ إن أرادني الله بضر، أو أرادني برحمة ﴿ كفى به شهيداً بيني وبينكم ﴾ فلو كنت متقولاً عليه، لأخذ مني باليمين، ولعاقبني عقاباً يراه كل أحد، لأن هذا أعظم أنواع الافتراء لو كنت متقولاً، ثم دعاهم إلى التوبة مع ما صدر منهم من معاندة الحق و خاصمته، فقال: ﴿ وهو الغفور الرحيم ﴾ أي: فتوبوا إليه، وأقلعوا عما أنتم فيه ، يغفر لكم ويرحكم، فيرفقكم للخير، ويشيكم جزيل الأجر.

وَكَدُ الْمُدُرِّسَيِّنَاتُ مَاعَيلُواْ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِ يَسْفَهُنَ وَنَ ۞ وَقِيلَ ٱلْيُوْمَ نَنسَنكُوكَمَا نَسِيةً إِلِمَاءً يَوْمِكُوهُ ذَا وَمَأْوَنكُواْ لَنَا رُوْمَالُكُو مِن نَصِرِينَ۞ ذَٰلِكُمُ بِأَنْكُواْ تَخَذُنَّوْ ءَالِتِ ٱللَّهِ هُزُواً وَغَنَّهُكُمُ ٱلْمَيْوَةُ ٱلدُّنْيَا فَٱلْيُوْمَ لَايْمُنْ رَجُونَ مِنْهَا وَلَاهُمْ يُسْتَعْتَمُونَ ۞ فَقَوَاكُمُهُ دُرَبِ ٱلسَّمَوَاتِ وَرَتِ ٱلْأَرْضِ رَتِ ٱلْعَالَمِينَ ۞ وَلَهُ ٱلكِيْرِينَآءُ فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِيُّ وَهُوَ ٱلْعَرِيدُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ المنافقة والمنافقة والمناف حِلْقَوَالَّغَيَّالِيَّعِيْمِ حد ﴿ نَزِيلُ ٱلْكِنْبِ مِنَ الْقِ ٱلْعَرِيزِ ٱلْعَكِيدِ ۞ مَاخَلَقْنَا ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَايِنَتَهُمَّا إِلَّا بِٱلْحَيِّ وَأَجَلِ مُسَمَّى وَٱلَّذِينَ كَفَّرُواْعَمَّاۤ أَنْذِرُواْ مُعَرِضُون ۞ قُلِّ أَرَّءَ يَتُعُمِّ اَنْدَعُونَ

مِن دُونِ ٱللَّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُوالِمِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْ لَمُ مُرْمِنَ أَمْ لَمُ مُرْمِرُكُ فِي

ٱلسَّمَوَكَ ٱلْتُونِي بِيَكِن مِن قِبْلِ هَاذَا أَوُ أَثْرَ وَمِنْ عِلْمِ إِن

كَنْتُرْصَكِيقِينَ ۞ وَمَنْ أَصَلَ مِعْن يَدْعُولُمِن دُونِ ٱللَّهِ مَن

الْ الْمُتَمَنِّحِيبُ لَهُ وَإِلَى وَمِ الْقِيْمَةِ وَهُمْ عَن مُتَالِّهِمْ عَنولُونَ ٥

aggagg ... Kareka وداموا على ذلك، و ﴿استقاموا﴾ مدة حياتهم ﴿فلا خوف عليهم﴾ من كل شر أمامهم، ﴿ولا هم بحزنون﴾ على ما خلَّفوا وراءهم، ﴿أُولِئِكُ أَصِحابِ الجنة ﴾ أي: أهلها الملازمون لها، الذين لا يبغون عنها حولاً، ولا يريدون بها بدلاً، ﴿خالدين فيها جزاء بما كانوا يعملون الإيمان بالله، المقتضي للأعمال الصالحة التي

استقاموا عليها. ﴿١٦ - ١٦) ﴿ ووصينا الإنسان بوالديه إحسانا حملته أمه كرها ووضعته كرهأ وحمله وفصاله ثلاثون شهرأ حتي إذا بلغ أشده وبلغ أربعين سنة قال رب أوزعني أن أشكر نعمتك التي أنعمت على وعلى والدي وأن أعمل صالحاً ترضاه وأصلح لي في ذريتي إن تبت إليك وإني من المسلمين \* أولَّتُك الذين نتقبل عنهم أحسن ما عملوا ونتجاوز عن سيثاتهم في أصحاب الجنة وعد الصدق الذي كانوا يوعدون المذامن لطفه تعالى بعباده وشكره للوالدين، أن وصَّى الأولاد وعهد إليهم أن يحسنوا إلى والديم بالقول اللطيف، والكلام اللين، وبذل المال والنفقة، وغير ذلك من وجوه الإحسان.

ثم نبَّه على ذكر السبب الموجب لذلك، فذكر ما تحملته الأم من ولدها

وما قاسته من المكارهِ وقت حملها، ثم مشقة ولادتها المشقة الكبيرة، ثم مشقة الرضاع وخدمة الحضانة، وليست المذكبورات مدة يسيرة، ساعة أو ساعتين، وإنما ذلك مدة طويلة قدرها ﴿ ثَلَاتُونَ شَهِراً ﴾: للحمل تسعة أشهر ونحوها، والباقي للرضاع، هذا الغالب .

ويستدل بهذه الآية مع قولة: ﴿والوالدات يرضعن أولادهن حولين كاملين ﴾ أن أقبل مدة الحمل ستة أشهر، لأن مدة الرضاع روهي سنتان \_إذا سقطت منها السنتان، بقى ستة أشهر، مدة للحمل، ﴿حتى إذا بلغ أشده الله أي: نهاية قوته وشبابه، وكمال عقله، ﴿وبلغ أربعين سنة قال رب أوزعني أي: ألهمني ووفقني ﴿أَن أَشَكَر نَعَمَتُكُ التِّي أَنْعَمَتُ عَلِي وعلى والديُّ أي: نعم الدين، ونعم الدنيا، وشكره بصرف النعم في طاعة مسديها وموليها، ومقابلته مِنَّتَهُ، بالاعتراف والعجز عن الشكر، والاجتهاد في الشناء بها على الله، والنعم على الوالدين، نعم على أولادهم وذريتهم، لأنهم لا بدأن ينالهم منها ومن أسبابها وآثارها، خصوصاً نِعَم الدين، فإن صلاح الوالدين بالعلم والعمل، من أعظم الأسباب لصلاح أولادهم.

﴿ وأن أعمل صالحاً ترضاه ﴾ بأن يكون جامعاً لما يصلحه، سالماً مما يفسده، فهذا العمل الذي يرضاه الله ويقبله، ويثيب عليه. ﴿وأصلح لي في فريتي لله دعا لنفسه بالصلاح، دعا لذريته أن يصلح الله أحوالهم، وذكر أن صلاحهم يعود نفعه على والديهم، لقوله: ﴿وأصلح لي﴾. ﴿ إِن تبت إليك ﴾ من الذنوب والعاصي، ورجعت إلى طاعتك ﴿وإنِ

من المسلمين، ﴿ أُولِنَكُ ﴾ الذين ذكرت أوصافهم ﴿الَّذِينَ نِتَقِبِلُ عِنْهِمِ أَحِسَنِ مَا عَمِلُوا﴾

غيرها. ﴿ونتجاوز عن سيئاتهم﴾ في جملة ﴿أصحاب الجنة﴾ فحصل لهم الخير والمحبوب، وزال عنهم الشر والمكروه.

﴿وعد السحدق اللذي كانوا يـوعـدون، أي: هـذا الـوعـد الـذي وعدناهم هو وعد صادق من أصدق القائلين، الذي لا يخلف الميعاد.

۱۷ – ۱۹ ﴾ ﴿والذي قال لوالديه أف لكما أتعدانني أن أخرج وقد خلت القرون من قبلي وهما يستغيثان الله ويلك آمن إن وعد الله حق فيقول ما هذا إلا أساطير الأولين \* أولئك الذين حق عليهم القول في أمم قد خلت من قبلهم من الحن والإنس إنهم كانوا خاسرين \* ولكل درجات ما عملوا وليوفيهم أعمالهم وهم لا يظلمون، لما ذكر تعالى حال الصالح البار لو الديه، ذكر حال العاق، وأنها شر الحالات، فقال: ﴿واللَّذِي قَالَ لُوالْدِيهِ ﴾ إذ دعواه (١) إلى الإينمان بالله واليوم الآخر، وخوفاه الجزاء.

من وهذا أعظم إحسان يصدر من الوالدين لولدهما، أن يدعواه إلى ما فيه سعادته الأبدية، وفلاحه السرمدي، فقابلهما بأقبح مقابلة، فقال: ﴿أَفَ لكما﴾ أي: تبأ لكما ولما جئتما به.

ثم ذكر وجه استبعاده وإنكاره لذلك فقال: ﴿ أَتَعِدَانِنِي أَنِ أَخْرِجٍ ﴾ من قبري إلى يوم القيامة ﴿وقد خلت القرون من **قبلي﴾** على التكذيب، وسلفوا على الكفر، وهم الأثمة المقتدى بهم لكل كفور وجهول ومعاند؟ ﴿وهما﴾ أي: والداه ﴿يسمنغيثان الله عليه، ويـقـولان كه: ﴿ ويـلك آمـن ﴾ أي: يبذلان غاية جهدهما، ويسعيان في هدايته أشد السعى، حتى إنهما \_ من حرصهما عليه \_أنهما يستغيثان الله له، استغاثة الغريق، ويسألانه سؤال الشريق، ويعذلان ولدهما، ويتوجعان له، ويبينان له الحق، فيقولان: ﴿إِنَّ وعد الله حق الله عليه من وهو الطاعات، لأنهم يعملون أيضاً الأدلة ما أمكنهما، وولدهما لا يزداد

﴿ ٢١ ــ ٢٦﴾ ﴿وَاذَكُرُ أَخَا عِادَ إِذَ القصة (١<sup>)</sup> أي: ﴿**واذكر**﴾ بالثناء الجميل حيث كان من الرسل الكرام، الذين وإرشاد الخلق إليه .

﴿إِذْ أَنْسَذُر قَسُومُسُهُ ﴾ وهـم عـاد ﴿بِالأحقاف﴾ أي: في منازلهم العروفة بالأحقاف، وهي: الرمال

﴿وقد خلت النذر من بين يديه ومن خلفه﴾ فلم يكن بدعاً منهم ولا مخالفاً لهم، قائلاً لهم: ﴿ أَلَا تَعِيدُوا إِلَّا اللهِ ـــ

فأمرهم بعبادة الله الجامعة لكل به اي: هذا الذي جنيتم به على قول سديد وعمل حيد، ونهاهم عن الشرك والتنديد، وخوَّفهم \_إن لم يطيعوه ـ العذاب الشديد، فلم تفد فيهم تلك الدعوة. ﴿قالُوا أَجِنْتُنَا لتأفكنا من الهتنالج أي: ليس لك من القصد، ولا معك من الحق، إلا أنك حسدتنا على آلهتنا، فأردت أن تصرفنا

> ﴿ فَأَتِنَا بِمَا تُعَدِّنَا إِنْ كُنْتُ مِنْ الصادقين ﴿ وهذا غاية الجهل والعناد. ﴿قال إنما العلم عند الله فهو الذي بيده أزمة الأمور ومقاليدها، وهو الذي يأتيكم بالعذاب إن شاء . ﴿ وأبلغكم ما أرسلت به ﴾ أي: ليس على إلا البلاغ المين، ﴿ولكني أراكم قوماً تجهلون﴾ فلذلك صدر منكم ما صدر من هذه الجرأة الشديدة، فأرسل الله عليهم

العذاب الشديد، الذي يهينكم ويفضحكم بماكنتم تقولون على الله غير الحق، أي: تنسبون الطريق الضالة التي أنتم عليها إلى الله، وإلى حكمه، وأنتم كذبة في ذلك، ﴿وبِما كنتم تفسقون، أي: تتكبرون عن طاعته، فجمعوا بين قول الباطل، والعمل بالباطل، والكذب على الله بسنبته إلى رضاه، والقدح في الحق، والاستكبار عنه، فعوقبوا أَشد العقوبة.

أندر قومه بالأحقاف ﴾ إلى آخر ﴿ أَخَا عَادِ ﴾ وهو هود عليه السلام، فضلهم الله تعالى بالدعوة إلى دينه،

الكثيرة في أرض اليمن.

وغُدُرانها ﴿قالوا﴾ مستبشرين: ﴿هذا عارض عطرنا اي: هذا السحاب سيمطرنا.

قال تعالى: ﴿بِل هِو ما استعجلتم أنفسكم، حيث قلتم: ﴿ فَأَتَّنَا بِمَا تَعَدَّنَا إن كنت من الصادقين ﴾. ﴿ريح فيها عذاب أليم﴾ ﴿تدمر كل شيء﴾ تمر عليه من شدتها ونحسها ...

فسلطها اله عليهم ﴿سبعليالِ وثمانية أيام حسوماً، فترى القوم فيها صرعي كأنهم أعجاز نحل خاوية) [﴿ بأمر ربها ﴾ أي: بإذنه ومشيئته]. ﴿فأصبحوالا يرى إلامساكنهم قد تلفت مواشيهم وأموالهم وأنفسهم. ﴿ كذلك نجزي القوم المجرمين ﴾ بسبب جرمهم وظلمهم، هذا مع أن الله تعالى قدأدرَّ عليهم النعم العظيمة ، فلم يشكروه، ولا ذكروه، ولهذاقال: ﴿ولقدمكناهم فيما إن مكناكم فيه أي: مكناهم في الأرض، يتناولون طيباتها، ويتمتعون بشهواتها،

وَلِذَا حُشِرَ ٱلنَّاسُ كَانُواْ لَمَّدُ أَعْدَاءً وَكَانُواْ بِمِهَادَتِهِمْ كَنْفِينَ ۞

وَإِذَا نُتَالَ عَلَيْهِمْ ءَ لِيَلُنَا يَيْنَتِ قَالَ ٱلَّذِينَ كَمْ وُلِلْحَقِ لَٱجَاهُمُ

هَنَاسِحْرُهُمُ مِنَّ ۞ أَمْ يَقُولُونَ أَفَرَّيْكُ قُلْ إِن أَفَرَّيْتُكُ وَلَا تَعْلِكُونَ

لِي مِنَ ٱللَّهِ شَيْئًا هُوَأَعْلَمُ بِمَا لَقُدِيثُهُونَ فِيرُكُكُفَلَ بِهِ مِشْهِيدًا بَيِّني

وَيَيْنَكُمُّ وَهُوَالْخَفُورُ الرِّيمَ ﴿ قُلْ مَاكْنَتُ بِنَّمَا

مِّنَ ٱلرُّسُلِ وَمَآ أَدْرِي مَا يُفَعَلُ فِي وَلَابِكُمْ إِنَّ أَلْبِعُ إِلَّا لَمَا يُوْتِنَ

إِلَّ وَمَا أَنَا إِلَّا نَلِيرٌ ثُمِّينٌ ۞ قُلُ أَرَءَ يُتُمَّ إِنْ كَانَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ

وَكَفَرْتُمْ بِهِ ، وَشَهِدَ شَكِاهِ أَيْنَ أَبَيَ إِسْرَاءِ بِلَ عَلَى مِثْلِهِ ، فَعَامَنَ

وَٱسۡ تَكۡمُرۡتُمَّ ۗ إِنَّالَمَٰهَ لَايَهُدِى ٱلْفَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ۞ وَقَالَ ٱلَّذِينَ

كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ فَوَكَانَ خَيْرًا مَّاسِمَتْفُونَاۤ إِلَيْهُ وَإِذْ لَرَّيَهُمَ ٓ دُواْ

بِيهِ فَسَيَهُولُونَ هَاذَاً إِفَكَ قَدِيرٌ ۞ وَمِن قَبْلِهِ حِنَابُ مُوسَى إِمَامًا وَرَحْمَةٌ وَهَادَاكِ تَلْ مُصَدِقٌ لِسَانًا عَرَبِيًّا لِمُنذِرَالَّذِينَ

الله والمُثَمَّرِي الْمُحْسِينِينَ ﴿ إِنَّا الَّذِينَ الْوَارَبُّ اللَّهُ ثُمُّ

رُّهُمُ أَصَّحَابُ الْمُحَنَّةِ خَلِايرِ ﴿ فِيهَا حَنَزَاتُهُ إِلَى الْوَاقِمُ مَالُونَ ﴾

ONE TO NOT THE PLANT

العذاب العظيم، وهي الريح التي

دمرتهم وأهلكتهم، ولهذا قال: ﴿فلما

رأوه الي: العذاب ﴿عارضاً مستقبل

أوديتهم أي: معتوضاً كالسخاب،

قد أقبل على أوديتهم التي تسيل،

فتسقى نوابتهم، ويشربون من آبارها

ٱسْتَقَعُواْ فَلَاخَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَعَزَوْنَ ۞ أَوْلَتِيكَ

إلا عتوا ونفوراً، واستكباراً عن الجق وقدحاً فيه، ﴿فيقول ما هذا إلا أساطير الأولين أي: إلا منقول من كتب المتقدمين، ليس من عند الله، ولا أوحاه الله إلى رسوله، وكل أحد يعلم أن محمداً على أمِّي لا يكتب ولا يقرأ، ولا تعلم من أحد، فمن أين يتعلُّمه؟ وأنَّى للخلق أن يأتوا بمثل هذا القرآن ولو كان بعضهم لبعض ظهيراً؟ ﴿ أُولِتُكُ الدّين ﴾ بهذه الحالة الدميمة ﴿حقُّ عليهم القول﴾ أي: حقت عليهم كلمة العذاب﴿ في ﴿ جلة ﴿ أَمِم قد خلت من قبلهم من الجن والإنس﴾ على الكفر والتكذيب، فسيدخل هؤلاء في غمارهم، ونسيغرقون في تيارهم. ﴿إنهم كانوا خاسرين ﴿ وَالْحُسْرِانَ فوات رأس مال الإنسان، وإذا فقد رأس ماله، فالأرباح من باب أولي وأحرى، فهم قد فاتهم الإيمان، ولم يحصلوا على شيء من التعيم، ولا سلموا من عذاب الجحيم ﴿ولكل﴾ من أهل الخير وأهل الشر ﴿درجات مما عملوا﴾ أي: كلّ على حسب مرتبته من الخير والشر، ومنازلهم في الدار الآخرة على قدر إني أخاف عليكم عذاب يوم عظيم، أعمالهم، ولهذا قال: ﴿وليوفيهم أعمالهم وهم لا يظلمون، بأن لا يزاد فى سيئاتهم، ولا ينقبص من ﴿ ٢٠﴾ ﴿ ويوم يعرض الدّين كفروا على النار أذهبتم طيباتكم في حياتكم

> الدنيا واستمتعتم بها فاليوم تجزون عذاب الهون بما كنتم تستكبرون في

> الأرض بغير الحق وبما كنتم تفسقون

يذكر تعالى حال الكفار عند عرضهم

على النارحين يوبخون ويقرعون،

فيقال لهم: ﴿أَذْهَبِتُم طِيبِاتُكُم في

حياتكم الدنيا ، حيث اطمأننتم إلى

الدنيا، واغتررتم بلذاتها، ورضيتم

بشهواتها، وألهتكم طيباتها عن السعي

لاخرتكم، وتمتعتم تمتع الأنعام

السارحة فهي حظكم من أخرتكم،

﴿ فَالْيُومُ تَجْزُونُ عَذَابِ الْهُونُ ﴾ أي:

(١) في ب: ذكر الآيات كاملة إلى قوله تعالى: ﴿وحاق بهم ما كانوا به يستهرئون﴾.

وَوَضَيْنَا ٱلْإِنْكَ وَالْهِ يُولِحُكنَّا حَكَتُهُ أَمُّهُ كُوْهَا وَوَضَعَتْهُ كُرِهاً ۚ وَحَمْلُهُ وَفِصَلُهُ مِثَالَتُونَ شَهَرٌّ حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدُّهُ وَيَهَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً قَالَ رَبِّ أَوْنِعْنِيٓ أَنْ أَشْكُرِيْعُمَنَكَ ٱلِّيٓ أَفَكُمْ عَلَّ وَعَلَىٰ وَالدَى وَأَنْ أَعْمَلُ صَلِيْحَ الرَّضَىنَ وَأَصْلِمُ لِي فِ وُرِيَتِيَ أَنِي تُبْتُ إِلَيْكَ وَإِنْ مِنَ ٱلْمُعْلِمِينَ ۞ أُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ نَفَتَلُ عَنْهُمُ أَحْسَنَ مَاعِمُ وأوَتَنْجَاوَزُعَن سَيِعَانِهِمُ فِي أَصْعَبِ ٱلْجَنَّةَ وَعْدَ ٱلصِّدَقِ ٱلَّذِي كَانُواْ فِرَعَدُونَ ۞ وَٱلَّذِي قَالَ لِوَلِتَيْهِ أَيِّ لَكُمَّا أَنْعِدَ إِيَّ أَنْ أُخْرَجَ وَقَدْ خَلَبَ ٱلْفُرُونُونَ مَّ يَلِي وَهُمَا يَشْنَغِيثَانِ ٱللَّهَ وَتِيلَكَ ءَامِنْ إِنَّ وَعَدَ ٱللَّهِ حَقُّ فَيَقُولُ مَاهَاذَاۤ إِلَّا أَسْطِيرًا لأَوْلِينَ ۞ أَوْلَيْكَ الَّذِينَ حَفَّ عَلَيْهِمُ ٱلْفَوْلُ فِي أَمَّتِم فَدُ خَلَتَ مِن قَبْلِهِ مِنَ أَلِمُينَ وَٱلْإِنِسَ إِنَّهُ مُرَكَانُواْ خَيْدِينَ ۞ وَلِكُلِّ دَرَجَتُ عَنَاعَمِلُواْ وَلِيُوقِيهُمْ أَعْمَالُهُمْ وَهُوْ لَا يُظَالَمُونَ ٩ وَيُؤْمَ يُعْرَضُ ٱلَّذِينَ كَفَ رُواْعَلَ ٱلنَّارِ أَذْهَبَ تُرَطِّيَ بَلِيَكُونِ حَيَاتِكُمُ الدُّنْيَاوَٱسْتَمْتَعَدُّرِيهَا فَٱلْيُوَعَثِّخَرُوْنَ عَنَابَ ٱلْمُونِ عِمَاكُنُةُ تَسْتَكُمْرُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِٱلْحَقِّ وَيِمَاكُنُتُوْفَسُعُونَ۞ ACTION OF RESIDENCE

وعمرناهم عمراً، يتذكر فيه من تذكر، ويتعظ فيه المهتدي، أي: ولقدمكنا عاداً كما مكناكم يا هؤ لاء المخاطبون، أي: فلا تحسبوا أن ما مكناكم فيه مختص بكم، وأنه سيدفع عنكم من عذاب الله شيئاً، بل غيركم أعظم منكم تمكيناً، فلم تخن عنهم أموالهم ولا أو لادهم ولا جودهم من الله شيئاً.

وجعلنالهم سمعاً وأبصاراً وأنتدة أي: لا قصور في أسماعهم ولا أبصارهم ولا أذهانهم، حتى يقال إنهم تركوا الحق جهلاً منهم، وعدم تمكن من العلم به، ولا خلل في عقولهم، ولكن التوفيق بيد الله. ﴿ فما أغنى عنهم سمعهم ولا أبصارهم ولا أفئدتهم من شيء ﴾ لا قليل ولا كثير، وذلك بسبب أنهم ﴿ يُحدون بايات الله ﴾ الدالة على توحيده وإفراده بالعبادة.

وحاق بهم ما كانوا به يستهزئون أي: نزل بهم العذاب الذي يكذبون بوقوعه، ويستهزؤون بالرسل الذين حذروهم منه.

﴿ ٢٧ ـ ٢٨ ﴾ ﴿ ولقد أهلكنا ما حولكم من القرى وصرفنا الآيات لعلهم يرجعون ﴿ فلولا نصرهم الذين اتخذوا من دون الله قربانا آلهة بل ضلوا عنهم وذلك إفكهم وما كانوا يفترون ﴾ يعذر تعالى مشركي العرب وغيرهم، بإهلاك الأمم المكذبين، الذين هم حول ديارهم، بل كثير منهم في جزيرة

العرب، كعاد وتمود وتحوهم، وأن الله تعالى صرّف لهم الآيات، أي: نوَّعها من كل وجه، ولعلهم يرجعون عما هم عليه من الكفر والتكذيب، فلما لم يؤمنوا، أخذهم الله أخذ عزيز مقتدر، ولم تنفعهم آلهتهم التي يدعون من دون الله من شيء، ولهذا قال هنا: وفلولا نصرهم الذين اتخذوا من دون الله قربانا الههة أي: يتقربون إليهم، ويتألهونهم لرجاء نفعهم.

﴿بل ضلوا عنهم ﴾ فلم يجيبوهم ، ولا دفعوا عنهم ، ﴿وذلك إِفكهم وما كانوا يفترون ﴾ من الكذب ، الذي يمنون به أنفهم ، حيث يزعمون أنهم على الحق ، وأن أعمالهم ستنفعهم ، فضلت وبطلت .

(٣٩ - ٣٩) ﴿ وَإِذْ صرفنا إليك نفراً من الجنّ يستمعون القرآن قلما حضروه قالوا أنصتوا فلما قضي ولوا إلى قومهم منذرين ﴿ قالوا يا قومنا إنا سمعنا كتاباً أنزل من بعد موسى مصدقاً لا ين يديه يهدي إلى الحق وإلى طريق مستقيم ﴿ يا قومنا أجيبوا داعي الله وأمنوا به يغفر لكم من ذنويكم ويجركم من حداب أليم ﴿ ومن لا يجب داعي الله فليس بمعجز في الأرض وليس له من دونه أولياء أولئك في ضلال مين كان الله تعالى قد أرسل وجنهم، وكان لا بد من إبلاغ الجميع لدعق النبوة والرسالة.

فالإنس، يمكنه عليه الصلاة والسلام دعوتهم وإنذارهم، وأما الجن، فصرفهم الله إليه بقدرته، وأرسل إليه ﴿ نَهْراً مِن الجن يستمعون أي: وصّى بعضهم بعضاً بذلك، ﴿ فَلَمَا قَضَى ﴾ وقد وعوه، وأثر ذلك فيهم ﴿ ولوا إلى قومهم منذرين ﴾ نصحاً منهم لهم، وإقامة لحجة الله عليهم، وقيضهم الله معونة لرسوله ﷺ في نشر دعوته في الجن.

﴿قالوا يا قومنا إنا سمعنا كتاباً أنزل من بعد موسى ﴾ لأن كتاب موسى

أصل للإنجيل، وعمدة لبني إسرائيل في أحكام الشرع، وإنما الإنجيل متمم ومكمل ومغير لبعض الأحكام

ومصدقاً لما بين يديه يهدي هذا الكتاب الذي سمعناه ﴿إِلَى الحق ﴾ وهو الصواب في كل مطلوب وخبر ، ووالى طريق مستقيم ﴾ موصل إلى الله ، وإلى جنته ، من العلم بالله ، وبأحكام الدينية ، وأحكام الجزاء .

فلما مدحوا القرآن وبسوا محله ومرتبته، دعوهم إلى الإيمان به، فقالوا: ﴿ يَا قُومِنا أَجِيبُوا داعي الله أي الله يدعوم إلى الدعوكم إلى ربه، لا يدعوكم إلى ربكم، هوى، وإنما يدعوكم إلى ربكم، ليتيبكم، ويزيل عنكم كل شرومكروه، ولهذا قالوا: ﴿ يغفر لكم من دنويكم ويجركم من عذاب أليم ﴾ وإذا أجارهم من العذاب الأليم، فما ثمّ بعد ذلك إلا النعيم، فهذا جزاء من أجاب داعى الله.

ومن لا يجب دامي الله فليس بممجز في الأرض فإن الله على كل شيء قلير، فلا يفوته هارب، ولا يغالبه مغالب. ووليس له من دونه أولياء أولتك في ضلال مين وأي ضلال أبلغ من ضلال من نادته الرسل، ووضلت إليه النذر بالآيات البينات، والحجج المتواترات، فأعرض واستكبر؟!!

﴿٣٣﴾ ﴿أولم يسروا أن الله السذي خلق السسماوات والأرض ولم يعي بخلقهن بقادر على أن يحيي الموتى بلى منه تعلى على الإعادة بعد الموت، بما هو أبلغ منها، وهو أنه الذي خلق السماوات والأرض، على عظيمهما وإثقان خلقهما، من دون أن يكترث بذلك، ولم يغي بخلقهن فكيف تعجزه إعادتكم بعد موتكم، وهو على كل شيء قدير؟!!

﴿ ٣٤ \_ ٣٥﴾ ﴿ ويوم يعرض الذين كفروا على النّار أليس هذا بالحق قالوا بلى وربنا قال فلوقوا العذاب بما كنتم تكفرون \* فاصبر كما صبر أولو العزم

من الرسل ولا تستعجل لهم كأنهم يوم يرون ما يوعدون لم يلبثوا إلا اساعة من نهار بسلاغ فسهال يهلك إلا السوم الفاسقون غير تعالى عن حال الكفار كانوا يكذبون بها، وأنهم يوبخون، ويقال لهم: ﴿ أليس هذا بالحق فقد حضرتموه وشاهدتموه عياناً؟ ﴿ قالوا بلى ويناك فاعترفوا بذنبهم، وتبين كذبهم وربنا في فاعترفوا العذاب يما كنتم تكفرون أي: عذاباً لازماً دائماً، كما كان كفركم صفة لازمة.

ثم أمر تعالى رسوله أن يصبر على أذية المكذبين المعادين له، وأن لا يزال داعياً لهم إلى الله، وأن يقتدي بصبر أولي المعرزم من المرسلين، سادات الخلق، أولي العزائم والهمم العالية، الذين عظم صبرهم، وتم يقينهم، فهم أحق الخلق بالأسوة بهم، والمقفو

فامتثل الله لأمر ربه، فصبر صبراً لم يصبره بني قبله، حتى رماه المعادون له عن قوس واحدة، وقاموا جيعاً بصده من المعاداة والمحاربة، وهو الله لمن المعاداة والمحاربة، وهو الله لمن أعداء الله، صابراً على مايناله من الله دينه على سائر الأديان، وأمته على وأظهر دينه على سائر الأديان، وأمته على الأمم، فصلى الله عليه وسلم تسليماً

وقوله: ﴿ولا تستعجل لهم﴾ أي: لهؤلاء المكذبين المستعجلين للعذاب، فإن هذا من جهلهم، ولا يحملك ما ترى من استعجالهم على أن تدعو الله عليهم بذلك، فإن كل ما هو آت قريب، و ﴿كَأَنْهُم يُومُ يَرُونُ مَا يُوعِدُنُ لَم يَلِمُونُ فَلا يُحِزَنُكُ تَمتعهم القليل ومم صائرون إلى العذاب الوبيل.

﴿بلاغ﴾ أي: هذه الدنيا، مناعها وشهواتها ولذاتها بلغة منغصة، ودفع وقت حاضر قليل.

أوهذا القرآن العظيم، الذي بَيًّا لكم فيه البيان التام، بلاغ لكم، وزاد

إلى الدار الآخرة، ونعم الزاد والبلغة، زاد يوصل إلى دار النعيم، ويعصم من العذاب الأليم، فهو أفضل زاد يتزوده الخلائق، وأجل نعمة أنعم الله بها

ولهل يهلك بالعقوبات وإلا القوم الفات والا القوم الفاسقون أي: الذين لا خير فيهم، وقد خرجوا عن طاعة ربهم، ولم يقبلوا الحق الذي جاءتهم به الرسل.

وأعذر الله لهم وأنذرهم، فبعد ذلك إذ يستمرون على تكذيبهم وكفرهم، نسأل الله العصمة.

> آخر تفسير سورة الأحقاف، والحمد لله رب العالمين

### تفسير سورة القتال، وهي مدنية

﴿ ٢ - ٢﴾ ﴿ بسبم الله السرحمين الرحيم الذين كفروا وصدوا عن سبيل الله أضل أعمالهم \* والذين آمنوا وعملوا الصالحات وآمنوا بمانزل على محمد وهو الحق من ربهم كفّر عنهم سيئاتهم وأصلح بالهم \* ذلك بأن الذين كفروا اتبعوا الباطل وأن الذين آمنوا اتبعوا الحق من ربهم كذلك يضرب اللاللناس أمثالهم الهداء الآيات مشتملات على ذكر ثواب المؤمنين وعقاب العاصين، والسبب في ذلك؛ ودعوة الخلق إلى الاعتبار بذلك، فقال: ﴿الذين كفروا وصدوا عن سبيل الله ﴿ وهؤلاء رؤساء الكفر، وأئمة الضلال، الذين جمعوا بين الكفر بالله وأياته، والصد لأنفسهم وغيرهم عن سبيل الله، التي هي الإيمان بما دعت إليه الرسل واتباعه.

فهولا وأضل الله وأعمالهم أي: أبطلها وأشقاهم بسببها ، وهذا يشمل أعمالهم التي عملوها ليكيدوا بها الحق وأولياء الله ، أن الله جعل كيدهم في نحورهم ، فلم يدركوا مما قصدوا شيئا ، وأعمالهم التي يرجون أن يثابوا عليها ، أن الله سيحبطها عليهم ، والسبب في ذلك أنهم اتبعوا الباطل ، وهو كل غاية لا يراد بها وجه الله من عبادة الأصنام والأوثان ،

5.0 61211112 a 922121212 8.0 \* وَٱنْكُرْ لَغَاعَادٍ إِذْ أَنْذَرَ قَوْمَهُ بِٱلْأَحْقَافِ وَقَدْ ظَيَّ ٱلنُّذُرُ عِنْ بَيْنِ يَنَدِّيهِ وَمِنْ خَلْفِهِ عَ أَلَّانَعْبُدُوٓ أَ إِلَّا اللَّهَ إِنَّ لَخَافَ عَلَيْكُمُ ا عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمِ ۞ قَالُوٓ ٱلْجِئْنَا لِتَأْمِكَنَا عَنْءَ الْهَنَا وَأَيْنَا بِمَا تَعِدُنَآ إِن كَنْ مَنَ الصَّادِقِينَ ۞ قَالَ إِنَّا الْعِلْمُ عِندَاللَّهِ وَأَيْلِغُكُمْ مَّا أَرْسِلْتُ بِهِ وَلَلِكِيَّ أَرْبَكُمْ فَوَمَا يَجْهَلُونَ ﴾ ۞فَأَمَّا رَأَوْهُ عَارِضَا مُّسَنَّقَيلَ أَوْدِينِهِيهُ قَالُواْهَا ذَاعَارِضُ مُمْطِئُ الله هُوَمَا استَعْجَلْتُم بِيِّدِيةٌ فِهَاعَذَاكُ أَلِيٌّ ۞ لَّهُ تَنْ كُلُّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا فَأَصْبِحُواْ لَا يُرَى ٓ إِلَّامُسَكِيْفُهُ كُلَاكَ آجَنِي ٱلْقَوَّ ٱلْتُجْرِمِينَ ۞ وَلَقَدٌ مَكَّنَاهُمْ فِيمَاۤ إِن مَّكَّنَاكُمْ فِيهِ وَجَعَلْنَا لَمُنْ سَمَعًا وَأَبْصِدَ وَأَفْوَدَهُ فَمَا أَغْنَ عَبْهُمْ سَمْعُهُمُ وَلَا أَبْصَلُوهُمْ وَلَا أَفْوَلَتُهُمُ مِنْ ثَيَّهِ إِذْ كَالْوَلْجَمْحَدُونَ بِعَالِكِ ٱللَّهِ وَيَمَاقَ بِهِم مَّاكَ اقْوَاْ بِهِء يَسَتَنَهْزِءُ وَنَ۞ وَلَقَدْ المُهَلَّكُ مَا حَوِّلُكُمِ مِنَ ٱلْقُرَىٰ وَصَرَّفَا ٱلْآيَاتِ لَعَلَّهُمْ رَوْعُونَ ا ﴿ فَلُولًا مُشَرَقُهُ الَّذِينَ أَغَمَانُولُ مِن وَنِ اللَّهِ قُرْبَ أَنَّهَ اللَّهِمَّةُ أُ إِلَّا مَا لَوْا عَنْهُمْ وَذَاكِ إِفْكُهُمْ وَمَاكَ اوَّأَيْفُهُ وَلَا كَاوَّا يَقَامُوا يَقَامُ وَك 

والأعمال التي في نصر الباطل لما كانت باطلة، كانت الأجمال لأجلها باطلة.

وأما ﴿والذين آمنوا﴾ بما أنزل الله على رسله عمد ﷺ خصوصاً، ﴿وعملوا الصالحات﴾ بأن قاموا بما عليهم من حقوق الله، وحقوق الله،

﴿ كَفُرِ ﴾ ألله ﴿ عنهم سيئاتهم ﴾ صعارها وكبارها، وإذا كُفُرت سيئاتهم، نجوا من عذاب الدنيا والأخرة. ﴿وأصلح بالهم ﴿ أي: أصلح دينهم ودنياهم، وقلوبهم وأعمالهم، وأصلح ثوابهم، بتنميته وتزكيته، وأصلح جميع أحوالهم، والسبب في ذلك أنهم: ﴿اتبعوا الحق﴾ الذي هو الصدق واليقين، وما اشتمل عليه هذا القرآن العظيم، الصادر ﴿من **ربهم**﴾ الذي رباهم بنعمته، ودبرهم بلطفه فرباهم تعالى بالحق فاتبعوه، فصلحت أمورهم، فلما كانت الغاية المقصودة لهم، متعلقة بالحق المنسوب إلى الله الساقى الحق المبين، كانت الوسيلة صالحة باقية، باقياً ثوابها.

﴿كفلك يضرب الله للناس أمثالهم﴾ حيث بين لهم تعالى أهل الخير وأهل الشر، وذكر لكل منهم صفة يعرفون بها ويتميزون ﴿لهلك من هلك عن بينة ويحيا من حيً عن بينة﴾

وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفْسَرُ لِمِنَ ٱلْجِنَّ يَسْتَبِعُونَ ٱلْقُرْءَ الْ فَلَمَا حَصَهُ وَوُ قَالُوٓا أَنْصِمُوا ۚ فَلَمَا قُضِيَ وَلَوْا إِلَى قَيْمِهِ مِمَّنادِينَ ۞ قَالُوا ۗ يَقَوْمَنَا إِنَّاسَمِعْنَاكِ لَنِيًّا أُنِزِلَمِنْ بَعْدِمُوسَىٰ مُصَدِّقًا لِمَا مِيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِي إِلَى أَكْتِي وَإِلَى طَرِيقِ مُسْتَقِيدٍ ۞ يَنْقَوْمَنَا أَيْجِهُواْ دَاعِيَ ٱللَّهِ وَهَ امِنُواْ بِهِ ءِيَغَفِرْ لِكُرُ مِن دُنُوبِكُرْ وَيُعِرَكُمْ مِنْ عَلَاكِ أَلِيهِ ۞ وَمَن لَا يُحِبُ دَاعِي ٱللَّهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزِ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِن دُونِهِ وَ أَوْلِيٓ أَوْ أُولَٰتِهِكَ في صَلَالِ ثَبِينِ ۞ أَوَلَرُكَ وَأَنَّالُهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَلُونِ وَٱلْأَرْضَ وَلَرْيَعَى بِحَلْقِهِنَّ بِقَلْدِرِعَلَى أَن يُحْقِي ٱلْمُؤَنَّ بِلَيْ إِنَّهُ عَلَىٰكُلِ شَيْءِ قَلِيرُ۞ وَيَوْمَ يُصْرَفُ ٱلَّذِينَ كَعَمْ وَأَعَلَى ٱلتَارِ أَلَيْسَ هَنَدَا بِٱلْحَيْقَ قَالُواْ بِكَلِي وَرَيْنَا قَالَ فَدُوقُواْ الْعَدَابَ يِمَا كُنْتُو تَكُفُّرُونَ ۞ فَأَصْرِبَكُمَا صَبَرَ أَوْلُوا ٱلْعَرَوْمِينَ ٱلرَّسُلِ وَلَا تَسْتَعْصِل لَمْ يَرَكَأَنْهُمْ يَوْمَ يَرَقُنَ مَا يُوعَدُونَ لَرَيلُتَنُّواً إِلَّاسَاعَةَ مِن نَّهَازِّ يَلَكُ فَهَلْ يُهْلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْفَلِيقُونَ۞ المرازع المنطقة المنازع ACTIVATION OF THE PARTY OF THE

﴿ ٤ ــ ٦ ﴾ ﴿ فإذا لقيتم الذين كفروا فضرب الرقاب حتى إدا أثخنتموهم فشذوا الوثاق فإما منا بعدُ وإما فداءً حتى تضع الحرب أوزارها ذلك ولو يشاء الله لانتصر منهم ولكن ليبلو بمضكم ببعض والذين قتلوا في سبيل الله فلن يضل أعمالهم \* سيهديهم ويصلح بالهم ﴿ ويدخلهم الجنّة عرّفها لهم﴾ يقول تعالى \_مرشداً عباده إلى ما فيه صلاحهم، ونصرهم على أعدائهم \_: ﴿ فإذا لقيتم الذين كفروا الحرب والقسال، فاصدقوهم القتال، واضربوا منهم الأعناق، حتى تثخنوهم وتكسروا شوكتهم وتبطلوا شرتهم، فإذا فعلتم ذلك، ورأيتم الأسر أولي وأصلح، ﴿فَشِدُوا الوثاق﴾ أي: الرباط، وهذا احتياط لأسرهم لئلا يهربوا، فإذا شدّ منهم الوثاق اطمأن السلمون من هربهم ومن شرهم، فإذا كانوا تحت أسركم، فأنسم بالخيار بين النّ عليهم، وإطلاقهم بلا مال ولا فداء، وإما أن تفدوهم بأن لا تطلقوهم حتى يشتروا أنفسهم، أو يشتريهم أصحابهم بمال، أو بأسير مسلم عندهم.

وهذا الأمر مستمر وحتى تضع الحرب أوزارها﴾ أي: حتى لا يبقى حرب، وتبقون في المسالمة والمهادنة، فإن لكل مقام مقالاً، ولكل حال

كان قتال وحرب فإذا كان في بعض الأوقات، لا حرب فيه لسبب من الأسباب، فلا قتل ولا أسر.

﴿ ذلك ﴾ الحكم المذكور في ابتلاء المؤمنين بالكافرين، ومداولة الأيام بينهم، وانتصار بعضهم على بعض ﴿ولويشاء الله لانتصر منهم﴾ فإنه تعالى على كل شيء قدير ، وقادر على أن لا ينتصر الكفار في موضع واحد أبدأ، حتى يبيد المسلمون خضراءهم.

﴿ولكن ليبلو بعضكم ببعض﴾ ليقوم سوق الجهاد، ويتبين بذلك أحوال العباد، الصادق من الكادب، وليؤمن من آمن إيماناً صحيحاً عن بصيرة، لا إيماناً مبنياً على متابعة أهل الغلبة، فإنه إيمان ضعيف جداً، لا يكاديستمر لصاحبه عند الحن والبلايا.

﴿والذين قتلوا في سبيل الله لهم ثواب جزيل، وأجر جميل، وهم الذين قاتلوا من أمروا بقتالهم، لتكون كلمة الله هي العليا.

فهؤلاء لن يضل الله أعمالهم، أي: لن يحبطها ويبطلها، بل يتقبلها وينميها لهم، ويظهر من أعمالهم نتائجها، في الدنيا والآخرة.

﴿سيهديم إلى سلوك الطريق الموصلة إلى الجنة، ﴿ويصلح بالهم﴾ أي: حالهم وأمورهم، وثوابهم يكون صالحاً كاملاً لا نكدفيه ولا تنغيص بوجه من الوجوه

﴿ ويدخلهم الجنة عرفها لهم ﴾ أي: عرفها أولاً، بأن شوّقهم إليها، ونعتها لهم، ودكر لهم الأعمال الموصلة إليها، التي من جملتها القتل في سبيله، ووفقهم للقيام بما أمرهم به ورغبهم فيه، ثم إذا دخلوا الجنة، عرفهم منازلهم، وما احتوت عليه من النعيم المقيم، والعيش السليم.

﴿٧ - ٩ ﴾ ﴿يا أيها الذين آمنوا إن تخصروا الله يخصركم ويشبت أقدامكم \* والذين كفروا فتعساً لهم وأضل أعمالهم # ذلك بأنهم كرهوا مأ حكماً، فالحال المتقدمة، إنما هي إذا أنزل الله فأحبط أعمالهم﴾ هذا أمر منه

تعالى للمؤمنين، أن ينضروا الله بالقيام بدينه، والدعوة إليه، وجهاد أعدائه، والقصد بذلك وجه الله، فإنهم إذا فعلوا ذلك، نصرهم الله وثبَّت أقدامهم، أي: يربط على قلوبهم بالصبر والطمأنينة والثبات، ويصبر أجسامهم على ذلك، وبعينهم على أعدائهم، فهذا وعد من كريم صادق الوعد، أن الذي ينصره بالأقوال والأفعال سينصره مولاه، وييسر له أسباب النصر، من الثبات وغيره.

وأما الذين كفروا بربهم، ونصروا الباطل، فإنهم في تعس، أي: انتكاس من أمرهم وخذلان.

**﴿وأَصْلُ أَعَمَالُهُم ﴾** أي: أبطل أعمالهم التي يكيدون بها الحق، فرجع كيدهم في نحورهم، وبطلت أعمالهم النبي يرعمون أنهم يريدون بها

ذلك الإضلال والتعس للذين كفروا، بسبب أنهم ﴿كرهواما أنزل الله ﴿ من القرآن الذي أنزله الله ، صلاحاً للعباد، وفلاحاً لهم، فلم يقبلوه، بل أبغضوه وكرهوه، **﴿فأحبط** أعمالهم﴾

﴿١١ - ١١﴾ ﴿أَفْلُم يسيروا في الأرض فينظروا كيف كان عاقبة الذين من قبلهم دمر الله عليهم وللكافرين أمثالها \* ذلك بأن الله مولى الذين آمنوا وأنَّ الكافرين لا مولى لهم، أي: أفلا يسير هؤلاء المكذبون بالرسول ﷺ، ﴿فينظروا كيف كان عاقبة الذين من **قبلهم،** فإنهم لا يجذون عاقبتهم إلا شر العواقب، فإنهم لا يلتفتون يمنة ولا يسرة إلا وجدوا ما حولهم، قد بادوا وهلكوا، واستأصلهم التكذيب والكفر، فحمدوا، ودمَّر الله عليهم أموالهم وديارهم، بل دمر أعمالهم ومكرهم، وللكافرين في كل زمان ومكان، أمثال هذه العواقب الوخيمة، والعقوبات الذميمة .

وأما المؤمنون، فإن الله تحالي ينجيهم من العذاب، ويجزل لهم كثير

﴿ ذلك بأن الله مولى الذين آمنوا ﴾

فتولاهم برحمته، فأخرجهم من

الظلمات إلى النور، وتولى جزاءهم

ونصرهم، ﴿وأن الكافرين ﴾ بالله

تعالى، حيث قطعوا عنهم ولاية الله،

وسدوا على أنفسهم رحمته ﴿لا مولى

لهم ﴾ يهديهم إلى سبل السلام،

ولا ينجيهم من عذاب الله وعقابه،

بل أولياؤهم الطاغوت، يخرجونهم من

النور إلى الظلمات، أولئك أصحاب

وعملوا الصالحات جناتٍ تجري من

تحتها الأنهار والذين كفروا يتمتعون

ويأكلون كما تأكل الأنعام والنار مثوى

لهم الذكر تعالى أنه ولي المؤمنين،

ذكر ما يفعل بهم في الآخرة، من

دخول الجنات، التي تجري من تحتها

الأنهار، التي تسقى تلك البساتين

الزاهرة، والأشجار الناظرة المثمرة،

ولما ذكر أن الكافرين لا مولى لهم،

ذكر أنهم وُكِلُوا إلى أنفسهم، فلم

يتصفوا بصفات المروءة، ولا الصفات

الإنسانية، بل نزلوا عنها دركات،

وصاروا كالأنعام، التي لا عقل لها

ولا فضل، بل جُلُ همهم ومقصدهم

التمتع بلذات الدنيا وشهواتها، فترى

حركاتهم الظاهرة والباطنة دائرة

حولها، غير متعدية لها إلى ما فيه الخير

والسعادة، ولهذا كانت النار مثوي

لهم، أي: منزلاً معداً، لا يخرجون

﴿ ١٣﴾ ﴿ وَكَأَيْنَ مِنْ قَرِيةٍ هِي أَشَدُ

قوةً من قريتك التي أخرجتك أهلكناهم

فلا ناصر لهم أي: وكم من قرية من

قرى المكذبين، همي أشد قوة من

قبريتك، في الأموال والأولاد

﴿ أَهْلُكُنَاهُم ﴾ حين كذبوا رسلنا،

ولم تفد فيهم المواعظ، فلم نجد لهم 🗥

ناصراً، ولم تغن عنهم قوتهم من

والأعوان، والأبنية والآلات.

منها، ولا يفتر عنهم من عذابها.

لكل روج بهيج، وكل فاكهة لذيذة.

﴿١٢﴾ ﴿إِنَّ الله يدخل الذين آمنوا

النار هم فيها خالدون.

قريتك، إذ أخرجوك عن وطنك وكذبوك، وعادوك وأنت أفضل المرسلين، وخير الأولين والأخرين؟! والعقوبة، لولا أن الله تعالى بعث

﴿١٥﴾ ﴿مِثْلُ الجِنْةُ الْتِي وعَد المتقون فيها أنمار من ماءٍ غير آسن وأنهارٌ من لبن لم يتغير طعمه وأنهارٌ من خمر لذةٍ للشاربين وأنهار من عسل مصفى ولهم فيها من كل الثمرات ومغفرةً من ربهم كمن هو خالدٌ في النار وسقوا ماء حميماً فقطع أمعاءهم ﴿ أَي : اتقوا سخطه، واتبعوا رضوانه، أي: نعتها وصفتها الجميلة.

﴿ فيها أنهار من ماء غير آسن ﴾ آي: غير متغير، لا بوخم ولا بريح منتنة، ولا بـمـرارةٍ، ولا بـكبدورة، بـل هـو أعذب المياه وأصفاها، وأطيبها ريحاً،

﴿وأنهار من لبن لم يتغير طعمه بحموضة ولاغيرها، ﴿وآنهار من خمر للة للشاربين أي: يلتذبه شاربه لله عظيمة، لا كخمر الدنيا الذي يكره مذاقه ويصدع الرأس، ويغول العقل. ﴿ وأنهار من عسل مصفى ﴿ من

فكيف حال هؤلاء الضعفاء، أهل أليسوا بأحق من غيرهم بالإهلاك رسوله بالرحمة والتأني بكل كنافر وجاحد؟

[﴿١٤﴾ ﴿أَفْمِن كَانَ عَلَى بِينَةٍ مِن ربه کمن زین له سوء عمله واتبعوا أ**هواءهم﴾** أي: لا يستوي من هو على بصيرة من أمر دينه، علماً وعملاً، قد علم الحق واتبعه، ورجا ما وعده الله لأهل الجق، كمن هو أعمى القلب، قد رفض الحق وأضله، واتبع هواه بغير هدى من الله، ومع ذلك، يرى أن ما هو عليه من الحق، فما أبعد الفرق بين الفريقين! وما أعظم التفاوت بين الطائفتين، أهل الحق وأهل الغتي إر٢٠٠

مثل الجنة التي أعدها الله لعباده، الذين

والذها شربا.

شمعه وسائر أوساخه.

﴿ ولهم فيها من كل الثمرات ﴾ من

الَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سِيلِ اللَّهِ أَصَلَّ أَعْنَاهُمْ ۞ وَالَّذِينَ مَامَنُوا وَكَيلُواْ ٱلصَّلِيحَتِ وَءَامَنُواْ عِمَالَ أَنْ الْعَصَّدُ وَهُوَاتَحَقَّ مِن زَيْهِمْ كُفَرَ عَنْهُمْ سَيِعَالَهِمْ وَأَصْلَعَ بَالْمُدُنَّ وَالْكَ بِأَذَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ الَّبَعُوا ٱلْنَطِلُ وَأَنَّ ٱلَّذِينَ امْتُوا ٱلْبَعُوا ٱلْتَيَّ مِن زَّيِّهُمْ كَذَلِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ أَمْنَالَهُمْ ۞ فَإِذَا لَقِيمُ الَّذِينَ لَقَرُواْ فَضَرَّبَ الرَّوَانِ حَيَّاإِنَّا ٱتْخَنَتْمُوهُمْ فَشُدُّوا ٱلْوَتَاقَ فَإِمَا مَنَا بَعَدُ وَإِمَّا فِلَاَّةِ حَتَّى تَضَعَ ٱلْحَرُّبُ أَقُوْلَارَهَا فَلِكَ وَلَوْلِيَسَاءَ اللَّهُ لَا تَضَرُّوهِ مَهُمْ وَلَكِن لِيَنْأُواْ يَعْضَكُم يَعْضَ وَٱلَّذِنَ قَيْلُوا فِي سَيِيلِ اللَّهِ فَلَن يُصِيلًا أَعْمَالَهُمْ ۞ سَيَهْ دِيهِمْ وَيُصْلِحُ إَبَالْهُمُ ۞ وَيُدْخِلُهُمُ ٱلْجُنَّةَ عَرَقَهَا لَمُمَّرَّ ۞ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَتُواْ إِن نَصُرُواْ اللَّهَ يَنصُرُكُم وَيُثَيِّتُ أَقْدَامَكُونَ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ فَعَنَا لَّهُ وَأَصَلَأَ اعْمَلَهُمْ ۞ ذَاكَ بِأَنْهُ مُكَرِهُوا مَا أَمْزَلَ اللهُ فَأَحْبَطُ أَعْمَالَهُمْ ۞ \* أَفَكَرُ آسِيرُولُفِ ٱلْأَرْضِ فَيَظُرُوا كَيْفَكُانَ إَ عَلِيَّتُهُ ٱلَّذِينَ مِن قَتِلِهِمُّ وَتَرَاللَّهُ عَلَيْهِمّْ وَلِلْكُفِينَ أَسْلُهَا ۞ الله عَلَى إِنَّ اللَّهُ مَعَوَلَى الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَأَنَّ الْكِينِ مَنْ لِامْوَلَى لَمَّهُ ٢ NOTE OF CORPLE

نخیل، وعنب، وتفاح، ورمان، وأترج، وتين، وغير ذلك مما لا نظير له في الدنيا، فهذا المحبوب الطلوب قد حصل لهم .

ثم قال: ﴿ومغفرة من ربيم﴾ يزول بها عنهم المرهوب، فأي هؤلاء خير أم من هو خالد في النار التي اشتد حرها، وتضاعف عذابها، ﴿وسقوا﴾ فيها ﴿ماء حميماً ﴾ أي: حاراً جنااً ، ﴿ فقطع أمعاءهم ﴾ .

فسبحان من فاوت بين الدارين والجزاءين، والعاملين والعملين.

﴿١٦ ـ ١٧) ﴾ ﴿ومنهم من يستمع إليك حتى إذا خرجوا من عندك قالوا للذين أوتوا العلم ماذا قال آنفا أولئك الذين طبع الله على قلوبهم واتبعوا أهواءهم \* والذين اهتدوا زادهم هدى وآتاهم تقواهم القول تعالى: ومن المنافقين ﴿من يستمع إليك ﴾ ما تقول استماعاً، لا عن قبول وانقياد، بل معرضة قلوبهم عنه، ولهذا قال: وحتى إذا خرجوا من عندك قالوا للذين أوتوا العلم المستفهمين عما قلت، وما سمعواً، مما لم يكن لهم فيه رغبة ﴿ماذا قال آنفاً ﴾ أي : قريباً ، وهذا في غاية الذم لهم، فإنهم لو كانوا حريصين على الخير الألقوا إليه

عذاب الله شيئاً.

في ب فلا تحد لهم ناصراً.

زيادة من هامش ب بخط المؤلف .. رحمه الله ...

A STATE OF S إِنَّ اللَّهُ يُدِّيثُ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعِمْلُوا ٱلصَّلِحَتِ جَنَّلَتٍ تَجْدِي مِن تَحْيَا ٱلْأَنْهُ رَّ وَالَّذِينَ كَفَرُولُيَتُمَنَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَاناً كُلُ ٱلأَنْعَامُ وَٱلنَّارُمَتُوكِي لَمُّدُّهُ وَكَأْيْنِ مِن قَرْيَةٍ هِيَ أَشَدُّ قُوَّةً مِن قَرْيَاكَ ٱلِّيَ أَخْرَجَنُكَ أَهْلَكُنَّهُمْ فَلَا نَاصِرَهَمُ ثُونَ أَفْرَكَانَ عَلَى بَيْنَـةٍ عِن زَيِهِ مَكَن زُيِّنَ لَهُ مِنْقَةً عَمَلِهِ مَوَالْبَعُواْ أَهْوَلَاهُمِ مَثَلُا تُجَنَّةٍ ٱلْتِي وُعِدَ ٱلْمُتَنَّقُونَ فِيهَا ٱلْهَارُّيِّن مِّلَهِ غَيْرِهَ السِن وَٱلْهَارُّيْن لَيْنِ لَرُ يَتَعَيَّرَطَعْمُهُ وَأَنْهَارُيِّنَ خَرِلَّا وَلِلشَّرِينَ وَأَنْهَارُيِّنَ عَسَلِمُصَةً وَلَمْهُ فِيهَا مِن كُلِّ الثَّمَرَاتِ وَمَغْفِرَةٌ مِّن زَّيِّهُمُّ مُّنَّ هُوَخَالِدٌ فِي النَّارِ وَسُقُواْ مَالَةً حَمِيمًا فَقَطَعَ أَمْعَلَهُ هُرَ ۞ وَمِنْهُم مِّن يَسْتَنَيعُ إِلَيْكَ حَنَّى إِذَا حَرَبُولِينَ عِندِكَ قَالُواْ لِلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْمِدْرُ مَاذَا قَالِ ٓ ٓ اِنفًّا أُوْلَيْكَ ٱلَّذِينَ طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَالَّبَعُواْ أَهُوَاْ مُعْوَاْ مُعْمَ اللَّذِينَ آهْتَدَوَّأْزَادَهُمُّرُهُدُى وَءَالَمِيهُمُّ مُقَوِّنِهُمُّ ۞ فَهَلَ يَنْظُرُونَكَ إِلَّا السَّاعَةُ أَنْ تَأْتِيتُهُم بِغُنَّةً فَقَدْجَاتُهُ أَخْذَ لِلْعَافَأَنَّ لِمُثَالِبَةَ ثَهُمْ } وَحُرَيْهُمْ ﴿ فَاعَادَ أَنْمَاكَ إِلَّهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَسْتَغَيْرِ اللَّهِ اللَّهِ وَالْتُوْمِينَ وَالْلُوْمَاتُ وَاللَّهِ مِنْ وَاللَّوْمِنْ وَاللَّوْمِنْ وَاللَّهِ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ وَاللَّهِ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ وَاللَّهِ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ وَاللَّهِ مِنْ وَاللّهِ مِنْ وَاللَّهِ مِنْ وَالَّهِ مِنْ وَاللَّهِ مِنْ وَاللَّهِ مِنْ وَاللَّهِ مِنْ وَاللَّهِ

أسماعهم، ووعته قلوبهم، وانقادت له جوارحهم، ولكنهم بعكس هذه الحال، ولهذا قال: ﴿أُولِمُكُ الذِّينِ طبع الله على قلوبهم ﴾ أي: ختم عليها، وسد أبواب الخير التي تصل إليها بسبب اتباعهم أهواءهم، التي لا يهوون فيها إلا الباطل.

﴿١٨﴾ ﴿فهل ينظرون إلا الساعة أن تأتيهم بفتة فقد جاء أشراطها فأنى لهم إذا جاءتهم ذكراهم﴾ أي: فهل ينظر هؤلاء المكذبون أو ينتظرون ﴿إلا الساعة أن تأتيهم بغتة ﴾ أي: فجأة ، وهم لا يشعرون ﴿فقد جاء أشراطها﴾

﴿ فَأَنَّى لَهُم إِذَا جِاءَتُهُم ذَكُراهُم ﴾ أي: من أين لهم، إذا جاءتهم الساعة وانقطعت آجالهم أن يتذكروا ويستعتبوا؟ قد فات ذلك، وذهب وقت التذكر، فقد عمروا ما يتذكر فيه

ثم بين حال الهتدين، فقال: ﴿والذين اهتدوا﴾ بالإيمان والانقياد، واتباع ما يرضى الله ﴿زادهم هدى﴾ شكراً منه تعالى لهم على ذلك، ﴿وآتاهم تقواهم﴾ أي: وفقهم للخير، وحفظهم من الشر، فذكر للمهتدين جزاين: العلم النافع، والعمل

أي: علاماتها الدالة على قربها ...

من تذكر، وجاءِهِم النذير.

ففي هذا الحث على الاستعداد قبل مفاجأة الموت، فإن موت الإنسان قيام ساعته .

﴿١٩﴾ ﴿قاعلم أنه لا إله إلا الله واستغفر لذنبك وللمؤمنين والؤمنات والله يعلم متقلبكم ومثواكم﴾ العلم لا بدفيه من إقرار القلب ومعرفته، بمعنى ما طلب منه علمه، وتمامه أن يعمل بمقتضاه 🗀

وهذا العلم الذي أمر الله به ـ وهو العلم بتوحيد الله \_ فرض عين على كل إنسان، لا يسقط عن أحد، كائناً من كان، بال كال مضطرّ إلى ذلك. والطريق إلى العلم بأنه لا إله إلا هو أمور: أحدها بل أعظمها: تدبر أسمائه وصفاته، وأفعاله الدالة على كماله وعظمته وجلالته<sup>(۱)</sup>، فإنها توجب بذل الجهد في التأله له، والتعبد للرب الكامل الذي له كل حمد ومجد وجلال

الثاني: العلم بأنه تعالى المنفرد جالخلق والتدبير، فيعلم بذلك أنه المنفرد بالألوهية .

الثالث: العلم بأنه المنفرد بالنعم الظاهرة والباطنة، الدينية والدنيوية، فإن ذلك يوجب تعلق القلب به ومحبته، والتأله له وحده لا شريك له. الرابع: ما نزاه ونسمعه من الثواب لأوليائه القائمين بتوحيده من النصر والنعم العاجلة، ومن عقوبته لأعدائه المشركين به، فإن هذا داع إلى العلم، بأنه تعالى وحدة المستحق للعبادة كلها . الخامس: معرفة أوصاف الأوثان والأنداد التي عبدت مع الله، واتخذت آلهة، وأنها ناقصة من جميع الوجوه، فقيرة بالذات، لا تملك لنفسها ولا لعابديها نفعاً ولا ضرأ، ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً، ولا ينصرون من عبدهم، ولا ينفعونهم بمثقال ذرة، من

السادس: اتفاق كتب الله على

جلب خير أو دفع شر، فإن العلم

بذلك يوجب العلم بأنه لا إله إلا هو

وبطلان إلهية ما سواه.

ذلك، وتواطؤها عليه.

السابع: أن خواص الخلق، الذين هم أكمل الخليقة أخلاقاً وعقولاً، ورأياً وصواباً، وعلماً ـ وهم الرسل والأنبياء والعلماء الربانيون ـ قد شهدوا لله بذلك.

الشامن: ما أقامه الله من الأدلة الأفقية والنفسية، التي تدل على التوحيد أعظم دلالة، وتنادي عليه بلسان حالها بما أودعها من لطائف صنعته، وبديع حكمته، وغرائب خلقه .

فهذه الطرق التي أكثر الله من دعوة الخلق بها إلى أنه لا إله إلا الله، وأبداها في كتابه وأعادها عند تأمل العبد في بعضها، لا بدأن يكون عنده يقين وعلم بذلك، فكيف إذا اجتمعت وتواطأت واتفقت، وقامت أدلة التوحيد من كل جانب، فهناك يرسخ الإيمان والعلم بذلك في قلب العبد، بحيث يكون كالجبال الرواسي، لا تزلزلنه الشبه والخيالات، ولا يزداد \_على تكرر الباطل والسبه \_إلا نمواً وكمالاً.

🗀 هــذا، وإن نــظــرت إلى الـــدليل العظيم، والأمر الكبير ـ وهو تدبر هذا القرآن العظيم، والتأمل في آياته ــ فإنه الباب الأعظم إلى العلم بالتوحيد ويحصل به من تفاصيله وجمله ما لا يحصل في غيره.

وقوله: ﴿ واستغفر لذنبك ﴾ أي: اطلب من الله المعفرة للذنبك، بأن تفعل أسباب المغفرة من التوبة والدعاء بالغفرة، والحسنات الماحية، وترك الذنوب والعفو عن الجرائم.

﴿وَ ﴾ استغفر أيضاً ﴿للمؤمنين والمؤمنات الإنهم \_بسبب إيمانهم \_ كان لهم حق على كل مسلم ومسلمة. ومن جملة حقوقهم أن يدعو لهم ويستغفر لذنوبهم، وإذا كان مأموراً

بالاستغفار لهم المتضمن لإزالة الذنوب وعقوباتها عنهم، فإن من لوازم ذلك النصح لهم، وأن يحب لهم من الخير ما

يحب لنفسه، ويكره لهم من الشر ما يكره لنفسه، ويأمرهم بما فيه الخير لهم، وينهاهم عما فيه ضررهم، ويعفو عن مساويهم ومعايبهم، ويحرص على اجتماعهم اجتماعا تتألف به قلوبهم، ويزول ما بينهم من الأحقاد المفضية للمعاداة والشقاق، الذي به تكثر ذنوبهم ومعاصيهم .

﴿والله يعلم متقلبكم ﴾ أي: تصرفاتكم وحركاتكم، وذهابكم ومجيئكم، ﴿ومثواكم﴾ الذيب تستقرون، فهو يَعلمكم في الحركات والسكنات، فيجازيكم على ذلك أتم الجزاء وأوفاه .

لولا نزلت سورة فإذا أنزلت سورة محكمة وذكر فيها القتال رأيت الذين في قلوبهم مرض ينظرون إليك نظر المفشى عليه من الموت فأولى لهم \* طاعة وقول معروف فإذا عزم الأمر فلو فلا يعان عليه. صدقوا الله لكان خيراً لهم \* فهل عسيتم إن توليتم أن تفسدوا في الأرض وتقطعوا أرحامكم \* أولئك الذين لعنهم الله فأصمهم وأعمى أبصارهم يقول تعالى: ﴿ويقول الذين آمنوا﴾ استعجالا ومبادرة للأوامر الشاقة: ﴿ لُولا نُزلت سورة ﴾ أي: فيها الأمر

> ﴿ فَإِذَا أَنْزَلْتُ سُورة محكمة ﴾ أي: ملزم العمل بها، ﴿وذكر فيها القتال﴾ الذي هو أشق شيء على النفوس، لم يثبت ضعفاء الإيمان على امتثال هذه الأوامر، ولهذا قال: ﴿رأيت الذين في قلوبهم مرض ينظرون إليك نظر المغشى عليه من الموت، من كراهتهم لذلك، وشدته عليهم.

وهذا كقوله تعالى: ﴿أَلَّمْ تُرَّ إِلَّى الَّذِينَ قيل لهم كفوا أيديكم وأقيموا الصلاة وأتوا الزكاة فلما كتب عليهم القتال إذا فريق منهم يخشون الناس كخشية الله أو أشدخشية ﴾ .

شم نديم تعالى إلى ما هو الأليق بحالهم، فقال: ﴿ فَأُولَى لَهُم \* طاعة

وقول معروف اي: فأولى لهم أن يمتثلوا الأمر الحاضر المحتم عليهم، ويجمعوا عليه هممهم، ولا يطلبوا أن يشرع لهم ما هو شاق عليهم، وليفرحوا بعافية الله تعالى وعفوه.

﴿ فَإِذَا عَرْمُ الْأُمْرِ ﴾ أي: جاءهم الأمر جد، وأمر محتم، ففي هذه الحال لو صدقوا الله بالاستعانة به، وبذل الجهد في امتثاله ﴿لكان خيراً لهم﴾ من حالهم الأولى، وذلك من وجوه: ﴿

منها: أن العبد ناقص من كل وجه، لا قدرة له إلا إن أعانه الله، فلا يطلب زيادة على ما هو قائم بصدده . المالية

ومنها: أنه إذا تعلقت نفسه ﴿٢٠ ـ ٢٣﴾ ﴿ويقول اللين آمنوا بالمستقبل، ضعف عن العمل، بوظيفة وقته، وبوظيفة المستقبل، أما الحال، فلأن الهمة انتقلت عنه إلى غيره، والعمل تبع للهمة، وأما المستقبل، فإنه لا يجيء حتى تفتر الهمة عن نشاطها

ومنها: أن العبد المؤمل للآمال المستقبلة، مع كسله عن عمل الوقت الحاضر، سبيه بالمتألِّ الذي يجزم بقدرته، على ما يستقبل من أموره، فأحرى به أن يخذل ولا يقوم بما هَمَّ به ووطن نفسه (١) عليه، فالذي ينبغي أن يجمع العبدهمه وفكرته ونشاطه على وقته الحاضر، ويؤدي وظيفته بحسب قدرته، ثم كلما جاء وقت استقبله بنشاط وهمة عالية مجتمعة غير متفرقة، مستعيناً بربه في ذلك، فهذا حريّ بالتوفيق والتسديد في جميع أموره.

ثم ذكر تعالى حال المتولى عن طاعة ربه، وأنه لا يتولى إلى خير، بل إلى تنفسساوا في الأرض وتنقيط موا أرحامكم أي: فهما أمران، إما التزام لطاعة الله، وامتثال لأوامره، فثَمَّ الخير والرشد والفلاح، وإما إعراضٌ عن ذلك، وتولى عن طاعة الله، فما ثمَّ إلا الفساد في الأرض بالعمل بالعاصى وقطيعة الأرحام.

THE WAR STREET وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ لَؤَلَا ثَيْلَتَ سُورَةً ۚ فَإِذَاۤ أَيْلِتَ سُورَةً مُّ الْمُعْكَمَةُ وَيُكِرَفِيهَا ٱلْقِتَالُ رَأَيْتَ ٱلَّذِيكِ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ ٱلْمُغَيْثِي عَلَيْهِ مِن ٱلْوَبِّ فَأَوْلَ لَهُمُّ ۞ مَلَاعَةٌ وَقَوْلٌ مَّعْدُوفَ ۚ فَإِذَا عَزَمَ ٱلْأَمْرُ فَلَوْصَدَقُوا الله لَكَ اللهُ ال فِي ٱلأَرْضِ وَتُعَطِّعُوا أَرْحَامَكُمْ ۞ أُوْلَيْكَ ٱلَّذِينَ لَعَنَاهُمُ اللَّهُ فَأَصَمَتُهُ وَأَعْمَىٰ أَنْصَارَهُمْ ۞ أَفَلَانِتَ ذَبُّرُونَ ٱلْفُرْمَانَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَىٰ لِمُنّا ۚ إِنَّا ٱلَّذِينَ ٱرْزَنَدُواْ عَلَيْٓ آَدُبُ رِهِمِ عَنْ بَعْدِ مَا تِبَيِّنَ لَهُمُوا لَهُدَىٰ ٱلشَّيْطَانُ مِتَوَّلَ لَهُمُّر وَأَمْنَ إِنَّهُمْ ۞ ذَاكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ لِلَّذِينَ كَرِهُواْ مَانَزُلَ اللَّهُ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ ٱلْأَمْرِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِسْرَارَهُمْ ۞ فَكَيْفَ إِذَا تُوَقَّتُ هُمُّ ٱلْمَلَيْبِكَةُ يَصِّرِ يُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَ رَهُمَ ۞ ذَالِكَ بِأَلْهُمُ ٱلْبَعُواْمَا أَسْخَطَ ٱللَّهُ وَكَوْرُهُواْ رِضُوانَهُ فَأَخْرَطُ أَعْمَلُهُمْ ۞ أَمْ حَبِيبَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ مُنْ أَن لَّن يُغْرِجَ اللَّهُ أَمْ عَلَيْهُمْ ﴿ A STATE OF THE STA

الأرض، وقطعوا أرحامهم الله بأن أبعدهم عن رحمته ، وقربوا من سخط الله.

﴿ فَأَصِمُهُمْ وَأَعْمَى أَبْصَارِهُمْ ﴾ أي : جعلهم لا يسمعون ما ينفعهم ولا يبصرونه، فلهم آذان، ولكن لا تسمع سماع إذعان وقبول، وإنما تسمع سماعاً تقوم به حجة الله عليها، ولهم أعين، ولكن لا يبصرون بها العبر والأيات، ولا يلتفتون بها إلى المراهين والبينات.

﴿ ٢٤﴾ ﴿ أَفَلَا يَتَلَبُرُونَ الْقُرَآنَ أَمْ على قلوب أقفالها ﴿ أِي: فهلا يتدبر هـؤلاء المعرضون لـكــــاب الله، ويتأملونه حق التأمل، فإنهم لو تدبروه، لدَّلْهم على كل خير، ولحذرهُم من كل شر، ولملأ قلوبهم من الإيسان، وأفتدتهم من الإيقان، ولأوصلهم إلى المطالب العالية، شر، فقال: ﴿ فَهِل عسيتم إن توليتم أن م والمواهب الغالية، ولبينً لهم الطريق الموصلة إلى الله، وإلى جنته ومكملاتها ومفسداتها، والطريق الموصلة إلى العذاب، وبأي: شيء تحذر، ولعرَّفهم بربهم، وأسمائه وصفاته وإحسانه، ولشوِّقهم إلى النواب الجريل، ورهِّبهم من العقاب الوبيل.

﴿أُمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالُهَا ﴾ أي: قد ﴿ أُولِمُنْكُ اللَّهِ مِنْ السَّدِوا فِي أَعْلَقَ عَلَى مَا فِيهَا مِنَ السَّرِ وأَقْفَلَت،

<sup>(</sup>١) - في ب: وتوعد نفسه، وكذلك كانت في أ من قبل ثم شطبها الشيخ ــ رحمه الله ــ وعدَّلها إلى: وطن نفسه.

A CONTRACT OF THE PROPERTY OF وَلَوْنَشَاآهُ لَأَزْيْنَكُمُهُمْ فَلَحَرَفْتَهُ مربيبيمَاهُمُ وَلَكَثَرِفَتَهُمْ فِي لَمَنِ ٱلْقَوْلُ وَاللَّهُ يَعَلَّمُ أَعْدَلْكُونَ وَلَيْتِلُونِكُوْ حَنَّى تَعْلَرُ ٱللَّهَ لِمِينَ مِنكُورَالصَّابِينَ وَيَتَلُوا آخِارَكُونَ إِنَّ ٱلَّذِنَ كُورُوا وَصَدُّواْ عَن سَيِيلِ اللَّهِ وَشَاكَةً الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا لِبَيِّنَ لَمُهُ لَقُنُدَىٰ لَن يَضُرُّوا اللَّهُ مَثَنَيْنَا وَسَيَحْمِظُ أَضَلَهُمُ ﴿ \* يَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤ أَلَطِيعُوا أَنَّهُ وَأَطِيعُواْ أَلْرَسُولَ وَلَانْتُطِلُواْ أَعْمَلَكُمُ ۞ إِذَا لَيْنِ كَفَنُرُوا وَصَدُواْ عَن سَبِيلَ اللَّهِ ثُرَّكَ اقُواُ وَهُمَّهِ كُفَّارٌ قَلَن يَغْ فِرَأَلَنَهُ لَكُمْ ۞ فَلَا تَهِمُوا وَيَدْعُوٓ إِلَى ٱلسَّلِّمِ وَأَنتُوا لَأَعْلَوْتَ وَأَلَقَهُ مَعَكُو وَلَن يَرْكُمُ أَعْمَلَكُونَ 🕝 إِنَّمَا ٱلْخِيَوَةُ ٱلدُّنْيَ الْحِبُّ وَلَمُؤْوِّرَان لُوْمِثُوا وَتَشَكُّوا يُؤْمِكُمْ أَجُورَكُمْ وَلَايَسْتَلَكُو أَمْوَالَكُمْ أَمْوَالَكُمْ ﴿ إِدَيْسَتَاكُمُوهَا فَتُحْفِكُونِ عَمْلُوا وَيُخْرِجُ أَضْفَلَنَكُمْ ﴿ مَنَّا لِتُسْرُهُولُا مُّدُّعُونَ لِنَّهُ فِقُوا فِي سَكِيلِ اللَّهِ فَيَنكُم مَّنَ يَبْخَلُّ وَمَنْ يَبْخَلُ فَإِنْهَا يَبْحُلُ عَنَ نَسْسِ وْ وَاللَّهُ ٱلْفَيْنِي وَأَشَعُوا لَفُقَ كَنَّا أَوْ وَإِنْ إِلَّ النَّوَقُوا يَسْتَبُولَ قَوْمًا عَيْرَكُمُ مُذُرٍّ لَا يَكُونُوا أَمْسَلَكُم ٥ ONE SEE OF BEEFE

فلا يدخلها خير أبدأ؟ هذا هو الواقع.

﴿ ٢٥ ـ ٢٨﴾ ﴿إِنَّ السَّدِيسَ ارتسدوا على أدبارهم من بعد ما تبين لهم الهدى الشيطان سؤل لهم وأملي لهم \* ذلك بأنهم قالوا للذين كرهوا مأ نزّل الله سنطيعكم في بعض الأمر والله يعلم إسرارهم \* فكيف إذا توفتهم الملائكة يضربون وجوههم وأدبارهم \* ذلك بأنهم اتبعوا ما أسخط الله وكرهوا رضوانه فأحبط أعمالهم ايخبر تعالى عن حالة المرتدين عن الهدي والإيمان على أعقابهم إلى الضلال والكفران، ذلك لا عن دليل دلهم ولا برهان، وإنما هو تسويل من عدوهم الشيطان وتزيين لهم، وإملاء منه لهم: ويعدهم ويمنيهم وما يعدهم الشيطان

وذلك أنهم قد تبين لهم الهدى، فزهدوا فيه ورفضوه، و ﴿قالوا للذين كرهوا ما نزل الله من المبارزين العداوة لله ولرسوله ﴿سنطيعكم في بعض الأمر الأمر الدني يوافق أهنواءهم، فلذلك عاقبهم الله بالضلال، والإقامة على ما يوصلهم إلى الشقاء الأبدي، والعذاب السرمدي.

﴿والله يعلم إسرارهم الله فلذلك فضجهم، وبينها لعباده المؤمنين، لئلا يغنروا بها.

﴿ فَكِيفَ ﴾ ترى حالهم الشنيعة، ورؤيتهم الفظيعة ﴿إذا توفتهم

الملائكة﴾ الموكلون بقبض أرواحهم، ﴿يضربون وجوههم وادبارهم بالمقامع الشديدة؟!

﴿ ذلك ﴾ العذاب الذي استحقوه ونالوه ﴿بـــــ ﴿أنهم اتبعوا ما أسخط الله من كل كفر وفسوق وعصيان . "

**﴿وكرهوا رضوانه﴾** فلم يكن لهم رغبة فيما يقربهم إليه، ولا يدنيهم منه، ﴿ فَأَحِبِطُ أَعِمَالُهُم ﴾ أي: أبطلها وأذهبها، وهذا بخلاف من اتبع ما يرضى الله وكره سخطه، فإنه سيكفر عنه سيئاته، ويضاعف أجره وثوابه.

﴿ ٢٩ ـ ٢٩ ﴾ ﴿أم حسب الذين في قبلوبهم مسرض أن لسن يخسرج الله أضغانهم \* ولوشاء لأريناكهم فلعرفتهم بسيماهم \* ولتعرفنهم في لحن القول والله يعلم أعمالكم \* ولنبلونكم حتى نعلم المجاهدين منكم والصابرين ونبلوا أخباركم لليقول تعالى: ﴿ أُم حسب الذين في قلوبهم مرض﴾ من شبهة أو شهوة، بحيث تخرج القلب عن حال صحته واعتداله، أن الله لا يخرج ما في قلوبهم من الأضغان والعداوة للإسلام وأهله؟ هذا ظن لا يليق بحكمة الله، فإنه لا بدأن يميز الصادق من الكاذب، وذلك بالابتلاء بالمحن، التي من تبت عليها، ودام إيمانه فيها، فهو المؤمن حقيقة، ومن ردته على عقبيه فلم يصبر عليها، وحين أتاه الامتحان، جزع وضعف إيمانه، وخرج ما في قلبه من الضغن، وتبين نفاقه، هذا مقتضى الحكمة الإلهية، مع أنه تعالى قال: ﴿ولونشاء لأريناكهم فلعرفتهم بسيماهم أي: بعلاماتهم التي هي

﴿ولتعرفنهم في لحن القول﴾ أي: لا بدأن يظهر ما في قلومهم، ويتبين بفلتات ألسنتهم، فإن الألسن مغارف القلوب، يظهر منها ما في القلوب من النير والشر ﴿ والله يعلم أعمالكم ﴾ فيجازيكم عليها.

كالوسم في وجوههم . . . .

ثم ذكر أعظم امتحان يمتجن به عباده، وهو الجهاد في سبيل الله،

فقال: ﴿ولنبلونكم﴾ أي: نختبر إيمانكم وصبركم، ﴿حتى نعلم المجاهدين منكم والصابرين ونبلو أخباركم، فمن امتثل أمر الله وجاهد في سبيل الله لنصر دينه وإعلاء كلمته فهو المؤمن حقاً، ومن تكاسل عن ذلك، كان ذلك نقصاً في إيمانه.

﴿٣٢﴾ ﴿إِنَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُوا عن سبيل الله وشاقوا الرسول من بعد ما تبینّ لهم الهدی لن پضروا الله شیئاً وسيحبط أعمالهم الهماك هذا وعيد شديد لمن جمع أنواع الشركلها، من الكفر بالله، وصد الخلق عن سبيل الله الذي نصبه موصلا إليه. 

﴿وشاقوا الرسول من بعد ما تبين لهم الهدي أي: عاندوه وخالفوه عن عمدوعناد، لا عن جهل وغيي وضلال، فإنهم ﴿ لَنْ يَصْرُوا اللَّهُ شَيَّاكُ فلا ينقص به ملكه.

﴿ وسيحبط أعمالهم ﴾ أي: مساعيهم التي بذلوها في نصر الباطل، بأن لا تثمر لهم إلا الحيبة والحسران، وأعمالهم التي يرجون بها الثواب، لا تقبل لعدم وجود شرطها.

﴿٣٣﴾ ﴿يا أيها اللذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول ولاتبطلوا أعمالكم﴾ يأمر تعالى المؤمنين بأمر به تتم أمورهم، وتحضل سعادتهم الدينية والدنيوية، وهو طاعته وطاعة رسوله في أصول الدين وفروعه، والطاعة هي امتثال الأمر، واجتناب النهي على الوجه المأموربه بالإخلاص وتمام المتابعة :

· وقوله: ﴿ولا تبطلوا أعمالكم﴾ يشمل النهي عن إبطالها بعد عملها، بما يفسدها، من مَنَّ بها وإعجاب، وفخر وسمعة، ومن عمل بالمعاصي التي تضمحل معها الأعمال، ويحبط أجرها، ويشمل النهي عن إفسادها حال وقوعها بقطعها، أو الإتيان بمفسد من مفسداتها ساست

فمبطلات الصلاة والصيام والحج ونحوها، كلها داخلة في هذا، ومنهيُّ عنها، ويستدل الفقهاء بهذه الآية على تحريم قطع الفرض، وكراهة قطع

النفل، من غير موجب لذلك، وإذا كان الله قد نهى عن إبطال الأعمال، فهو أمر بإصلاحها، وإكمالها وإتمامها، والإتيان بها، على الوجه الذي تصلح به علماً وعملاً.

﴿ ٣٤ ـ ٣٥﴾ ﴿إنَّ الَّذِيسَ كَـ فَـرُوا وصدوا عن سبيل الله ثم ماتوا وهم كفارٌ فلن يغفر الله لهم \* فلا تهنوا وتدعوا إلى السلم وأنتم الأعلون والله معكم ولن يتركم أعمالكم، هذه الآية والتي في البقرة قوله: ﴿ومن يرتدد منكم عن دينه فيمت وهو كافر فأولئك حبطت أعمالهم في الدنيا والآخرة) مقيدتان، لكل نص مطلق، فيه إحباط العمل بالكفر، فإنه مقيد بالموت عليه، فقال منا: ﴿إِن الذين كفروا ﴾ بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر ﴿وصدوا﴾ الخلق ﴿عن سبيل الله بتزهيدهم إياهم بالحق، ودعوتهم إلى الباطل، وتزيينه، ﴿ثم ماتوا وهم كفار، لم يتوبوا منه، ﴿فَلَنْ يَغْفُرُ اللَّهُ لهم﴾ لا بشفاعة ولا بغيرها، لأنه قد تحتم عليهم العقاب، وفاتهم الثواب، ووجب عيلهم الخلود في النار، وسدت عليهم رحمة الرحيم الغفار.

ومفهوم الآية الكريمة أنهم إن تابوا من ذلك قبل موتهم، فإن الله يغفر لهم ويرحهم، ويدخلهم الجنة، ولو كانوا مفين أعمارهم في الكفر به والصدعن سبيله، والإقدام على معاصيه، فسبحان من فتح لعباده أبواب الرحة، ولم يغلقها عن أحد، ما دام حياً متمكناً من التوبة.

وسبحان الحليم، الذي لا يعاجل العاصين بالعقوبة ، بل يعافيهم، ويرزقهم، كأنهم ما عصوه مع قدرته عليهم.

ثم قال تعالى: ﴿ فلا مهنوا ﴾ أي: لا تضعفوا عن قتال عدوكم، ويستولي عليكم الخوف، بل اصبروا واثبتوا، ووطنوا أنفسكم على القتال والجلاد، طلباً لمرضاة ربكم، ونصحاً للإسلام، وإغضاباً للشيطان.

ولا تدعوا إلى المسالمة والمتاركة بينكم وبين أعدائكم، طلباً للراحة، ﴿وَ﴾

الحال أنكم ﴿أنتم الأعلون والله معكم ولن يتركم ﴾ أي: ينقصكم ﴿أعمالكم ﴾

فهذه الأمور الثلاثة، كل منها مقتض للصبر وعدم الوهن كونهم الأعلين، أي: قد توفرت لهم أسباب النصر، ووعدوا من الله بالوعد الصادق، فإن الإنسان لا يهن إلا إذا كان أذل من غيره وأضعف عدداً، وقوة داخلية وخارجية.

الشاني: أن الله معهم، فإنهم مؤمنون، والله مع المؤمنين، بالعون والنصر والتأييد، وذلك موجب لقوة قلوبهم، وإقدامهم على عدوهم.

الثالث: أن الله لا ينقصهم من أعمالهم شيئاً، بل سيوفيهم أجورهم، ويزيدهم من فضله، خصوصاً عبادة الجهاد، فإن النفقة تضاعف فيه، إلى سبع مئة ضعف، إلى أضعاف كثيرة، وقال تعالى:

«ذلك بأنهم لا يصيبهم ظمأ ولا نصب ولا خمصة في سبيل الله ولا يطؤون موطئاً يغيظ الكفار ولا ينالون من عدو نيلاً إلا كتب لهم به عمل صالح إن الله لا ينضيع أجر المحسنين \* ولا ينفقون نفقة صغيرة ولا كبيرة ولا يقطعون وادياً إلا كتب لهم ليجربهم الله أحسن ما كانوا يعملون .

فإذا عرف الإنسان أن الله تعالى لا يضيع عمله وجهاده، أوجب له ذلك النشاط، وبذل الجهد فيما يترتب عليه الأجر والثواب، فكيف إذا اجتمعت هذه الأمور الثلاثة فإن ذلك يوجب النشاط التام، فهذا من ترغيب الله لعباده، وتنشيطهم وتقوية أنفسهم على ما فيه صلاحهم وفلاحهم.

﴿٣٦ ـ ٣٦﴾ ﴿إنما الحياة الدنيا لعبّ ولهو وإن تؤمنوا وتتقوا يؤتكم أجوركم ولا يسألكم أموالكم ﴿إن يسألكموها فيحفكم تبخلوا ويخرج أضغانكم ﴿ها أنتم هؤلاء تدعون لتنفقوا في سبيل الله فمنكم من يبخل ومن يبخل فإنما يبخل عن نفسه والله الغني وأنتم الفقراء وإن تتولوا يستبدل

قوماً غيركم ثم لا يكونوا أمثالكم هذا تزهيد منه لعباده في الحياة الدنيا بإخبارهم عن حقيقة أمرها، بأنها لعب ولهو، لعب في الأبدان ولهو في القلوب، فلا يزال العبد لاهياً في ماله، وأولاده، وزينته، ولذاته من النساء، والمآكل والمشارب، والمساكن والمجالس، والمناظر والرياسات، لاعبأ في كل عمل لا فائدة فيه، بل هو دائر بين البطالة والغفلة والمعاصي، حتى تستكمل دنياه، ويحضره أجله، فإذا هذه الأمور قد ولت وفارقت، ولم يحصل العبد منها على طائل، بل قد تبين له خسرانه وحرمانه، وحضر عذابه، فهذا موجب للعاقل الزهد فيها، وعدم الرغبة فيها، والاهتمام بشأنها، وإنما الذي ينبغي أن يهتم به ما ذكره بقوله: ﴿وإن تؤمنوا وتتقوا ﴿ بأن تؤمنوا بالله، وملائكته وكتبه ورسله واليوم الأخر، وتقوموا بتقواه التي هي من لوازم الإيمان ومقتضياته، وهي العمل بمرضاته على الدوام، مع ترك معاصيه، فهذا الذي ينفع العبد، وهو الذي ينبغي أن يتنافس فيه، وتبذل الهمم والأعمال في طلبه، وهو مقصود الله من عباده رحمة بهم ولطفأ، لِيثيبهم الثواب الجزيل، ولهذا قال: ﴿ وإن تؤمنوا وتتقوا يؤتكم أجوركم **ولا يسألكم أموالكم﴾** أي: لا يريد تعالى أن يكلفكم ما يشق عليكم، ويعنتكم من أخذ أموالكم، وبقائكم بلا مال، أو ينقصكم نقصاً يضركم، ولهذا قال: ﴿إِن يسألكموها فيحفكم **تبخلوا ويخرج أضفانكم﴾** أي: ما في قلوبكم من الضغن، إذا طلب منكم ما تكرهون بذله.

والدليل على أن الله لوطلب منكم أموالكم وأحفاكم بسؤالها، أنكم تتنعون منها، أنكم وتدعون لتنفقوا في سبيل الله على هذا الوجه، الذي فيه مصلحتكم الدينية والدنيوية.

﴿قمنكم من يبخل﴾ أي: فكيف لو سألكم، وطلب منكم أموالكم في غير أمر ترونه مصلحة عاجلة؟ أليس من باب أولى وأحرى امتناعكم من ذلك.

ثم قال: ﴿وَمِنْ يَبْخُلُ فَإِنْمَا يَبْخُلُ عَنْ نَفْسِهِ ﴾ لأنه حرم نفسه ثواب الله تعالى، وفاته خير كثير، ولن يضر الله بترك الإنفاق شيئاً.

فإن الله هو ﴿الغني وأنتم الفقراء﴾ تحتاجون إليه في جميع أوقاتكم، لجميع أموركم.

﴿وَإِن تتولوا ﴾ عن الإيمان بالله ، وامتثال ما يأمركم به ﴿يستبدل قوماً غيركم ثم لا يكونوا أمثالكم ﴾ في التولي ، بل يطيعون الله ورسوله ، ويجبون الله ورسوله ، كما قال تعالى : ﴿يا أيها الذين آمنوا من يرتد منكم عن دينه فسوف يأتي الله بقوم يجبهم ويجونه ﴾ .

### تم تفسير سورة القتال، والحمد لله رب العالمين

# 

﴿١ - ٣﴾ ﴿ بسم الله الرحمن الرحيم إنا فتحنا لك فتحاً مبيناً \* ليففر لك الله ما تقدم من ذنبك وما تأخر مستقيماً \* وينصرك الله نصراً عزيزاً له خذا الفتح المذكور هو صلح الحديبية، حين صد المشركون رسول الله على الموها أن صالحهم رسول الله على على وضع الحرب بينه وبينهم عشر سنين، وعلى أن يعتمر من العام المقبل، وعلى أن من أراد أن يدخل في عهد قريش وحلفهم دخل، ومن أحب أن يدخل في عهد قريش وحلفهم دخل، ومن أحب أن يدخل في عهد ومعل.

وبسبب ذلك لما أمن الناس بعضهم بعضا، أتسعت دائرة الدعوة لدين الله عز وجل، وصار كل مؤمن بأي: محل كان من تلك الأقطار، يتمكن من ذلك، وأمكن الحريص على الوقوف على حقيقة الإسلام، فدخل الناس في تلك المدة في دين الله أفواجاً، فلذلك سماة الله فتحاً، ووصفه بأنه فتح مبين أي ظاهر جلي، وذلك لأن المقصود

في فتح بلدان المشركين إعزاز دين الله، وأنتصار المسلمين، وهذا حصل بذلك (١١) الفتح، ورتب الله على هذا الفتح عدة أمور، فقال: ﴿ليغفر لك الله ما تقدم من ذنبك وما تأخر﴾ وذلك \_والله أعلم \_بسبب ما حصل بسببه من الطاعات الكثيرة، والدخول في الدين بكثرة، وبما تحمَّل عُرُّ من تلك الشروط التي لا يصبر عليها إلا أولو العزم من المرسلين، وهذا من أعظم مناقبه وكراماته على، أن غَفِر اللهِ له ما تقدم من ذنبه وما تأخر 🗟 . ﴿ ويتم نعمته عليك ﴾ بإعزاز دينك، ونصرك على أعدائك، واتساع كلمتك، ﴿ويهديك صراطاً مستقيماً ﴾ تنال به السعادة الأبدية، والفلاح السرمدي.

وينصرك الله نصراً عزيزاً أي: قوياً لا يتضعضع فيه الإسلام، بل يحصل الانتصار التام، وقصع الكافرين، وذلهم ونقصهم، مع توفر قوى المسلمين ونصوهم، ونصو أموالهم.

ثم ذكر آثار هذا الفتح على المؤمنين،

﴿ 3 - ٢ ﴾ ﴿ مو الذي أنزل السكينة في قلوب المؤمنين ليزدادوا إيماناً مع إيمانهم ولله جنود السماوات والأرض وكان الله عليماً حكيماً \* ليدخل تحتها الأنهار خالدين فيها ويكفر عنهم سيئاتهم وكان ذلك عند الله فوزا عظيماً \* ويعلب النافقين والمنافقات والمشركات الطانين بالله ظن السوء عليهم دائرة السوء وغضب الله عليهم واعد لهم جهنم وساءت مصيراً ﴾

يخبر تعالى عن مِنْتِهِ على المؤمنين بإنزال السكينة في قلوبهم، وهي السكون والطمأنينة، والثبات عند نزول المحن القلقة، والأمور الصعبة، التي تشوش القلوب، وتزعج الألباب، وتضعف النفوس، فمن

نعمة الله على عبده في هذه الحال أن يثبته ويربط على قلبه، وينزل عليه السكينة، ليتلقى هذه الشقات بقلب تابت ونفس مطمئنة، فيستعد بذلك لإقامة أمر الله في هذه الحال، فيزداد بذلك إيمانه، ويتم إيقانه، فالصحابة رضى الله عنهم لما جرى ما جرى بين رسول الله ﷺ والمشركين، من تلك الشروط التي ظاهرها أنها غضاضة عليهم، وحط من أقدارهم، وتلك لا تكاد تصبر عليها النفوس، فلما صبروا عليها ووطّنوا أنفسهم لها، ازدادوا بذلك إيمانا مع إيمانهم. وقوله: ﴿ولله جنود السماوات والأرض ﴾ أي: جميعها في ملكه، وتحت تدبيره وقهره، فلا يظن المشركون أن الله لا ينصر دينه ونبيه، ولكنه تعالى عليم حكيم، فتقتضى حكمته المداولة بين الناس في الأيام، وتأخير نصر المؤمنين إلى وقت آخر. ﴿ ليدخل المؤمنين والمؤمنات جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ويكفر عنهم سيئاتهم الهذا أعظم ما يحصل للمؤمنين، أن يحصل لهم المرغوب المطلوب بيدخول الجنات، ويزيل عنهم المحذور بتكفير السيئات. (وكان ذلك) الجزاء المذكور للمؤمنين وعند الله فوزاً عظيماً ﴿ فَهَذَا مَا يَفْعَلَ بالمؤمنين في ذلك الفتح المبين.

وأما النافقون والمنافقات، والمشركات، فإن الله يعنبهم بذلك، ويريهم ما يسوؤهم؛ حيث كان مقصودهم خذلان المؤمنين، وظنوا بالله الظن السوء، أنه لا ينصر دينه، ولا يُعلى كلمته، وأن أهل الباطل، ستكون لهم الدائرة على أهل الحق، فأدار الله عليهم ظنهم، وكانت دائرة السوء عليهم في الدنيا، فوضب الله عليهم بما اقترفوه من المحادة لله ولرسوله، فولعنهم أي: أبعدهم وأقصاهم عن رحمته فواعد لهم جهنم وساءت مصيراً.

﴿٧﴾ ﴿ولله جنود السماوات والأرض وكان الله عزيزاً حكيماً ﴾ كرر

الإخبار بأن له ملك السماوات والأرض وما فيهما من الجنود، ليعلم العباد أنه تعالى هو المعز المذل، وأنه سينصر جنوده النسوبة إليه، كما قال وكان الله عزيزاً أي: قوياً غالباً، قاهراً لكل شيء، ومع عزته وقوته فهو حكيم في خلقه وتدبيره، يجري على ما تقتضيه حكمته وإتقانه.

﴿٨ - ٩ ﴾ ﴿إنا أرسلناك شاهداً ومبشراً ونذيراً \* لتؤمنوا بالله ورسوله وتعزروه وتوقروه وتسبحوه بكرة وأصيلاً أي: ﴿إِنَّا أُرْسِلْنَاكُ إِيَّا الرسول الكريم ﴿شاهداً ﴾ لأمتك بما فعلوه من خير وشر، وشاهداً على القالات والسائل، حقها وباطلها، وشاهدأ لله تعالى بالوحدانية والانفراد بالكمال من كل وجه، ﴿وَمِيشُواً﴾ من أطاعك وأطاع الله بالثواب الدنيوي والديني والأخروي، ومنذراً من عصى الله بالعقاب العاجل والآجل، ومن تمام البشارة والنذارة، بيان الأعمال والأخلاق التي يبشرها وينذره فهوالمبين للخير والشره والسعادة والشقاوة، والحق من الباطل، ولهذا رتب على ذلك قوله: ﴿لتؤمنوا بالله ورسوله ﴾ أي: بسبب دعوة الرسول لكم، وتعليمه لكم ما ينفعكم، أرسلناه لتقوموا بالإيمان بالله ورسوله، الستلزم ذلك لطاعتهما في جميع الأمور.

وتعزروه وتوقروه أي: تعزروا الرسول وتقوموا بحقوقه ، كما كانت وتجلوه ، وتقوموا بحقوقه ، كما كانت له المنة العظيمة برقابكم ، ووتسيحوه أي تسبحوا لله ويكرة وأصيلا أول النهار وآخره ، فذكر الله في هذه الآية وهو المسترك بين الله وبين رسوله ، وهو التعزير والتوقير ، والمختص بالله ، وهو التعزير والتوقير ، والتقديس بصلاة أو غيرها .

﴿ ١٠﴾ ﴿إِن الذين يبايعونك إنما يبايعون الله يدُ الله فوق أيديهم فمن نكث فإنما ينكث على نفسه ومن أوق

بماعاهدعليه الله فسيؤتيه أجرأ عظيماً ﴾ هذه المبايعة التي أشار الله إليها هي «بيعة الرضوان» التي بايع الصحابة رضى الله عنهم فيها رســول الله ﷺ، عــلى أن لا يــفــروا عَنه، فهي عقد خاص، من لوازمه أن لا يفروا، ولو لم يبق منهم إلا القليل، ولو كانوا في حال يجوز الفرار فيها، فأخبر تعالى: أن الذين بايعوك حقيقة الأمر أنهم ﴿يبايعون الله ويعقدون العقد معه، حتى إنه من شدة تأكده أنه قال: ﴿يد الله فوق أيديهم ﴾ أي: كأنهم بايعوا الله وصافحوه بتلك المايعة، وكل هذا لزيادة التأكيد والتقوية، وحملهم على الوفاء بها، ولهذا قال: ﴿فمن نكث﴾ فلم يف بما عاهد الله عليه **﴿فإنما ينكث على** نفيه ﴾ أي: لأن وبال ذلك راجع إليه، وعقوبته واصلة له، ﴿ ومن أوفي بما عاهد عليه الله أي: أتى به كاملاً موفراً، ﴿فسيؤتيه أجراً عظيماً﴾ لا يعلم عظمه وقدره إلا الذي آتاه

﴿١١ – ١٣﴾ ﴿ سيسقسول لسك المخلفون من الأعراب شغلتنا أمه النا وأهلونا فاستغفر لنا يقولون بألسنتهم ما ليس في قلوبهم قل فمن يملك لكم من الله شيئاً إن أراد بكم ضراً أو أراد بكم نفعاً بل كان الله بما تعملون خبيراً \* بل ظننتم أن لن ينقلب الرسول والمؤمنون إلى أهليهم أبدأ وزين ذلك في قلوبكم وظننتم ظن السوء وكنتم قوماً بوراً \* ومن لم يؤمن بالله ورسوله فإنا اعتدنا للكافرين سميراك يذم تعالى المتخلفين عن رسوله، في الجهاد في سبيله، من الأعراب الذين ضعف إيمانهم، وكان في قلوبهم مرض، وسوء ظن بالله تعالى، وأنهم سيعتذرون بأن أموالهم وأهليهم شغلتهم عن الخروج في الجهاد، وأنهم طلبوا من رسول الله ﷺ أن يستغفر لهم، قال الله تعالى: ﴿ يَقُولُونَ بألسنتهم ما ليس في قلوبهم ﴾ فإن طلبهم الاستغفار من رسول الله علية يدل على ندمهم وإقرارهم على أنفسهم

المنظالة المنظلة المنظالة المنظلة ا

بالذنب، وأنهم تحلفوا تخلفاً يحتاج إلى توبة واستغفار، فلو كان هذا الذي في قلوجم، لكان استغفار الرسول نافعاً لهم، لأنهم قد تابوا وأنابوا، ولكن الذي في قلوجم، أنهم إنما تخلفوا لأنهم ظنوا بالله ظن السوء

فظنوا ﴿أَن لَن يَتَقَلَّب الرسول والمؤمنون إلى أهليهم أبداً ﴾ أي: إنهم سيقتلون ويستأصلون، ولم يزل هذا النظن يزين في قلوبهم، ويطمئنون إليه، حتى استحكم، وسبب ذلك أمران:

أحدها: أنهم كانوا ﴿قوماً بوراً﴾ أي: هلكي، لا خير فيهم، فلو كان فيهم خير لم يكن هذا في قلوبهم.

الثان: ضعف إيمانهم ويقينهم بوعد الله، ونصر دينه، وإعلاء كلمته، ولهذا قال: ﴿ومن لم يؤمن بالله ورسوله﴾ أي: فإنه كافر مستحق للعقاب، ﴿فإنا أعتدنا للكافرين صعيراً﴾.

والأرض يغفر لن يشاء ويعلب من والأرض يغفر لن يشاء ويعلب من يشاء ويعلب من يشاء ويعلب من يشاء وكان الله غفوراً رحيماً ﴾ أي: والأرض، يتصرف فيهما يما يشاء من الأحكام القدرية، والأحكام الشرعية، والأحكام الرتب على الأحكام الشرعية، الخزاء المرتب على الأحكام الشرعية، فقال: ﴿ يغفو لمن يشاء ﴾ وهو من قام

إِنَّا أَنْدِتَ بَالِمُولَكُ إِنَّا يَالِيهُ وَكَ الْمَنْ وَلَا لَهُ وَقَ أَيْدِ بِوَمْ الْمَنْ وَلَا لِمَا عَلَمْ مَا لَكُ الْمَنْ وَلَا لَمَا عَلَمْ مَا لَكُ الْمَنْ مَا لَكُ الْمُنْ مَا لَكُ الْمُنْ مَا لَكُ الْمُنْ الْمُنْ وَلَقَا يَكُونُ عَلَى تَسْبِيْوُلُ لَكَ الْمُنْ مَلُولُ لَكَ الْمُنْ مَلُولُ لَكَ الْمُنْ مَا لَكُ مَنْ اللَّهِ وَلَى اللَّهِ مَنْ اللَّهِ وَلَى اللَّهِ مَنْ اللَّهِ وَلَى اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولِكُولُ اللْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللْمُعْلِقُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ ا

بما أمره الله به ﴿ويعذب مِن يشباء ﴾ عن تهاون بأمر الله ، ﴿وكان الله غفوراً رحيماً ﴾ أي: وصفه اللازم الذي لا ينفك عنه المغفرة والرحمة ، فلا يزال في جميع الأوقات يعفر للمذنبين، ويتجاوز عن الخطائين، ويتقبل توبة المتاتبين، ويتزل خيره المدرار، آناء الليل والنهار.

DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF

﴿ ١٥﴾ ﴿ سيقول المخلفون إذا انطلقتم إلى مغانم لتأخذوها ذرونا نتبعكم يريدون أن يبدلوا كلام الله قل لن تتبعونا كذلكم قال الله من قبل فسيقولون بل تحسدوننا بل كانوا لا يفقهون إلا قليلاً لا ذكر تعالى المخلفين وذمهم، ذكر أن من عقوبتهم الدنيوية، أن رسول الله ﷺ وأصحابه إذا انطلقوا إلى غنائم لا قتال فيها ليأخذوها، طلبوا منهم الصحبة والشاركة، ويقولون: ﴿ **ذرونا نتبعك**م يُريدون﴾ بذلك﴿أن يبدلوا كلام الله﴾ حيث حكم بعقوبتهم، واختصاص الصحابة المؤمنين بتلك الغنائم، شرعاً وقدراً ﴿قُلُّ لِهِم﴿لِن تَسْبِعُونا كذلكم قال الله من قبل الكم محرومون منها بما جنيتم على أنفسكم، وبما تركتم القتال أول مرة.

﴿ فسيقولُونَ عَينِينَ لَهَذَا الْكَلَامِ، الذي منعوا به عن الخروج: ﴿ لِلْ عَسدوننا ﴾ على الغنائم، هذا منتهى علمهم في هذا الموضع، ولو فهموا

رشدهم، لعلموا أن حرمانهم بسبب عصيانهم، وأن المعاصي لها عقوبات دنيوية ودينية، ولهذا قال: ﴿ بِل كَانُوا لَا يُفْتِهُونَ إِلاَ قِلْلِا﴾

﴿١٦ ـ ١٧﴾ ﴿قل للمخلفين من الأعراب ستدعون إلى قوم أولي بأس شديد تقاتلونهم أو يسلمون فإن تطيعوا يؤتكم الله أجرأ حسنأ وإن تتولوا كما توليتم من قبل يعذبكم عذاباً أليماً \* ليس على الأعمى حرج ولا على الأعرج حرج ولاعيلي الرييض حبرج ومبن يطع الله ورسوله يدخله جنات تجرى من تحتها الأنهار ومن يتول يعذبه عذاباً أليماً ﴾ لما ذكر تعالى أن الخلفين من الأعراب يتخلفون عن الجهاد في سبيله، ويعتذرون بغير عذر، وأنهم يطلبون الخروج معهم إذا لم يكن شوكة ولا قتال، بل لمجرد الغنيمة، قال تعالى عتحناً لهم: ﴿قُلُّ لَلْمُحْلَفِينَ مِنْ الأعراب ستدعون إلى قوم أولي بأس شليد الرسول ومن الرسول ومن ناب منابه من الخلفاء الراشدين والأثمة، وهؤلاء القوم فارس والروم ومن بحانحوهم وأشبههم. ﴿تقاتلونهم أو يسلمون﴾ أي: إما هذا وإما هذا، وهذا هو الأمر الواقع، فإنهم في حال قتالهم ومقاتلتهم لأولسُّك الأقوام، إذ كانت شدتهم وبأسهم معهم، فإنهم في تلك الحال لا يقبلون أن يبذلوا الجزية، بل إما أن يدخلوا في الإسلام، وإما أن يقاتلوا على ما هم عليه، فلما أتخنهم السلمون، وضعفوا وذلوا، ذهب بأسهم، قصاروا إما أن يسلموا، وإما أن يبذلوا الجزية، ﴿فَإِنْ تَطَيَّعُوا ﴾ النداعين لنكيم إلى قنتنال هيؤلاء ﴿يؤتكم ألهُ أَجراً حسناً﴾ وهو الأجر الذي رتبه الله ورسوله على الجهاد في سبيل الله، ﴿وَإِنْ تَتُولُوا كُمَا تُولِيتُم مِنْ قبل الرسول إلى عن قتال من دعاكم الرسول إلى قتاله، ﴿يعذبكم عذاباً أليماً ﴾ ودلت هذه الآية على فضيلة الخلفاء الراشدين، الداعين لجهاد أهل البأس

من الناس، وأنه نجب طاعتهم في

ثم ذكر الأعذار التي يعذر بها العبد عن الخروج إلى الجهاد، فقال: ﴿ليسَ على الأعمى حرج ولا على الأعرج حرج ولا على المريض حرج ﴾ أي: في التخلف عن الجهاد لعذرهم المانع.

ورمن يطع الله ورسوله في استفال أمرهما، واجب بنه بهما وليخله جنات تجري من تحتها الأنهار فيها ما تشتهيه الأنفس، وتلذ الأعين، وومن يتول عن طاعة الله ورسوله طاعة الله، والشقاوة في معصيته وغالفته.

﴿١٨ - ٢١﴾ ﴿لقدرضي الله عن المؤمنين إذ يبايعونك تحت الشجرة فعلم ما في قلوبهم فأنزل السكينة عليهم وأثابهم فتحا قريباً \* ومفانم كثيرة ياخذونها وكان الله عزيزاً حكيماً \* وحدكم الله مغانم كشيرة تأخذونها فعجل لكم هذه وكف أيدي الناس عنكم ولتكون آية للمؤمنين وجديكم صراطاً مستقيماً \* وأخرى لم تقدروا عليها قد أحاط الله بها وكان الله على كل شيء قديرا ، يجبر تعالى بفضله ورحمته، برضاه عن المؤمنين إذ يبايعون الرسول على تلك المبايعة التي بيضت وجوههم، واكتسبوا بها سعادة الدنيا والأخرة، وكان سبب هذه البيعة \_ التي يقال لها «بيعة الرضوان» لرضا الله عن المؤمنين فيها، ويقال لها «بيعة أهل الشجرة» \_ أن رسول الله ﷺ لما دار الكلام بينه وبين المشركين يوم الحديبية في شأن مجيئه، وأنه لم يجيء لقتال أحد، وإنما جاء زائراً هذا البيت، معظماله، فبعث رسول اله ﷺ عثمان بن عفان لكة في ذلك، فجاء خبر غير صادق، أن عثمان قتله المشركون، فجمع رسول الله على من معه من المؤمنين ﴿ وِكَانُوا نَحُواً مِنَ أَلَفُ وخمس مئة، فبايعوه تحت شجرة على قتال الشركين، وأن لا يفروا حتى يموتوا، فأخبر تعالى أنه رضي عن المؤمنين في تلك الحال، التي هي من أكبر الطاعات وأجلِّ القربات، ﴿فَعِلْمُ ما في قلوبهم، من الإيمان، ﴿فأنزل

السكينة عليهم الشكراً لهم على ما في قلومهم، زادهم هدى، وعلم ما في قلوبهم من الجزع من تلك الشروط التي شرطها المشركون على رسوله، فأنرل عليهم السكينة تثبتهم، وتطمئن بها قلوبهم، ﴿وأثابهم فتحا قريباً ﴾ وهو فتح خيبر، لم يحضره سوى أهل الحديبية، فاختصُّوا بخيبر وغنائمها، جزاءاً لهم، وشكراً على ما فعلوه من طاعة الله تعالى والقيام بمرضاته.

﴿ومغانم كثيرة يأخذونها وكان الله **عزيزاً حكيماً ﴾** أي: له العزة والقدرة، التي قهر بها الأشياء، فلو شاء لانتصر من الكفار في كل وقعة تكون بينهم وبين المؤمنين، ولكنه حكيم، يبتلي بعضهم ببعض، ويمتحن المؤمن بالكافر .

﴿وعدكم الله مغانم كثيرة تأخذونها، وهذا يشمل كل غنيمة غَنَّمها المسلمين إلى يوم القيامة، ﴿ فعجُل لكم هذه ﴿ أي: غنيمة خيبر أي: فلا تحسبوها وحدها، بل ثُمَّ شيء كثير من الغنائم سيتبعها، ﴿و﴾ احدوا الله إذ ﴿ كُفُ أَيُّدِي النَّاسِ ﴾ القادرين على قتالكم، الحريصين عليه ﴿عنكم﴾ فهي نعمة، رتخفيف عنكم.

﴿ ولتكون الغنيمة ﴿ آية للمؤمنين بستدلون بهاعلى خبر الله النصادق، ووعده الجيق، وشواب للمؤمنين، وأن الذي قدرها سيقدر غيرها، ﴿ويهديكم ﴾ بما يقيض لكم من الأسباب ﴿صراطاً مستقيماً ﴾ من العلم والإيمان والعمل.

﴿ وَأَخْرَى ﴾ أي: وعندكم أيضاً غنيمة أخرى ﴿ لم تقدروا عليها ﴾ وقت هذا الخطاب، ﴿قد أحاط الله بها﴾ أي: هـو قـادر عـليهـا، وتحـت تـدبـيره وملكة، وقد وعدكموها، فلا بد من وقوع ما وعدبه، لكمال اقتدار الله تعالى، ولهذا قال: ﴿وكان الله على كل شيء قديرا﴾ .

﴿٢٢ ـ ٢٣﴾ ﴿ولو قاتلكم الذين كفروا لولوا الأدبار ثم لا يجدون ولياً ولا نصيراً \* سنة الله التي قد خلت من قبل ولن تجد لسنة الله تبديلاً هذه

بشارة من الله لِعباده المؤمنين، بنصرهم على أعدائهم الكافرين، وأنهم لو قابلوهم وقاتلوهم ﴿لُولُوا الأَدْبَارِ، ثُم لا يجدون وليأ﴾ يتولى أمرهم، ﴿ولا نصيراً﴾ ينصرهم ويعينهم على فتالكم، بل هم مخذولون مغلوبون وهذه سنة الله في الأمم السابقة، أن جند الله هم الغالبون، ﴿ ولن تجد لسنة الله تبديلا﴾ .

﴿ ۲٤ ـ ۲۵﴾ ﴿وهـو السذي كـف أيديهم عنكم وأيديكم عنهم ببطن مكة من بعد أن أظفركم عليهم وكان الله بما تعملون بصيراً \* هم الذين كفروا وصدوكم عن المسجد الحرام والهدى معكوفاً أن يبلغ محله ولولا رجالً مؤمنون ونساء مؤمنات لم تعلموهم أن تطؤوهم فتصيبكم منهم معرة بغير علم ليدخل الله في رحمته من يشاء لو تزيُّلُوا لعذبنا الذين كفروا منهم عذابا أليمان يقول تعالى ممتناً على عباده بالعافية، من شر الكفار ومن قتالهم، فقال: ﴿وهو الذي كف أيديهم الله أي: أهل مكة ﴿عنكم وأيديكم عنهم ببطن مكة من بعد أن أظفركم عليهم الله أي: من بعد ما قيدرتم عبليهم، وصباروا تحت ولايتكم بلا عقد ولا عهد، وهم نحو ثمانينَ رجلاً، انحدروا على المسلمينَ ليصيبوا منهم غرة، فوجدوا المسلمين منتبهين فأمسكوهم، فتركوهم ولم يقتلوهم، رحمة من الله بالمؤمنين إذ لم يقتلوهم، ﴿وكان الله بما تعملون بصيراً فيجازي كل عامل بعمله، ويدبركم أيها المؤمنون بتدبيره الحسن.

ثم ذكر تعالى الأمور المهيجة على قتال الشركين، وهي كفرهم بالله ورسوله، وصدهم رشول الله ومن معه من المؤمنين، أن يأتوا للبيت الحرام زائرين معظمين له بالحج والعمرة، وهم الدين أيضاً صدوا ﴿الهدى معكوفاً﴾ أي: محبوساً﴿أَنْ يَبِلْغُ مُحَلَّهُۗ وهو محل ذبحه وهو مكة، فمنعوه من الوصول إليه ظلماً وعدواناً، وكل هذه أمور موجبة وداعية إلى قتالهم، ولكن ثمَّ مانع وهو: وجود رجال ونساء من أهل الإيمان بين أظهر المشركين،

قُل لِلْمُحَلِّفِينَ مِنَ ٱلْإَعْرَابِ سَتَبْعَوْنَ إِلَىٰ قَوْمِ أُولِي بَأْمِن شَكِيدٍ تَشَكِيلُونَهُمْ أَوْمُتُوامُونَ فَإِن تُطِيعُولُوُنِيكُمُ اللَّهُ أَجْرًا حَسَنَّا وَإِن ا تَنَوَلُوا كَمَا قَرَّتُتُم مِن قَبَلُ يُعَدِّبَكُوعَذَابًا أَلِيمًا ۞ لَيْسَنَ عَلَ ٱلْأَغْسَىٰ حَرَجٌ وَلَاعَلَ ٱلْأَغْسَىٰ حَرَجٌ وَلَاعَلَ ٱلْمِينِ حَرَجٌ وَمَن يُطِع آلَةَ وَرَسُولَهُ رِيدُخِلُهُ حَنَّلتِ تَجَرِي مِن تَحْيَتها ٱلْأَنْهَازُ وَمِن يَتُولُ يُعَـكُنِهُ عَلَامًا أَلِيـمًا ۞ • لَقَدْ يَضِيَ اللَّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَعْتَ ٱلشَّجَرَةِ فَعَلَمَ مَافِي قُلُوبِهِمْ فَأَدَلَ ٱلسَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَنْكَبَهُمْ فَتَحَاقِيبًا۞ وَمَعَاتِمَ كَيْيِرَةُ يَأْخُذُونَهَاۚ وَكَانَ ٱللَّهُ عَيْهِيزًا حَكِيمًا ۞ وَعَكَدُّكُمُ ٱللَّهُ مَعَانِدَكِيْنِيَّ الْخُذُونِهَا فَعَجَّلَ لَكُمْ هَانِهِ وَكُفَّتَ أَيْدِيَ ٱلنَّاسِ عَنكُمْ وَلِتكُونَ ءَايَةً لِلْمُؤْمِنِينَ وَيَهَدِيكُمْ صِرْطِا مُسْتَقِيعًا ۞ وَأُخْرَىٰ لِرَفَقِيدُ وَاٰعَلِيَّهَا قَدْ أَصَاطِ اللَّهُ مِنَّا وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّي مَنْيُ وَقَدِيدًا ۞ وَلَوْقَائِلَكُ مُ ٱلَّذِينَ كَفَتْرُواْ لَوْلُواْ ٱلْأَدْبَكُرَتُمْ لَا يَعِدُونَ وَلِيَّا وَلَانْصِيرًا ۞ سُنَّةَ الله الله الله عَدْ الله ع OF THE STATE OF TH

وليسوا متميزين بمحلة أو مكان يمكن أن لا ينالهم أذى، فلولا هؤلاء الرجال المؤمنون، والنساء المؤمنات، الذين لا يعلمهم المملمون أن تطؤوهم أي: خشية أن تطؤوهم ﴿فتصيبكم منهم معرة بغير علم، والعرة: ما يدخل تحت قتالهم، من نيلهم بالأذي والمكروه، وفائدة أخروية، وهو: أنه ليدخل في رحمته من يشاء فيَمُنُّ عليهم بالإيمان بعد الكفر، وبالهدي بعد الضلال، فيمنعكم من قتالهم لهذا

﴿ لُو تِرْيِلُوا ﴾ أي: لو زالوا من بين أطهرهم ولعذبنا الذين كفروا منهم عذاباً أليماً ﴾ بأن نبيح لكم قتالهم، ونأذن فيه، وننصركم عليهم.

﴿٢٦﴾ ﴿إذ جعل الذين كفروا في قلوبهم الحمية حمية الجاهلية فأنزل الله سكينته على رسوله وعلى الؤمنين وألزمهم كلمة التقوى وكأنوا أحق بها وأهلها وكان الله بكل شيء عليماً ﴾ يقول تعالى:﴿إِذْ جعل الذِّينَ كِفروا في قلوبهم الحمية حمية الجاهلية، حيث أنفوا من كتابة «بسم الله الرحمن الرحيم»، وأنفوا من دخول رسول الله ﷺ والمؤمنين إليهم في تلك السنة، لئلا يقول الناس: «دخلوا مكة قاهرين لقريش»، وهذه الأمور ونحوها من أمور الجاهلية، لم تزل في قلوبهم حتى أوجبت لهم ما أوجبت

وَهُوَالَّذِي كُفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنكُو وَأَيْدِيَكُوْعَنْهُمْ يَبْطُلِ مَكَيَّةٌ عِنْ بَعْدِ أَنْ أَظَّفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ وَكَانَ أَلَقَهُ مِالْغَمَلُونَ بَصِيرًا ۞ هُرُّٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدَّوُكِمُ عَنِٱلْشَجِدِٱلْحَرَالِمِ وَٱلْهَٰدَٰى مَعْكُوفًا أَنْ يَبْلُغُ مِحَالَهُ وَلَوْلَا رِجَالٌ مُّوَّفِهُ وَنَ وَنِسَآةٌ مُّؤْمِنَكُ لِّرْتَعَالَمُوهُرُ أَن تَطَكُوهُمْ فَتُصِيبَكُم مِنْهُم مِّعَكَرَةً بِغَيْرِعِلْمِ لَكِنْخِلَ اللَّهُ فِي رَفْيَةِهِ ، مَن يَشَكَأَهُ لَوْتَ رَبِّيلُواْ لَعَذَّبْنَا ٱلَّذِينَ كَفَتَرُواْ مِنْهُمْ عَذَابًا ٱلَّذِينَ ۚ إِذْجَعَلَ ٱلَّذِينَ كَفَ رُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْحَيِيَّةَ جَمِيَّةَ الْجَابِهِ إِيِّنَةِ فَأَزَلَ اللَّهُ متكِينَتَهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَى ٱلْمُؤْمِينِينَ وَأَلْزَمَهُمْ وَكَيْمَةُ ٱلتَّغُوَىٰ وَكَانُواْ أَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَا وَحَانَ ٱللَّهُ مِكُلِّ شَىْءِ عَلِيهُمَا ۞ لَقَدُ مَسَدَقَ ٱللَّهُ رَسُولَهُ ٱلرُّهِ سِسَا بِٱلْحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ ٱلْمُسْجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن مَثَلَاءَ ٱللَّهُ ءَامِنِيرٍ مُعَلِّقِينِ نُهُ وَسَكُمْ وَمُقَيِّمِينَ لَا تَغَافُونَ فَعَلِمْ مَا لَرْ يَعَلَمُوا لِحُعَلَ مِن دُونِ ذَٰلِكَ فَتَعَا قَرِيبًا۞ هُوَٱلَّذِيٓ أَرْسَلَ رَسُولَهُمِالْمُنَىٰ وَدِينِ أَتَحِيِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِوءً وَكُنَّ بِاللَّهِ سَهِيدًا ۞

من كثير من المعاصي، ﴿فأنزل الله من كثير من المعاصي، ﴿فأنزل الله على ملامنين﴾ فلم يحملهم الغضب على مقابلة المشركين بما قابلوهم به، بل صبروا لحكم الله، والتزموا الشروط التي فيها تعظيم حرمات الله ولو كانت ما كانت، ولم يبالوا بقول القائلين، ولا لوم اللائمين.

﴿وألزمهم كلمة التقوى وهي «لا إله إلا الله وحقوقها، ألزمهم القيام بها، فالتزموها وقاموا بها، ﴿وكانوا أحق بها ﴾ من غيرهم ﴿و﴾ كانوا ﴿أهلها ﴾ الذين استأهلوها لما يعلم الله عندهم وفي قلوبهم من الخير، ولهذا قال: ﴿وكان الله بكل شيء عليما ﴾

رسوله الرؤيا بالحق لتدخلن المسجد الحرام إن شاء الله آمنين محلقين رؤوسكم ومقصرين لا تخافون فعلم ما لم تعلموا فجعل من دون ذلك فتحا قريباً \* هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله وكفى بالله شهيداً \* يقول تعالى: ﴿لقد صدق الله رسوله الرؤيا بالحق وذلك أن رسول الله والمرقيا بالحق وذلك أخبر بها أصحابه، أنهم سيدخلون مكة أخبر بها أصحابه، أنهم سيدخلون مكة ويطوفون بالبيت، فلما جرى يوم الحديبية ما جرى، ورجعوا من غير دخول لمكة، كشر في ذلك الكلام دخول لمكة، كشر في ذلك الكلام

منهم، حتى إنهم قالوا ذلك لرسول الله ﷺ: ألم تخبرنا أنا سنأتي البيت ونطوف به؟ فقال: «أخبرتكم أنه العام؟ "قالوا: لا، قال: «فإنكم ستأتونه وتطوفون به»، قال الله هنا: ﴿لقد صدق الله رسوله الرؤيا بالحق﴾ أي: لا بدمن وقوعها وصدقها، ولا يقدح في ذلك تأخر تأويلها، ﴿لتدخلن المسجد الحرام إن شاء الله امنين محلقين رؤوسكم ومقصرين أي: في هذه الحال المقتضية لتعظيم هذا البيت الحرام، وأدائكم للنسك، وتكميله بالحلق والتقصير، وعدم الخوف، ﴿فعلم﴾ من المصلحة والمنافع ﴿ما لم تعلموا فجعل من دون ذلك﴾ الدخول بتلك الصفة ﴿ فتحاً قريباً ﴾

ولما كانت هذه الواقعة مما تشوشت بها قلوب بعض المؤمنين، وخفيت عليهم حكمتها، فبين تعالى حكمتها ومنفعتها، وهكذا سائر أحكامه الشرعية، فإنها كلها هدى ورحمة.

أخبر بحكم عام، فقال: ﴿هو الله أرسل رسوله بالهدى الذي هو العلم النافع، الذي يهدي من الضلالة، وبين طرق الخير والشر

﴿ودين الحق أي: الدين الموصوف بالحق، وهو المعدل والرحمة،

وهـ و كـل عـمـل صـالـح مُـرَكُ للقلوب، مطهر للنفوس، مُربُ للأخلاق، مُعل للأقدار.

﴿لِيظهره﴾ بما بعثه الله به ﴿على الدين كله ﴾ بالحجة والبرهان، ويكون داعياً لإخضاعهم بالسيف والستان.

﴿٢٩﴾ ﴿ حَمد رسول الله والذين معه أسداء على الكفار رحماء بينهم تراهم ركعاً سجداً يبتغون فضلاً من الله ورضواناً سبماهم في وجوههم من أثر في الإنجيل كزرع أخرج شطأه فآزه فاستغلظ فاستوى على سوقه يعجب الزراع ليغيظ بهم الكفار وعد الله الذين وأجراً عظيماً ﴾ يجبر تعالى عن وأجراً عظيماً ﴾ يجبر تعالى عن رسوله ﷺ وأصحابه من الهاجرين

والانصار، أنهم بأكمل الصفات، وأجل الأحوال، وأنهم ﴿أَسْدَاء على الكفار﴾ أي: جادون ومجتهدون في عداوتهم، وساعون في ذلك بغاية والشدة، فلذلك ذل أعداؤهم لهم، والكسروا، وقهرهم المسلمون، والكسروا، وقهرهم المسلمون، مراحون متعاطفون، كالجسد الواحد، عب أحدهم لأخيه ما يحب لنفسه، هذه معاملتهم مع الخالق فإنك ﴿تراهم ركعا سجداً﴾ أي: وصفهم كثرة معاملتهم مع الخالق فإنك ﴿تراهم ركعا سجداً﴾ أي: وصفهم كثرة الصلاة، التي أجل أركانها الركوع والسجود.

﴿ يبتغون ﴾ بتلك العبادة ﴿ فضلاً من الله ورضوان ] ﴾ أي: هذا مقصودهم بلوغ رضا ربهم، والوصول إلى ثوابه.

﴿سيماهم في وجوههم من أثر السجود﴾ أي: قد أثرت العبادة \_ من كثرتها وحسنها \_ في وجوههم، حتى استنارت بالصلاة بواطنهم، استنارت [بالحلال] ظواهرهم.

﴿ ذلك ﴾ المذكور ﴿ مثلهم في المتوراة ﴾ أي: هذا وصفهم الذي وصفهم الله به، مذكور بالتوراة هكذا:

وأما مثلهم في الإنجيل، فإنهم موصوفون بوصف آخر، وأنهم في كمالهم وتعاونهم ﴿كَرْرِع أَخْرِج شَطَاهُ فَارْرِدَهُ أَي: أَخْرِج فِراحْه، فوارُرته فراحْه في الشباب والاستواء.

وفاستغلظ وذلك الزرع أي: قوي وغلظ وفاستوى وغلط الزراع من كماله ساق، ويعجب الزراع من كماله المحابة رضي الله عنه، هم كالزرع في نفعهم للخلق واحتياج الناس ألهم، فقوة إيمانهم وأعمالهم بمنزلة قوة عروق الزرع وسوقه، وكون الكبير السابق ووازره وعاونه على ما هو عليه، من إقامة دين الله والدعوة إليه، على ما هو

كالزرع الذي أخرج شطأه، فآزره فاستغلظ، ولهذا قال: ﴿ليغيظ بهم الكفار﴾ حين يرون اجتماعهم وشدتهم على دينهم، وحين يتصادمون هم وهم في معارك الزال، ومعامع القتال.

وعد الله الذين آمنوا وعملوا الصالحات منهم مغفرة وأجراً عظيماً الفين فالصحابة رضي الله عنهم، الذين جمعوا بين الإيمان والعمل الصالح، قد جمع الله لهم بين المغفرة، التي من لوازمها وقاية شرور الدنيا والآخرة، والأجر العظيم في الدنيا والآخرة،

ولنسق قصة الحديبية بطولها، كما ساقها الإمام شمس الدين ابن القيم في «الهدي النبوي»، فإن فيها إعانة على فهم هذه السورة، وتكلم على معانيها وأسرارها، قال ـ رحمه الله تعالى

## فصل في قصة الحديبية

قال نافع: كانت سنة ست في ذي القعدة، وهذا هو الصحيح، وهو قول الزهري، وقتادة، وموسى بن عقبة، وعمد بن إسحاق وغيرهم.

وقال هشام بن عروة، عن أبيه: خرج رسول الله عليه الحديبية في رمضان، وكانت في شوال، وهذا وهم، وإنما كانت غزاة الفتح في رمضان. قال أبو الأسود عن عروة: إنها كانت في ذي القعدة على الصواب.

وفي الصحيحين عن أنس، أن النبي و اعتمر أربع عمر، كلهن في ذي القعدة، فذكر منهن عمرة الحديبية، وكان معه ألف وخس مئة، هكذا في الصحيحين عن جابر، وعنه فيهما: كانوا ألفاً وأربع مئة، وفيهما، عن عبد الله بن أبي أوفى: كنا ألفاً وثلاث مئة، قبال قتادة: قلت لسعيد بن المسيب: كم كان الجماعة الذين شهدوا بيعة الرضوان؟ قال: خس عشرة مئة، قال: قلت: فإن جابر بن عبد الله قال: كانوا أربع

عشرة مئة ، قال: يرحمه الله وهِمَ، وهو حدثني أنهم كانوا خمس عشرة مئة ، قلت: وقد صح عن جابر القولان ، وصح عنه أنهم نحروا عام الحديبية سبعين بدنة ، البدنة عن سبعة ، فقيل له: كم كنتم؟ قال: ألفاً وأربع مئة ، بخيلنا ورجلنا ، يعني: فارسهم وراجلهم .

والقلب إلى هذا أميل، وهو قول البراء بن عازب، ومعقل بن يسار، وسلمة بن الأكوع، في أصح الروايتين، وقول السيب بن حزن، قال شعبة، عن قتادة، عن سعيد بن السيب، عن أبيه: كنا سع رسول الله ﷺ تحت الشجرة ألفاً وأربع مئة، وغلظ غلطاً بيِّناً من قال: كانوا سبع مئة، وعذره (١) أمم تحروا يومئذ سبعين بدنة، والبدنة قد جاء إجزاؤها عن سبعة أو عشرة، وهذا لا يدل على ما قاله هذا القائل، فإنه قد صرح بأن البدنة كانت في هذه الغزوة عن سبعة، فلو كانت السبعون عن جميعهم، لكانوا أربع مئة وتسعين رجلاً، وقد قال بتمام الحديث بعينه، أنهم كانوا ألفاً وأربع مئة.

#### فصل

واستشار النبي الله أصحابه: أترون أن نسيل إلى ذراري هؤلاء الليسن أعانوهم فنصيبهم، فإن فعدوا تعدوا موتورين محرونين، وإن نجوا تكن عنقاً قطعها الله، أم ترون أن نؤم البيت؟ فمن صدنا عنه قاتلناه؟ قال أبو بكر: الله ورسوله أعلم، إنما جئنا معتمرين،

ولم نجىء لقتال أحد، ولكن من حال بيننا وبين البيت قاتلناه، فقال النبي على: "فروحوا إذاً"، فراحوا، حتى إذا كانوا ببعض الطريق، قال النبي على: "إن خالد بن الوليد بالغميم في خيل لقريش، فخذوا ذات اليمين"، فوالله ما شعر جم خالد، حتى إذا هو بغيرة الجيش، فانطلق يركض نذيراً لقريش.

وسار النبي هي، حتى إذا كان بالثنية التي يبط عليهم منها، بركت راحلته، فقال الناس: حل حل، فألحت، فقالوا: خلات القصواء، فقال النبي هي: «ما خلات القصواء، وما ذاك لها بخلق، ولكن حبسها حابس الفيل»، ثم قال: «والذي نفسي بيده، لا يسألوني خطة يعظمون فيها حرمات الله إلا أعطيتهموها»، ثم زجرها، فوثبت به، فعدل حتى نزل بأقصى الحديبية، على ثمد قليل الماء، إنما يتبرضه الناس تبرضاً، فلم يلبث المناس أن نرحوه، فشكوا إلى رسول الله على العطش.

فانتزع سهماً من كنانته، ثم أمرهم أن يجعلوها فيه، قال: فوالله ما زال يجيش لهم بالري حتى صدروا عنها، وفزعت قريش لنزوله عليهم، فأحب رسول الله هي أن يبعث إليهم رجلاً من أصحابه، فذعا عمر بن الخطاب ليبعثه إليهم، فقال: يا رسول الله، ليس بمكة أحد من بني كعب يغضب لي، إن أوذيت، فأرسل عشمان بن عفان، فإن عشيرته بها، وإنه مبلغ ما أردت.

فدعا رسول الله عشمان بن عفان، فأرسله إلى قريش، وقال: «أخبرهم أنا لم نأت لقتال، إنما جئنا عُمَّاراً، وادعهم إلى الإسلام».

وأمره أن يأتي رجالاً بمكة مؤمنين، ونساء مؤمنات، فيدخل عليهم ويبشرهم بالفتح، ويخبرهم أن الله عز وجل مظهر ذينه بمكة، حتى لا يستخفى فيها بالإيمان، فانطلق

وقام إليه أبان بن سعيد بن العاص، فرحب به، وأسرج فرسه، فحمل عثمان على الفرس، فأجاره، وأردفه أبان حتى جاء مكة، وقال المسلمون قبل أن يرجع عثمان: خلص عثمان قبلنا إلى البيت وطاف به، فقال رسول الله ﷺ: «ما أظنه طاف بالبيت ونحن محصورون»، فقالوا: وما يمنعه يا رسول الله وقد خلص؟ قال: «ذاك ظني به، أن لا يطوف بالكعبة حتى نطوف معه»، واختلط السلمون بالمشركين في أمر الصلح، فرمي رجلٌ من أحد الفريقين رجالاً من الفريق الآخر، وكانت معركة، وتراموا بالنبل والحجارة، وصاح الفريقان كلاهما، وارتهن كل واحد من الفريقين بمن فيهم، وبلغ رسول الله ﷺ أن عثمان قد قتل، فدعا إلى البيعة.

فثار المسلمون إلى رسول الله هيئا، وهو تحت الشجرة، فبايعوه على أن لا يفروا، فأخذ رسول الله هيئا بيد نفسه، وقال: «هذه عن عثمان»، ولما تمت البيعة، رجع عثمان، فقال له المسلمون: اشتفيت يا أبا عبد الله من الطواف بالبيت، فقال: بئسما ظننتم الطوف بالبيت، فقال: بئسما ظننتم منة، ورسول الله هيئا مقيم بالحديبية، ما طفعت بها حتى يطوف بها رسول الله هيئا ولقد دعتني قريش إلى السلمون: رسول الله هيئا كان المسلمون: رسول الله هيئا، كان المسلمان الله المسلمان المسلمان المسلمان الله المسلمان المسلمان المسلمان المسلمان المسلمان المسلمان المسلمان الله المسلمان الم

وكان عمر أخذ بيد رسول الله على للبيعة تحت الشجرة، فيايعه المسلمون كله م إلا الجد بن قيس، وكان معقل بن يسار، أخذ بغصنها يرفعه

عن رسول الله على وكان أول من بايعه أبو سنان الأسدي، وبايعه سلمة بن الأكوع ثلاث مرات، في أول الناس، وأوسطهم، وآخرهم.

فبينما هم كذلك، إذ جاء بديل بن ورقاء الخزاعي، في نفر من خزاعة، وكانوا عيبة نصح لرسول الله على من أهل من أهل مهامة، فقال: إني تركت كعب بن لؤي، وعامر بن لؤي، نزلوا أعداد مياه الحديبية، معهم العوذ المطافيل، وهم مقاتلوك، وصادوك عن الست.

قال رسول الله ﷺ وإنا لم نجىء لقتال أحد، ولكن جئنا معتمرين، وإن قريشاً قد نهكتهم الحرب وأضرت بهم، فإن شاؤوا أماددهم ويخلوا بيني وبين الناس، وإن شاؤوا أن يدخلوا فيما دخل فيه الناس فعلوا، وإلا فقد جوا، وإن أبوا إلا القتال، فوالذي نفسي بيده، لأقاتلنهم على أمري هذا حتى تنفرد سالفتي، أو لينفذن الله أمره»، قال بديل: سابلغهم ما تقول.

فانطلق حتى أتى قريشاً، فقال: إني قد جئتكم من عندهذا الرجل، وسمعته يقول قولا، فإن شئتم عرضته عليكم، فقال سفهاؤهم: لا حاجة لنا أن تحدثنا عنه بشيء، وقال دوو الرأي: منهم: هات ما سمعته، قال: سمعته يقول كذا وكذا، فقال عروة بن مسعود الثقفي: إن هذا قد عرض عليكم خطة رشد، فاقبلوها، ودعوني آته، فقالوا: ائته، فأتاه، فجعل يكلمه، فقال له النبي ﷺ نحواً من قوله لبديل، فقال له عروة عند ذلك: أي: محمد، أرأيت لو استأصلت قومك، هل سمعت بأحد من العرب اجتاح أهله قبلك؟ وإن تكن الأخرى، فوالله إني الأرى وجوها، وأرى أوباشاً من الناس، خليقاً أن يفروا ويدعوك، فقال له أبو بكر: امصص بظر اللات، أنحن نفر عنه وندعه؟ قال: من ذا؟ قال: أبو بكر، قال: أما والذي نفسي بيده، لولا يد كانت لك عندي لم أجزك بها، لأجبتك.

وجعل يكلم النبي ﷺ، وكلما

كلمه أخذ بلحيته، والمغيرة بن شعبة على رأس النبي على ومعه السيف، وعليه المغفر فكلما أهوى عروة إلى لحية النبي على وضرب يده بنعل السيف، وقال: أخر يبدك عروة رأسه، وقال: من ذا؟ قال: المغيرة بن شعبة، فقال: أي: غُذر، أولست أسعى في فقال: أي: غُذر، أولست أسعى في الجاهلية، فقتلهم وأخذ أموالهم، ثم جاء فأسلم، فقال النبي على: "أما الإسلام فأقبل، وأما المال فلست منه في شيء".

ثم إن عروة جعل يرمق أصحاب رسول الله على ، فوالله ما تنخم النبي على نخامة ، إلا وقعت في كف رجل منهم ، فذلك بها جلده ووجهه . وإذا أمرهم ابتدروا إلى أمره ، وإذا توضأ ، كادوا يقتتلون على وَضُوئِه ، وإذا تكلم ، خفضوا أصواتهم عنده ، وما يُحدُون إليه النظر ، تعظيماً له .

فرجع عروة إلى أصحابه، فقال:
أي: قـوم، والله لـقـد وفـدت عـلى
الملوك، عـلى كسرى، وقـيـصر،
والنجاشي، والله ما رأيت ملكاً يعظمه
أصحابه، ما يعظم أصحاب محمد
غمداً، والله إن تنخم نخامة إلا وقعت
في كف رجل منهم، فدلك بها وجهه
وجلده، وإذا أمرهم ابتدروا أمره، وإذا
توضأ كاذوا يقتتلون على وضوئه، وإذا
تكلم، خفضوا أصواتهم عنده، وما
يُحِدُون إليه النظر تعظيماً له، وقد
عرض عليكم خطة رشد فاقبلوها.

فقال رجل من بني كنانة: دعوني آته، فقالوا: ائته.

فلما أشرف على النبي على، قال رسول الله على: «هذا فلان، وهو من قوم يعظمون البدن فابعثوها له»، فبعثوها فاستقبله القوم يلبون، فلما رأى ذلك، قال: سبحان الله، لا ينبغي لهؤلاء أن يصدوا عن البيت. فرجع إلى أصحابه، فقال: رأيت البدن قد قلدت وأشعرت، وما أرى أن يصدوا عن البيت فقام مكرز بن

حفص، وقال: دعوني آته، فقالوا:
اثنه، فلما أشرف عليهم، قال
النبي على: "هذا مكرز بن حفص،
وهو رجل فاجر"، فجعل يكلم
رسول الله على فبينا هو يكلمه، إذ
جاء سهيل بن عمرو، فقال
النبي على "قد سهل لكم من
أمركم"، فقال: هات، اكتب بيننا
وبينك كتاباً، فدعا الكاتب، فقال:
وبينك كتاباً، فدعا الكاتب، فقال:
فقال سهيل: أما الرحمن الرحيم"،
فقال سهيل: أما الرحمن، فوالله ما
ندري ما هو، ولكن اكتب، فقال
اللهم" كما كنت تكتب، فقال
السلمون: والله لا نكتبها إلا بسم الله

فقال النبي ﷺ: «اكتب باسمك اللهم».

الرحمن الرحيم.

ثم قال: «اكتب: هذا ما قاضى عليه محمد رسول الله»، فقال سهيل: فوالله لو نعلم أنك رسول الله، ما صددناك عن البيت ولا قاتلناك، ولكن اكتب: محمد بن عبد الله، فقال المنبي على: «إني رسول الله وإن كذبتموني، اكتب: محمد بن عبد الله»، فقال النبي على: «على أن مخلوا بيننا وبين البيت فنطوف به»، فقال سهيل: والله لا تتحدث العرب فقال سهيل: والله لا تتحدث العرب أنا أخذنا ضغطة، ولكن لك من العام المقبل، فكتب.

فقال سهيل: على أن لا يأتيك منا رجل، وإن كان على دينك، إلا رددته علنا.

فقال المسلمون: سبحان الله، كيف يرد إلى المشركين وقد جاء مسلماً؟

فبينما هم كذلك إذ جاء أبو جندل بن سهيل يرسف في قيوده، قد خرج من أسفل مكة، حتى رمي بنفسه بين أظهر المسلمين، فقال سهيل: هذا ترده، فقال النبي الشيد: "إنا لم نقض الكتاب بعد"، فقال: فوالله إذا لا أصالحك على شيء أبداً، فقال لا أصالحك على شيء أبداً، فقال

النبي ﷺ: "فأجزه لي"، فقال: ما أنا بمجيزه، فقال: "بلي فافعل"، قال: ما أنا بفاعل، قال مكرز: قد أجزناه.

ان بفاعل، قال محرر. قد اجروه. فقال أبو جندل: يا معشر المسلمين، أرد إلى المشركين وقد جئت مسلماً، ألا ترون ما لقيت؟ وكان قد عذب في الله عذاباً شديداً.

قال عمر بن الخطاب: والله ما شككت منذ أسلمت إلا يومئذ، فأتيت النبي على، فقلت: يا رسول الله أسمن نبي الله؟ قال: "بلى». قلت: قال: "بلى» فقلت: علام نعطي الدنية في ديننا ونرجع ولما يحكم الله بيننا ونرجع ولما يحكم الله بيننا وهو ناصري، ولست أعصيه»، قلت: ويضاوف به؟ قال: "بلى، أفأخبرتك ونطوف به؟ قال: "بلى، أفأخبرتك أنك تأتيه العام؟» قلت: لا، قال:

قال: فأتيت أبا بكر، فقلت له كما قلت لرسول الله على، ورد عليه أبو بكر كما رد عليه رسول الله على سواء، وزاد: فاستمسك بغرزه حتى تموت، فوالله إنه لعلى الحق، قال عمر: فعملت لذلك أعمالاً.

فلما فرغ من قضية الكتاب، قال رسول الله ﷺ: «قوموا وانحروا، ثم احلقوا"، فوالله ما قام منهم رجل حتى قال ثلاث مرات، فلما لم يقم منهم أحد، قام فدخل على أم سلمة، فذكر لها ما لقى من الناس، فقالت: يا رسول الله أتحب ذلك؟ اخرج، ثم لا تكلم أحداً كلمة حتى تنجر بدنك، وتدعو حالقك فيحلق لك، فقام فخرج، فلم يكلم أحداً منهم حتى فعل ذلك، نحر بدنه، ودعا حالقه فحلقه، فلما رأي الناس ذلك، قاموا فنحروا، رجعل بعضهم يحلق بعضاً، حتى كاد بعضهم يقتل بعضاً غماً، ثم جاءت نسوة مؤمنات، فأنزل الله عز وجل: ﴿إِذَا جَاءَكُمُ المؤمناتِ مِهَاجِراتِ﴾ حتى بلغ ﴿بعصم الكوافر﴾ فطلَّق عمر

الخالفان الله والمنتاز منه والمنتاز المنتاز ومناز ومناز ومنائم المنتاز ومناز ومنا

يومئذ امرأتين كانتا له في الشرك، فتروج إحداهما معاوية، والأخرى صفوان بن أمية، ثم رجع إلى المدينة.

وفي مرجعة أنزل الله عليه: ﴿إِنَا فتحنا لك فتحاً مبيناً ﴾ إلى آخرها، فقال عمر: أفتح هو يارسول الله؟ فقال: «نعم»، فقال الصحابة: هنيئاً لك يا رسول الله، فما لنا؟

فأنزل الله عز وجل: ﴿هو الذي أنزل السكينة في قلوب المؤمنين﴾ الآية. انتهى.

وهذا آخر تفسير سورة الفتح ولله الحمد والمنة

آوصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه. نقلته من خط المفسر رحمه الله وعفا عنه، وكان الفراغ من كتابته في المدينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم الفقير إلى ربه سليمان بن حمد العبد الله البسام. غفر الله له ولوالديه ولجميع المسلمين آمين. وصلى الله على محمد المسلمين آمين. وصلى الله على محمد وعلى آله وصحبه أجمين وسلم تسليماً كثيراً إلى يوم الدين والجميد لله الذي بعمته تتم الصالحات] (١٠).

. المجلد الثامن من تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان من به الله على عبده وابن عبده وابن امته: عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الدحمن بن ناصر بن عبد الدحمن بن ناصر بن عبد الدحمن بن المدي:

## تفسير سورة الحجرات وهي مدنية

﴿١ ٣٠﴾ ﴿بسم الله الرحمن الرحيم يا أيها الذين آمنوا لا تقدموا بين يـدي الله ورسـولـه واتـقـوا الله إنَّ الله سميع عليم \* يا أيها الذين أمنوا لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبي ولا تجهروا له بالقول كجهر بعضكم لبعض أن تحبط أعمالكم وأنتم لا تشعرون \* إن الذين يغضون أصواتهم عند رسول الله أولئك الذين امتحن ألله قلوبهم للتقوى لهم مغفرة وأجر عظيم ﴿ هذا متضمن للأدب مع الله تعالى، ومع رسول الله ﷺ، والتعظيم له، واحترامه، وإكرامه، فأمر [الله] عباده المؤمنين بما يقتضيه الإيمان بالله وبرسوله، من امتثال أوامر الله، واجتناب نواهيه، وأن يكونوا ماشين خلف أوامر الله، متبعين لسنة رسول الله الله في جميع أمورهم، و[أن] لا يتقدموابين يدي الله ورسوله، ولا يقولوا حتى يقول، ولا يأمروا حتى يأمر، فإن هذا حقيقة الأدب الواجب مع الله ورسوله، وهو عنوان سعادة العبد

وفلاحه، وبفواته تفوته السعادة الأبدية والنعيم السرمدي، وفي هذا، النهي [الشديد] عن تقديم قول غير الرسول على على قوله، فإنه متى التباعها، وتقديمها على غيرها، كائناً ما كان(١٠)

ثم أمر الله بتقواه عموماً، وهي كما قال طلق بن حبيب: أن تعمل بطاعة الله على نور من الله، ترجو ثواب الله، وأن تترك معصية الله على نور من الله، تخشى عقاب الله.

وقوله: ﴿إن الله سميع ﴾ أي: لجميع الأصوات في جميع الأوقات، في خفي المواضع والجهات، ﴿عليم ﴾ بالظواهر والبواطن، والسوابق واللواحق، والواجبات والمستحيلات والمكنات(٢٠).

وفي ذكر الاسمين الكريمين ـ بعد النهي عن التقدم بين يدي الله ورسوله والأمر بتقواه \_ حث على امتثال تلك الأوامر الحسنة، والآداب المستحسنة، وترهيب عن عدم الامتثال (٣).

ثم قال تعالى: ﴿ يَا أَيّهَا الذّين آمنوا لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبي ولا تجهروا له بالقول ﴿ وهذا أدب مع رسول الله على في خطابه، أي لا يرفع المخاطب له صوته معه فوق صوته، ولا يجهر له بالقول، بل يغض المصوت، ويخاطبه بأدب ولين، وتعظيم وتكريم، وإجلال وإعظام، ولا يكون الرسول كأحدهم، بل يميزوه في خطابهم، كما تميز عن غيره في وجوب حقه على الأمة، ووجوب لا يسمان به، والحب الذي لا يتم الإيمان إلا يه، فإن في عدم القيام الإيمان إلا يه، فإن في عدم القيام بذلك محذوراً، وحشية أن يجبط عمل بذلك محذوراً، وحشية أن يجبط عمل بذلك

العبد وهو لا يشعر، كما أن الأدب معه من أسباب [حصول الثواب و] قول الأعمال.

شم مدح من غض صوته عند رسول الله الله المتحن قلوبهم للتقوى أي: ابتلاها واختبرها، فظهرت نتيجة ذلك، بأن صلحت قلوبهم للتقوى، ثم وعدهم المغفرة لذنوبهم المتضمنة لزوال الشر والمكروه، والأجر العظيم، الذي لا يعلم وصفه إلا الله تعالى، وفي الأجر العظيم وجود المحبوب (أله وفي هذا دليل على أن الله يمتحن القلوب، بالأمر والنهي والمحن، فمن لازم أمر الله، واتبع والمحن، فمن لازم أمر الله، واتبع هواه، تمحض وتمحص للتقوى، وصار قليم علم أنه لا يصلح للتقوى،

﴿٤ \_ ٥﴾ ﴿إِن اللّهِ يَعْقَلُونَ وَرَاءَ الْحَجَرَاتِ أَكْثُرُهُمُ لاَ يَعْقَلُونَ ﴿ وَلَوْ أَنّهُم صَبِرُوا حَتَى تَحْرِج إليهم لكان خيراً لهم والله غفور رحيم ﴿ نزلت هذه الآيات الكريمات في أناس من بالجفاء، وأنهم أجدر أن لا يعلموا وافدين على رسول الله على رسوله، قدموا وافدين على رسول الله على رسوله، فوجدوه في بيته وحجرات نسائه، فلم يصبروا ويتأذبوا حتى يُحْرِج، بل نادوه: يا محمد يا محمد [أي: أخرج إلينا]، فلمهم الله يعدم العقل، حيث لم يعقلوا عن الله الأدب مع رسوله واحترامه، كما أن من العقل وعلامته استعمال الأدب.

فأدب العبد، عنوان عقله، وأن الله مريد به الخير، ولهذا قال : ولو أنهم صبروا حتى تخرج إليهم لكان خيراً لهم والله غفور رحيم أي: غفور لما صدر عن عباده من الذبوب والإخلال بالآداب، رحيم بهم، حيث لم يعاجلهم بذنوبهم بالعقوبات والمثلات.

<sup>(</sup>١) في ب: من كان.

<sup>(</sup>٢) في ب: والجائزات.

<sup>(</sup>٣) في ب: عن ضده.

<sup>(</sup>٤) في ب: وفيه حصول كل محبوب.

﴿ ٢﴾ ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمِنُوا إِنَّ جاءكم فاسق بنبأ فتبينوا أن تصيبوا قوماً بجهالة فتصبحوا على ما فعلتم نادمين، وهذا أيضاً من الآداب التي على أولي الألباب التأدب بها واستعمالها، وهو أنه إذا أخبرهم فاسق بخبر أن يتثبتوا في خبره، ولا يأخذوه مجرداً، فإن في ذلك خطراً كبيراً، ووقوعاً في الإثم، فإن خبره إذا جعل بمنزلة خبر الصادق العدل، حكم بموجب ذلك ومقتضاه، فحصل من تلف النفوس والأموال بغير حق بسبب ذلك الخبر ما يكون سبباً للندامة؛ بل الواجب عند خبر الفاسق، التثبت والتبين، فإن دلت الدلائل والقرائن على صدقه، عمل به وصدق، وإن دلت على كذبه، كُذُب ولم يعمل به، ففيه دليل على أن خبر الصادق مقبول، وخبر الكاذب مردود، وخبر الفاسق متوقف فيه كما ذكرنا، ولهذا كان السلف يقبلون روايات كثير [من] الخوارج، المعروفين بالصدق، ولو كانوا فساقاً.

 ٧٠ - ٨٠ ﴿ وأعلموا أن فيكم رسول الله لو يطيعكم في كثير من الأمر لمنشم ولكن الله حبب إليكم الإيمان وزينه في قلوبكم وكرَّه إليكم الكفر والفسوق والعصيان أولئك هم الراشدون \* فضلاً من الله ونعمة والله مليم حكيم أي: ليكن لديكم معلوماً أن رسول الله على بين أظهركم، وهو الرسول الكريم، البار، الراشد، الذي يريد بكم الخير وينصح لكم، وتريدون لأنفسكم من الشر والمضرة ما لا يوافقكم الرسول عليه، ولو يطيعكم في كثير من الأمر لشق عليكم وأعنتكم، ولكن الرسنول يرشدكم، والله تعالى يحبب إليكم الإيمان ويزينه في قلوبكم، بما أودع الله في قلوبكم من محبة الحق وإيثاره، وبما ينصب على الحق من الشواهد والأدلة الدالة على صحته،

وقبول القلوب والفطر له، وبما يفعله تعالى بكم من توفيقه للإنابة إليه، ويكرّه إليكم الكفر والفسوق أي: الذنوب الكبار، والعصيان: هي ما دون ذلك من الذنوب (١)، بما أودع في قلوبكم من كراهة الشر، وعدم إرادة فعله، وبما نصبه من الأدلة والشواهد على فساده وعدم قبول الفطر له، وبما يعلمه الله من الكراهة في القلوب

﴿ أُولِمُنْكُ ﴾ أي: الذين زين الله الإيمان في قلوبهم، وحببه إليهم، وكره إليهم الكفر والفسوق والعصيان هم الراشدون ﴾ أي: الذين صلحت علومهم وأعمالهم، واستقاموا على الذين القويم، والصراط المستقيم.

وضدهم الغاوون، الذين حبب إليهم الكفر والفسوق والعصيان، وكره اليهم الإيمان، والذنب ذنبهم، فإنهم لما فسقوا طبع الله على قلوبهم، ولما فراغوا أزاغ الله قلوبهم، ولما لم يؤمنوا بالحق لما جاءهم أول مرة، قلب الله أفدتهم.

وقوله: ﴿فضلاً من الله ونعمة﴾ أي: ذلك الخير الذي حصل لهم، هو بفضل الله عليهم وإحسانه، لا بحولهم وقوتهم.

والله عليم حكيم أي: عليم بمن يشكر النعمة فيوفقه لها، عن لا يشكرها، ولا تليق به، فيضع فضله حيث تقتضيه حكمته.

﴿ ٩٠- ١٠ ﴿ ﴿ وَإِن طَائِفَتَانَ مِنَ الْمُومِنِينَ الْتَتَلُوا فَأَصِلْحُوا بِينَهِما فَإِنَ بَعْتَ إِحداهما على الأخرى فقاتلوا التي تبغي حتى تفيء إلى أمر الله فإن فاءت فاصلحوا بينهما بالعدل وأقسطوا إن الله يجب المقسطين ﴿ إِنَمَا المؤمنونَ اللهُ لِعلكم ترجونَ ﴾ هذا متضمن لنهي لعلكم ترجونَ هذا متضمن لنهي المؤمنين [عن] أن يبغي بعضهم على بعض، ويقاتل (٣) بعضهم بعضاً، وأنه بعض، ويقاتل (٣)

إذا اقتتلت طائفتان من المؤمنين، فإن على غيرهم من المؤمنين أن يتلافوا هذا الشر الكبير، بالإصلاح بينهم، والتوسط بذلك على أكمل وجه يقع به الصلح، ويسلكوا الطريق الموصلة إلى ذلك، فإن صلحتا فبها ونعمت، وإن ﴿بغت إحداهما على الأخرى فقاتلوا التي تبغي حتى تفيء إلى أمر الله ﴿ أَيْ ترجع إلى ما حد الله ورسوله، من فعل الخير وترك الشر، الذي من أعظمه الاقتنال، [وقوله] ﴿ فيان فياءت **فأصلحوا بينهما بالعدل» هذا آمر** بالصلح، وبالعدل في الصلح، فإن الصلح قد يوجد، ولكن لا يكون بالعدل، بل بالظلم والحيف على أحد الخصمين، فيهذا ليس هو الصلح المأمور به، فيجب أن لا يراعي أحدهما لقرابة، أو وطن، أو غير ذلك من المقاصد والأغراض، التي توجب العدول عن العدل، ﴿إِن الله يحب المقسطين أي: العادلين في حكمهم بين الناس وفي جميع الولايات التي تولوها، حتى إنه قد يدخل في ذلك عدل الرجل في أهله وعياله في أداثه حقوقهم، وفي الحديث الصحيح: «المقسطون عند الله على منابر من نور الذين يعدلون في حكمهم وأهليهم وما ولوا».

وإنما المؤمنون إخوة هذا عقد عقده الله بين المؤمنين، أنه إذا وجد من أي: شخص كان في مشرق الأرض ومغربها، الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، فإنه أن يجب له المؤمنين، أخوة توجب أن يجب له المؤمنون ما يجون لأنفسهم، ولهذا قال له ما يكرهون لأنفسهم، ولهذا قال النبعي المؤمن أبحقوق الأخوة الإيمانية: (لا تحاسدوا، ولا يبغ تعض، وكونوا تناجشوا، ولا تباغضوا، ولا يبغ على بيع بعض، وكونوا عباد الله إخوانا، المؤمن أخو المؤمن،

<sup>(</sup>١) في ب: أي: الذنوب الصغار.

<sup>(</sup>٢) في ب: وبما يجعل الله في القلوب من الكراهة له.

<sup>(</sup>٣) في ب: ويقتل.

لا يظلمه ولا يخذله، ولا يحقره)(١). وقال ﷺ(٢): «المؤمن للممؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضاً» وشبك ﷺ بين أصابعه.

ولقد أمر الله ورسوله بالقيام بحقوق المؤمنين بعضهم لبعض، وبما به يحصل التآلف والتوادد والتواصل بينهم، كل هذا تأييد لحقوق بعضهم على بعض، فمن ذلك، إذا وقع الاقتتال بينهم، الموجب لتفرق القلوب وتباغضها [وتدابرها]، فليصلح المؤمنون بين إخوانهم، وليسعوا فيما به يزول شنانهم.

ثم أمر بالتقوى عموماً، ورتب على القيام بحقوق المؤمنين وبتقوى الله، الرحة [فقال: ﴿لعلكم ترحون﴾]، وإذا حصلت الرحة حصل خير الدنيا والآخرة، ودل ذلك على أن عدم القيام بحقوق المؤمنين من أعظم حواجب الرحة.

وفي هاتين الآيتين من الفوائد، غير ما تقدم: أن الاقتتال بين المؤمنين مناف للأخوة الإيمانية، ولهذا كان من أكبر الكبائر، وأن الإيمان والأخوة الإيمانية لا تزول مع وجود القتال كغيره من الذنوب الكبار التي دون الشرك، وعلى ذلك مذهب أهل التسنة والجماعة، بالعدل، وعلى وجوب الإصلاح بين المؤمنين برجعوا إلى أمر الله، بأن رجعوا على وجه لا يجوز الإقرار عليه والتزامه، أنه وجه لا يجوز الإقرار عليه والتزامه، أنه لا يجوز ذلك، وأن أموالهم معصومة، لأن الله أباح دماءهم وقت استمرارهم على بغيهم خاصة، دون أموالهم.

﴿١١﴾ ﴿ إِيهَا اللَّذِينَ آمَنُوا لا يسخر قومٌ من قوم عسى أن يكونوا خيراً منهم ولا نساء مَن نساءٍ عسى أن يكن خيرأ منهن ولا تلمزوا أنفسكم ولا تنابزوا بالألقاب بئس الاسم الفسوق بعد الإيمان ومن لم يتب فأولئك هم الظالمون، وهذا أيضاً من حقوق المؤمنين بعضهم على بعض، أن ﴿لا يسخر قوم من قوم، بكل كلام، وقول، وفعل دال على تحقير الأخ المسلم، فإن ذلك حرام لا يجوز، وهو دال على إعجاب الساخر بنفسه، وعسى أن يكون المسخور به خيراً من الساخر، كما هو<sup>(٣)</sup> الغالب والواقع، فإن السخرية لا تقع إلا من قلب ممتليء من مساوىء الأخلاق، مُتَحَلُّ بِكِلُّ خلق ذميم، ولهذا قال النبي علي: «بحسب امرىء من الشر أن يجقر أخاه المسلم».

ثم قال: ﴿ولا تلمزوا انفسكم﴾ أي: لا يعب بعضكم على بعض، واللمز بالقول، والهمز بالفعل، وكلاهما منهيً عنه حرام، متوعد عليه بالناد

كُما قال تعالى: ﴿ويلُ لكل همزة لمزة ﴾ الآية، وسمى الأخ المؤمن (أ) نفساً لأخيه، لأن المؤمنين ينبغي أن يكون هكذا حالهم كالجسد الواحد، ولأنه إذا همز غيره، أوجب للغير أن يهمزه، فيكون هو المسبب لذلك.

ولا تنابزوا بالألقاب أي: لا يعير أحدكم أخاه، ويلقبه بلقب ذم يكره أن يطلق عليه (٥)، وهذا هو التنابز، وأما الألقاب غير المذمومة، فلا تدخل في هذا

وبنس الاسم الفسوق بعد الإيمان اي: بشسما تبدلتم عن الإيمان والعمل بشرائعه، وما تقتضيه بالإعراض عن أوامره ونواهيه، باستم الفسوق والعصيان، الذي هو المتابز بالألقاب.

ومن لم يتب فأولئك هم الظالمون في فهذا [هو] الواجب على العبد، أن يتوب إلى الله تعالى، ويخرج من حق أخيه المسلم، باستحلاله والاستغفار، وللدح له مقابلة [على] ذمه.

﴿ ومن لم يتب فأولئك هم الظالمون ﴾ فالناس قسمان: ظالم لنفسه غير تائب، وتائب مفلح، ولا نَمَّ قسم ثالث غيرها.

﴿ ١٢ ﴾ ﴿ يا أيها الذين آمنوا اجتنبوا كثيراً من الظن إن بعض الظن إثم ولا تجسسوا ولا يغتب بعضكم بعضأ أيحب أحدكم أن يأكل لحم أخيه ميتا فكرهتموه واتقوا الله إن الله تواب رحيم، نهى تعالى عن كثير من الظن السوء (٦٧) بالمؤمنين، فـ ﴿إِنْ بعض الظن إثم﴾ وذلك كالظن الخالي من الحقيقة والقرينة، وكظن السوء، الذي يقترن بنه كشير من الأقوال، والأضعال المحرمة، فإن بقاء ظن السوء بالقلب، لا يَقتصر صاحبه على مجرد ذلك، بل لا يزال به، حتى يقول ما لا ينبغي، ويفعل ما لا ينبغي، وفي ذلك أيضا إساءة الظن بالمسلم، وبغضه وعداوته المأمور بخلاف ذلك منه .

﴿ولا تجسسوا﴾ أي: لا تفتشوا عن عورات المسلمين؛ ولا تبعوها، واتركوا<sup>(٧)</sup> المسلم على حاله، واستعملوا التغافل عن أحواله<sup>(٨)</sup>؛ التي إذا فتشت ظهر منها ما لا ينغى.

ti ingga palika ng didaka taon Taong taong taong taong

of the figure is a subsection to a

الرجارة وأوكار والماء بأشعار والسؤيج الحا

200 Bright Care Care

والمحارض والمستوسية والمنافرة والمواقية

<sup>(</sup>١) في ب: أورد الشيخ الحديث كما يلي: (لا تحاسدوا ولا تناحشوا ولا تباغضوا ولا تدابروا وكونوا عباد الله إخواناً، المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يخذله، ولا يكذبه، متفق عليه،

<sup>(</sup>٢) في ب: وفيهما عن النبي ﷺ. 💮

<sup>(</sup>٣) في ب: وهو الغالب. الدائم المنظرة

<sup>(</sup>٤) و في ب: المسلم.

<sup>(</sup>٦) في ب: السيء.

<sup>(</sup>٧) في ب: ودعوا.

<sup>(</sup>A) في ب: عن زلاته.

ولا يغتب بعضكم بعضاً والغيبة كما قال النبي على «ذكرك أخاك بما يكره ولو كان فيه».

شم ذكر مثلاً منفراً عن الغيبة، فقال: ﴿ أَيُعِبُ أَحَدُكُمْ أَنْ يِأْكُلُ لَحْمُ أَنْ يِأْكُلُ لَحْمُهُ أَخِيهُ مَيْتاً الْكَرَاهِةَ ] مِنتاً الْكَرَاهِةَ ] باغتيابه، فكما أنكم تكرهون أكل لحمه، وخصوصاً إذا كان ميتاً، فاقد الروح، فكذلك [فلتكرهوا] غيبته وأكل لحمه حيّاً الله عنا الراح عليه المراح الله الله المناسبة الراح عليه المناسبة الراح المحمد حيّاً الله المناسبة ال

والتواب الذي يأذن بتوبة عبده فيوفقه والتواب الذي يأذن بتوبة عبده فيوفقه لها، ثم يتوب عليه بقبول توبته، رحيم بعباده، حيث دعاهم إلى ما ينفعهم، وقبل منهم التوبة، وفي هذه الآية دليل على التحذير الشديد من الغيبة، وأن الغيبة من الكبائر، لأن الله شبهها بأكل لحم الميت، وذلك من الكبائر.

﴿١٣﴾ ﴿يَا أَيَّا النَّاسُ إِنَّا خِلْقَنَّاكُم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا إنَّ أكرمكم عند الله أتقاكم إِنَّ الله عليم خبيرٍ يُخبر تعالى أنه خلق بنني آدم من أصل واحد، وجنس واحد، وكلهم من ذكر وأنشى، ويرجعون جميعهم إلى ادم وحواء، ولكن الله [تعالى] بث منهما رجالا كثيراً ونساءً، وفرقهم، وجعلهم شعوبا وقبائل أي: قبائل صغاراً وكباراً، وذلك لأجل أن يتعارفوا، فإنهم لو استقل كل واحد منهم بنفسه، لم يحصل بذلك التعارف الذي يترتب عليه التناصر والتعاون والتوارث، والقيام بحقوق الأقارب، ولكن الله جعلهم شعوباً وقبائل، لأجل أن تحصل هذه الامور وغيرها بمايتوقف على التعارف، ولحوق الأنساب، ولكن الكرم بالتقوى، فأكرمهم عند الله أتقاهم، وهو أكثرهم طاعة وانكفافاً عن المعاصي، لا أكثرهم قرابة وقوماً، ولا أشرفهم نسباً، ولكن الله تعالى عليم خبير، يعلم من يقوم منهم بتقوى الله ظاهرا وباطنا، ممن يقوم بذلك ظاهراً لا باطناً، فيجازي كلا بما يستحق.

وفي هذه الآية دليل على أن معرفة الأنساب مطلوبة مشروعة، لأن الله جعلهم شعوباً وقبائل لأجل ذلك.

﴿ ١٤ - ١٨ ﴾ ﴿قالت الأعراب آمنا قل لم تؤمنوا ولكن قولوا أسلمنا ولما يدخل الإيمانُ في قلوبكم \* وإن تطيموا الهورسوله لا يلتكم من أعمالكم شيئاً إنَّ الله غفورٌ رحيم \* إنَّمَا المؤمنون الدِّين آمنوا بالله ورسوله ثم لم يسرتابوا وجاهدوا بأمواليهم وأنفسهم في سبيل الله أولتك هم الصادقون \* قل أتعلمون الله بدينكم والله يعلم ما في السماوات وما في الأرض والله بكل شيء عليم \* يمنون عليك أن أسلموا قل لا تمنوا على إسلامكم بل الله يمن عليكم أن هداكم للإيمان إن كنتم صادقين \* إن الله يعلم غنيب السماوات والأرض والله بصير بما تعملون، يخبر تعالى عن مقالة الأعراب الذين دخلوا في الإسلام في عهد رسول الله ﷺدخولا من غير بصيرة، ولا قيام بما يجب ويقتضيه الإيمان، أنهم ادعوا مع هذا وقالوا:

وولكن قولوا أسلمنا أي دخلنا في الإسلام، واقتصروا على ذلك.

آمنا أي: إيماناً كاملاً، مستوفياً لجميع

أموره هذا موجب هذا الكلام،

فأمر الله رسوله أن يرد عليهم، فقال:

﴿قُلْ لَمْ تَوْمُنُوا ﴾ أي: لا تُدُعُوا

لأنفسكم مقام الإيمان، ظاهراً وباطناً،

وهالسبب في ذلك، أنه ولا يدخل الإيمان في قلوبكم وإنما آمنتم خوفا أو رجاء أو نحو ذلك، مما هو السبب في إيمانكم، فلذلك لم تدخل بشاشة الإيمان في قلوبكم، وفي قلوبكم، أي: وقت هذا الكلام الذي قلوبكم، فكان فيه إشارة إلى أحوالهم بعد ذلك، فإن كثيراً منهم، من ألله عليهم بالإيمان الحقيقي، والجهاد في سبيل الله، ووإن تطيعوا الله ورسوله بفعل خير، أو ترك شر ولا يلتكم من أعمالكم شيئاً أي: لا ينقصكم منها مثقال مثقال

ذرة، بل يوفيكم إياها أكمل ما تكون لا تفقدون منها صغيراً ولا كبيراً، وإن الله ففور رحيم أي: غفور لمن تاب إليه وأناب، رحيم به، حيث قبل توبته.

﴿الذين آمنوا المؤمنون ﴾ أي: على الحقيقة ﴿الذين آمنوا الله ورسوله وجاهدوا في سبيل الله أي: من جمعوا بين الإيمان والجهاد في سبيله، فإن من حاهد الكفار، دل ذلك على الإيمان التام في الإسلام، والقيام بشرائعه، فجهاده لنفسه على ذلك، من باب أولى وأحرى؛ ولأن من لم يقو على الجهاد، فإن ذلك دليل على ضعف إيمانه، وشرط تعالى في الإيمان علم الريب، وهو الشك، لأن الإيمان النافع هو وهو الشك، لأن الإيمان النافع هو الجزم اليقيني بما أمر الله بالإيمان به، الوجوه.

وقوله: ﴿أُولئك هم الصادقون﴾ أي: الذين صدقوا إيمانهم بأعمالهم الجميلة، فإن الصدق دعوى كبيرة في كل شيء يدعى يحتاج صاحبه إلى حجة وبرهان، وأعظم ذلك دعوى الإيمان الذي هو مدان السعادة، والفوز الغرمدي، والفلاح السرمدي، فمن ادعاه وقام بواجباته ولوازمه، فهو الصادق المؤمن حقاً، ومن لم يكن كذلك، علم أنه ليس بصادق في الإيمان في القلب لا يطلع عليه إلا الله تعالى.

فإثباته ونفيه من باب تعليم الله بما في القلب، وهذا سوء أدب، وظن بالله، ولهذا قال: ﴿قُلُ أَتَعلَمُونَ الله بدينكم والله يعلم ما في السماوات وما في الأرض ﴿ والله بكل شيء عليم وهذا شامل للأشياء كلها، التي من جملتها ما في القلوب من الإيمان والكفران، والبر والفجور، فإنه تعالى يعلم ذلك كله ويجازي عليه، إن خيراً فخير، وإن شراً فشر.

هذه حالة من أحوال من ادَّعى لنفسه الإيمان وليس به، فإنه إما أن

يكون ذلك تعليماً لله، وقد علم أنه عالم بكل شيء، وإما أن يكون قصدهم بهذا الكلام المنَّة على رسوله، وأنهم قد بذلواله [وتبرعوا] بماليس من مصالحهم، بل هو من حظوظه الدنيوية، وهذا تجمُّل بما لا يجمل، وفخربما لا ينبغي لهم أن يفتخروا على رسوله به (١)، قَإِن الله تعالى عليهم، فكما أنه تعالى يمن (٢٠) عليهم بالخلق والرزق، والنعم الظاهرة والباطنة، فمنته عليهم بمدايتهم إلى الإسلام، ومنته عليهم بالإيمان، أعُظم (<sup>(4)</sup> من كل شيء، ولهذا قال تعالى: ﴿ يمنون عليك أن أسلموا قل لا تمنوا على إسلامكم بل الله يمن عليكم أن هذاكم للإيمان إن كنتم

﴿إِن الله يعلم غيب السماوات والأرض أي: الأمور الخفية فيهما التي تخفى على الخلق ، كالذي في لجع البخار ، ومهامه القفار ، وما جنه الليل أو واراه النهار ، يعلم قطرات الأمطار ، وحبّات الرمال ، ومكنونات الصدور ، وخبايا الأمور .

﴿وما تسقط من ورقة إلا يعلمها ولا حبة في ظلمات الأرض ولا رطب ولا يابس إلا في كتاب مين﴾.

﴿والله بصير بما تعملون﴾ يحصي عليكم أعمالكم، ويوفيكم إياها، ويجازيكم عليها بما تقتضيه رحمته الواسعة وحكمته البالغة.

تم تفسير سورة الحجرات ، ﴿
بعون الله ومنه وجوده وكرمه ، ﴿
الله ومنه وجوده وكرمه ، ﴿

فلك اللهم من الحمد أكمله وأتمه ، ومن الجود أقضله وأعمه <sup>(٤)</sup>

## 

﴿ ١ - ٤ ﴾ ﴿ بسبم الله السرحسن الرحيم ق والقرآن المجيد \* بل عجبوا أن جاءهم منذر منهم فقال الكافرون هذا شيء عجيب ﴿ أَإِذَا مَتَّنَا وَكُنَا تُرَابُأُ ذلك رجعٌ بعيد ﴿ قد علمنا ما تنقص الأرض منهم وعندنا كتاب حفيظ يقسم تعالى بالقرآن المجيد أي: وسيع المعاني عظيمها، كثير الوجوه كثير البركات، جزيل البرات. والمجد: سعة الأوصاف وعظمتها، وأحق كلام يوصف جذا، هذا القرآن، الذي قد احتوى على علوم الأولين والآخرين، الذي حوى من الفصاحة أكملها، ومن الألفاظ أجزلها، ومن المعان أعمها وأحسنهاء وهذا موجب لكمال اتباعه و[سرعة] الانقياد له، وشكر الله على المنه به .

ولكن أكثر الناس لا يقدر نعم الله قدرها، ولهذا قال تعالى: ﴿بل عجبوا﴾ أي: المكذبون للرسول على ما يضرهم منذر منهم ﴾ أي: ينذرهم ما يضرهم، ويأمرهم بما ينفعهم، وهو من جنسهم، يمكنهم التلقي عنه، ومعرفة أحواله وصدقه.

فتعجبوا من أمر لا ينبغي لهم التعجب منه، بل يتعجب من عقل من تعجب منه.

﴿فقال الكافرون﴾ الذين حملهم كفرهم وتكذيبهم، لا نقص بذكائهم وآرائهم (٥)

﴿هِلْدَا شَيْءَ حَسَجَيْبٍ ﴾ أي: مستغرب، وهم في هذا الاستغراب بين أمرين:

إما صادقون في [استغرابهم و] تعجبهم، فهذا يدل على غاية جهلهم،

وضعف عقولهم، بمنزلة المجنون الذي يستغرب كلام العاقل، وبمنزلة الجبان الذي يشعجب من لقاء الفارس للفرسان، وبمنزلة البخيل الذي يستغرب سخاء أهل السخاء، فأي: ضرر يلحق من تعجب من هذه حاله؟ وهل تعجبه إلا دليل على زيادة ظلمه وجهله؟ وإما أن يكونوا متعجبين، على وجه يعلمون خطأهم فيه، فهذا من أعظم الظلم وأشنعه.

ثم ذكر وجه تعجبهم، فقال: ﴿ إِذَا مِنَا وَكُنَا تُرَابًا ذَلِكَ رَجِع بِعِيدُ ﴾ فقاسوا قلرة من هو على كل شيء قدرة العبد الكامل من كل وجه، بقدرة العبد وقاسوا الجاهل الذي لا علم له، بمن هو بكل شيء عليم، الذي يعلم ما مقامهم في برزخهم، وقد أحصى في كتابه الذي هو عنده محفوظ عن التغيير والتبديل، كل ما يجري عليهم في والتبديل، كل ما يجري عليهم في علمه، وسعته التي لا يحيط بها إلا علمه، وسعته التي لا يحيط بها إلا هو، على قدرته على إحياء الموتى.

وه وبل كذبوا بالحق لما جاءهم فهم في أمر مريج أي وبل كلامهم الذي صدر منهم، إنما هو عناد وتكذيب للحق الذي هو أعلى أنواع الصدق ولما جاءهم فهم في أمر مريج أي: ختلط مشتبه، لا يثبتون على شيء، ولا يستقر لهم قرار، فتارة يقولون عنك إنك ساحر، وبارة بخنون، وتارة شاعر، وكذلك جعلوا القرآن عضين، كل قال فيه ما اقتضاه رأيه الفاسد، وهكذا كل من كذب بالحق، فإنه في أمر ختلط، لا يدري له وجهة (7) ولا قرار، [فتري أموره مثناقضة مؤتفكة] كما أن من اتبع الحق

<sup>(</sup>١) في ب: لا ينبغي لهم الفخر به على رسوله.

<sup>(</sup>٢) في ب: هو المانّ.

<sup>(</sup>٣) في ب: أفضل.

<sup>(</sup>٤) في ب: بعد قوله وكرمه: والحمد لله.

<sup>(</sup>٥) كذا في ب، وفي أ: لا نقص بقلوبهم وعقولهم.

<sup>(</sup>٦)اقى ب: وجه.

وصدق به، قد استقام أمره، واعتدل سبيله، وصدق فعله قيله .

﴿٦ - ١١﴾ ﴿أَفَـلُم يَـنَظُرُوا إِلَى السماء فوقهم كيف بنيناها وزيناها وما لها من فروج \* والأرض مددناها والقينا فيها رواسي وأنبتنا فيها من كل زوج بهيج \* تبصرة وذكري لكل عبد منيب \* ونزلنا من السماء ماء مباركا فأنبتنا به جناتٍ وحب الحصيد \* والنخل باسقاتِ لها طلع نضيد \* رزقاً للعباد وأحيينا به بلدة ميتا كذلك الخروج، لما ذكر تعالى حالة المكذبين وما ذمهم به، دعاهم إلى النظر في آياته (١) الأفقية، كي يعتبروا، ويستدلوا جاً على ما جعلت أدلة عليه، فقال: ﴿ افلم ينظروا إلى السماء فوقهم ﴾ أي: لا يحتاج ذلك النظر إلى كلفة وشد رحل، بل هو في غاية السهولة، فينظرون ﴿كيف بنيناها﴾ قبة مستوية الأرجاء، ثابتة البناء، مزينة بالنجوم الخنس، والجوار الكنس، التي ضربت من الأفق إلى الأفق في غاية الحسبن والملاحة، لا تري فيها عِيباً، ولا فروجاً، ولا خلالاً، ولا إخلالاً.

قد جعلها الله سقفاً لأهل الأرض، وأودع فيها من مصالحهم الضرورية ما أه دع.

وه إلى ﴿الأرض كيف مددناها﴾ ووسعناها، حتى أمكن كل حيوان السكون فيها والاستقرار (٢)، والاستعداد لجميع مصالحه، وأرساها ﴿والنينا فيها من كل زوج بهيج ﴾ أي: من كل صنف من أصناف النبات التي تسر ناظرها، وتعجب مبصرها، وتقر عين رامقها، لأكل بني آدم، وأكل بهائمهم ومنافعهم، وخص من تلك بهائمهم ومنافعهم، وخص من تلك بالذافع بالذكر، الجنات المشتملة على

الفواكه اللذيذة، من العنب والرمان والأترج والتفاح، وغير ذلك من أصناف الفواكه، ومن النخيل الباسقات أي: الطوال، التي يطول (٢٠ من نفعها وترتفع إلى السماء حتى تبلغ مبلغاً لا يبلغه كثير من الأشجار، من الطلع النضيد، في قنوانها ما هو رزق للعباد قوتاً وأدماً وفاكهة، يأكلون منه ويدخرون، هم ومواشيهم وكذلك ما غرج الله بالمطر، وما هو والتي تحتها من حب الحصيد، أي: من الزرع المحصود، من بُرُ وشعير، ورز، ودخن وغيره.

فإن في النظر في هذه الأشياء وتصرة وتبصر بها من عمى الجهل، ودكرى يتدكر بها ما ينفع في الدين والدنيا، ويتذكر بها ما أخبر الله به، وأخبرت به رسله، وليس ذلك لكل أحد، بل ولكل عبد منيب إلى الله أي مقبل عليه بالحب والخوف والرجاء، وإجابة داعيه، وأما المكذب أو المعرض، فما تغني الآيات والنذر عن قوم لا يؤمنون.

وحاصل هذا، أن ما قيها من الخلق الباهر، والشدة والقوة، دليل على كمال قدرة الله تعالى، وما فيها من الحسن والإتقان، وبديع الصنعة، وبديع الحلقة (٤)، دليل على أن الله أحكم الحاكمين، وأنه بكل شيء عليم، وما فيها من المنافع والمصالح كل شيء، وجوده الذي عم كل حي، كل شيء، وجوده الذي عم كل حي، دليل على أن الله تعالى هو الواحد دليل على أن الله تعالى هو الواحد دليل على أن الله تعالى هو الواحد صاحبة ولا ولداً، ولم يكن لم كفواً

أحد، وأنه الذي لا تنبغي العبادة والذل [والحب] إلا له تعالى.

وما فيها من إحياء الأرض بعد موتها، دليل على إحياء الله الموتى، ليجازيهم بأعمالهم، ولهذا قال: ﴿وأحيينا به بلدة ميتاً كذلك الخروج》.

ولما ذكرهم بهذه الآيات السماوية والأرضية، خوِّفهم أخذات الأمم، وألا يستمروا على ما هم عليه من التكذيب، فيصيبهم ما أصاب إخوانهم من المكذبين، فقال:

﴿١٦ \_ ١٥﴾ ﴿كُلْبِتَ قبلهم قوم نوح وأصحاب الرس وثمود \* وعاد وفرعون وإخوان لوط \* وأصحاب الأيكة وقومُ تبع كل كذب الرسل فحقُّ وعيد ﴿ أَفْعِيبُنَّا بِالْخَلْقُ الْأُولُ بِلْ هُمْ فَي لبس من خلق جديد اي: كدب الذين من قبلهم من الأمم رسلهم الكرام وأنبياءهم العظام، ك «نوح» كذبه قومه [وثمود كذبوا صالحاً] (الم وعاد كذبوا «هوداً»، وإحوان لوط كذبوا «لوطاً»، وأصحاب الأيكة كدبوا «شعيباً»، وقوم تبع، وتبع كل ملك ملك اليمن في الزمان السابق قبل الإسلام (١٦) فقوم تبع كذبوا الرسول الذي أرسله الله إليهم، ولم يخبرنا الله من هو ذلك الرسول، وأي: تُبُّع من التبابعة، لأنه .. والله أعلم \_كان مشهوراً عند العرب لكوتهم من العرب العرباء، الذين لا تخفى ماجرياتهم على العرب خصوصاً مثل هذه الحادثة العظيمة .

فهؤلاء كلهم كذبوا الرسل، الذين أرسلهم إلله إليهم، فحق عليهم وعيد الله وعقوبته، ولستم أيها المكذبون لمحمد على خيراً منهم، ولا

 <sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: آيات الله.

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أ: القرار.

<sup>(</sup>٣) كذا في ب، وفي أ: التي يستمر نفعها، ويطول حتى تبلغ مبلغاً لا يبلغ إليه.

<sup>(</sup>٤) كذا في ب، وفي أ: وعجيب الخلقة.

<sup>(</sup>٥) زيادة من هامش ب.

 <sup>(</sup>٦) كذا في ب، وفي أ: وقوم تبع وهو كل ملك ملك اليمن في الزمان السابق يقال له تبع.

رسلهم أكرم على الله من رسولكم، فاحذروا جرمهم، لئلا يصيبكم ما أصابهم.

ثم استدل تعالى بالخلق الأول \_ وهو المنشأ الأول (١٠ على الخلق الآخرة وهو النشأة الآخرة .

فكمأ<sup>(7)</sup> أنه الذي أوجدهم بعد العدم، كذلك يعيدهم بعد موتهم وصيرورتهم إلى [الرفات و] الرمم، فقال: ﴿أَفَعَينِنا﴾ أي: أفعجزنا وضعفت قدرتنا ﴿بالخلق الأول﴾؟ ليس الأمر كذلك، فلم نعجز ونَعَي عن ذلك، وليسوا في شك من ذلك، وإنما هم في لبس من خلق جديد هذا الذي شكوا فيه، والتبس عليهم أمره، أهون من الابتداء، كما قال تعالى: هوو هلا عليه .

﴿ ١٦ ـ ١٦﴾ ﴿ ولقد خلقنا الإنسان وتعلم ما توسوس به نفسه ونحن أقرب إليه من حيل الوريد \* إذ يتلقى المتلقيان عن اليمين وعن الشمال قميد \* ما يلفظ من قول إلا لديه رقيب عنيد ﴾ خبر تعالى أنه المتفرد بخلق (٣) وأنه يعلم أحواله وما يسره، ويوسوس في صدره (٤)، وأنه أقرب إليه من حبل الوريد، الذي هو أقرب اليه من حبل الإنسان، وهو العرق (٥) المكتنف للغرة النحر، وهذا مما يدعو الإنسان إلى مراقبة خالقه، المطلع على ضميره وباطنه، القريب منه (٢) في جيع وباطنه، القريب منه (٢)

أحواله، فيستحيى منه أن يراه حيث نهاه، أو يفقده حيث أمره، وكذلك ينبغى له أن يجعل الملائكة الكرام الكاتبين منه على بال، فيجلهم ويوقرهم، ويحذر أن يفعل أو يقول ما يكتب عنه، مما لا يرضي رب العالمين، ولهذا قال: ﴿إِذْ يَتَّلُّقَى التَّلْقِيانَ ﴾ أي: يتلقيان عن العبد أعماله كلها، واحد ﴿عِنِ اليمينِ﴾ يكتب الحسنات، ﴿و﴾ الآخر ﴿عن الشمال﴾ يكتب السيئات، وكل منهما ﴿قعيد﴾ بذلك متهيىء لعمله الذي أعدله، ملازم له (٧) ﴿ما يلفظ من قول، خير أو شر ﴿إلا لديه رقيب عتيد﴾ أي: مراقب له، حاضر لحاله، كما قال تعالى: ﴿وَإِنْ عَلَيْكُمْ لحافظين ﴿ كراماً كاتبين ﴿ يعلمون ما تفعلون، .

﴿١٩ ـ ٢٢﴾ ﴿وجياءت سيكرة الموت بالحق ذلك ما كنت منه تحيد \* ونفخ في الصور ذلك يوم الوعيد \* وجاءت كل نفس معها سائق وشهيد \* لقد كنت في غفلة من هذا فكشفنا عنك غطاءك فبصرك اليوم حديد، أي: ﴿وجاءتُ هِ مَذَا الْعَافَلُ الكذب بآيات الله ﴿سكرة الموت بالحق الذي لا مرد له ولا مناص، ﴿ذَلِكَ مَا كُنْتُ مِنْهُ تَحْيِدُ﴾ أي: تتأخر وتنكص <sup>(٨)</sup> عنه، ﴿وِنْفِحْ فِي الصور ذلك ينوم النوعينة ﴾ أي: اليوم النذي يلحق الظالمين ما أوعدهم الله به من العقاب، والمؤمنين ما وعدهم به من الثواب، ﴿وجاءت كل نفس معها سائق، يسوقها إلى موقف القيامة، فلا

يمكنها أن تتأخر عنه، ﴿وشهيد﴾ يشهد عليها بأعمالها، خيرها وشرها، وهذا يدل على اعتناء الله بالعباد، بالعدل، فهذا الأمر، عا يجب أن يجعله العبد منه على بال ، ولكن أكثر الناس غافلون، ولهذا قال: ﴿لقد كت في غافلون، ولهذا قال: ﴿لقد كت في المكذب يوم القيامة هذا الكلام توبيخاً ، ولوماً وتعنيفاً أي: لقد كنت مكذباً ولوماً وتعنيفاً أي: لقد كنت مكذباً بهذا، تاركاً للعمل له فالآن ﴿كشفنا عنك غطاءك الذي غطى قلبك، عنك غطاءك الذي غطى قلبك، في واستمر (٢) إعراضك، واستمر (١) إعراضك، ويروعه من أنواع العذاب والنكال.

أو هذا خطاب من الله للعبد فإنه في الدنيا في غفلة (١٠) عما خلق له، ولكته يوم القيامة ينتبه ويزول عنه وسنه، ولكته في وقت لا يمكنه أن يتدارك الفارط، ولا يستدرك الفائت، وهذا كله تخويف من الله للعباد، وترهيب بذكر ما يكون على المكذبين في ذلك اليوم العظيم.

﴿٢٣ ـ ٢٧﴾ ﴿وقال قرينه هذا ما لديَّ عتيد \* القيا في جهم كل كفّار عنيد \* مناع للخير معتدِ مريب \* الذي جعل مع الله إلها آخر فالقياه في العذاب الشديد \* قال قرينه ربنا ما أطغيته ولكن كان في ضلال بعيد \* قال لا تختصموا لديّ وقد قدمت إليكم بالوعيد \* ما يبدل القول لديّ وما أنا بظلام للعبيد \* يقول تعالى: ﴿وقال بطلام للعبيد \* يقول تعالى: ﴿وقال قرين هذا المكذب

<sup>(</sup>١) في ب: النشأة الأولى..

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أ: وأنه كما أنه.

 <sup>(</sup>٣) كذا في ب، وفي أ: أنه الذي خلق.

<sup>(</sup>٤) في ب: وتوسوس به نفسه.

<sup>(</sup>٥) في ب: العظم.

<sup>(</sup>٦) في ب: إليه.

<sup>(</sup>٧) في ب: لذلك.

<sup>(</sup>۸) كذا في ب، وفي أ: تحيد.

<sup>(</sup>٩) كذَّا في ب، وفي أ: ودام.

<sup>(</sup>١٠) كذا في ب، وفي أ: أنه في غفلة في الدنيا.

المعسرض، من الملائكية، السذيسن وكلهم الله على حفظه وحفظ أعماله، فيحضره يوم القيامة ويحضر أعماله ويقول: ﴿هذا ما لدي عتيد﴾ أي: قد أحضرت ما جعلت عليه، من حفظه وحفظ عمله، فيجازي بعمله.

ويقال لن استحق النار: ﴿ القيافي جهنم كل كفار عنيد ﴾ أي: كثير الكفر والمعناد لآيات الله، المكشر من المعاصي، المعترى، على المعارم والمآثم.

ومناع للخير في أي: يمنع الخير الذي عنده (1) الذي أعظمه الإيمان بالله وملائكته الإيمان وكتبه ورسله مناع عبد الله ، وعلى حدوده (7) ، ومريب عبد الله ، وعلى حدوده (7) ، ومريب أي شاك في وعد الله ووعيده ، فلا إيمان ولا إحسان ولكن وصفه الكفر والمحدوان ، والشك والريب والشح ، واتخاذ الآلهة من دون الرحمن ، ولهذا قال : والذي جعل مع الله إلها آخر في قال : والذي جعل مع الله إلها آخر في عبد معه غيره ، عمن لا يملك ليفسه نفعاً ولا ضراً ، ولا موتاً ولا ضراً ، ولا موتاً ولا القرينان وفي العذاب الشديد الذي حياة ولا نشوراً ، وفالقياه أيها الملكان هو معظمها وأشدها وأشنعها .

﴿قال قرينه ﴾ الشيطان، متبرئاً منه، حاملاً عليه إثمه، ﴿ربنا ما أطفيته ﴾ لأني لم يكن لي عليه سلطان ولا حجة ولا برهان، ولكن كان في الضلال البعيد، فهو الذي ضل وأبعد عن الحق باختياره، كما قال في الآية الأخرى:

﴿ وَقَالَ الشَّيطَ انْ لَمَا قَضْيَ الأَمرِ إِنْ الله وعدكم وعد الحق ووعدتكم فأخلفتكم وماكان لي عليكم من سلطان إلا أن دعوتكم فاستجبتم لي فلا

تلوموني ولوموا أنفسكم . . . ﴾ الآية (٤)

قال الله تعالى بحيباً لاحتصامهم:

﴿ لا تختصموا لدي أي: لا فائدة في اختصامكم (٥) عندي، ﴿ وَ الحال أَنِ الْحَدَّمِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ وجب الواضحات، وقدمتم علي بما وانقطعت حجتكم، وقدمتم علي بما أسلفتم من الأعمال التي وجب جزاؤها.

﴿ ما يبدل القول لدي ﴾ أي: لا يمكن أن يخلف ما قاله الله وأخبر به، لأنه لا أصدق من الله قيلاً، ولا أصدق حديثاً.

﴿ وما أنا بظلام للعبيد ﴾ بل أجزيهم بما عملوا من خير وشر، فلا يزاد (٢٦) في سيئاتهم، ولا ينقص من حسناتهم.

﴿٣٠- ٣٥﴾ ﴿يوم نقول لجهنم هل امتلأت وتقول هل من مزيد ﴿ هذا وأزلفت الجنة للمتقين غير بعيد ﴿ هذا خشي الرحمن بالغيب وجاء بقلب منيب ما يشاؤون فيها ولدينا مزيد﴾ يقول تعالى غوفا لعباده: ﴿ يوم نقول لجهنم تعالى غوفا لعباده: ﴿ يوم نقول لجهنم هل امتلأت﴾ وذلك من كثرة ما ألقي فيها، ﴿ وتقول هل من مزيد﴾ أي: فيها، لإ تزال تطلب الزيادة من المجرمين العاصين، غضباً لربها، وغيظاً على الكافرين.

وقد وعدها الله ملأها، كما قال تعالى: ﴿لأملان جهنم من الجنة والناس أجمعين﴾ حتى يضع رب العزة عليها قدمه الكريمة المنزهة عن التشبيه،

يَنَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱجْتَذِبُواْ كَيْرِيكِ مِنَ ٱلظَّنِّ إِنَّ يَعْضَ إِلظَّانَّ إِنْدُّ وَلَا تَجْسَسُوا وَلَا يَغْبَ بَعْضُ كُرْ يَعْضُا لَكُيتُ أَعَدُّكُوْ أَن يَأْكُلُ لَحْمَ أَخِيدِ مَيْنَا فَكَرِهِ ثُمُوهُ وَلَتَقُوا اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ تَوَّابُ تَجِيدُ ۞ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِنَ ذَكَّرِ وَأَنْنَى وَيَعَمَّ لَنَكُرُ شُعُوبًا وَقِبَآمِلَ لِنَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُورِ عِندَ لَلَّهِ أَلْقَى كُمُ إِنَّاللَّهُ عَلِيمٌ خَيرٌ ﴿ قَالَتِ ٱلْأَغْرَابُ ءَامَنَّا قُل لَو تُؤْمِنُواْ وَلَٰكِنَ قُولُوٓا أَسۡاَسَا وَلَمَا يَدُخُلِ ٱلْإِيمَنَ فِي قُلُوبِكُمۡ وَإِن تُعِلِيعُواْ ٱللَّهُ وَرَصُولَهُ وَلَا يَلِنْحَكُم مِنْ أَغَمَا لِكُرُ شَيْئًا إِنَّ ٱللَّهَ عَكُورٌ تَجِيمُ ۞ إِنَّا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ـ ثُـمَّ لَرَّ يَرْتَابُوا وَحَهَدُواْ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِرَ فِي سَيِيلِ ٱللَّهِ أَوْلَيْكَ هُرُ الصَّدِقُونَ ﴿ قُلْ أَتَعَلِمُونَ أَلَقَهِ بِينِكُمْ وَٱلْقَهُ يُعْلَمُمَا فِي السَّسَمُوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيَّءٍ عَلِيمٌ ۞ يَمُنُّونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُواْ قُلَ لَاتَتُمْنُواْ عَلَيْ إِسْلَمَكُمْ عِلَ اللَّهُ يَكُنُّ عَلَيْحَكُمْ أَنَّ هَدَىٰكُورِ لِلْإِعْلِنَ إِن كُنتُمْ صَلِوقِينَ ۞ إِنَّ للهُ اللَّهَ يَعُلُرُ غَيْبَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱللَّهُ بَصِيرٌ عِمَالَعُمَلُونَ۞ OV DESERVE

فيزوي بعضها على بعض، وتقول قط قط، قد اكتفيت وامتلأت، وأرلفت الجنة أي: قربت بحيث تشاهد وينظر ما فيها، من النعيم وقربت، لأجل المتقين لربهم، المتأركين للشرك، صغيره وكبيره، المتثلين لأوامر ربهم، المنقادين له، ويقال لهم على وجه التهنئة: وهذا ما توعدون فيها مما تشتهيه الأنفس وتلذ الخين، فيها لما تشتهيه الأنفس وتلذ الأعين، هي التي وعد الله كل أواب أي: رجًاع فيها أي الله في جميع الأوقات، بذكره وحبه، والاستعانة به، ودعائه وخوفه ورجائه.

وحفيظ أي: يحافظ على ما أمر الله به، بامتثاله على وجه الإخلاص والإكمال له، على أكمل (٧) الوجوه، حفيظ لحدوده، ومن خشي الرحن أي: خافه على وجه المعرفة بربه، والرجاء لرحته، ولازم على

<sup>(</sup>١) في ب: قِبَلَهُ.

<sup>(</sup>۲) زیادة من هامش ب.

<sup>(</sup>٣) في أ زيادة هنا هي (أثيم) أي كثير الإثم) ويبدو أن الشيخ سبق قلمه لآيات سورة القلم. وقد شطبت الزيادة من ب.

<sup>(</sup>٤) في ب وقف عند قوله: (فأخلفتكم).

<sup>(</sup>a) كذا في ب، وفي أ: خصامكم.

<sup>(</sup>٦) كذا في ب، وفي أ: يزيد.

<sup>(</sup>٧) في ب: أتم.

الفارخان المنافيد و المنافزات و الفارخان المنافزات المن

خشية الله في حال غيبه أي: مغيبه عن أعين الناس، وهذه هي الخشية الخقيقية، وأما خشيته في حال نظر الناس وحضورهم، فقد تكون رياء الخشية الله في الغيب الخشية الله في الغيب والشهادة ويحتمل أن المراد بخشية الله علما مقابل للشهادة حيث يكون الإيمان والخشية ضرورياً لا اختيارياً حيث يعاين العذاب وتأتي آيات الله وهذا هو الظاهر (١٠).

PERSONAL SERVICE

وجاء بقلب منيب أي: وصفه الإنابة إلى مولاه، وانجذاب دواعيه إلى مراضيه، ويقال لهؤلاء الأتقياء الأبرار: وادخلوها بسلام أي: دخولاً مقروناً بالسلامة من الآفات والشرور، مأموناً فيه جميع مكاره ولا تنغيص، وذلك يوم الخلود الذي لا زوال له ولا موت، ولا شيء من الكدرات، ولاهم ما يشاؤون فيها أي: كل ما تعلقت به مشيئتهم فهو حاصل فيها ولهم فوق ذلك ومزيد ولا

أي: ثواب يمدهم به الرحمن الرحيم، عما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر، وأعظم ذلك وأجله وأفضله، النظر إلى وجه الله الكريم، والتمتع بسماع كلامه، والتنعم بقربه، نسأل الله تعالى أن يجعلنا منهم.

﴿٣٦ ـ ٣٧﴾ ﴿وكم أهلكنا قبلهم من قرن هم أشد منهم بطشاً فنقبوا في البلاد هل من محيص \* إنَّ في ذلك لذكرى لمن كان له قلبٌ أو ألقى السمع وهو شهيد ﴾ يقول تعالى عنوفاً للمشركين المكليين للرسول \_: ﴿وكم أهلكنا قبلهم من قرن ﴾ أي: أما كثيرة مم أشد من هؤلاء بطشاً أي: قوة وآثاراً في الأرض

ولهذا قال: ﴿فَنَقَبُوا فِي الْبِلادِ﴾ أي: بنوا الحصون المنيعة والمنازل الرفيعة، وغرسوا الأشجار، وأجروا الأنهار، وزرعوا، وعمروا، ودمروا، فلما كذبوارسل الله، وجحدوا آيات الله، أخذهم الله بالعقاب الأليم، والعذاب الشديد، ف ﴿ هُلُّ مِن محيص اي: لا مفر لهم من عذاب الله حين نزل بهم ولا منقذ، فلم تغن عنهم قوتهم، ولا أموالهم، ولا أولادهم، ﴿ وإن في ذلك لذكرى لن كان له قلب اي: قلب عظيم حيُّ ذكيٌّ زكِيٌّ، فهذا إذا ورد عليه شيء من أيان الله، تلكر بها، وانتفع فارتفع (٢)، وكذلك من ألقى سمعه إلى آيات الله، واستمعها استماعاً يسترشد به، وقلبه ﴿شهيد﴾أي: حاضر، فهذا له أيضاً ذكري وموعظة، وشفاء وهدى.

وأما المعرض، الذي لم يلق<sup>(٣)</sup> سمعه إلى الآيات، فهذا لا تفيده شيئاً، لأنه لا قبول عنده، ولا تقتضي حكمة الله هداية من هذا وصفه ونعته.

﴿٣٨ ـ ٤٠﴾ ﴿ولقد خلقنا السماوات والأرض وما بينهما في ستة أيام وما مسنا من لغوب \* فاصبر على ما يَقولون وسيح بحمد ريك قبل طلوع الشمس وقبل الغروب ﴿ ومن الليلَ فسبحه وأدبار السجود اوهذا إخبار منه تعالى عن قدرته العظيمة، ومشيئته النافذة، التي أوجد بها أعظم المخلوقات ﴿السماوات والأرض وما بينهما في ستة أيام، أولها يوم الأحد وآخرها يوم الجمعة، من غير تعب ولا نصب، ولا لغوب، ولا إعياء، فالذي أوجدها \_على كبرها وعظمتها \_قادر على إحياء الموتى، من باب أولى وأحرى، ﴿فاصبر على ما يقولون﴾من الذم لك والتكذيب بما جئت به، واشتغل عنهم واله بطاعة ربك وتسبيحه، أول النهار وآخره، وفي أوقات الليل، وأدبار الصلوات. فإن ذكر الله تعالى مُسلّ للنفس، مؤنس لها، مُهوِّنُ للصبر.

﴿ 13 \_ 6 ٤ ﴿ واستمع يوم يناد المناد من مكان قريب \* يوم يسمعون الصيحة بالحق ذلك يوم الخروج \* إنا نحن نحيي ونميت وإلينا المصير \* يوم تشقق الأرض عنهم سراعاً ذلك حشر علينا يسير \* نحن أعلم بما يقولون وما أنت عليهم بجبار فذكر بالقرآن من يخاف وعيد ﴾ أي ﴿ واستمع ﴾ بقلبك نداء المنادي وهو إسرافيل عليه السلام، نداء المنادي وهو إسرافيل عليه السلام، قريب من الخلق أي خوم يسمعون عريب من الخلق أي كل الخلائق يسمعون المديحة أي : كل الخلائق يسمعون تلك الصيحة المزعجة المهولة ﴿ بالحق ﴾ الذي لا شك فيه ولا امتراء.

﴿ ذلك يوم الخروج ﴾ من القبور، الذي انفرد به القادر على كل شيء، ولهذا قال: ﴿ إِنَا نَحِن نَحِيي وَنَمِيت والينا المصير \* يوم تشقق الأرض

<sup>(</sup>١) من قوله: ويحتمل إلى: هذا هو الظاهر ليس في ب.

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، رفي أ. وارتفع.

<sup>(</sup>٣) في ب: لم يصغ.

<sup>(</sup>٤) في ب: من الأرض.

عنهم﴾ أي: عن الأموات<sup>(١)</sup>.

**﴿سراعاً﴾** أي: يسرعون لإجابة الداعي لهم إلى موقف القيامة، ﴿ ذلك حشر علینا یسیر ای ای هین (۲) على الله، يسير لا تعب فيه ولا كلفة، ﴿نحن أعلم بما يقولون اك ما يحرنك من الأذي، وإذا كنا أعلم بذلك، فقد علمت كيف اعتناؤنا بك، وتيسيرنا لأمورك، ونصرنا لك على أعدائك، فليفرح قلبك، ولتطمئن نفسك، ولتعلم أننا أرحم بك وأرأف من نفسك، قلم يبق لك إلا انتظار وعد الله، والتأسّى بأولي العزم من رسل الله، ﴿وما أنت عليهم بجبار﴾ أي: مسلط عليهم ﴿إنما أنت منذر ولكل قوم هاد، ولهذا قال: ﴿فَذَكُر **بالقرآن من يخاف وعيد)** والتذكير [هو] تذكير ما تقرر في العقول والفطر، من محبة الخير وإيثاره وفعله، ومن بغض الشر ومجانبته، وإنما يتذكر بالتذكير من يخاف وعيد الله، وأما من لم يخف الوعيد ولم يؤمن به، فهذا فائدة تذكيره إقامة الحجة عليه، لئلا يقول: ﴿مَا جَاءِنَا مِنْ بِشَيْرِ وَلَا نَذَيْرِ﴾ .

آخر تفسير سورة ق، والحمد لله أولاً وآخرأ وظاهرأ وباطنأ

## تفسير سورة الذاريات مكيـــة

﴿١ - ١٦ ﴿ وبسيم الله السرحين الرحيم والذاريات ذروا \* فالحاملات وقرا \* فالجاريات يسراً \* فالقسمات أمراً \* إنما توعدون لصادق \* وإنَّ الدين لواقع الله منا قسم من الله الصادق في قيله، جده الخلوقات العظيمة التي جعل الله فيها من المصالح والمنافع ما جعل على أن وعده صدق، وأن المديس المذي هو يموم الجزاء والمحاسبة على الأعمال، لواقع لا محالة، ما له من دافع، فإذا أخبر به الصادق العظيم وأقسم عليه، وأقام الأدلة والبراهين عليه، فلم يكذب به

المكذبون، ويعرض عن العمل له العاملون.

والراد بالذاريات: هي الرياح التي تذروا في هبوسا ﴿ ذروا ﴾ بلينها، ولطفها، وقوتها، وإزعاجها، ﴿والحاملات وقرا﴾ السحاب، تحمل الماء الكثير، الذي ينفع الله به البلاد والعباد، و ﴿ الجاريات يسراً ﴾: النجوم التي تجري على وجه اليسر والسهولة، فتتزين بها السماوات، ويهتدي بها في ظلمات البر والبحر، وينتفع بالاعتبار بها، ﴿والمقسمات أمراً﴾: الملائكة التي تقسم الأمر وتدبره بإذن الله، فكل منهم قد جعله الله على تدبير أمر من أمور الدنيا وأمور الآخزة، لا يتعدى ما قدّر له وما حُدّ ورسم، ولا ينقص

﴿٧ ـ ٩ ﴾ ﴿والـــــمـاء ذات الحبك \* إنكم لفي قولٍ مختلف \* يؤفك عنه من أفك اي: والسماء دات الطرائق الحسنة، التي تشبه حبك الرمال؛ ومياه الغدران، جين يحركها النسيم، ﴿إِنكِمِ أَيِّهَا الْمُذَبُّونَ لحمد ﷺ، ﴿لفي قول مختلف﴾ منكم من يقول ساحر، ومنكم من يقول كاهن، ومنكم من يقول مجنون، إلى غير ذلك من الأقوال المختلفة، الدالة على حيرتهم وشكهم، وأن ما هم عليه باطل، ﴿ بِوَفِكَ عنه من أفك ﴾ أي: يصرف عنه من صرف عن الإيمان، وانصرف قلبه عن أدلة الله اليقينية وبراهينه، واحتلاف قولهم دليل على فساده وبطلانه، كما أن الحق الذي جاء به محمد ﷺ، منفق [يصدق بعضه بعضاً] لا تناقض فيه ولا اختلاف، وذلك دليل على صحته، وأنه من عند الله ﴿ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً.

﴿١١ ـ ١٤﴾ ﴿ قتل الخراصون \* الذين هم في غمرة ساهون \* يسألون أيّان يوم الدين \* يوم هم على النّار يفتنون 🌣 ذوقوا فتنتكم هذا الذي كنتم به تستعجلون، يقول تعالى: ﴿قتل

وَلَقَدْ خَلَفَنَا ٱلْإِصْلَ وَيَعْلَمُ مَا نُوْمَنوسُ بِدِ مَقْسُدُّ وَيَحْنُ ٱوْبُ إِلَيْهِ من مَن الْمَوْدِيدِ إِذْ يَنْكُلُّ لَلْنَاقِيمَانِ عَنِ الْمِينِ وَعَنِ الشِّمَالِ فَعِيدٌ ا ۞ مَّالِلَفِظُ مِن قَوْلِ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَنِيدٌ ۞ وَجَآآةَ تَ سَكَّرَةُ اللُّونْتِ بِٱلْمُتِّيِّ ذَٰلِكَ مَا كُمْتَ مِنْهُ يَخِيدُ ۞ وَنَفِحَ فِي ٱلصُّورُ ذَٰلِكَ إِيَّوْمُ ٱلْوَعِيدِ۞ وَيَحَادَثُ كُلُّ فَقْسِ مَعَهَا سَأَيِنَّ وَشَهِيدٌ۞ لَقَدَكُتَ فِيغَفْلَوْقِنْ هَذَا فَكَنَفْنَا عَنِكَ عِطَاءَكَ فَتَصَرُّكَ ٱلْتِقْ مَسَدِيدٌ ٥ وَقَالَ فَرِينُهُ مُكْنَا مَالَّدَى عَنِيدُ۞ أَلِقِيَا فِي جَهَنَّمُ كُلُّكُمَّا رِعَنِيدٍ ﴿ مَّنَّاعِ لِلْخَيْرِمُعُ نَدِقُرِبٍ ۞ ٱلَّذِي جَعَلَ مَعَ اللَّهِ إِلَهَاءَ الْحَرَّ فَأَلْقِيَاهُ فِي ٱلْعَمَابِ ٱلشَّذِيدِ۞ \* قَالَ قَرِينُهُ رَبَّنَا مَاۤ ٱطْغَيْنُهُ وَلِكِي ۚ كَانَ فِي ضَلَالِ يَعِيدِ ۞ فَالَ لَا تَعَنَّصِمُواْ لَذَيَّ وَقَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُمُ بِٱلْوَعِيدِ۞ مَايُبَدِّلُٱلْقَوْلُ لَدَى وَمَا أَنَابِظَلِّمِ لِلْعَبِيدِ۞ يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ ٱمْتَاكَدُّتِ وَتَغُولُ هَلْ مِن مَّزِيدِ ۞ وَأَزْلِفَتِ ٱلْجَنَّةُ الْمُنَقِينَ غَيْرَتِعِيدٍ ۞ هَلَا مَا قُوْعَدُ وَنَ لِكُلِّ أَوْآبِ حَفِيظٍ ۞ اً مِّنْ خَيْنَ ٱلرَّفَنَ وَٱلْقِيْبِ وَجَاءً مِقَلْبِ مُّنِيبٍ ۞ ٱدْخُلُوهَا مِسَالَيِّهِ اللَّهُ وَمُ الْكُنُودِ ﴿ لَمُهُمَّ مَالِمَتَاءُ وَنَ فِيهَا وَلَدَيْتَ امْرِيدُ ﴿ **沙里里里到 110 医夏季里里** 

**الخراصون﴾** أي: قاتل الله الذين كذبوا على الله، وجحدوا آياته، وخاضوا بالباطل، ليدحضوا به الحق، الذين يقولون على الله ما لا يعلمون، ﴿اللَّذِينَ هِم فِي عُمرةَ ﴾ أي: في لجة من الكفر والجهل والضلال، ﴿ساهون﴾ ﴿يسالون﴾ على وجه الشك والتكذيب أيّان يبعثون أي: متى يبعثون، مستبعدين لذلك، فلا تسأل عن حالهم وسوء مآلهم ﴿يوم هم على النار يفتنون الله أي: يعذبون بسبب ما انطووا عليه من خبث الباطن والظاهر، ويقال [لهم]: ﴿ وَوَقُوا فَتَنْتُكُم ﴾ أي: العذاب والنار، الذي هو أثر ما افتتنوا به، من الابتلاء الذي صيرهم إلى الكفر والضلال، ﴿مِدَا﴾ العذاب، الذي وصلتم إليه، [هو] ﴿الذي كنتم به تستعجلون الله فالآن تمتعوا بأنواع العقاب والنكال، والسلاسل والأغلال، والسخط والوبال.

﴿١٥ ـ ١٩﴾ ﴿إِن المتقينُ في جنَّاتِ وعيون \* آخذين ما آتاهم ربهم إنهم كانوا قبل ذلك محسنين # كانوا قليلا من الليل ما يهجعون \* وبالأسحار هم يستغفرون ﴿ وَفِي أَمُوالُهُمْ حَتَّ لَلْسَائِلُ والمحروم﴾ يقول تعالى في ذكر ثواب المتقين وأعمالهم، التي أوصلتهم (٣) إلى

<sup>(</sup>١) في ب: عن الخلائق.

وَدُهُ اَهٰ اَسْتَا قَالَهُمْنَ وَدُوهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ

TO SUITE OF SELECTION OF THE PARTY OF THE PA

ينسى وَالنَّارِيَّةِ ثَنَّا ۞ فَأَنْعَيْلَتِ وَفَرَا۞ فَأَنْجِيَةٍ ثِنَا كَالْكُورِيِّةِ ثَنِّ كَالْكُورِيِّةِ ثَنِ فَالْكَيِّمَةِ أَمْرًا كُورِيَّةً فَالْكَيْمَةُ فَالْكَيْمَةُ فَالْكَيْمَةُ فَالْكُورِيِّةِ ثَالِيَةً فَعَالَ

A DESCRIPTION OF THE PROPERTY ذلك الجزاء: ﴿إِنَّ المُتَقِينَ ﴾ أي: الذين كانت التقوى شعارهم، وطاعة الله دثارهم، ﴿في جنات﴾ مشتملات على جميع [أصناف] الأشجار والفواكه التي يوجد لها نظير في الدنيا، والتي لا يوجد لها نظير، نما لم تنظر العيون إلى مثله، ولم تسمع الآذان، ولم يخطر على قلوب العبآد(١)، ﴿وعيون﴾ سارحة، تشرب منها البساتين، ويشرب بها عباد الله، يفجرونها تفجيراً، ﴿ آخذين ما أتاهم رجم ﴾ يحتمل أن المعنى أن أهل الجنة قد أعطاهم مولاهم جميع مناهم، من جميع أصناف النعيم، فأخذوا ذلك، راضين به، قد قرت به أعينهم، وفرحت به نفوسهم، ولم يطلبوا منه بدلاً، ولا يبغون عنه حولا، وكل قد ناله من النعيم ما لا يطلب عليه الزيد، ويحتمل أن هذا وصف التقين في الدنيا، وأنهم أخذون ما أتاهم الله، من الأوامر والنواهي أي: قد تلقوها بالرحب وانشراح الصدر، منقادين لما أمر الله به، بالأمتثال على أكمل

الوجوه، ولما نهى عنه، بالانزجار عنه لله، على أكمل وجه، فإن الذي أعطاهم الله من الأوامر والنواهي هو أفضل العطايا، التي حقها أن تتلقى بالشكر [لله] عليها والانقياد

والمعنى الأول ألصق بسياق الكلام، لأنه ذكر وصفهم في الدنيا، وأعمالهم بقوله: ﴿ إِنهُم كَانُوا قبل ذلك ﴾ الوقت الذي وصلوا به إلى النعيم ﴿ محسنين ﴾ بأن يعبدوه كأنهم يرونه، فإن لم يكونوا يرونه، فإن لم يكونوا عباد الله ببذل النفع والإحسان إلى مال، أو علم، أو جاه، أو نصيحة، أو أمر بمعروف، أو جوه الإحسان (٢) أمر بمعروف، أو جوه الإحسان (٢) غير ذلك من وجوه الإحسان (٢)

حتى إنه يدخل في ذلك، الإحمان بالقول، والكلام اللين، والإحسان إلى الماليك، والبهائم الملوكة وغير المسلوكة (٢) ، ومن أفضل أنواع الإحسان في عبادة الخالق، صلاة الليل، الدالة على الإخلاص، وتواطؤ القلب واللمان، ولهذا قال: ﴿كَانُوا﴾ أي: المحسنون ﴿قليلا من الليل ما يهجمون، أي: كان هجوعهم أي: نومهم بالليل قليلاً، وأما أكثر الليل، فإنهم قانتون لربهم، ما بين صلاة، وقبراءة، وذكر، ودعماء، وتنضرع، ﴿ ويالأسحار ﴾ التي هي قبيل الفجر ﴿هم يستغفرون﴾ الله تعالى، فمدوا صلاتهم إلى السجر، ثم جلسوا في خاتمة قيامهم بالليل، يستغفرون الله تعالى، استخفار المذنب لذنبه، وللاستغفار بالأسحار فضيلة وخصيصة ليست لغيره، كما قال تعالى في وصف أهل الإيمان والطاعة: ﴿وَالْمُستِغِفُرِينِ بِالأَسْحِارِ﴾ ﴿وَفَي

أموالهم حق واجب ومستحب (السائل والحروم) أي: للمحتاجين الذين يطلبون من الناس، والذين لا يطلبون منهم (٤٠).

﴿ ۲ سـ ۲۳﴾ ﴿وفى الأرض آيـات للموقنين \* وفي أنفسكم أفلا تبصرون ﴿ وفي السماء رزقكم وما توعدون \* فورب السماء والأرض إنَّه الحقّ مثل ما أنكم تنطقون ﴾ يقول تعالى \_ داعياً عباده إلى التفكر والاعتبار \_: ﴿وفي الأرض آيات للموقنين وذلك شامل لنفس الأرض، وما فيها من جبال وبحار وأنهار وأشجار ونبات، تدل التفكر فيها، التأمل لعانيها، على عظمة خالقها، وسعة سلطانه، وعميم إحسانه، وإحاطة علمه بالظواهر والبواطن، وكذلك في نفس العبد من العبر والحكمة والرحمة مايدل على أن الله وحدة الأحد (٥) الفرد الصمد، وأنه لم يخلق الخلق سدى.

وقوله: ﴿وفي السماء رزقكم ﴾
أي: ماذة رزقكم من الأمطار، وصنوف الأقدار، الرزق الديني والدنيوي، ﴿وما توعدون ﴾ من الجزاء في المدنيا والآخرة، فإنه ينزل من الخيات ونبه عليها تنبيها ينتبه به الذكي اللبيب، أقسم تعالى على أن وعده وجزاءه حق، وشبه ذلك بأظهر الأشياء النا] وهو النطق، فقال: ﴿فورب النطقون فقال: ﴿فورب النطقون فكما لا تشكون في نطقكم، فكذلك لا ينبغي الشك في البعث بعد الموت (٢)

﴿ ٢٤ ـ ٣٧﴾ ﴿ مل أتاك حديث ضيف إبراهيم الكرمين إذ دخلوا عليه

<sup>(</sup>١) في ب: قلب بشر.

<sup>(</sup>٢) 🛚 في ب: من وجوه البر. 🖟

<sup>(</sup>٣) كذا في ب، وفي أ: التي تملك والتي لا تملك.

<sup>(</sup>٤) في ب: والذين لا يسألونهم.

 <sup>(</sup>۵) فى ب: أن الله واحد أحد.

<sup>(</sup>٦) في ب: فكذلك ينبغي أن لا يعتريكم الشك في البعث والجزاء.

kan ajesi uje iki ili ma

 $<sup>(</sup>x_i) \in \mathbb{R}^{n_i} \times \mathbb{R}^{n_i} \times \mathbb{R}^{n_i}$ 

فقالوا سلاماً قال سلام قومٌ منكرون \* فراغ إلى أهله فجاء بعجل سمين \* فقربه إليهم قال ألا تأكلون ﴿ فأوجس منهم خيفة قالوا لا تخف وبشروه بغلام عليم \* فأقبلت امرأته في صرة نصكت وجهها وقالت عجوزٌ عقيم \* قالوا كذلك قال ربك إنّه هو الحكيم العليم \* [قال فما خطبكم أيماً المرسلون \* قالوا إنا أرسلنا إلى قوم محرمين \* لنرسل عليهم حجارة من طين \* مسومة عند ربك للمسرفين \* فاخرجنا من كان فيها من الؤمنين \* فما وجدنا فيها غيربيت من السملمين \* وتركنا فيها آية للذين يخافون العذاب إلأليم]، يقول تعالى: ﴿ هِل أَتَاكُ ﴾ أي: أما جاءك ﴿ حديث ضيف إبراهيم المكرمين ﴾ ونبأهم الغريب العجيب، وهم الملائكة الذين أرسلهم الله لإهلاك قــوم لــوط، وأمرهم بالمرور على إبراهيم، فجاؤوه في صورة أضياف.

﴿إِذْ دِخُلُوا عِلْيِهِ فَقَالُوا سِلَاماً قَالَ ﴾ عجيباً لهم ﴿سلام ﴾ أي: عليكم ﴿قوم منكرون، أي: أنتم قوم منكرون، فأحب أن تعرفوني بأنفسكم، ولم يعرفهم إلا بعد ذلك.

ولهذا راغ إلى أهله أي: ذهب سريعاً في خفية، ليحضر لهم قراهم، ﴿ فَجَاء بِعِجِل سَمِينَ \* فَقَرَّبِه إليهم ﴾ وعرض عليهم الأكل، فـ ﴿قال ألا تأكلون \* فأوجس منهم خيفة ﴾ حين رأى أيديهم لا تصل إليه، ﴿ قالوا لا تخف، وأخبروه بما جاؤواله ﴿وبشروه بغلام عليم ﴾ وهو إسحاق عليه السلام، فلما سمعت المرأة البشارة ﴿ أَقِبَلْتُ ﴾ فرحة مستبشرة ﴿ في صرَة﴾ أي: صيحة ﴿ فصكت وجهها ﴾ وهذا من جنس ما يجري من النساء عند السرور [ونحوه] من الأقوال والأفعال المخالفة للطبيعة والعادة، ﴿وقالت عجوز عقيم، أي: أنَّى لي الولد، وأنا عجوز، قد بلغت من السن، ما لا تلد

معه النساء، ومع ذلك، فأنا عقيم، غير صالح رحي للولادة أصلاً، فَتُمَّ مانعان، كل منهما مانع من الولد، وقد ذكرت المانع الثالث في سورة هود بقولها: ﴿وهذا بعلى شيحاً إن هذا لشيء عجيب،

﴿ قَالُوا كَذَلْكُ قَالَ رَبِكُ ﴾ أي: الله الذي قدر ذلك وأمضاه، فلا عجب في قىدرة الله تىعالى﴿إِنَّهُ هِـو الحكيم العليم الذي يضع الأشياء مواضعها، وقد وسع كل شيء علماً فسلموا لحكمه، واشكروه على نعمته.

قال لهم إبراهيم عليه السلام: ﴿ فَمَا خطبكم أيها المرسلون، الآيات، أي: ما شأنكم وما تريدون؟ لأنه استشعر (١) أنهم رسل، أرسلهم الله لبعض الشؤون المهمة.

﴿٣٢٦﴾ ﴿قالوا إنا أرسلنا إلى قوم مجرمين، وهم قوم لوط، قد أجرموا، أشركوا بالله، وكذبوا رسولهم، وأتوا الفاحشة الشنعاء التي ما سبقهم إليها أحد من العالمين.

﴿لنرسل عليهم حجارة من طين \* مسوَّمة عند ربك للمسرفين ﴾ أي: معلمة، على كل حجر منها سمة صاحبه (٢)، لأنهم أسرفوا وتجاوزوا الحد، فجعل إبراهيم يجادلهم في قوم لوط، لعل الله يدفع عنهم العذاب، فقال الله: ﴿ يَا إِبْرَاهِيمُ أَعْرَضُ عَنْ هَذَا إنه قد جاء أمر ربك وإنهم آتيهم عذاب عير مردود﴾.

﴿ فَأَخْرِجِنَا مِنْ كَانَ فِيهَا مِنْ المؤمنين ﴿ فَمَا وَجَدُنَا فَيُهَا غَيْرُ بِيتِ مِن السلمين، وهم بيت لوط عليه السلام، إلا امرأته، فإنها من المهلكين.

﴿وتركنا فيها آية للذين يخافون العذاب الأليم، يعتبرون بها ويعلمون أن الله شديد العقاب، وأن رسله صادقون مصدوقون.

# فصل في بعض ما تضمنته هذه القصة من الحكم والأحكام

منها: أن من الحكمة، قص الله على عباده نبأ الأخيار والفجار، ليعتبروا بحالهم (٣)، وأين وصلت بهم الأحوال.

ومنها: فضل إبراهيم الخليل عليه الصلاة والسلام، حيث ابتدأ الله قصته بما يدل على الاهتمام بشأنها، والاعتناء

ومنها: مشروعية الضيافة، وأنها من سنن إبراهيم الخليل، الذي أمر الله هذا النبي (٤) وأمته، أن يتبعوا ملَّته، وساقها الله في هذا الموضع، على وجه المدح له والثناء.

ومنها: أن الضيف يكرم بأنواع الإكرام، بالقول والفعل، لأن الله وصف أضياف إبراهيم بأنهم مكرمون أي: أكرمهم إبراهيم، ووصف الله ما صنع سم من الضيافة قولا وفعلا، ومكرمون أيضا عند الله تعالى.

ومنها: أن إبراهيم عليه السلام، قد كان بيته مأوى للطارقين والأضياف، لأنهم دخلوا عليه من غير استئذان، وإنما سلكوا طريق الأدب في الابتداء بالسلام (٥)، فرد عليهم إبراهيم سلاماً أكمل من سلامهم وأتم، لأنه أتي به جملة اسمية دالة على الشبوت والاستقرار.

ومنها: مشروعية تعرف من جاء إلى الإنسان، أو صار له فيه نوع اتصال، لأن في ذلك فوائد كثيرة.

ومنها: أدب إبراهيم ولطفه في الكلام، حيث قال. ﴿قوم منكرون﴾ ولم يقل: «أنكرتكم» [وبين اللفظين من الفرق ما لا يخفي].

ومنها: المبادرة إلى الضيافة والإسراع بها، لأن خير البر عاجله [ولهذا بادر إبراهيم بإحضار قِرَي أضيافه].

ومنها: أن الذبيحة الحاضرة، التي

في ب على كل حجر اسم صاحبه.

في ب ليعتبروا بهم.

 <sup>(</sup>٤) أمر الله محمداً وأمته.

<sup>(</sup>٥) في ب: في ابتداء السلام.

<sup>(1)</sup> كذا في ب، وفي أ: علم.

قد أعدت لغير الضيف الحاضر (١)، إذا جعلت له، ليس فيها أقل إهانة، بل ذلك من الإكرام، كما فعل إبراهيم عليه السلام، وأخبر الله أن ضيفه مكرمون.

ومنها: ما منَّ الله به على خليله إبراهيم، من الكرم الكثير، وكون ذلك يرسيم حاضراً عنده (٢٦)، وفي بيته معداً، لا يحتاج إلى أن يأتي به (٢٦) من السوق أو الجيران، ولا غير ذلك.

ومنها: أن إبراهيم، هو الذي حدم أضيافه، وهو خليل الرحمن، وكبير' من ضيَّف الضيفان .

ومنها: أنه قرَّبه إليهم في المكان الذي هم فيه، ولم يجعله في موضع، ويقول لهم: «تفضلوا، أو ائتوا إليه» لأن هذا أيسر عليهم وأحسن.

ومنها: حسن ملاطفة الضيف في الكلام اللين، خصوصاً عند تقديم الطعام إليه، فإن إبراهيم غرض عليهم عرضاً لطيفاً، وقال: ﴿ أَلَا تَأْكُلُونَ ﴾ ولم يقل: «كلوا» ونحوه من الألفاظ، التي غيرها أول منها، بل أتى بأداة العرض، فقال: ﴿ أَلَا تَأْكُلُونَ ﴾ فينبغي للمقتدي به أن يستعمل من الألفاظ الحسنة، ما هو المناسب واللائق بالحال، كقوله لأضيافه: «ألا تأكلون» أو: «ألا تتفضلون علينا وتشرفوننا وتحسنون إلينا»، ونحوه.

ومنها: أن من خاف من الإنسان<sup>(ه)</sup> لسبب من الأسباب، فإن عليه أن يزيل عنه الخوف، ويذكر له ما يؤمن روعه، ويسكن جأشه، كما قالت الملائكة لإبراهيم [لما خافهم]: ﴿لا تحف، وأخبروه بتلك البشارة السارة بعد الخوف منهم.

ومنها: شدة فرح سارة امرأة إبراهيم، حتى جرى منها ما جرى، من صك وجهها، وصرَّتها غير

كذا في ب، وفي أ: الخاص.

كذا في ب، وفي أ: أن يستلحقه.

المعهودة . ومنها: ما أكرم الله به إبراهيم

وزوجته سارة، من البشارة بغلام عليم. ﴿٣٨ ـ ٤٠ ﴾ وقوله تعالى: ﴿**وفي** 

موسى إذ أرسلناه إلى فرعون بسلطان مبين \* فتولى بركنه وقال ساحرٌ أو مجنون \* فأخذناه وجنوده فنبذناهم في اليم وهو مليم) أي: ﴿وفي موسى) وما أرسله الله به إلى فرعون وملَيِّه بــالآيـــات الـــبــينات، والمعــجــزات الظاهرات، آية للذين يخافون العذاب الأليم، قلما أتى موسى (٦) بذلك السلطان البين، فتولى فرعون ﴿بركنه﴾ أي: أعرض بجانبه عن الحق ولم يلتفت إليه، وقدح فيه أعظم القدح، فقالوا: ﴿ساحر أَو مجنون﴾ أي: إن موسى، لا يخلو إما إن يكون ساحراً وما أتى به شعبذة (٧) ليس من الحق في شيء، وإما أن يكون بجنوناً لا يؤاخذ بما صدر منه لعدم عقله .

هذا، وقدعلموا، خصوصاً فرعون، أن موسى صادق، كما قال تعالى: ﴿وجحدوا بها واستيقنتها أنفسهم [ظلماً وعُلُواً]﴾ وقال موسى لفرعون: ﴿لقد علمت ما أنزل هؤلاء إلا رب السماوات والأرض [بصائر، الآية]، ﴿فَأَحَدُنَاهُ وَجِنُودُهُ فَنَيْدُنَاهُمْ فَيُ اليمُ وهو مليم﴾ أي: مذنب طأغ، عاتُ على الله، فأخذه الله أخذ عزيز مقتدر.

﴿٤١ ـ ٤١﴾ ﴿وفي عاد إذ أرسلنا عليهم الربح العقيم \* ما تذر من شيء أتت عليه إلا جعلته كالرميم﴾ آي: ﴿ وفي صاد ﴾ القبيلة المعروفة أية عُظَّيمَةُ <sup>(٨)</sup> ﴿إِذْ أُرسِلْنَا عِلَيْهِمَ الريح العقيم الي: التي لا خير فيها، حين كذبوا نبيهم هوداً عليه السلام، ﴿مَا تذر من شيء أنت عليه إلا جعلته

كالرميم أي: كالرمم البالية، فالذي أهلكهم على قوتهم وبطشهم، دليل على [كسمال] قوته واقتداره، الذي لا يعجزه شيء، المنتقم ممن عصاه: -.

﴿ ٢٤ ــ ٤٥ ﴾ ﴿ وفي ثمود إذ قيل لهم تمتعوا حتى حين ﴿ فَعَنُوا عَنِ أُمْرِ ربهم فأخذتهم الصاعقة وهم ينظرون \* فيما استطاعوا من قيام وما كانوا منتصرين ﴾ أي: ﴿وفى تُمود ﴾ [آية عظيمة]، حين أرسل الله إليهم صالحاً عليه السلام، فكذبوه وعاندوه، وبعث الله له الناقة آية مبصرة، فلم يزدهم ذلك إلا عتواً ونفوراً. -

فقيل ﴿لهم تمتعوا حتى حين \* نعتواعن أمر ربهم فأخذتهم الصاعقة ﴾ أي: الصيحة العظيمة الهلكة ﴿وهم ينظرون إلى عقوبتهم بأعينهم، ﴿ فَمَا استطاعوا مِن قيام ﴾ ينجون به من العذاب، ﴿وماكانوا منتصرين ﴾ لأنفسهم.

﴿٤٦﴾ ﴿وقوم نوح من قبل إنهم كانوا قوماً فاسقين الي : وكذلك ما فعل الله بقوم نوح، حين كذبوا نوحاً عليه السيلام وفسقوا عن أمر الله، فأرسل الله عليهم السيماء والأرض بالماء المنهمر، فأغرقهم الله تعالى [عن آخرهم]، ولم يبق من الكافرين دياراً، وهذه عادة الله وسنته فيمن عصاه.

﴿٤٧ ـ ١٥﴾ ﴿والسماء بنيناها بأيسيد وإنسا لموسسمون \* والأرض فرشناها فنعم الماهدون \* ومن كل شيء خلقنا زوجين لملكم تذكرون \* ففروا إلى الله إني لكم منه نذيرٌ مبين \* ولا تجعلوا مع الله إلها آخرَ إن لكم منه ندير مبين القول تعالى مبيناً لقدرته العظيمة: ﴿والسماء بنيناها ﴾ أي: خلقناها وأتقنَّاها، وجعلناها سقفاً للأرض وما عليها.

﴿ بأييد ﴾ أي: قوة وقدرة عظيمة

في ب: لديه.

(1)

(٢)

(٣)

في ب: إما أن يكون ما أتى به (Y)

سحراً وشعبذة.

وفي أ: قلما أتى فرعون.

<sup>(</sup>٤) نی ب. وسید. **في ب: من أحد.** (0)

كذا في ب، مصححة في الهامش، (٨) في ب: تقديم وتأخير في هذا الكلام.

﴿ وَإِنَّا لِمُوسِعُونَ ﴾ لأرجائها وأنحائها، وإنا لموسعون [أيضاً] على عبادنا بالرزق الذي ما ترك الله دابة في مهامه القفار، ولجج البحار، وأقطار العالم العلوي والسفلي، إلا وأوصل إليها من الرزق، ما يكفيها، وساق إليها من الإحسان ما

فسبحان من عم بجوده جميع المخلوقات، وتسارك الذي وسعت رحمته جميع البريات، ﴿والأرض فرشناها، أي: جعلناها فراشاً للخلق، يتمكنون فيها من كل ما تتعلق به مصالحهم، من مساكن وغراس وزرع وحرث وجلوس، وسلوك للطرق الموصلة إلى مقاصدهم ومآربهم، ولما كان الفراش قد يكون صالحاً للانتفاع من كل وجه، وقيد يكون من وجه دون وجه، أخبر تعالى أنه مهدها أحسن مهاد، على أكمل الوجوه وأحسنها، وأثنى على نفسه بذلك، فقال: ﴿فنعم الماهدون، الذي مهد لعباده ما اقتضته [حكمته و] رحمته وإحسانه، ﴿ومن كل شيء خلقنا زوجين ﴾ [أي: صنفین]، ذكر وأنثى، من كل نوع من أنواع الحيوانات، ﴿لَمَلَكُم تَذَكُّرُونَ﴾ [لنعم الله التي أنعم بها عليكم](أ) في تقدير ذلك، وحكمته حيث جعل ما هو السبب لبقاء نوع الحيوانات كلها، لتقوموا بتنميتها وخدمتها وتربيتها، فيحصل من ذلك ما يحصل من النافع.

فلما دعا العباد إلى النظر لآياته الموجبة لخشيته والإنابة إليه، أمر بما هو المقصود من ذلك، وهو الفرار إليه أى: الفرار مما يكرهه الله ظاهراً وباطناً إلى ما يحبه، ظاهراً وباطناً، فرار من الجهل إلى العلم، ومن الكفر إلى الإيمان؛ ومن المعصية إلى الطاعة، ومن الغفلة إلى ذكر الله، فمن استكمل هذه الأمور، فقد استكمل الدين كله وقد زال عنه المرهوب، وحصل له نهاية

المراد<sup>(۲)</sup> والمطلوب.

وسمى الله الرجوع إليه فراراً، لأن في الرجوع لغيره أنواع المخاوف والمكاره، وفي الرجوع إليه أنواع المحاب والأمن [والسرور] والسعادة والفوز، فيفرّ العبد من قضائه وقدره إلى قضائه وقدره، وكل من خفت منه فررت منه إلا الله تعالى، فإنه بحسب الخوف منه يكون الفرار إليه، ﴿إِن لَكُم منه نذير مبين اي: منذر لكم من عذاب الله، ومخوف بين النذارة، ﴿ولا تجعلوا مع الله إلها آخر، هذا من الفرار إلى الله، بل هذا أصل الفرار إليه أن يفر العبد من اتحاذ آلهة غير الله من الأوثان والأنداد والقبور، وغيرها، مما عبد من دون الله، ويخلص العبد لربه العبادة والخوف والرجاء والدعاء والإنابة.

و ۱۵ - ۵۳ ﴿ كَلْلُكُ مِا أَتِي الذين من قبلهم من رسول إلا قالوا ساحر أو مجنون \* أتواصوا به بل هم قومٌ طاغون، يعقول الله مسلياً لرسوله م وعن تكذيب المشركين بالله، المكذبين له، القائلين فيه من الأقوال الشنيعة ما هو منزه عنه، وأن همذه الأقنوال مبا زالت دأباً وعمادة للمجرمين الكذبين للرسل، فما أرسل الله من رسول إلا رماه قومه بالسحر أو الجنون.

يقول الله تعالى: هذه الأقوال التي صدرت منهم \_الأولين والآخرين \_ هل هي أقوال تواصوا بها، ولقن بعضهم بعضاً بها؟

فلايستغرب بسبب ذلك \_ اتفاقهم عليها : ﴿ أَمْ هِمْ قُومٌ طَاعُونُ ﴾ تشابهت قلوبهم وأعمالهم بالكفر والطغيان، فتشابهت أقوالهم الناشئة عن طغياتهم؟ وهذا هو الواقع، كما قال تعالى: ﴿وقال الذين لا يعلمون لولا يكلمنا الله أو تأتينا آية كذلك قال

The state of the s

الذين من قبلهم مثل قولهم تشابهت قلوبهم﴾ وكذلك المؤمنون، لما تشابهت قلوبهم بالإذعان للحق وطلبه والسعي فيه، بادروا إلى الإيمان برسلهم وتعظيمهم وتوقيرهم وخطابهم بالخطاب اللائق بهم .

﴿٤٥ \_ ٥٥﴾ ﴿فتول عنهم فما أنت بملوم \* وذكر فإن الذكرى تنفع المؤمنين، يقول تعالى أمراً رسولية بالإعراض عن المعرضين المكذبين: (فتول عنهم) أي: لا تبال بهم ولا تؤاخذهم، وأقبل على شأنك.

فليس عليك لوم في ذنبهم، وإنما عليك البلاغ، وقد أديت ما حملت، وبلغت ما أرسلت به.

﴿ وَذَكُر فَإِنَ الذَّكُرِي تَنْفُعُ المُؤْمِنِينَ ﴾ والتذكير نوعان: تذكير بما لم يعرف تفصيله، مما عرف مجمله بالفطر والعقول(٢٠)، فإن الله فطر العقول على محبة الخير وإيثاره، وكراهة الشر والزهد فيه، وشرعه موافق لذلك، فكل ما أمر به ونهي من الشرع، فإنه من التذكير، وتمام التذكير، أن يذكر ما في المأمور به، من الحير والحسن والمصالح، وما في المنهي عنه من

والنوع الثاني من التذكير: تذكير بما هو (٤) معلوم للمؤمنين، ولكن انسحبت عليه الغفلة والذهول، فيُذكِّرون لذلك، ويكرر عليهم ليرسخ في أذهانهم، وينتبهوا ويعملوا بما تذكروه من ذلك، وليحدث لهم نشاطأ وهمة، توجب لهم الانتفاع والارتفاع. وأخبر الله أن البذكري تنفع المؤمنين، لأن ما معهم من الإيمان والخشية والإنابة واتباع رضوان الله، يوجب لهم أنِ تنفع فيهم الذكري، وتقع منهم الموعظة موقعها، كما قال تعالى: ﴿فِذْكُر إِنْ نَفْعِتُ الْذَكْرِي \* سيذكر من يخشى # ويتجنبها

كذا في ب، وفي أ: نعمة الله عليكم. (1)

في ب: غاية المراد. **(Y)** 

في ب: غاية المراد. كذا في ب، وفي أ: مما عرف بالفطر والعقول مجمله. (٣)

كذا في ب، وفي أ: ما.. (٤)

الأشقى ﴾ وأما من ليس له معه إيمان ولا استعداد لقبول التذكير، فهذا لا ينفع تذكيره، بمنزلة الأرض السبخة التي لا يفيدها المطر شيئاً، وهؤلاء الصنف، لو جاءتهم كل آية لم يؤمنوا حتى يروا العذاب الأليم.

والإنس إلا ليعبدون \* ما أريد منهم من رزق وما أريد أن يطعمون \* من رزق وما أريد أن يطعمون \* إنّ الله هو الرزاق ذو القوة المتين \* هذه الغاية التي خلق الله الجن والإنس لها، عبادته المتضمنة لمعرفته وعبته، والإعراض عمن اليه والإقبال عليه، والإعراض عمن سواه، وذلك يتضمن (١) معرفته تعالى، فإن تمام العبادة، متوقف على المعرفة لربه، بل كلما ازداد العبد معرفة لربه، كانت عبادته أكمل، فهذا الذي خلق الله الكلفين لأجله، فما خلقهم خاجة منه إليهم.

فما يريد منهم من رزق وما يريد أن يطعموه، تعالى الله الغني المغنى عن الحاجة إلى أحد بوجه من الوجوه، وإنما جميم الخلق فقراء إليه، في جميع حوائجهم ومطالبهم، الضرورية وغيرها؛ ولهذا قال: ﴿إِنَّ اللَّهُ هُو الرزاق﴾ أي: كثير الرزق، الذي ما من دابة في الأرض ولا في السماء إلا على الله رزقها، ويعلم مستقرها ومستودعها، ﴿ وَو القوة التين ﴾ أي: الذي له القوة والقدرة كلها، الذي أوجد بها الأجرام العظيمة، السفلية والعلوية، وبها تصرف في الظواهر والبواطن، ونفذت مشيئته في جميع البريات، فما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن، ولا يعجزه هارب، ولا يخرج عن سلطانه أحد، ومن قوته أنه أوصل رزقه إلى جميع العالم، ومن قدرته وقوته أنه يبعث الأموات بعدما مزقهم البل، وعصفت بتراجم<sup>(٢٢</sup> الرياح، وابتلعتهم الطيور والسباع، وتفرقوا وتمزقوا في مهامه القفار، ولجج البحار، فلا يفوته

في ب: ودلك متوقف.

منهم أحد، ويعلم ما تنقص الأرض منهم، فسبحان القوي المتين

وه - ٢٠ وفإن للذين ظلموا ذنوباً مشل ذنوب أصحابهم فلا يستعجلون \* فويل للذين كفروا من يومهم الذي يوعدون أي: وإن للذين ظلموا وكذبوا (٣) محمداً المداب والنكال وذنوبا ﴾ أي: نصيباً وقسطاً، مثل ما فعل بأصحابهم من أهل الظلم والتكذيب.

ولا يستعجلون بالعذاب، فإن سنة الله في الأمم واحدة، فكل مكذب يدوم على تكذيبه من غير توبة وإنابة، فإنه لا بعد أن يقح عليه العذاب، ولو تأخر عنه مدة، ولهذا وعدهم الله بيوم القيامة، فقال: وعدون وهو يوم القيامة، الذي قد وعدوا فيه بأنواع العذاب والنكال والسلاسل والأغلال، فلا مغيث لهم، ولا منقذ من عذاب الله تعالى [نعوذ بالله منه].

### تفسير سورة والطور، مكيــــة

﴿١٦ ﴾ ﴿ بسب الله السرحين الرحيم والطور ۞ وكتاب مسطور ۞ في رق منشور \* والبيت الممور \* والسقف المرفوع \* والبحر المسجور \* إنّ عـ ذاب ريـ ك لـ واقـ ع \* مـ الـ ه مـ ن دافع \* يوم تمور السماء موراً \* وتسير الجبال سيراً \* فويل يومئذ للمكذبين #الذين هم في خوض يلعبون \* يوم يدغون إلى نار جهنم دعا \*هذه النّار التي كنتم بها تكذبون \* أفسحر هذا أم أنتم لا تبصرون \* اصلوها فاصبروا أو لا تصبروا سواءً عليكم إنما تجزون ما كتتم تعملون القسم تعالى جذه الأمور العظيمة، المشتملة على الحكم الجليلة، على البعث والجزاء للمتقين والمكذبين، فأقسم بالطور الذي هو الجبل الذي

﴿ وكتاب مسطور ﴾ يعتمل أن المراد به اللوح المحفوظ، الذي كتب الله به كل شيء، ويحتمل أن المراد به القرآن الكريم، الذي هو أفضل كتاب (أ) أنزله الله محتوياً على نبأ الأولين والآخرين، وعلوم السابقين واللاحقين.

وقوله: ﴿فَي رِقُ اَي: ورقُ ﴿منشور ﴾ أي: مكتوب مسطر، ظاهر غير خفي، لا تحقى حاله على كل عاقل بصير

والبيت المعمورة وهو البيت الذي فوق السماء السابعة، المعمور مدى الأوقات بالملائكة الكرام، الذي يدخله كل يوم سبعون ألف ملك ايتعبدون فيه لربهم ثم]، لا يعودون المعمور هو بيت الله الحرام، المعمور بالطائفين والمصلين والذاكرين كل وقت، وبالوفود إليه بالحج والعمود.

والسقف المرفوع أي: السماء، التي جعلها الله سقفاً للمخلوقات، وبناء للأرض، تستمد منها أنوارها، ويقتدى بعلاماتها ومنارها، وينزل الله منها المطر والرحمة وأنواع الرزق.

**(والبحر السجور)** أي: الملوء

<sup>(</sup>٣) في ب: بتكذيبهم.

في ب: عصفت بهم. (٤) في ب: الكتب،

ماء، قد سجره الله، ومنعه من أن يغيض على وجه الأرض، مع أن مقتضى الطبيعة، أن يغمر وجه الأرض، ولكن حكمته اقتضت أن يمنعه عن الجريان والفيضان، ليعيش من على وجه الأرض، من أنواع الجيوان وقيل: إن المراد بالمسجور، الموقد الذي يوقد [نارا] يوم القيامة، فيصير نارا تلظى، ممتلناً على عظمته وسعته من أصناف العذاب.

هذه الأشياء التي أقسم الله بها، مما يدل على أنها من آيات الله وأدلة توحيده، وبراهين قدرته، وبعثه الأموات، ولهذا قال: ﴿إِنْ عَذَابِ رَبِكُ لُواتِهِ فَيْ أَيْ: لا بدأن يقع، ولا يُخَلف الله وعده وقيله.

﴿ما له من دافع﴾ يدفعه، ولا مانع يمنعه، لأن قدرة الله تعالى لا يغالبها مغالب، ولا يفوتها هارب، ثم ذك وصف ذلك اليوم، الذي يقع فيه (١) العذاب، فقال: ﴿ يوم تمور السماء موراً ﴾ أي: تدور السماء وتضطرب، وتدوم حركتها بانزعاج وعدم سكون، ﴿وتسير الجبال سيرأَ أي: تزول عن أماكنها، وتسير كسير السحاب؛ وتتلون كالعهن المنفوش، وتبث بعد ذلك [حتى تصير] مثل الهباء، وذلك كله لعظم هول يوم القيامة، وفظاعة ما فِيهِ من الأمور الزعجة، والزلازل المقلقة، التي أزعجت هذه الأجرام العظيمة، فكيف بالآدمي الضعيف؟! ﴿ فُويِل يومئذ للمكذبين ﴾ والويل: كلمة جامعة لكل عقوبة وحزن وعذاب وخوف، ثم ذكر وصف الكذبين الذين استحقوا به الويل، فقال: ﴿ الذين هم في حوض يلمبون، أي: حوض في الباطل ولعب به ل فعلومهم وبحوثهم بالعلوم الضارة التضمنة للتكذيب

بالحق، والتصديق بالباطل، وأعمالهم أعمال أهل الجهل والسفه واللعب، بخلاف ما عليه أهل التصديق والإيمان من العلوم النافعة، والأعمال الصالحة.

﴿يوم يدغون إليها دفعاً، ويساقون أي يوم يدفعون إليها دفعاً، ويساقون على وجوههم، ويقال لهم توبيخاً ولوماً: ﴿هذه النار التي كنتم بها تكذبون فاليوم ذوقوا عذاب الخلد الذي لا يبلغ قدره، ولا يوصف أمره.

﴿أفسحر هذا أم أنتم لا تبصرون﴾ يحتمل أن الإشارة إلى النار والعذاب، كما يدل عليه سياق الآية أي: لما رأوا النار والعذاب قيل لهم من باب التقريع: «أهذا سحر لا حقيقة له، فقد رأيتموه، أم أنتم في الدنيا لا تبصرون» أي: لا بصيرة لكم ولا علم عندكم، بل كنتم جاهلين جذا الأمر، لم تقم عليكم الحجة؟

والجواب انتفاء الأمرين:
أما كونه سحراً، فقد ظهر لهم أنه أحتى الحتى، وأصدق الصدق، المخالف (٢) للسحر من جميع الوجوه، وأما كونهم لا يبصرون، فإن الأمر بخلاف ذلك، بل حجة الله قد قامت عليهم، ودعتهم الرسل إلى الإيمان بذلك، وأقامت من الأدلة والبراهين على ذلك، ما يجعله من أعظم الأمور المرهة الواضحة الجلية.

ويحتمل أن الإنسارة [بقوله: (أفسحر هذا أم أنتم لا تبصرون)]إلى ما جاء به الرسول بي مذا الذي جاء والصراط المستقيم أي: هذا الذي جاء به محمد بي سحر أم عدم بصيرة بكم، حتى اشته عليكم الأمر، وحقيقة الأمر أنه أوضع من كل شيء وأحق الحق،

وأن حجة الله قامت عليهم (٢)

(اصلوها) أي: ادخلوا النارعلى وجه تحيط بكم، وتستوعب جميع أبدانكم (أ)، وتطلع على أفلدتكم.

﴿ فاصبروا أو لا تصبروا سواء عليكم ﴾ أي: لا يفيدكم الصبر على النار شيئا، ولا يتأسى بعضكم ببعض، ولا يخفف عنكم العذاب، وليست (٥) من الأمور التي إذا صبر العبد عليها هانت مشقتها وزالت شدتها.

وإنما فعل بهم ذلك، بسبب أعمالهم الخبيثة وكسبهم، [ولهذا قال] ﴿إنما تجزون ما كنتم تعملون﴾.

(۱۷ – ۲۰ ﴿ (ان المتقين في جنات ونعيم ﴿ فاكهين بسما آتاهم رجم ووقاهم رجم عذاب المحيم ﴿ كلوا واشربوا هنيئاً بما كنتم تعملون ﴿ متكثين على شرر مصفوفة وزوجناهم بحور عين ﴾ لما ذكر تعالى عقوبة المكذبين، ذكر نعيم المتقين، ليجمع بين الترفيب والترهيب، فتكون القلوب المتقين والرجاء، فقال: ﴿إِنَّ المتقين والرجاء، فقال الأوامر واجتاب النواهي.

وفي جنات أي: بساتين، قد اكتست رياضها من الأشجار الملتفة، والقصور المحدقة، والمنازل المزخرفة، والقصور المحدقة، شامل لنعيم القلب والروح والبدن، فناكمهين بسما آناهم ربسم أي: معجبين به، متمتعين على وجه الفرح والسرور بما أعطاهم الله من النعيم الذي لا يمكن وصفه، ولا تعلم نفس ما أخفي لهم من قرة أعين، ووقاهم عذاب الجحيم، فرزقهم المحبوب،

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ. يقع به.

<sup>(</sup>٢) في ب: المنافي.

 <sup>(</sup>٣) بعد قوله والصراط المستقيم جاءت العبارة في ب مختلفة عمّا في أ، وهذا نصّ ما في: ب: (أي: أفيتصور من له عقل أن يقول
 عنه: إنه سحر، وهو أعظم الحق وأجله، ولكن لعدم بصيرتهم قالوا فيه ما قالوا).

<sup>(</sup>٤) في ب: (وتشمل أبدانكم).

<sup>(</sup>٥) كذًّا في ب، وفي أ: وليس.

ونجاهم من المرهوب، لما فعلوا ما أحبه الله، وجانبوا ما يسخطه ويأباه. 
﴿كلوا واشربوا﴾ أي: مما تشتهيه الشارب اللذيذة، ﴿هنيئاً﴾ أي: متهنئين بتلك المآكل والمشارب (١٠) على وجه الفرح والسرور والبهجة والحبور، 
ربما كنتم تعملون﴾ أي: نلتم ما نلتم بسبب أعمالكم الحسنة، وأقوالكم المستحسنة، ﴿متكثين على سرر مصفوفة﴾ الاتكاء، هو الجلوس على مسرر معليات على سرر على المستحسنة، ﴿متكثين على سرر معلي المستحسنة، ﴿متكثين على المستحسنة، ﴿متكثين على المستحسنة المستحسنة المتحسنة المستحسنة المستحسنة المستحسنة المتحسنة المتحسنة المستحسنة المتحسنة المتحسنة

وجه التمكن والراحة والاستقرار،

والسررا على الأرائك المزينة بأنواع

الزينة من اللباس الماخر والفرش

ووصف الله السرر بأنها مصفوفة، ليدل ذلنك عبلي كنشرتها، وحسسن تنظيمها، واجتماع أهلها وسرورهم، بحسن معاشرتهم، ولطف كلام بعضهم لبعض (٦) ، فلما اجتمع لهم من نعيم القلب والزوح والبدن ما لا يخطر بالبال، ولا يدور في الحيال، من المآكل والمشارب [اللذيذة]، والمجالس الحسنة الأنيقة، لم يبق إلا التمتع بالنساء اللاتي لا يتم سرور بدونهن (٢)، فنذكر الله أن لهم من الأزواج أكمل النساء أوصافاً وخلقاً وأخلاقاً، ولهذا قال: ﴿ورُوجِناهِم بحور عين، وهن النساء اللواق قد جعن من جمال الصورة الظاهرة وبهائها، ومن الأخلاق الفاضلة، ما يوجب أن يجيرن بحسنهن الناظرين، ويسلبن عقول العالمين، وتكاد الأفئدة أن تطيش (٤) شوقاً إليهن، ورغبة في وصالهن، والعِين: حسان الأعين مليحاتها، التي صفا بياضها وسوادها. ﴿٢١ ـ ٢٨﴾ ﴿والديس آمنوا

واتبعتهم دريتهم بإيمان ألحقنا بهم

ذريتهم وما ألتناهم من عملهم من شيء

كـل امرىء بـمـا كـسـب رهـين \*

وأمددناهم بفاكهة ولحم مما يشتهون \*

يتنازعون فيها كأسألا لغؤ فيها

ولا تأثيم \* ويطوف عليهم غلمانً لهم كأنهم لؤلؤ مكنون \* وأقبل بعضهم على بعض يتساءلون \* قالوا إنا كنا قبل في أهلنا مشفقين \* فمنَّ الله علينا ووقانا عذاب السموم \* إنًا كنا من قبل ندعوه إنه هو البر الرحيم﴾ وهذا من تمام نعيم أهل الجنة، أن ألحق الله [بهم] ذريتهم الذين اتبعوهم بإيمان أي: الذين لحقوهم بالإيمان الصادر من آبائهم، فصارت الذرية تبعا لهم بالإيمان، ومن باب أولى إذا تبعتهم ذريتهم بإيمانهم الصادر منهم أنفسهم، فهؤلاء المذكورون، يلحقهم الله بمنازل أبائهم في الجنة وإن لم يبلغوها، جزاءً لابائهم، وزيادة في ثوابهم، ومع ذلك، لا ينقص الله الأباء من أعمالهم شيئا، ولما كان ربما توهم متوهم أن أهل النار كذلك، يلحق الله بهم أبناءهم وذريتهم، أخبر أنه ليس حكم الدارين حكماً واحداً، فإن النار دار العدل، ومن عدله تعالى أن لا يعذب أحداً إلا بذنب، ولهذا قال: ﴿كُلُّ امْرِيء بِمَا كُسِبُ رَهِينَ﴾ اي: مرتهن بعمله، فلا تزر وازرة وزر أخبري، ولا يحمل عبلي أحد ذنب أحد. هذا اعتراض من فوائده إزالة الوهم المذكور .

وقوله: ﴿وأمدناهم﴾ أي: أمدنا أهل الجنة من فضلنا الواسع ورزقنا العميم، ﴿فقاكهة﴾ من العنب والرمان والتفاح، وأصناف الفواكه اللذيذة الزائدة على ما به يتقوتون، ﴿ولم مما يشتهون﴾ من كل ما طلبوه واشتهته أنفسهم، من لحم الطير وغيرها.

﴿يتنازعون فيها كأساً ﴾ أي: تدور كاسات الرحيق والخمر عليهم، ويتعاطونها فيما بينهم، وتطوف عليهم الولدان المخلدون بأكواب وأباريق وكأس ﴿لا لغو فيها ولا تأثيم ﴾ أي: ليس في الجنة كلام لغو، وهو الذي فيه لا فائدة فيه ولا تأثيم، وهو الذي فيه إلى المنازة فيه وإذا انتفى الأمران، ثبت

الأمر الثالث، وهو أن كلامهم فيها سلام طيب طاهر، مسر للتفوس، مفرح للقلوب، يتعاشرون أحسن عشرة، ويتنادمون أطيب المنادمة، ولا يسمعون من رجم، إلا ما يقر أعينهم، ويدل على رضاه عنهم [ومجته لهم].

﴿ ويطوف عليهم غلمان لهم ﴾ أي: خدم شباب ﴿ كأنهم لؤلؤ مكنون ﴾ من خسنهم وبهائهم ، يدورون عليهم بالخدمة وقضاء ما يحتاجون إليه (٥٠) وهذا يدل على كثرة نعيمهم وسعته، وكمال راحتهم

﴿وَالْعَبْلُ بِعَضْهُمْ عَلَى بُعَضْ يَسَاءَلُونَ ﴾ عن أمور الدنيا وأحوالها . ﴿قَالُوا ﴾ في [ذكر] بيان الذي أوصلهم إلى ما هم فيه من الحبرة والسرور: ﴿إِنَا كنا قبل ﴾ أي: في دار الدنيا ﴿في أهلنا مشفقين ﴾ أي: خائفين وجلين، فتركنا من خوفه الذنوب، وأصلحنا لذلك العيوب .

﴿ فَمِنُ اللهِ عِلْمِنَا ﴾ بالهداية والتوفيق، ﴿ ووقانا عِلَابِ السَّمَومِ ﴾ أي: العذاب الحار الشديد حرة.

﴿إِنا كنا من قبل ندعوه ﴾ أن يقينا عداب السموم، ويوصلنا إلى النعيم، وهذا شامل لدعاء العبادة ودعاء المسألة أي لم نزل نت قسرب إليه بأنواع القربات (٦)، وندعوه في سائر الأوقات، ﴿إِنه هو البَرُّ الرحيم ﴾ فمن روّه بنا ورحمه إيانا، أنالنا رضاه والجنة، ووقانا سخطه والنار،

(٢٩ - ٢٤) ﴿فذكر فما أنت بنعمة ربك بكاهن ولا مجنون \* أم يقولون شاعر نتربص به ريب المنون \* أم تأمرهم أحلامهم بهذا أم هم قوم طاغون \* أم يقولون تقوله بل لا يؤمنون \* فليأتوا بحديث مثله إن كانوا صادقين \* أم خُلقوا من غير شيء أم هم الخالقون \* أم خلقوا السماوات والأرض بل لا يوقنون \* أم خلقوا السماوات والأرض بل لا يوقنون \*

ني ب: متهنئين بذلك على وجه. (٣) ني ب: إلا بهن.

٢) في ب: وملاطفه بعضهم بعضاً.
 ٤) في ب: تطير.

<sup>(</sup>٥) في ب: وقضاء أشغالهم

<sup>(</sup>٦) في ب: العبادات.

أم حسيدهم خيزائين ربيك أم هيم المصيطرون ﴿ أم لهم سلم يستمعون فيه فليات مستمعهم بسلطان مبين \* أم له البناتُ ولكم البنون \* أم تسألهم أجراً فهم من مغيرم مثقلون \* أمّ عندهم الغيب فهم يكتبون \* أم يريدون كيدآ فالذين كفرواهم المكيدون \* أم لهم إله غير الله سبحان الله عما يشركون كه يأمر تعالى رسوله ﷺ أن يذكر الناس، مسلمهم وكافرهم، لتقوم حجة الله على الظالمين، ويهتدي بتذكيره الموفقون، وأنه لا يبالي بقول المشركين المكذبين وأذيتهم وأقوالهم التي يصدون بما الناس عن اتباعه، مع علمهم أنه أبعد الناس عنها، ولهذا نفى عنه كل نقص رموه به، فقال: ﴿فَمَا أَنْتُ بِنَعْمَةُ ربك اي: مَنْه ولطفه، ﴿بكاهن ﴾ أي: له رَئِي من الجن، يأتيه بأخبار بعض الغيوب، التي يضم إليها مِئة كذبة، ﴿ولا مجنون﴾ فاقد للعقل، بل أنت أكمل الناس عقلاً، وأبعدهم عن الشياطين، وأعظمهم صدقاً، وأجلهم واكملهم، وتارة ﴿يقولون﴾ فيه: إنه ﴿شَاعِرِ﴾ يقول الشعر، والذي جاء به شعر؛ والله يقول: ﴿وَمَا عَلَمْنَاهُ الشَّعْرِ وما ينبغي له،

﴿ فِنسربص به ريب المنون﴾ أي: ننتظر به الموت (١٠)، فسيبطل أمره، [ونستريح منه]، ﴿قل﴾لهم جواباً لهذا الكلام السخيف: ﴿تربصوا﴾ أي: انتظروا بي الموت، ﴿**فإنِ معكم** من المتربصين التربص بكم، أن يصيبكم الله بعدّاب من عنده، أو بأيدينا، ﴿أَم تأمرهم أحلامهم بدا أم هم قوم طاغون، أي: أهذا التكذيب لك، والأقوال التي قالموها؟ هل صدرت عن عقولهم وأحلامهم؟ فبئس العقول والأجلام، التي أثرت ما

أثرت، وصدر منها ما صدر<sup>(۲)</sup>. فإن عقولا جعلت أكمل الخلق عقلا مجنوناً، وأصدق الصدق (٦٠ وأحق الحق كذباً وباطلاً، لهيّ العقول التي ينزه المجانين عنها، أم الذي حملهم على ذلك ظلمهم وطعيانهم؟ وهو الواقع، فالطغيان ليس له حدد (٤) يقف عليه، فلا يستغرب من الطاعي المتجاوز الحد کل قول وفعل صدر منه ـ

﴿ أَم يقولون تقوله ﴾ أي: تقول محمد القرآن، وقاله من تلقاء نفسه؟ ﴿ بِلَ لا يؤمنون ﴾ فلو أمنوا، لم يقولوا ما قالوا.

: ﴿٣٤﴾ ﴿فليأتوا بحديث مثله إن كانوا صادقين انه تقوله، فإنكم العرب الفصحاء، والفحول البلغاء، وقد تحداكم أن تأتوا بمثله ، فتصدق معارضتكم أو تقروا بصدقه، وأنكم لو اجتمعتم، أنتم والإنس والحن، لم تقدروا على معارضته والإتيان بمثله، فحينتذ أنتم بين أمرين: إما مؤمنون به، مهتدون بهديه، وإما معاندون متبعون لما علمتم من الباطل.

﴿ أُمْ خلقوا من غير شيء أم هم الخالقون، وهذا استدلال عليهم، بأمر لا يمكنهم فيه إلا التسليم للحق، أو الخروج عن موجب العقل والدين، وبسيان ذلك: أنهم منكرون لتوحيد الله، مكذبون لرسوله، وذلك مستلزم لإنكار أن الله خلقهم.

وقد تقرر في العقل مع الشرع، أن الأمور لا يخلو من أحد ثلاثة أمور:

إما أنهم خلقوا من غير شيء أي: لا خالق خلقهم، بل وجدوا من غير إيجاد ولا موجد، وهذا عين المحال.

أم هم الخالقون لأنفسهم، وهذا أيضاً محال، فإنه لا يتصور أن يوجِدوا أنفسهم(<sup>ه)</sup>:

و فإذا بطل [هذان] الأمران، وبان

Charles Albert

THE RELIEF OF STREET RES وَالنَّمَاآءِ ذَاتِ ٱلْخُبُكِ ۞ إِنَّكُرْ لِي قَوْلِ مُخَلِفٍ ۞ يُؤْفِكُ عَنْدُ مَنْ أُولِكَ ۞ قَيْلَ ٱنْخَرَّ صُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُرُ فِي غَمَرَ قِسَاهُونَ۞ يَسَتُونَ أَيَّانَ يَوْمُ ٱلِدِينِ ۞ يَوْمَ هُرَعَى النَّالِيقِتَنُونَ ۞ دُوقُواْ فِنَتَكُرُ هَانَا الَّذِي كُنُمْ بِهِ مِنْسَتَغَيِلُونَ ۞ إِنَّ لَلْنُقَينَ فِ جَنَّاتِ وَعُيُونٍ ۞ ءَاخِذِينَ مَأَءَانَهُمَّ رَبُّهُمَّ إِنَّهُمَّ كَافُواْ قِبَلَ ذَلِكَ تُحْسِنِينَ ۞ كَانُواْ قَلِيلَاتِنَ ٱلَّتِلِمَايَهُ جَعُونَ ۞ وَيِأَلَأَتَمَارِهُ وَيَشَتَغَوْدُنَ ۞ ۫ وَفِ أَمْوَلِهِمْ حَقُّ لِلْسَآ إِلِ وَٱلْخُوْدِهِ۞ وَفِ ٱلْأَرْضِ ، لِلنَّ لِلْمُوقِينَ ۞ وَفِيَ أَنْفُسِكُمُ أَفَلَا تُبْعِرُونَ۞ وَفِي ٱلسَّمَآ ، رِزُفُكُمُ وَمَا فُوعَدُونَ ۞ فَوَرَبِ ٱلمَّنَمُ أَوْ وَٱلأَرْفِنِ إِنْفُولَحَقِّ مِثْلَمَاۤ أَنَّكُوْ نَطِعُونِ ۞ هَلَ أَنَنْكَ حَدِيثُ ضَيْفٍ إِبْرُهِيمَ ٱلْكُرِّمِينَ ۞ إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْسَلَاماً قَالُ سَلَامٌ فَوْمٌ مُنكِّرُونَ ۞ فَرَاغَ إِلَىٰٓ الْفَلِهِ. فَحَالَة بِعِجْلِ سَمِينِ۞ فَقُرَّيَهُۥ إِلَيْهِمْ قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ۞ ا فَالْوَحَسَوِنْهُمْ مِنِهُمْ مِنِهُمْ فَالْوَا لَا تَعْفُ وَيَشَّرُوهُ بِغُلَامٍ عَلِيهِ مِ اللَّهُ لَتِ الدِّرَأَلَهُ فِي صَرَّةٍ فِصَكَّمَٰتُ وَجْعَهُمَا وَقَالَتُ عَبُوزُ عَقِيبٌ و قَالُواْ كُذَلِكِ قَالَ رَئُكِيَّ إِنَّهُ هُوَالْحَكِيدُ الْعَلِيدُ مُنْ DESCRIPTION OF SERVICE

استحالتهما، تعين [القسم الثالث] أن الله الذي خلقهم، وإذا تعين ذلك، علم أن الله تعالى هو المعبود وحده، الذي لا تنبغي العبادة ولا تصلح إلا له تعالى .

وقوله: ﴿أُمْ خَلَقُوا السَمَاوَاتُ والأرض، وهذا إستفهام يدل على تقرير النفي أي: ما خلقوا السماوات والأرض، فيكونوا شركاء لله، وهذا امر واضح جدا. ...

ولكن المكذبين ﴿لا يوقنون﴾أي: ليس عندهم علم تام، ويقين يوجب لهم الانتفاع بالأدلة الشرعية والعقلية .

﴿أُم عندهم خزائن ربك أم هم المصيطرون﴾أي: أعند هؤلاء المكذبين خزائين رحمة ربك، فيعطون من يشاؤون ويمنعون من يريدون؟ أي: فلذلك حجروا على الله أن يعطى النبوة عبده ورسوله محمداً على، وكأنهم الوكلاء المفوضون على خزائن رحمة الله، وهم أحقر وأذل من ذلك، فليس في أيديهم لأنفسهم نفع ولا ضر، ولا موت ولا حساة ولا نشور.

(£)

<sup>(1)</sup> كذا في ب، وفي أ: نتربص به الموت، وننتظره فيه.

في ب: التي هذه نتائجها، وهذه ثمراتها. (٢)

ني ب: وجعلت أصدق الصدق. (٣)

كذا في ب، وفي أ: لا حد له. **في ب: أن يوجد أحدّ نفسه.** (0)

\* قَالَ مَّا خَطَابُكُمْ أَنَّهَا ٱلْخُرْسَلُونَ ۞ قَالُوا إِنَّا أَرْسِيلْنَا إِلَّهِ قَوْمِ تُجْرِيدَ ۞ لِلْزَسِلَ عَلَيْهِ مَحِارَةً مِنْ طِينِ۞ مُسْتَوَمَّةً عِندَرَيِكَ الْمُسْرِفِينَ ۞ فَأَخْرَجْنَا مَنَ كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِدِينَ ۞ فَنَا وَيَحَدْنَا فِهَا عَيْرَ زَيْنِتِ مِنَ ٱلْشَرْلِينَ ۞ وَتَرْيَكُمْنَا فِيهَا ٓ اللَّهُ لِلَّذِينَ يَعَافُونَ ٱلْعَدَابَ ٱلْأَلِيمَ ۞ وَفِ مُوسَىٰۤ إِذْ أَرْسَلْنَهُ إِلَّى فِرْعَوْنَ بِسُلْطَانِ شِينِ۞ فَتُوَلِّن رُكِّيهِ وَقَالَ سَنورُ أَوْعَجِنُوتُ ۞ فَأَخَذُتُهُ وَجُوْرَهُ فَيَهَذَكُ مُرْفِي أَلِيمَ وَهُوَمُ لِيسَرُّ ۞ وَفِي عَادٍ إِذَ أَرْسَلْنَاعَلَيْهِمُ الرِّيحُ الْعَقِيمَ ۞ مَانَذَرُون شَيْءٍ أَلْتُ عَلَيْهِ وِإِلَّا جَعَلْنَهُ كَالرَّمِيمِ ۞ وَفِي تَمُودَ إِنْقِيلَ لَمُدَّمَّ نَعُوا حَتَّى حِينِ۞ فَعَتَوَاعَنَ أَمْرِ رَبِيمٌ فَأَخَذَ تُهُمُّ الصَّيْعِقَةُ وَحَمِينَظُ وَتِ ۞ فَــُمَا ٱسۡتَطَعُواٰمِن قِيَامِ وَمَا كَانُواٰمُنتَصِرِينَ۞ وَقَوْمَ فُوحٍ مِن قَبَلَّ إِنَّهُمُ كَانُواْ فَوَمَا فَسِقِينَ ۞ وَالسَّمَاءُ تَنْيَنَهَا بِأَيْبُدِوَ إِنَّا لَمُوسِعُونَ ۞ وَٱلْأَرْضَ فَرَشْنَهَا فِيَعْمَ ٱلْهَدُونَ ۞ وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خُلَفْنَا زَوْجَيْنِ لَتَلَكُّوْنَلُكُونَ ۞ فَضِرُوا إِلَى الْقِي إِلَى الْكُونِيةُ فَدَيْرُ فَيْ يِنَّ ۞ وَلَا يَعْمَلُوا مَعَ اللَّهِ إِلَهُا مَا مَرَّ إِنَّ لَكُرُ مِنْهُ مُذِيرٌ فَي يَنْ ٥ TO TO TO THE OWNER OF THE OWNER OWNER OF THE OWNER OWNE OWNER OWNE

﴿أهم يقسمون رحمة ربك نحن قسمنا بينهم معيشتهم في الحياة الدنيا﴾.

﴿أَم هِم المصيطرون ﴾ أي: المتسلطون على خلق الله وملكه ، بالقهر والغلبة ؟ ليس الأمر كذلك ، بل هم العاجزون الفقراء ، ﴿أَم لهم سلم يستمعون قيه ﴾ أي: ألهم اطلاع على الغيب ، واستماع له بين الملأ الأعلى ، فيخبرون عن أمور لا يعلمها غيرهم ؟

﴿ فَلِيأْتِ مِسْتِمِعُهُم ﴾ المدغي لذلك ﴿ يسلطان مبين ﴾ وأثّى له ذلك؟

والله تعالى عالم الغيب والشهادة، فلا يظهر على غيبه [أحداً] (() إلا من ارتضى من رسول يخبره بما أراد من علمه

وإذا كان محمد الشرقة أفضل الرسل وأعلمهم وإمامهم، وهو المخبر بما أخبر به، من توحيد الله، ووعده، وعيده، وغير ذلك من أخباره الصادقة، والمكذبون هم أهل الجهل والضلال والغي والعناد، فأي المخبرين أحق بقبول خبره؟ خصوصاً

والرسول على قد أقام من الأدلة والبراهين على ما أخبر به، ما يوجب أن يكون خبره (٢) عين اليقين وأكمل الصدق، وهم لم يقيموا على ما ادعوه شبهة، فضلاً عن إقامة حجة.

وقوله: ﴿أَمُ لَهُ الْبِنَاتِ﴾ كما زعمتم ﴿ولكم البنون﴾ فتجمعون بين المحذوريين؟ جعلكم أنه الولد، واختياركم له أنقص الصنفين؟ فهل بعد هذا التنقص لرب العالمين غاية أو دونه نهاية؟

وأم تسألهم يا أيها الرسول وأجراً على تبليغ الرسالة، وفهم من مغرم مثقلون ليس الأمر كذلك، بل أنت الحريص على تعليمهم، تبرعاً من غير شيء، بل تبذل لهم الأموال الحنيلة، على قبول رسالتك، والاستجابة [لأمرك و] دعوتك، وتعطي المؤلفة قلوبهم [ليتمكن العلم والإيمان من قلوبهم].

﴿أُم عندهم الغيب فهم يكتبون الله ما كانوا يعلمونه من الغيوب، فيكونون قداطلعواعلى مالم يطلع عليه رسول الله، فعارضوه وعاندوه بما عندهم من علم الغيب؟ وقد علم أنهم الأمة الأمية، الجهال الضالون، ورسول الله ﷺ هو الذي عنده من العلم أعظم من غيره، وأنبأه الله من علم الغيب على ما لم يُطلِعُ عليه أحدا من الخلق، وهذا كله إلزام لهم بالطرق العقلية والنقلية على فساد قولهم، وتصوير بطلانه بأحسن الطرق وأوضحها وأسلمها من الاعتراض، وقوله: ﴿أُم يريدون﴾ بقدحهم فيك وفيما جئتهم به ﴿كيداً ﴾ يبطلون به دينك، ويفسدون به أمرك؟

﴿ فالذين كفروا هم المكيدون ﴾ أي: كيدهم في تحورهم، ومضرته عائدة

إليهم، وقد فعل الله ذلك ولله أليهم، وقد فعل الله ذلك ولله ألحمد في الكوار من مقدورهم من الكر شيئا إلا فعلوه، فنصر الله نبيه ودينه عليهم (٢)، وخذلهم وانتصر منهم.

﴿ أَم لَهُم إِلَّهُ غَيْرِ اللَّهُ ﴿ أَي: أَلَهُم إِلَّهُ يدعى ويرجى نفعه، ويخاف من ضره، غير الله تعالى؟ ﴿سبحان الله عما يشركون فليس له شريك في اللك، ولا شريك في الوحدانية والعبادة، وهذا هو القصود من الكلام الذي سيق لأجله، وهو بطلان عبادة ما سوى الله وبيان فسادها بتلك الأدلة القاطعة، وأن ما عليه المشركون هو الباطل، وأن الذي ينبغي أن يعبد ويُصلي له ويسجد ويحلص له دعاء العبادة ودعاء المسألة، هو الله المألوه المعبود، كامل الأسماء والصفات، كثير النعوت الحسنة، والأفعال الجميلة، ذو الجلال والإكرام، والعرز الذي لا يرام، الواحد الأحد، الفرد الصمد، الكبير الحميد المجيد.

﴿ ٤٤ ــ ٤١ ﴾ ﴿ وإن يروا كسفاً من السماء ساقطاً يقولوا سحابٌ مركوم \* فذرهم حتى بلاقوا يومهم الذي فيه يصعقون ﴿ يوم لا يغنى عنهم كيدهم شيئاً ولا هم ينصرون﴾ يقول تعالى في [ذكر] بيان أن المشركين المكذبين بالحق الواضح، قد عنوا [عن الحق] وعسوا على الباطل، وأنه لو قام على الحق كل دليل لما اتبعوه، ولخالفوه وعاندوه، ﴿وإن يروا كسفاً من السماء ساقطا﴾ أي. لو سقط عليهم من السماء من الأيات الباهرة كسف أي: قطعٌ كبارٌ من العذاب ﴿يقولوا سحاب مركوم﴾ أي: هذا سحاب متراكم على العادة أي: فلا يبالون بما رأوا من الأيات ولا يعتبرون سا، وهؤلاء لا دواء لهم إلا العنداب والنكال، ولهذا قال: ﴿فذرهم حتى يلاقوا يومهم الذي فيه

<sup>(</sup>١) زيادة من هامش ب.

<sup>(</sup>۲) في ب: ما يوجب أن يكون ذلك عين اليقين.

٣١) في ب: فنصر الله نبيه عليهم، وأظهر دينه، وخذلهم.

يصعقون﴾ وهو يوم القيامة الذي يصيبهم [فيه] من العذاب والنكال، ما لا يقادر قدره، ولا يوصف أمره.

﴿يوم لا يغني عنهم كيدهم شيئاً﴾ أي: لا قليلاً ولا كثيراً، وإن كان في الدنيا قد يوجد منهم كيد يعيشون به زمناً قليلاً، فيوم القيامة يضمحل كيدهم، وتبطل مساعيهم، ولا يستصرون من عنداب الله ﴿ولا هم ينصرون

﴿ ٤٧ - ٤٩ ﴾ ﴿ وَإِنَّ لللّهِ نَظْلَمُوا عَلَيْ اللّهُ وَلَ كُثُرُهُم عَلَيْ اللّهُ وَلَ كُثُرُهُم لا يعلمون ﴿ واصبر لحكم ربك حَين تقوم ﴿ باعيننا وسبح بحمد ربك حَين تقوم ﴿ ذكر [الله] عذاب الظالمين في القيامة، أخبر أن لهم عذاباً دون عذاب يوم القيامة (١٠) وذلك شامل لعذاب الدنيا، بالقتل والسبي والإخراج من الديار، ولعذاب البرزخ والقبر، ﴿ ولكن ولكن والعذاب البرزخ والقبر، ﴿ ولكن أعاموا على ما يوجب العذاب، وشدة العقاب،

ولما بين تعالى الحجج والبراهين على بطلان أقوال المكذبين، أمر رسوله الله أن لا يعبا بهم شيئا، وأن يصبر لحكم والاستقامة عليه، ووعده الله بالكفاية بقوله: ﴿ وَإِنْكُ بِأُعِينَا ﴾ أي: بمرأى منا وحفظ، واعتناء بأمرك، وأمره أن يستعين على الصبر بالذكر والعبادة، فقال: ﴿ وسبح بحمد ربك حين تقوم ﴾ أي: من الليل

ففيه الأمر بقيام الليل، أو حين تقوم إلى الصلوات الخمس، بدليل قوله: ﴿ وَمِن الليل فسبحه وإدبار النجوم ﴾ أي: آخر الليل، ويدخل فيه صلاة الفجر، والله أعلم.

تم تفسير سورة والطور والحمد لله

# تفسير سورة النجم [وهي] مكيــة

﴿١٨ ـ ١٨﴾ ﴿ بسم الله السرحين الرحيم والنجم إذا هوى \* ما ضل صاحبكم وما غوى \* وما ينطق عن الهوى ﴿ إِنَّ هُو إِلَّا وَحَيَّ يُوحَيُّ \* عسلمه شبديد القبوى \* ذو مرة فاستوى \* وهو بالأفق الأعلى \* ثم دنا فتدلى \* فكان قاب قوسين أو أدنى \* فأوحى إلى عبده ما أوحى \* ما كذب الفؤاد ما رأى \* أفتمارونه على ما يرى \* ولقد رآه نزلة أخرى \* عند سدرة المنتهى \* عندها جنّة المأوى \* إذ يغشى السدرة ما يغشى \* ما راغ البصر وما طغى ﴿ لقد رأى من آيات ربه الكبري، يقسم تعالى بالنجم عند هُويِّه أي: سقوطه في الأفق في آخر الليل عند إدبار الليل وإقبال النهار، لأن في ذلك من آيات الله العطيمة، ما أوجب أن أقسم به، والصحيح أن النجم، اسم جنس شامل للنجوم كلها، وأقسم بالنجوم على صحة ما جاءً بـ الـرسـول ﷺ مـن الـوحـي الإلهي، لأن في ذلك مناسبة عجيبة، فإن الله تعالى جعل النجوم رينة للسماء، فكذلك الوحي وآثاره زينة للأرض، فلولا العلم الموروث عن الأنبياء، لكان الناس في ظلمة أشد من الليل البهيم .

والقسم عليه، تنزية الرسول على عن الضلال في علمه، والغيّ في قصده، ويلزم من ذلك أن يكون مهتدياً في علمه، القصد، ناصحاً للأمة (٢)، بعكس ما عليه أهل الضلال من فساد العلم، وفساد القصد (٢)، وقال (صاحبكم) لينبههم على ما يعرفونه منه، من الصدق والهداية، وأنه لا يخفى عليهم أمره، وما ينطق عن الهوى أي ليس نطقه صادراً عن هوى نفسه، ﴿إن هو نفسه، ﴿إن في نفسه أَلَّ مِن أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلْمُهُ أَلَّهُ مِنْ أَلْمُ الْمُنْ أَلَّهُ مِنْ أَلْمُ الْمُنْ أَلْمُ الْمُنْ أَلَّهُ أَلَّهُ الْمُنْ أَلَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

كَذَلِكَ مَا أَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِ مِن رَّسُولِ إِلَّا قَالُواْ سَاحِرُ أَوْتَعَنُونُ ۞ ٱلْوَاصَوْالِهِ عَلَى هُرَقَقِمٌ طَاعُونَ ۞ فَقُلَّ عَنْهُمْ فَمَا آلْتَ بِمَلْوِي۞ وَذَكِرُ فِإِنَّ ٱلدِّكَ رَئَا نَنفَعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ وَمَاخَلَقْتُ ٱلْجِزَّ وَالْإِنْنَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ۞ مَا أَرِيدُ مِنْهُم مِنْ رِّرْ فِيْ وَمَا أَرِيدُ أَنْ يُطُعِمُونِ۞ إِنَّالَقَهُ هُوَالرَّزَّقُ ذُو ٱلْفُوَّةِ ٱلْمَيْنِينُ۞ فَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ ذَنُوبُ إِمَثْلَ ذَنُوبِ أَصْحَابِهِمْ فَلَا مِنْ تَعْيِدُ لُونِ ۞ فَوَنَدُّ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِن يُوْمِهِمُ ٱلَّذِي يُوْعَدُونَ ۞ अन्तर्वाता \_والقالزُمُوِّ التَّعَالِيَةِ فِي وَٱلْقُورِ ۞ وَحَكِنَ مَنْظُورِ ۞ فِورَقِ مَنْشُورٍ ۞ وَٱلْمِينَةِ ٱلْعُنْمُورِ ۞ وَٱلسَّفْفِ ٱلْمُرْفُوعِ ۞ وَٱلْفَعْ الْسُمُورِ ۞ إِنَّ عَذَابَ رَقِكَ لَوَ يَقِعُ۞ مَّا لَمُونِ دَافِعٍ۞ يََّعْ مَعُوزُ السَّمَا أَهِ مُوْدًا ۞ وَتَسِيدُ أَيْمِهَا أُسَيْرًا ۞ فَوَثِيلٌ يُوْمَهِ نِهِ الْمُسْكَدِيدِينَ ٥ ٱلَّذِينَ هُمَّ فِي حَوْضِ يَلْعَبُورَت ۞ يَوْمَ يُلَتَّقُونَ إِلَّا نَازِ الله حَمَا نُرَمَّا ٥ مَدُواكَ ازَّالْي كُنهُ مِا تُكَوِّرُك ٥ PARTIE OLI REPERENTA

ودل هذا على أن السنة وحي من الله لرسوله ﷺ، كما قال تعالى: ﴿وأنزل الله عليك الكتاب والحكمة﴾ وأنه معصوم فيما يخبر به عن الله تعالى وعِن شِرعه، لأن كِلامه لا يصدر عن هوي، وإنما يصدر عن وحي يوحي، تم ذكر العلم للرسول عير، وهو حِبريل أعليه السلام]، أفضل الملائكة [الكرام] وأقواهم وأكملهم، فقال: ﴿علَّمه [شديد القوى] ﴿ أَي: نزل بالوحي على الرسول ﷺ جبريل عليه السلام، ﴿شديد القوى ﴾ أي: شديد القوة الظاهرة والباطنة، قوي على تنفيذ ما أمره الله بتنفيذه، قوي على إيصال الوحى إلى الرسول ﷺ، ومنعه من اختلاس الشياطين له، أو إدخالهم فيه ماليس مُنَّه، وهذا من حفظ الله لوحية، أن أرسلة مع هذا الرسول القوي الأمين.

﴿ فَو مِسرَّةٌ ﴾ أي: قــوة، وخــلــق حسن، وجمال ظاهر وباطن.

﴿فاستوى﴾ جبريل عليه السلام

<sup>(</sup>١) في ب: في الآخرة أخبر أن لهم عذاباً قبل عذاب. . .

<sup>(</sup>٢) في ب: للخلق.

<sup>(</sup>٣) في ب: وسوء.

طغي اي: وما تجاوز البصر، وهذا

كمال الأدب منه ضلوات الله وسلامه

عليه، أن قام مقاماً أقامه الله فيه، ولم

يقصر عنه ولا تجاوزه ولا حادعنه،

وهِذا أكمل ما يكون من الأدب

العظيم، الذي فاق فيه الأولين

والآخرين، فإن الإخلال يكون بأحد

هذه الأمور: إما أن لا يقوم العبد بما

أمر به، أو يقوم به على وجه التفريط،

أو على وجه الإفراط، أو على وجه

الجيدة يميناً وشمالاً، وهذه الأمور

﴿لقد رأى من آيات ربه الكبرى﴾

﴿١٩ ـ ٢٥﴾ ﴿أَفْرَأَيْتُمُ الْكُلُّاتُ

والعزى \* ومناة الثالثة الأخرى \*

ألكم الذكر وله الأنثى \* تلك إذا قسمة

ضيري \* إن هي إلا أسماء سمَّيتموها

أنتم وآباءكم ما أنزل ألله بها من سلطان

إن يتبعون إلا الظن وما تهوى الأنفس

ولقد جاءهم من ربهم الهدى \* أم

للإنسان ما تمنى \* فلله الآخرة والأولى\* لا رُكِّى تعالى ما جاء بــه

محمد على من الهدى ودين الحق،

والأمر بعبادة الله وتوحيده، ذكر

بطلان ما عليه الشركون من عبادة من

ليس له من أوصاف الكمال شيء،

ولا تنفع ولا تضر، وإنما هي أسماء

فارغة عن المعنى، سماها المشركون هم

وأباؤهم الجهال الضلال، ابتدعوا لها

من الأسماء الباطلة التي لا تستحقها،

فخدعوا ساأنفسهم وغيرهم من

الضلال، فالآلهة التي جده الحال،

لا تستحق مثقال ذرة من العبادة،

وهده الأنداد التي سموها بهده

الأسماء، زعموا أنها مشتقة من

أوصاف هي منصفة بها، فسموا

«اللات» من «الإله» المستحق للعبادة،

و «العزي» من «العزيز»، و «مناة» من

«المنان»، إلحاداً في أسماء الله وتجرياً

على الشرك به، وهذه أسماء متجردة

من الجنة والنار، وغير ذلك من الأمور

التي رآها ﷺ ليلة أسري به .

كلها منتفية عنه ﷺ.

أَفَيَ حُرُّهَا لِذَا أَمْ أَنتُهُ لَانْبُهُرُونَ ۞ أَصْلَوْهَا فَأَصْبُرُواْ أَوْلَا فَهَرُواْ سَوَآهُ عَلَيْكُمُ أَيْمًا تُحَيِّزُونَ مَاكُنتُونَ ۞ إِذَا ٱلْمُنَّقِينَ فِي جَنَّكِ وَتَعَيِيرٍ ۞ فَكَوْمِينَ بِمَا ٓءَالَالْهُمُّ رَبُّهُمْ وَوَقَلْهُمْ رَبُّهُمْ عَذَابَ ٱلْحَصِيرِ ﴿ كُلُواْ وَأَشْرَبُواْ هَيْكَا يَمَا كُمُتُمُّ تَعْمَلُونَ ﴿ مُتَّكِينَ عَلَى شُرُرِيِّ صَفُونَةً وَزَوَّجَنَهُ يُحُرِعِين ۞ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّبَعَنَاهُمُ ذُرِّينَهُم بإيمَن أَلْفَنَا بِهِمْ ذُرِيَتَنَاهُمْ وَمَاۤ أَلۡتَنَاهُم مِنْ عَمَلِهِم مِن شَيُّ وَكُلُّهُم بِيَاكُتُبَ زَهِينٌ ۞ وَأَمْدَدُنَّهُ مِ إِمَاكِهَ وَلَهُمْ مِثَاكِمَةً وَلَهُمْ مِثَاكِمَةً مُثَاكِمٌ مُعَالِمٌ مُعَالِمً يَتَنَنزَعُونَ فِيهَاكَأْتُ الْالْغَوْفِيهَا وَلَا تَأْنِيدُ ﴿ وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ عِلْمَانٌ لَمُّ مُ كَأَنَّهُمُ لُؤَلُّو مُكُونٌ ۞ وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْنِي يَسَاءَ لُونَ ۞ قَالُوٓ ۚ إِنَّا كُنَّا قِبُلُ فِي أَهْلِنَ الْمُشْفِقِينَ ۞ فَنَّ ا أَنَّهُ عَلَيْنَ اوَوَقَدْنَا عَذَانَ ٱلسَّمُومِ ۞ إِنَّا كُنَّامِن قَسْلُ نَتْعُوهُ إِنَّهُ هُوَالْمُزَّالِكِيدُ ۞ فَنَكَرُفَّا أَنْتَ بِنِعْسَتِ رَيِكَ بِكَاهِنِ وَلَا مُحَنُّونِ ۞ أَمْرِيَ فُولُونَ شَاعِرٌ لَأَرْتَصْ بِدِ، رَبِّ ٱلْمَنُونِ ۞ قُلُّ تَرَيِّضُوا فَإِنِي مَعَكُم مِن ٱلْمُتَرَيِّضِينَ ۞ TO MEDICAL OT MANAGEMENT

وهو بالافق الأعلى أي: أفق السماء الذي هو أعلى من (١) الأرض، فهو من الأرواح العلوية، التي لا تنالها الشياطين ولا يتمكنون من الوصول إليها

﴿ ثم دنا ﴾ جبريل من النبي ﷺ ، الإيصال الوحى إليه .

﴿فَمَدُلُ ﴾ عليه من الأفق الأعلى ﴿فَكَانَ ﴾ في قربه منه ﴿قاب قوسينَ ﴾ أي: قدر قوسين ، والقوس معروف ، ﴿قَالُ أَوْ أَدْنَى ﴾ أي: أقرب من القوسين ، وهذا يدل على كمال المباشرة (٢) للرسول ﷺ بالرسالة ، وأنه لا واسطة بينه وبين جبريل عليه السلام .

﴿فَأُوحِي﴾ الله بواسطة جبريل عليه السلام ﴿إلى عبده ﴾ محمد ﷺ ﴿ما أوحى ﴾ أي: الذي أوحاه إليه من الشرع العظيم، والنبأ المستقيم. ﴿مَا كَذَابِ الْفَوْادِ مَا رَأَى ﴾ أي:

وما كدب الفؤاد ما رأى أي: اتفق فؤاد الرسول الشيخ ورؤيته على الوحي الذي أوحاه الله إليه، وتواطأ عليه مسمعه وقلبه وبصره، وهذا دليل على كمال الوحي الذي أوحاه الله إليه، وأنه تلقاه منه تلقياً لا شك فيه ولا شبهة ولاريب، فلم يكذب فؤاده ما رأى بصره، ولم يشك بذلك.

أسري به، من آيات الله العظيمة، وأنه تيقنه حقاً بقلبه ورؤيته، هذا [هو] الصحيح في تأويل الآية الكريمة، وقسيل: إن المراد بخلسك رؤسة الرسول على الرب ليلة الإسراء، وتكليمه إياه، وهذا اختيار كثير من العلماء رحمهم الله، فأثبتوا بهذا رؤية الرسول على لربه في الدنيا، ولكن الصحيخ القول الأول، وأن المرادبه جبريل عليه السلام، كما يدل عليه السياق، وأن محمداً على رأى جبريل في صورته الأصلية [التي هو عليها] مرتين، مرة في الأفق الأعلى، تحت السماء الدنيا كما تقدم، والمرة الثانية فوق السماء السابعة ليلة أسري برسول الله ﷺ، ولهذا قال: ﴿**ولقد** رآه نـزلـة أخـرى» أي: رأى محـمـد جبريل مرة أخرى، نازلا إليه.

وعند سدرة المنتهى وهي شجرة عظيمة جداً، فوق السماء السابعة، سميت سدرة المنتهى، لأنه ينتهي إليها ما يعرج من الأرض، وينزل إليها ما ينزل من الله، من الوحي وغيره، أو لانتهاء علم الخلق (٣) إليها أي: لكونها فوق السماوات والأرض، فهي المنتهى في علوها(٤)، أو لغير ذلك، والله أعلم.

فرأى محمد على جبريل في ذلك المكان، الذي هو محل الأرواح العلوية الزاكية الجميلة، التي لا يقربها شيطان ولا غيره من الأرواح الخبيثة.

عند تلك الشجرة ﴿ جنة المأوى ﴾ أي: الجنة الجامعة لكل نعيم، بحيث كانت محلاً تنتهي إليه (٥٠) الأمان، وترخب فيه الإرادات، وتأوي إليها الرغبات، وهذا دليل على أن الجنة في أعلى الأماكن، وفوق السماء السابعة.

﴿إِذْ يَعْشَى السدرة ما يَعْشَى ﴾ أي: يغشاها من أمر الله، شيء عظيم لا يعلم وصفه إلا الله عز وجل. ﴿ وَمَا طَعْي ﴾ أي: ما

زاغ يمنة ولا يسرة عن مقصوده ﴿وما

(٥) كذا في ب، وفي أ: إليها.

<sup>(</sup>٣) في ب: علم المخلوقات.

<sup>(</sup>٤) كذا في ب، وفي أ: علومها.

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: الأعلى على.

<sup>(</sup>۲) في ب: مباشرته.

عن المعاني، فكل من له أدنى مسكة من

﴿ أَلَكُم الدَّكُرُ وَلَهُ الأَنْشَى ﴾ أي: أتجعلون له البنات بزعمكم، ولكم البنون؟

﴿ تلك إذا قسمة ضيرى ﴾ أي: ظالمة جائرة، [وأي ظلم أعظم من قسمة] تقتضى تفضيل العبد الخلوق على الخالق؟ [تعالى عن قولهم علواً كبيراً]. وقسوله: ﴿إن هسى إلا أسسماء سميتموها أنتم وآباؤكم ما أنزل الله بها من سلطان ﴿ أَي : من حجة وبرهان على صحة مذهبكم، وكل أمر ما أنزل الله به من سلطان، فهو باطل فاسد، لا يتخذديناً، وهم \_في أنفسهم ـ ليسوا بمتبعين لبرهان، يتيقنون به ما ذهبوا إليه، وإنما دلهم على قولهم، الظن الفاسد، والجهل الكاسد، وما تهواه أنفسهم من الشرك والبدع الموافقة لأهويتهم، والحال أنه لا موجب لهم يقتضي اتباعهم الظن، من فقد العلم والهدى، ولهذا قال تعالى: ﴿ولقدجاءهم من ربهم الهدى أي: الذي يرشدهم في باب التوحيد والنبوة، وحميع المطالب التي يحتاج إليها العباد، فكلها قد بينها الله أكمل بيان وأوضحه، وأدله على المقصود، وأقام عليه من الأدلة والبراهين، ما يوجب لهم ولغيرهم أتباعه، قلم يبق لأحد عذر ولا حجة من بعد البيان والبرهان، وإذا كان ما هم عليه، غايته اتباع الظن، ونهايته الشقاء الأبدي والعذاب السرمدي، فالبقاء على هذه الحال، من أسفه السفه، وأظلم الظلم، ومع ذلك يتمنون الأماني، ويغترون بأنفسهم.

ولهذا أنكر تعالى على من زعم أنه يحصل له ما تمني وهو كاذب في ذلك، فقال: ﴿ آم للإنسان ما تمنى \* فلله الآخرة والأولى) فيعطى منهما من يشاء، ويمنع من يشاء، فليس الأمر تابعاً لأمانيهم، ولا موافقاً لأهوائهم.

﴿٢٦﴾ ﴿وكسم مسن مسلسك فسي عقل، يعلم بطلان هذه الأوصاف السماوات لا تغني شفاعتهم شيئاً إلا من بعد أن يأذن الله لمن يشاء ويرضى، يقول تعالى منكراً على من عبد غيره من الملائكة وغيرهم، ورعم أنها تنفعه وتشفع له عند الله يوم القيامة: ﴿وَكُمْ من ملك في السماوات) من الملائكة المقربين، وكرام الملائكة، ﴿لا تغنى شفاعتهم شيئاً ﴾ أي: لا تفيد من دعاها وتعلق بها ورجاها، ﴿إلا من بعد أن يأذن الله لمن يشاء ويرضي ﴾ أي: لا بدين اجتماع الشرطين: إذنه تعالى في الشفاعة، ورضاه عن المشفوع له. ومن المعلوم المتقرر، أنه لا يقبل من العمل إلاما كان خالصاً لوجه الله، موافقاً فيه صاحبه الشريعة، فالمشركون إذا لا تصيب لهم من شفاعة الشافعين، وقد سدوا على أنفسهم رحمة أرحم الراحمين.

﴿ ٢٧ \_ ٣٠ ﴾ ﴿إن الــــــذيــــن لا يؤمنون بالآخرة ليسمُون الملائكة تسمية الأنثى \* وما لهم به من علم إن يتبعون إلا الظن وإن الظن لا يغني من الحق شيئاً \* فأعرض عن من تولى عن ذكرنًا ولم يرد إلا الحياة الدنيا \* ذلك مبلقهم من العلم إن ربك هو أعلم بمن ضل عن سبيله وهو أعلم بمن اهتدي، يعنى ان المشركين بالله المكذبين لرسله، الذين لا يؤمنون بالآخرة، وبسبب عدم إيمانهم بالاخرة تجرؤوا على ما تجرؤوا عليه، من الأقوال، والأفعال المحادة لله ولرسوله، من قولهم: «الملائكة بنات الله»، فلم ينزهوا ربهم عن الولادة، ولم يكرموا الملائكة ويجلوهم عن تسميتهم إياهم إناثاً، والحال أنه ليس لهم بدلك علم، لا عن الله، ولا عن رسوليه، ولا دلت على ذلك الفطر والعقول، بل العلم كله دال على نقيض قولهم، وأن الله منزه عن الأولاد والصاحبة، لأنه الواحد الأحد، الفرد الصمد، الذي لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفواً أحد، وأن الملائكة كرام مقربون

أَمْ نَأْمُرُكُمْ أَشَلَدُهُمْ بِهَلَنَأَ أَمْ هُرْ قَوْمٌ طَاعُونَ ۞ أَمْ يَقُولُونَ هُوَّلَكُمْ ا بَلُ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ فَلْيَأْتُولِ عَدِيثٍ مِثْلِوتِ إِن كَافُوا مِنْدِ مِنْ ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءِ أَمْ هُرُ أَكْفَلِقُونَ ﴿ أَمْ خَلَقُوا السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ مِل لَا يُوقِنُونَ ۞ أَمْ عِندَهُ رَخَلَيْنُ رَيِكَ أَمْهُمُ ٱلْمُصَيِّطِرُونَ ۞ أَمْ لَمُتَرْسُ أَرْيَسْتَوَعُونَ فِيهُ فَلَيْأَتِ مُستَمِعُهُمُ بِسُلْطَانِ مَينِ ۞ أَمْلَهُ ٱلْبَنْكُ وَلَكُوالْبَنُونَ ۞ أَمَّ نَسْعَلْهُمْ أَجْرًا كَهُ مِينَ مَّعْرَمِ مُثَقَّلُونَ ۞ أَمْءِ مَدَهُمُ ٱلْعَكِيْبُ فَهُمْ يَكُنْبُونَ ۞ أَمْرِيدُونَكَيْنَا ۖ فَالَّذِينَ كَشُرُوا هُمُ الْكِيدُونَ۞ أَمْ لَمُنْدُ إِلَا أُعَدُّرُا لِقَوْ سُبَحَنَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ وَإِن يَرَوَا كِنَفَا مِنَ ٱلسَّمَاءَ سَافِطَا يَقُولُوا سَحَابٌ مَّرَكُومٌ ﴿ فَذَرَهُمْ حَفَّى يُلَقُوا يُوْمَهُمُ ٱللَّهِ عِرفِيهِ يَصْمَعَتُونَ ۞ يَوْمَ لَا يُغْنِي عَنْهُمُ كَيْدُهُمْ شَيِّنًا وَلَاهُمْ مُنْصَرُونَ ۞ وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواٰعَذَابَا دُونَ ذَلِكَ اللَّهُ وَالْكِنَّ أَكْثَرُهُمُ لَايْعَلُمُونَ ﴿ وَأَصْبِيرُ لِحُكِّرُ رَئِكَ فَإِنَّكَ إِلَّنَ الْعَيْمَ وَأَصْبِيرُ لِحُكِّرُ رَئِكَ فَإِنَّكَ إِلَّنَا وَالْعَيْمَ وَأَصْبِيرُ لِحُكِّرُ رَئِكَ فَإِنَّكَ إِلَّنَا وَالْعَيْمَ وَالْصِيرِةِ بِحَمْدِ رَيِكَ مِينَ فَقُومُ ۞ وَعِنَ أَلِّيلِ فَسَيَعْهُ وَلِدْ يَرَالْنُجُومِ ۞ المجالية المتعارض والمتعارض والمتعار OZE OTO BONE DE

> إلى الله، قبائمسون بمحدمت ﴿ لا يعصون الله ما أمرِهِم ويفعلون ما يُؤُمرُونَ ﴾ والمشركون الإنما يتبعون في ذلك القول القبيح، وهو الالظن الذي لا يُغنى من الحق شيئاً، فإن الحق لا بدفيه من اليقين المستفاد من الأدلة القاطعة والبراهين الساطعة.

> ولماكان هذا دأب هؤلاء المذكورين أنهم (٣) لا غرض لهم في اتباع الحق، وإنما غرضهم ومقصودهم، ما تهواه تفوسهم، أمر الله رسوله بالإعراض عمن تولى عن ذكره، الذي هو الذكر الحكيم، والقرآن العظيم، والنبآ الكريم، فأغرض عن العلوم النافعة، ولم يرد إلا الحياة الدنيا، فهذا منتهى إرادته، ومن المعلوم أن العبد لا يعمل إلا للشيء الذي يريده؛ فسعيهم مقصور على الدنيا ولذاتها وشهواتها، كيف حصلت حصَّلوها، وبأي: طريق سنحت ابتدروها، ﴿ ذلك مبلغهم من العلم أي: هذا منتهي علمهم وغايته، وأما المؤمنون بالآخرة، المصدقون بها، أولو الألباب والعقول، فهمتهم وإرادتهم للدار الآخرة، وعلومهم أفضل العلوم وأجلها، وهو العلم المأخوذمن كتاب الله وسنة رسوله على، والله تبعال أعلم بمن يستحق الهداية فيهديه، عن لا يستحق

كذا في ب، وفي أ: إلا.

النجه العرف من ما مسل ما جيلا المستان المسلمان المسلمان

ذلك فيكله إلى نفسه، ويخذله، فيضل عن سبيل الله، ولهذا قال تعالى: ﴿إِنْ رَبِكُ هُو أَعلَم بِمِنْ صَلَّ عَنْ سبيله وهو أعلم بمن أعلم بمن المتدى فيضع فضله حيث يعلم المحل اللائق به.

AND THE STREET

﴿٣١ \_ ٣١﴾ ﴿ولله مـــا فــــى السماوات وما في الأرض ليجزي الذين أساؤوا بما عملوا ويجزى الذين أحسنوا بالحسني # الذين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش إلا اللمم إن ربك واسع الغفرة هو أعلم بكم إذ أنشأكم من الأرض وإذ أنتم أجنة في بطون أمهاتكم فلا تزكوا أنفسكم هو أعلم بمن اتقى ﴾ يخبر تعالى أنه مالك الملك، المتفرد بملك الدنيا والآخرة، وأن جميع من في السماوات والأرض ملك الله، يتصرف فيهم تصرف الملك العظيم، في عبيده وماليكه، ينفذ فيهم قدره، ويجري عليهم شرعه، ويتأمرهم وينهاهم، ويجزيهم على ما أمرهم به ونهاهم [عنه]، فيثيب المطيع، ويعاقب العاصي، ليجزي الذين أساؤوا العمل السيئات من الكفر فما دونه بما عملوا

من أعمال الشر بالعقوبة البليغة (١).

ويجزي الذين أحسنوا في عبدادة الله تعالى، وأحسنوا إلى خلق الله ، بأنواع المنافع والمسنى في الدنيا والآخرة، أي: بالحالة الحسنة في الدنيا والآخرة، والموز بنعيم الجنة (٢٠).

ثم ذكر وصفهم فقال: ﴿الذين يجتنبون كباثر الإثم والفواحش، أي: يفعلون ما أمرهم اللهبه من الواجبات، التي يكون تركها من كبائر الذنوب، ويتركون المحرمات الكبار، كالزنا، وشرب الخمر، وأكل الربا، والقتل، ونحو ذلك من الذنوب العظيمة، ﴿إلا اللَّمَمُ وهِي الدُّنوبُ الصغار، التي لا يصر صاحبها عليها، أو التي يلم بها العبد، المرة بعد المرة، على وجه الندرة والقلة، فهذه ليس بجرد الإقدام عليها خرجاً للعبد من أن يكون من المحسنين، فإن هذه مع الإتيان بالواجبات وترك المحرماتآ تدخل تحت مغفرة الله التي وسعت كل شيء، ولهذا قال: ﴿إِنَّ رَبُّكُ وَاسْعَ المَغَفُرة ﴾ فلولا مغفرته لهلكت البلاد والعياد، ولولا عفوه وحلمه ليقطت السماء على الأرض ، ولما ترك على ظهرها من دابة. ولهذا قال النبي ﷺ: «الصلوات الخمس، وألجمعة إلى الجمعة، ورمضان إلى رمضان، مكفرات لمابينهن، ما اجتنبت الكبائر»، [وقوله:] ﴿ هُو أَعِلْمُ بِكُمْ إِذْ أنشأكم من الأرض وإذ أنتم أجنة في بطون أمهاتكم أي: هو تعالى أعلم بأحوالكم كلها، وما جبلكم عليه، من الضعف والخور، عن كشيس مما أمركم الله به، ومن كثرة الدواعي إلى بعض (٣) المحرمات، وكثرة الجواذب إُليها، وعدم الموانع القوية، والضعف

موجود مشاهد مشكم حين أنشاكم (٤) الله من الأرض، وإذ كنتم في بطون أمهاتكم، ولم يزل موجوداً فيكم، وإن كان الله تعالى قد أوجد فيكم قوة على ما أمركم به، ولكن الضعف لم يزل، فلعلمه تعالى بأحوالكم هذه، ناسبت الحكمة الإلهية والجود الرباني، أن يتغمدكم برحمته ومغفرته وعفوه، ويغمركم بإحسانه، ويزيل عنكم الجرائم والمآثم، خصوصاً إذا كان العبيد مقصوده مرضاة ربه في جميع الأوقات، وسعيه فيما يقرب إليه في أكثر الآنات، وفراره من الذنوب التي يتمقت بها عند مولاه، ثم تقع منه الفلتة بعد الفلتة، فإن الله تعالى أكرم الأكرمين وأرجم الراحين(١٠)، أرحم بعباده من الوالدة بولدها، فلا بدلثل هذا أن يكون من مغفرة ربه قريباً وأن بكون الله له في جميع أحواله مجيباً، ولهذا قال تعالى: ﴿ فلا تركوا أنفسكم ﴾ أي: تخبرون الناس بطهارتها على وجه التمدح (١٦)

﴿ هو أعلم بمن اتقى ﴾ [فإن التقوى، مجلها القلب، والله هو المطلع عليه، المجازي على ما فيه من بر وتقوى، وأما الناس، فلا يعنون عنكم

من الله شيئاً].

و ٣٧ ـ ٢٧ ﴾ ﴿ أَفْسِر أَيْسَتُ السَّذِي

تولى \* وأعطى قليلا وأكدى \* أعنده
علم الغيب فهو يرى \* أم لم ينبأ بما في
صحف موسى \* وإبراهيم الذي
وف \* ألا تزر وازرة وزر أخرى \* وأن
ليس للإنسان إلا ما سعى \* وأن سعيه
سوف يرى \* ثم يجزاه الجزاء الأوف \*
وأن إلى ربك المنتهي \* وأنه هو
أضحك وأبكى \* وأنه هو أمات
وأحيا \* وأنه خلق الزوجين الذكر
والأنشى \* من نطفة إذا تمنى \* وأن

and the second section of the second

<sup>(</sup>١) في ب: الفظيعة.

<sup>(</sup>٢) في ب: والفوز بالجنة وما فيها من النعيم.

<sup>(</sup>٣) في ب: إلى فعل.

<sup>(</sup>٤) في ب: حين أخرجكم.

<sup>(</sup>٥) في ب: وأجود الأجودين.

the symmetry of the configuration

<sup>(</sup>٦) كذا في ب، وفي أ: تطهرونها، وتخبرون الناس بذلك على وجه التمدح.

عليه النشأة الأخرى إلى آخر السورة يقول تعالى: ﴿أَفْرَايِتُ﴾ قبح حالة من أمر بعبادة ربه وتوحيده، فتولى عن ذلك وأعرض عنه؟

فإن سمحت نفسه ببعض الشيء، القليل، فإنه لا يستمر عليه، بل يبخل ويكدي ويمنع

فإن المعروف ليس سجية له وطبيعة (1) بل طبعه التولي عن الطاعة، وعام الشبوت على فعل المعروف، ومع هذا، فهو يزكي نفسه، وينزلها غير منزلتها التي أنزلها الله بها الغيب وغبر به، أم هو متقول على الله، متجرىء على الحمع بين الإساءة والتزكية (٢)، كما هو الواقع الغيب، وأنه لو قدر أنه ادعى ذلك فالإخبارات القاطعة عن علم الغيب التي على يد النبي المعصوم، تدل على التي على يد النبي المعصوم، تدل على التي على يد النبي المعصوم، تدل على التي المنافقة عن على المنافقة النبي المعصوم، تدل على التي المنافقة عن على المنافقة المنافقة عن على المنافقة المنافقة عن على المنافقة المنافقة المنافقة عن على المنافقة المنافقة عن على المنافقة المنافقة عن على المنافقة المناف

﴿أُم لَم ينبأَ ﴾ هذا المدعي ﴿ بِما في صحف موسى \* وإبراهيم الذي وفى \* أي: قام بجميع ما ابتلاه الله به، وأمره به من الشرائع وأصول الدين وقروعه، وفي تلك الصحف أحكام كثيرة من أهمها ما ذكره الله بقوله: ﴿ أَلَا تَوْرُ وازرة وزر أخرى \* وأن ليس للإنسان إلا ما سعى الله أي: كل عامل له عمله الحسن والسيِّيء، فليس له من عمل غيره وسعيهم شيء، ولا يتحمل أحد عن أحدِ ذنباً؛ ﴿وأن سعيه سوف **يري ﴾ في الآ**حرة فيميز حسنه من سيئه، ﴿ ثم يجزاه الجزاء الأوفى ﴾ أي: المستكمل لجميع العمل الحسن الخالص بالحسني، والسييء الخالص بالسوأي، والشوب بحسبه، جزاة تقرّ بعدله

وإحسانه الخليقة كلها، وتحمد الله عليه، حتى إن أهل النار ليدخلون النار؛ وإذ قلوبهم مملوءة من حمد ريهم، والإقرار له بكميال الحكمة ومقت أنفسهم، وأنهم الذين أوصلوا أنفسهم وأوردوها شر الموارد، وقد استدل بقوله تعالى: ﴿وأن ليس للإنسان إلا ما سعى الله من يرى أن القُرَبَ لا يفيد (٣) إهداؤها للأحياء ولا للأموات قالوا لأن الله قال: ﴿وأن ليس للإنسان ما سعي افوصول سعي غيره إليه مناف لذلك، وفي هذا الإستدلال نظر، فإن الآية إنما تدل على أنه ليس لـلإنسان إلا مـا سـعـى بنفسه، وهذا حق لا خلاف فيه، وليس فيها ما يدل على أنه لا ينتفع بسعى غيره، إذا أهداه ذلك الغير له، كما أنه ليس للإنسان من المال إلا ما هو فى ملكه وتحت يده، ولا يلزم من ذلك، أن لا يملك ما وهبه له الغير من ماله الذي يملكه .

وقوله: ﴿وأن إلى ربك المنتهى ﴾ أي: إليه تنتهي الأمور، وإليه تصير الأشياء والخلائق بالبعث والنشور، وإلى الله المنتهى في كل حال، فإليه ينتهي العلم والحكم، والرحمة وسائر وأبكى أي: هو الذي أوجد أسباب الضحك والبكاء، وهو الخير والشر، والفرح والسرور والهم [والحزن]، وهو سبحانه له الحكمة البالغة في والذي وهو المنفرد بالإيجاد والإعدام، والذي أوجد الخلق وأمرهم ونهاهم، ويجازهم بتلك أسعيدهم بعد موتهم، ويجازهم بتلك سيعيدهم بعد موتهم، ويجازهم بتلك

﴿وأنه خسلت السزوجين﴾ فسسر الزوجين<sup>(٤)</sup> بقوله: ﴿**الذكر والأنثى**﴾ وهذا اسم حنس شامل لجميع الحيوانات، ناطقها وبهيمها، فهو المنفرد بخلقها، ﴿من نطفة إذا تمني﴾ وهذا من أعظم الأدلة على كمال قدرته وانفراده بالعزة العظيمة، حيث أوجد تلك الحيوانات، صغيرها كبيرها من نطفة ضعيفة (٥) من ماء مهين، ثم نماها وكملها، حتى بلغت ما بلغت، ثم صار الأدمي منها إما إلى أرفع المقامات في أعلى عليين، وإما إلى أدنى الحالات في أسفل سافلين، ولهذا استدل بالبداءة على الإعادة، فقال: ﴿وأن عليه النشأة الأخرى العباد من الأجداث، ويجمعهم ليوم الميقات، ويجازيهم على الحسنات والسيئات، ﴿وانه هو أغنى واقنى﴾ أي: أغنى العباد بتيسير أمر معاشهم من التجارات وأنواع المكاسب، من الحرف وغيرها، وأقمني أي: أفاد عبناده من الأموال بجميع أنواعها، ما يصيرون به مقتنين لها، ومالكين لكثير من الأعيان، وهذا من نعمه على عباده أن حميع النعم منه تعالى(٢) ، وهذا يوجب للعباد أن يشكروه، ويعبدوه وحده لا شريك له، ﴿وأنه هو رب الشعري ﴾ وهي النجم المعروف بالشعري العبور، المسماة بالمرزم، وخصها الله بالذكر، وإن كان رب كل شيء، لأن حذا النجم مما عُبد في الجاهلية، فأخبر تعالى أن جنس ما يعبده المشركون مربوب مدبر محلوق، فكيف تتخذ إلهاً مع الله (٧)، ﴿وأنه أهلك عاداً الأولى﴾ وهم قوم هود عليه السلام، حين كذبوا

<sup>(</sup>١) في ب: فإن الإحسان ليس سجية له وطبعاً.

<sup>(</sup>٢) فتجرىء عليه جامعٌ بين المحذورين الإساءة والتزكية.

<sup>(</sup>٣) في ب: لا يجوز.

<sup>(</sup>٤) في ب: فسرهما.

 <sup>(</sup>٥) كذا في ب، وفي أ: قليلةٍ.

<sup>(</sup>٦) في ب: وهذا من نعمه تعالى أن أخبرهم أن جميع النعم منه.

<sup>(</sup>٧) في ب: فكيف تتخذ مع الله آلهة.

هوداً، فأهلكهم الله بريح صرصر عاتية، ﴿وثمود﴾ قوم صالح عليه السلام، أرسله الله إلى ثمود فكذبوه، فيعث الله إليهم(١) الناقة آية، فعقروها وكذبوه، فأهلكهم الله تعالى، ﴿فما أبقى منهم أحداً، بل أهلكهم الله عن آخرهم (۱) ﴿ وقوم نوح من قبل إنهم كانوا هم أظلم وأطغى من هؤلاء الأمم، فأهلكهم الله وأغرقهم في اليم، ﴿والمؤتفكة﴾ وهم قوم لوط عليه السلام ﴿أَصُوى ﴾ أي: أصابهم الله بعذاب ما عذب به أحداً من العالمين، قلب أسفل ديارهم أعلاها، وأمطر عليهم حجارة من سجيل، ولهذا قال: ﴿فغشاها ما غشي أي: غشيها من العذاب الأليم الوخيم ما غشي أي: شيء عظيم لا يمكن وصفه، ﴿فيأي: آلاء ربك تتمارى أي: فبأي: نعم الله وفضله تشك أيها الإنسان؟ فإن نعم الله ظاهرة لا تقبل الشك بوجه من الوجوه، فما بالعباد من نعمة إلا منه تعالى، ولا يدفع النقم إلا هو .

﴿ هذا نذير من النذر الأولى أي: هذا الرسول القرشي الهاشمي محمد بن عبد الله، ليس ببدع من الرسل، بل قد تقدمة من الرسل السابقين، ودعوا إلى ما دعا إليه، فلأي: شيء تنكر رسالته ؟ وبأي: حجة تبطل دعوته ؟

أليست أخلاق [أعلا] أخلاق الرسل الكرام، أليست دعوته إلى كل خير والنهي عن كل شر؟(٢)

ألم يأت بالقرآن الكريم الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، تنزيل من حكيم حيد؟ ألم يهك الله من الرسل الكرام؟ فما الذي يمنع العذاب عن المكذبين لمحمد سيد المرسلين، وإمام المتين، وقائد الغز المحجلين؟

﴿أَرْفَسَتُ الأَرْفَةَ﴾ أي: قربت القيامة، ودنا وقتها، وبانت علاماتها، ﴿ليس لها من دون الله كاشفة﴾ أي: إذا أنت القيامة وجاءهم العذاب الموعودية.

ثم توعد المنكرين لرسالة الرسول محمد ﷺ ، الكذبين لما جاء به من القرآن الكريم، فقال: ﴿ أَفِمِن هِذَا الحديث تعجبون ؟ أي: أفمن هذا الحديث الذي هو خير الكلام وأفضله وأشرفه تتعجبون منه، وتجعلونه من الأمور المخالفة للعادة الخارقة للأمور [والحقائق] المعروفة؟ هذا من جهلهم وضلالهم وعنادهم، وإلا فهو الحديث الذي إذا حدث صدق، وإذا قال قولاً فهو القول الفصل الذي ليس بالهزل، وهو القرآن(٤) العظيم، الذي لو أنزل على حبل لرأيته خاشعاً متصدعاً من خشية الله، الذي يزيد ذوى الأحلام رأياً وعقلاً، وتسديداً وثباتاً، وإيماناً ويقيناً والذي(٥) ينبعي العجب من عقل من تعجب منه، وسفهه وضلاله.

وتضحكون ولا تبكون أي: تستعملون الضحك والاستهزاء به، مع أن الذي ينبغي أن تتأثر منه النفوس، وتلين له العلون، وتبكي له العيون، سماعاً لأمره ونهيه، وإصغاء لوعده ووعيده، والتفاتاً لأخباره الحسنة الصادقة، ﴿وأنسم سامدون﴾ أي:

غافلون عنه، لاهون عن تدبره، وهذا من قلة عقولكم وأديانكم، فلو عبدتم الله وطلبتم رضاه في جميع الأحوال لما كنتم بهذه المثابة التي يأنف وفي المسجدوا لله واحبدوا الأمر بالسجود لله خصوصاً، ليدل ذلك على فضله (٢٠)، وأنه سر العبادة ولبها، فإن ليها الخشوع لله (٢٠) والخضوع له، والسجود هو أعظم حالة يخضع بها العبد (٨)، فإنه يخضع قلبه وبدنه، ويجعل أشرف أعضائه على الأرض ويجعل أشرف أعضائه على الأرض

ثم أمر بالعبادة عموماً، الشاملة لجميع ما يحيه الله ويرضاه من الأعمال والأقوال الظاهرة والباطنة.

تم تفسير سورة النجم، والحمد لله الذي لا نحصي ثناءً عليه، بل هو كما أثنى على نفسه، وفوق ما يثني عليه عباده، وصلى الله على محمد وسلم تسليماً كثيراً.

### تفسیر سورة اقتربت مكیسة

(۱ - ۵) (بسم الله الرحمن الرحيم اقتربت الساعة وانشق القمر \* وإن يروا آية يعرضوا ويقولوا سحر مستمر \* وكل أمر مستقر \* ولقد جاءهم من الأنباء ما فيه مزدجر \* حكمة بالغة فما تغني النذر > غير تعالى أن الساعة وهي القيامة اقتربت وآن أوانها، وحان وقت عينها، ومع ذلك، فهؤلاء المكذبون لم يزالوا مكذبين بها، غير مستعدين يزالوا مكذبين بها، غير مستعدين لننزولها، ويريهم الله من الآيات العظيمة الدالة على وقوعها ما يؤمن على

<sup>(</sup>١) في ب: لهم.

<sup>(</sup>٢) في ب: بل أبادهم عن آخرهم.

<sup>(</sup>٣) في ب: أليس يدعو إلى كل خير، وينهى عن كل شر.

<sup>(</sup>٤) في ب: القرآن.

<sup>(</sup>٥) في ب: بل الذي.

 <sup>(</sup>٦) في ب: يدل على فضله.
 (٧) في ب: فإن روحها الخشوع لله.

<sup>(</sup>٨) - في أ: القلب، وفي ب: الكلمة غير واضحة، وقد جعلتها العبد لمناسبة الكلمة للسياق لقوله فيما بغد: (قلبه وبدنه).

مثله البشر، فمن أعظم الآيات الدالة على صحة ما جاء به محمد بن عبد الله ﷺ، أنه لما طلب منه المكذبون أن يريهم من خوارق العادات ما يدل على [صحة ما جاء به و] صدقه، أشار ﷺ إلى القمر بإذن الله تعالى، فانشق فلقتين، فلقة على جبل أب قبيس، وفلقة على جبل قعيقعان، والمشركون وغيرهم يشاهدون هذه الآية الكبرى(١) الكائنة في العالم العلوي، التي لا يقدر الخلق على التمويه بها والتخييل، فشاهدوا أمراً ما رأوا مثله، بل ولم يسمعوا أنه جري لأحد من المرسلين قبله تظيره، فانبهروا لذلك، ولم يدخل الإيمان في قلوبهم، ولم يرد الله بهم خيراً، ففرعوا إلى بهتهم وطغياتهم، وقالوا: سحونا محمد، ولكن علامة ذلك أنكم تسألون من قدم (٢) إليكم من السفر، فإنه وإن قدر على سحركم، لا<sup>(٣)</sup> يقدر أن يسحر من ليس مشاهداً مثلكم، فسألوا كل من قدم، فأخبرهم بوقوع ذلك، فقالوا: ﴿سحر مستمر﴾ سحرنا محمد وسحر غيرنا، وهذا من البهت الذي لا يروج إلا على أسفه الخلق وأضلهم عن الهدي والعقل، وهذا ليس إنكاراً منهم لهذه الآية وحدها، بل كل آية تأتيهم، فإنهم مستعدون لقابلتها بالباطل(٤) والرد لها، ولهذا قال: ﴿وإن يسروا آية يسعرضوا ﴾ ولم يسعد الضمير على انشقاق القمر فلم يقل: وإن يروها بل قال: ﴿وإن يروا آية يعرضوا، وليس قصدهم اتباع الحق والهدى، وإنما قصدهم اتباع الهوى، ولهندا قال: ﴿وكندُوا والسعوا أهواءهم كقوله تعالى: ﴿فَإِنَّ لَمُ

يستجيبوا لك فاعلم أنما يتبعون أهواءهم فإنه لو كان قصدهم اتباع الهدى، لآمنوا قطعاً، واتبعوا عمداً على الهذه الله على يديه (٥) من البينات والبراهين والحجج القواطع، ما دل على جميع المطالب أمر مستقر أي: إلى الآن، لم يبلغ أمر مايته ومتهاه، وسيصير الأمر إلى آخره، فالمصدق يتقلب في جنات النعيم، ومغفرة الله ورضوانه، والمكذب يتقلب في سخط الله والمكذب يتقلب في سخط الله وعذابه، خالداً مخلداً أبداً.

وقال تعالى - مبيناً أنهم ليس لهم قصد صحيح، ولا اتباع للهدى -:

﴿ولقد جاءهم من الأنباء﴾ أي:

الأخبار السابقة واللاحقة والمعجزات الظاهرة ﴿ما فيه مزدجر﴾ أي: زاجر يزجرهم عن غيهم وصلالهم، وذلك ﴿حكمة ﴾ منه تعالى ﴿بالغة ﴾ أي: لتقوم حجته على المخالفين (١٠)، ولا يبقى لأحد على الله حجة بعد الرسل، يبقى لأحد على الله حجة بعد الرسل، خاءتهم كل آية لا يؤمنوا حتى يروا العذاب الأليم ﴾

﴿٦ - ٨﴾ ﴿فتول عنهم يوم يدعو المداع إلى شيء نكر \* خشعاً أبصارهم يخرجون من الأجداث كأنهم جراد منتشر \* مهطعين إلى الداع يقول الكافرون هذا يوم عسر \* يقول تعالى لرسوله ﷺ : قد بان أن المكذبين لا حيلة في هداهم، فلم يبق إلا لا حيلة في هداهم، فلم يبق إلا الفقال: ] ﴿فقالُ عنهم \* والتولي عنهم، والتولي عنهم، يوماً عظيماً و قولاً جسيماً ، وذلك حين يوماً عظيماً و قولاً جسيماً ، وذلك حين

إِذَا لَيْنِ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ لَيْسَتُمُونَ ٱلْمُلْتِكُذُ نَسْمِيَّةَ ٱلْمُنْفَى ۞ وَمَا لَلْتُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ ۚ إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا ٱلظَنَّ وَإِنَّ ٱلظَّنَّ لَا يُغْنَى أِينَ ٱلْكُنِيِّ شَيْئًا ۞ فَأَعْرِضْ عَن مَّن تُوَلَّى عَن ذِكِرِنَا وَلَمْ يُثِرِدُ إِلَّا ٱلْحَيَوَةَ ٱلدُّنْيَا۞ ذَاكَ مَبَلَغُهُم مِنَ ٱلْمِلْمِ إِلَّا رَبِّكَ هُوَأَعَلَمُ عِنَ صَلَّعَن مَبِيلِهِ وَهُوَ أَعَلَّمُ مِنَ أَهْمَدَىٰ ۞ وَلِلَّهِ مَنَافِي التَمَوَّتِ وَمَافِ ٱلْأَرْضِ لِيَرِينَ ٱلَّذِينَ أَسَتَعُوا بِمَاعِيدُواْ وَيَحْزِيَ ٱلَّذِنَ أَحْسَنُواْ إِنْحُسْنَ ۞ ٱلَّذِينَ يَعْتَنِمُونَ كَتُبْتَهِرَٱلْإِنْمِ وَٱلْفُوَاحِشَ إِلَّا ٱللَّمَمَّ إِنَّ رَبُّكَ وَاسِعُ ٱلْمُغْفِرَةُ هُوَأَعْلَمُ كُو إِذْ أنشا كم مِن الأرض وإذ أنتُم أيِّخَةٌ في مُطُون أَمَّهَ إيكِمُ فَلَاتُزَكُّواْ أَنْفُسَكُمْ هُوَأَعْلَرُ بَينِ أَنَّقَىٰ ۞ أَوْرَيْتَ ٱلَّذِي تَوَلَّى ۞ وَأَعْلَىٰ قَلِلا وَأَكْدَىٰ ۞ أَعِندَهُ إِعْلَمُ ٱلْغَيْبِ فَهُوَرُوَى ۞ أَمَّ لَّهُ يُنَبَأُ عِلْقِ صُفِ مُوسَىٰ ۞ وَالْزَهِيمَ ٱلَّذِي وَقَيَّ ۞ ٱلْأَنْزِرُ الله وَانِرَةُ وَذَرَا خُرَىٰ ۞ وَأَن لَيْسَ الْإِنسَنِ الْامَاسَعَ ۞ وَأَنْ سَعْدَهُ اللهِ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا السَوْفَ يُرَىٰ ۞ ثُرَيُجُزَنَهُ ٱلْجُزَآءَ ٱلْأَوْفَ ۞ وَلَنَ إِلَىٰ رَفِيهَ ٱلسُّهُ AND SOLVED TO SEE AND SOLVED T

ويدعو الداع إسرافيل عليه السلام وال شيء تكرك أي: إلى أمر فظيع تنكره الخليقة، فلم تر منظراً أفظع ولا أوجع منه، فينفخ إسرافيل نفخة، يخرج بها الأموات من قبورهم لموقف القيامة، وخشعاً أبصارهم أي أي من الهوك والفزع الذي وصل إلى قلوبهم، فخضعت وذلت، وخشعت لذلك أبصارهم.

﴿يخرجون من الأجداث وهي القبور، ﴿كأنهم ﴾ من كثرتهم، وروجان بعضهم ببعض ﴿جراد منتشر ﴾ أي: مبثوث في الأرض، متكاثر جدا، ﴿مهطمين إلى الداع أي: مسرعين الإجبابة البنداء الداعي (٧)، وهذا يدل على أن الداعي يدعوهم ويأمرهم بالحضور لموقف يدعوهم ويأمرهم بالحضور لموقف القيامة، فيلبون دعوته، ويسرعون إلى إجابته، ﴿يقول الكافرون ﴾ الذين قد حضر عذاهم: ﴿هذا يوم عسر كما قال تعالى ﴿على الكافرون غير يسير ﴾

<sup>(</sup>١) في ب: العظيمة.

<sup>(</sup>٢) في ب: من ورد.

<sup>(</sup>٣) في ب: لم.

<sup>(</sup>٤) في ب: بالتكذيب.

 <sup>(</sup>٥) كذا في النسختين والمراد ظاهر وهو أن الله أراهم على يديه.

<sup>(</sup>٦) في ب: العالمين.

<sup>(</sup>٧) كذا في ب، وفي أ: مسرعين لنداء الداعي.

وَأَنْهُ خَلَقَ الزَّوْمِينِ الذَّكَرُوَ ٱلأُنتَىٰ ۞ مِن نُطَفَةٍ إِذَا تُتَنَىٰ ۞ وَأَنَّ عَلَيْهِ ٱللَّهُمَّ أَهُ ٱلْأُخْرَىٰ ﴿ وَأَنَّهُ مُواًّ غَنَّى وَأَفْنَىٰ وَأَفْنَىٰ ﴿ وَأَنَّهُ مُؤْرَبُ ٱلشِّعْرَىٰ ۞ وَأَنَّهُ مَا أَهْ لَكَ عَادًا ٱلْأُولَىٰ ۞ وَتَمُودَاْفَنَا أَبْقَا ۞ وَقَوْمَ نُوجٍ مِن قَبَلَّ إِنَّهُمْ كَانُواْهُمُ أَطَلْمَ وَأَطْلَمَ وَأَطْفَى ٥ وَٱلْمُوْتَفِكُمُ أَهْوَى ٥ فَمَشَلَهَا مَاغَشِّي ١ فَي أَي عَالَآ تَوْكَ تَتَمَارَكُ ﴿ حَاذَا نَدِيرُ عُنَ الْنُدُرِ ٱلْأُولَٰ ۚ إِنَّ إِنْ وَيَ ٱلْأَرْفَةُ ١٠ لَيْسَ لَمَّا مِن دُونِ ٱللَّوَكَامِينَهُ أَنْ الْفَيِنُ هَلَـ ذَا ٱلْحَدِيثِ تَعْجَبُونَ ۞ وَتَصْبِحِكُونَ وَلَانَبَّكُونَ ۞ وَأَسْتُمُ سَلِمِدُونِ ﴾ فَأَسْجُدُواْ يِنَّهِ وَأَعَبُدُواْ ۞ \_مألقة التغرّ الرّجيد ٱقْلَرْبَتِٱلْسَاعَةُ وَٱنْتُقَالَقَتَرُ ۞ وَإِن يَرَوْأَءَالِةً يُعْيِضُواْ وَيَقُولُواْ مِعْرَمُسَنَقِرُ ۞ وَكَذَهُ أَوَا تَبَعُوا أَهُوآءَهُمْ وَكُلَّ أَمْرٍ مُسْتَقِرُ ۞ وَلْقَدْحِآءَهُمْ مِنَ ٱلْأَنْبَاءِ مَافِيهِ مُزَدَحِرُ ۞ حِكْمَةُ ٱلِلِغَةُ فَالنَّفِن ٱلنُّذُرُ ۞ فَوَلَّ عَنْهُمْ وَمَ يَدْعُ ٱلدَّاعِ إِلَىٰ شَيْءٍ نُّكُرٍ ۞ 

[مفهوم ذلك أنه يسيرٌ سهلٌ على المؤمنين](١)

﴿٩ - ١٧﴾ ﴿كذبت قبلهم قوم نوح فكذبوا عبدنا وقالوا مجنون وازدجر \* فدعاريه أن مغلوب فانتصر \* ففتحنا أبواب السماء بماء منهمر \* وفجرنا الأرض عيوناً فالتقي الماء على أمر قد قدر \* وحملناه على ذات ألواح ودسر \* تجرى بأعيننا جزاء لمن كان كفر \* ولقد تركناها آية فهل من مدكر \* فكيف كان عذاب ونذر \* ولقد يسرنا القرآن للذكر فهل من مدكر ﴾ لما ذكر تبارك وتعالى حال المكذبين لرسوله، وأن الآيات لا تنفع فيهم، ولا تجدي عليهم شيئاً، أنذرهم وخوَّفهم بعقوبات الأمم الماضية المكذبة للرسل، وكيف أهلكهم الله وأحلُّ بهم

ف ذکر قوم نوح، أول رسول بعثه الله إلى قوم يعبدون الأصنام، فدعاهم إني توحيد الله وعبادته وحده لا شريك له، فامتنعوا من ترك الشرك وقالوا: ﴿لا تدرن آلهتكم ولاتدرن ودأ ولا سواعاً ﴿ ولا يَعُوثُ وَيَعَوْقُ

ونهاراً، وسِراً وجهاراً، فلم يزدهم ذلك إلا عناداً وطغياناً، وقدحاً في نبيهم، ولهذا قال هنا: ﴿فكذبوا عبدنا وقالوا مجنون﴾ لزعمهم أن ما هم عليه وآباؤهم من الشرك والضلال هو الذي يدل عليه العقل، وأن ما جاء به نوح عليه الصلاة والسلام جهل وضلال، لا يصدر إلا من المجانين، وكذبوا في ذلك، وقلموا الحقائق الثابتة شرعاً وعقلاً، فإن ما جاء به هو الحق الثابت، الذي يرشد العقول النيرة المستقيمة، إلى الهدى والنور والرشد، وما هم عليه جهل وضلال مبين، [وقوله:] ﴿وازدجر﴾ أي: زجره قومه وعنفوه عندما دعاهم إلى الله تعالى، فلم يكفهم \_قبحهم الله \_عدم الإيمان به، ولا تكذيبهم إياه، حتى أوصلوا إليه من أذيتهم ما قدروا عليه، وهكذا جميع أعداء الرسل، هذه حالهم مع أنبياثهم، فعند ذلك دعا نوح ربه [فَقَال: ] ﴿ أَن مَعْلُوبِ ﴾ لا قدرة لي على الانتصار منهم، لأنه لم يؤمن من قومه إلا القليل النادر، ولا قدرة لهم على مقاومة قومهم، ﴿فانتصر﴾ اللهم لي منهم، وقال في الآية الأخرى: ﴿رَبّ لا تنذر على الأرض من الكافرين ديّاراً ﴾ الآيات، فأجاب الله سؤاله، وانتصر له من قومه، قال تعالى: ﴿فَقَتَحِنَا أَبُوابِ السَّمَاءُ بِمَاءُ مِنْهُمُو ﴾ أي: كثير جداً متتابع، ﴿وفجرنا الأرض عيوناً فجعلت السماء ينزل منها من الماء شيء خارق للعادة، وتفجرت الأرض كلها، حتى التنور اللذي لم تجر العادة بوجود الماء فيه، فضلاً عن كونه منبعاً للماء، لأنه موضع النار.

﴿ وَالْتُقَى الْمَاءِ ﴾ أي: ماء السماء والأرض ﴿عَلَى أَمْرِ﴾ من الله له بذلك، ﴿قد قُدرِ ﴾ أي: قد كتبه الله في الأزل وقضاه، عقوبة لهؤلاء ولم يزل نوح يدعوهم إلى الله ليلا الظالمين الطاغين، ﴿ وحملناه على ذات

**ألواح ودسر﴾** أي: ونجينا عبدنا نوحاً على السفينة ذات الألواح والدسر أي: المسامير [التي] قد سمرت [سا] ألواحها وشدبها أسرها (٢٠)، ﴿تجرى بأعيننا﴾ أي : تجري بنوح ومن آمن ً معه، ومن حمله من أصناف المخلوقات بزعاية من الله، وحفظِ [منه] لها عن الغرق [ونظر]، وكلائه منه تعالى، وهو نعم الحافظ الوكيل، ﴿جزاء لمن كان كَفُرُ ﴾ أي: فعلنا بنوح ما فعلنا من النجاة من الغرق العام، جزاء له حيث كذبه قومه وكفروا به فصبر على دعوتهم، واستمر على أمر الله، فلم يرده عنه راد، ولا صدّه عنه <sup>(٣)</sup> صاد، ' كما قال [تعالى] عنه في الآية الأخرى: ﴿قيل يا نوح اهبط بسلام منا وبركات عليك وعلى أمم بمن معك، الآية.

ويحتمل أن المراد: أنا أهلكنا قوم نوح، وفعلنا بهم ما فعلنا من العذاب والخزي، جزاء لهم على كفرهم وعنادهم، وهذا متوجه على قراءة من قرأها بفتح الكاف، ﴿ ولقد تركناها آية فهل من مدكر، أي: ولقد تركنا قصة نوح مع قومه آية يتذكر سا التذكرون، على أن من عصى الرسل وعاندهم أهلكه الله بعقاب عام شديد، أو أن الضمير يعود إلى السفينة وجنسها، وأن أصل صنعتها تعليم من الله لعبده (2) نوح عليه السلام، ثم أبقى الله تعالى صنعتها وجنسها بين الناس ليدل ذلك على رحمته بخلقه وعنايته، وكمال قدرته، وبديع صنعته، ﴿فهل من مدكر، أي: فهل متذكر (°) للآيات، مُلق ذهنه وفكرته لما يأتيه منها، فإنها في غاية البيان والبسر؟ ﴿ فَكِيفَ كَانِ عذاب ونذر الله أي: فكيف رأيت أيها المخاطب عذاب الله الأليم وإنذاره الذي لا يُبقى لأحد عليه حجة.

﴿ولقد يسرنا القرآن للذكر فهل من مدكر، أي: ولقد يسرنا وسهلنا هذا

في ب: أولا صده عن ذلك صاد. (٣)

في ب: لرسوله. (٤)

في ب: فهل من متذكر.

زیادة من هامش: ب.

كذا في ب، وفي أ: وشدت

القرآن الكريم، ألفاظه للحفظ والأداء، ومعانيه للفهم والعلم، لأنه أحسن الكلام لفظاً، وأصدقه معنى، وأبينه تفسيراً، فكل من أقبل عليه يسر الله عليه مطلوبه غاية التيسير، وسهله عليه، والذكر شامل لكل ما يتذكر به العالمون من الحلال والحرام، وأحكام الأمر والنهي، وأحكام الجزاء والمواعظ والعبر، والعقائد النافعة والأخبار الصادقة، ولهذا كان علم القرآن حفظاً وتفسيراً، أسهل العلوم، وأجلها على الإطلاق، وهو العِلم البافع الذي إذا طلبه العبد أعين عليه، قال بعض السلف عند هذه الآية: هل من طالب علم فيُعان [عليه]؟ ولهذا يدعو الله عباده إلى الإقبال عليه والتذكر بقوله: ﴿فَهِلَ مِن مِدِكُرِ ﴾ .

﴿١٨ - ٢٢﴾ ﴿كذبت عادٌ فكيف كان عذابي ونذر \* إنا أرسلنا عليهم ريحا صرصراً في يوم نحس مستمر \* تنزع الناس كأنهم أعجاز نخل منقعر \* فكيف كان عذاب ونذر \* ولقد يسرنا القرآن للذكر فهل من مدكر \* «وعاد» هي القبيلة المعروفة باليمن، أرسل الله إليهم هودأ عليه السلام يدعوهم إلى توحيد الله وعبادته، فكذبوه، فأرسل الله عليهم ﴿ ربحاً صرصراً ﴾ أي: شديدة جداً، ﴿في يوم نحس﴾ أي: شديد العذاب والشقاء عليهم، ﴿مستمر﴾ عليهم سبع ليال وثمانية أيام حسوماً، ﴿تنزع الناس﴾ من شدتها، فترفعهم إلى جو السماء، ثم تدفعهم بالأرض فتهلكهم، فيصبحون ﴿كأنهم أعجاز نخل منقعر ﴾ أي: كأن جثثهم بعد هلاكهم مثل جذوع النخل الخاوي الذي أصابته (١) الربح فسقط على الأرض، فما أهون الخلُّق على الله إذا عصوا أمره، ﴿ فكيفَ كان حذابي ونذر كان [والله] العذاب الأليم، والنذارة التي ما أبقت لأحدعليه حجة، ﴿ولقد يسرنا القرآن للذكر فهل من مدكر كور تعالى ذلك رحمة بعباده

وعناية بهم، حيث دعاهم إلى ما يصلح دنياهم وأخراهم.

«۲۲ ـ ۲۲» «کفیست شمسود

بالنذر \* فقالوا أبشراً منا واحداً نتبعه

إنا إذاً لفي ضلال وسعر \* أألقى الذكر عليه من بيننا بل هو كذاب أشر \* سيعلمون غداً من الكذاب الأشر \* إنا مرسلو الناقة فتنة لهم فارتقبهم واصطبر \* ونبئهم أن الماء قسمة بينهم كل شرب محتضر \* فنادوا صاحبهم فتعاطى فعقر \* فكيف كان عذابي ونذر \* إنا أرسلنا عليهم صيحة واحدة فكانوا كهشيم المحتظر \* ولقد يسرنا القرآن للذكر فهل من مدكر، أي: كذبت ثمود وهم القبيلة العروفة الشهورة في أرض الحجر، نبيهم صالحاً عليه السلام، حين دعاهم إلى عبادة الله وحده لا شريك له، وأنذرهم العقاب إن هم خالفوه، فكذبوه واستكبروا عليه، وقالوا \_كِبْرأ وتيها -: ﴿أَبِسُرا مِنَّا وَاحِداً نَتِبِعِهِ ﴾ أي: كيف نتبع بشراً، لا ملكاً منا، لا من غيرنا، بمن هو أكبر عند الناس منا، ومع ذلك فهو شخص واحد ﴿إِنَّا إِذَا ﴾ أي: إن اتبعناه وهو بهذه الحال ﴿لَقِي صَلالُ وَسِعرِ﴾ أي: إنا لضالون أشقياء، وهذا الكلام من ضلالهم وشقائهم، فإنهم أنفوا أن يتبعوا رسولا من البشر، ولم يأنفوا أن يكونوا عابدين للشجر والحجر والصور ﴿أَالَقِي الذَّكُو عليه من بيننا الله أي: كيف يخصه الله من بيننا وينزل عليه الذكر؟ فأي: مزية خصه من بيننا؟ وهذا اعتراض من المكذبين على الله، لم يزالوا يدلون به، ويصولون ويجولون ويردون به دعوة الرسل، وقد أجاب الله عن هذه الشبهة بقول الرسل لأممهم: ﴿قالت رسلهم إن نحن إلا بشر مثلكم ولكن الله يمن على من يشاء من عباده﴾ فالرسل مَنَّ الله عليهم بصفات وأخلاق وكمالات، بها صلحوا لرسالات ربهم والاختصاص بوحيه،

خُشَّعًا أَلْصَلُوهُ يَغَرْجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاتِ كَأَنْهُمْ جَرَالْ مُنْتَقِيرٌ مُمْعِلِعِينَ إِلَى ٱلْمُنْاعَ يَقُولُ ٱلْكَافِرُونَ هَذَا يَوْمُ عَيدُ ﴿ ﴿ كُذَّبَتْ ﴿ قِلَهُمْ قَوْمُ فُوجٍ مَّكُنَّهُواْعَدْنَا وَقَالُواْ عَنُونُ وَازْرُجِدَ ۞ فَدَعَا رَبَّهُ ﴿ أَنِّي مَعْلُوبٌ فَانْتَصِرُ ۞ فَفَنَحْنَا أَبِّوْبَ ٱلسَّمَآ وَيَمَآ وَمُنْهَمِرِ ۞وَفِينَاٱلْأَرْضَ عِنُونًا فَالْقَ ٱلْمَاءَ عَنَ أَمْرِ فَدَ فَيْرَ ۞ وَمَلْكُ عَلَاذَاتِ ٱلْمَنْ عَدُسُرِ عَمْ عَنِي إِلَّهِ يُنَاجَزَآ مَلِنَ كَانَ وَكُرَ ۞ وَلَقَدَ تُرَكُّنُهُما عَالِمَةً فَهَلَ مِن مُذَكِرِ ۞ فَكَيْفَ كَانَ عَمَا إِن وَيُذُرِّ ۞ وَلَقَدُ يَنَتَزَيَّا ٱلْقُرِّيَانَ لِلْفِصْيِ فَهَلَ مِن مُتَّكِرٍ ۞ كَذَّبَتْ عَادُّفَكِّيفَكَانَ عَذَابِي وَنُذُرِثِ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ مُرْجِعًا صَرْصَرًا فِي وَمِنْتُسِ مُسْتَدِيثِ مَنْزِعُ ٱلنَّاسَ كَأَنْهُمُ أَعْجَازُ فَغَلِ مُّنقَعِ ۞ فَكَيْفَكَانَ عَذَابِي وَنُدُدِ۞ وَلَقَدْ يَشَرُوا ٱلْقُرُوانَ لِلذِّكْرِ فَعَلْ مِن مُنْذِكِ ۞ كَذَّتَتْ مُعُودُ بِالنُّذُرِ ۞ فَقَالُوٓ ٱلْشَكَّرُ اللهِ عَنَّا وَلِيدًا تَنْيَعُهُمْ إِنَّا إِذَا لَيْ صَلَلِ وَسُعَيٍ ۞ أَءُ لِيَّ ٱلذِّكْرُعَلَيْهِ مِنْ يَيْنِنَا بَلْ هُوَكَدَّابُ أَيْثُرُ۞ سَيَعَلَمُونَ غَدَامَيْنَ ٱلْكَذَابُ ٱلْأَيْثُرُ الله المُعْمِيلُوا النَّافَةِ فِنْتَ لَمَّامُ فَارْتَفِيْهُمْ وَأَصْطَيرُ TOURNEY OF SERVICE

ومن رحمته وحكمته أن كانوا من البشر، فلو كانوا من الملائكة لم يمكن البشر أن يتلقوا عنهم، ولو جعلهم من الملائكة لعَاجَل الله المكذبين لهم بالعقاب العاجل.

والمقصود بهذا الكلام الصادر من ثمود لنبيهم صالح، تكذيبه، ولهذا حكموا عليه بهذا الحكم الحائر، فقالوا: ﴿بل هو كذاب أشر ﴾ أي: كثير الكذب والشر، فقبحهم الله ما أسفه أحلامهم وأظلمهم، وأشدهم مقابلة للصادقين الناصحين بالخطاب الشنيع، لا جرم عاقبهم الله حين اشتد طغياتهم، فأرسل الله الناقة التي هي من أكبر النعم عليهم، آية من آيات الله، ونعمة يحتلبون من ضرعها<sup>(٢)</sup> ما يكفيهم أجمعين، ﴿فتنةُ لهم﴾أي: اختباراً منه لهم وامتحاناً ﴿ فَارْتَقْبُهُم وَاصطبر ﴾ أي: اصبر على دعوتك إياهم، وارتقب ما يحل بهم، أو إرتقب هل يؤمنون أو يكفرون؟ ﴿ونبتهم أن الماء قسمة بينهم ﴾ أي: أخبرهم أن الماء أي: موردهم الذي يستعذبونه، قسمة بينهم وبين الناقة، لها شرب يوم ولهم شرب يوم آخر معلوم، ﴿ كُلُّ شُرِبِ مُعْتَضِمٍ ﴾ أي: يحضره من كان قسمته، ويحظر على من

وَيَعْهُمْ أَنْ لَلْمَاءَ قِسْمَةٌ بِيَنْهُمْ كُلُ شِرْبِ تَعْمَشُرُ ۞ فَادَقَا صَاحِهُمُ فَعَاطَىٰ فَعَقَرَ ۞ فَكُفَ كَانَ عَنَاهِ وَفُدُدٍ ۞ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَلَيْدَةً فَكَا فُواْ كَهَيْدِيدِ لَلْتُعْتَظِيرِ ۞ وَلَقَدْدِتَزُوا الْفُرْوَانَ الْمُ الذَّرُفَهَ لَهِ مَنْ مُنْكِرِهِ كَذَّتْ فَعُمُ لُوطٍ بِالنَّذُونِ إِلَّا أَرْسَلُنَا عَلَيْهِ مُحَاصِبًا إِلاَّ عَالَ لُوطِ نَجْتَنَهُ مِينَكُرِ ۞ يَعْمَةُ مِنْهِ مِنَّا كَذَلِكَ غِيْكِ مَن شَكَّر ۞ وَلَقَدُ أَنذَرَهُ رِيطُشِيَّنَا فَضَارَوْلِ النَّذُرِ ٥ وَلَقَدُ رَاوَدُوهُ عَن ضَيْفِهِ ء فَطَمَتُ أَأَعَيْنَهُمْ فَذُوقُوا عَدَّابِي وَنُدُدِ۞ وَلَقَدُمَيَّحُمُ مُكُرَةً عَذَاكِ مُنْ نَقِرٌ ۞ وَكَذُوفُواْ عَدَالِهِ وَنَلْدِ ۞ وَلَقَدُ يَتَرَنَّا ٱلْفُرَّةَ ازَ لِلزَّكْرِ فَهَلُ مِن مُلَّكِدٍ ۞ وَلَقَدْجَآءَ ءَالَهِ فِي عَوْنَ ٱلنُّذُرُ۞ كَذَّبُولُوعَ إِينَاكَ إِنَّهَا اللَّهُ عَلَيْنَا لَهُ مُلْفَدُ عَنِينِ مُقَلِّدِ ﴿ الْكُفَّارُ كُوخَيْرُ عِنْ أُولَكِهُ أَمُكُرُ مَرَاءَةً فِ الزَّيْرِ ﴿ أَمْ يَقُولُونَ عَنْ مَنِيعٌ مُّنفَورٌ ۞ مَيْهُزَهُ ٱلْجَمَّعُ وَيُولُونَ الدُّبُرُ۞ بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَلَ وَأَمْرُ ٥ إِنَّا لَغُرُونِنَ فِي مَثَلَٰلٍ وَشُعُرٍ ۞ يَوْمَ يُسْحَمُونَ فِي ٱلنَّارِعَلَى } وُجُوهِهِ مُرْدُوقُوا مَسَ سَقَرَ ﴿ إِنَّا كُلَّ مَنَّ وَخَلَقْتُهُ مِقَدَرِ ﴾ 

ليس بقسمة له .

﴿فنادوا صاحبهم﴾ الذي باشر عقرها، الذي هو أشقى القبيلة ﴿فنتعاطى﴾ أي: انقاد لما أمروه به من عقرها ﴿فنكيف كان عذابي ونذر﴾ كان أشد عذاب، أرسل الله عليهم صيحة ورجعة أهلكتهم عن آخرهم، ونجى الله صالحاً ومن آمن معه، ﴿ولقد يسرنا القرآن للذكر فهل من مدكر﴾.

﴿٣٣-٤٠ ﴿ كَذَبَت قَوْم لُوطُ بِالنَّذُو \* إِنَا أُرسَلْنَا عَلَيْهِم حَاصِباً إِلاَ السَّنَا عَلَيْهِم حَاصِباً إِلاَ وَسَدَة مِن اللَّهِم بُسَحَم \* وَلَقَدُ عَنْدَنَا كَذَلِكَ نَجْزِي مِنْ شَكْر \* وَلَقَدُ الْذِرِهِم بَطَشْتَنَا فَتَمَارُوا بِالنَّذَر \* وَلَقَدُ مَنْ فَيْفُهُم وَلَوْدُو عَذَابِي وَنِلْر \* وَلَقَدُ صَبِحِهِم فَذُوقُوا عَذَابِي وَنِلْر \* وَلَقَدُ صَبِحِهِم فَذُوقُوا عَذَابِي وَنِلْر \* وَلَقَدُ صَبِحِهِم بَكْرَة عَذَابِي وَنِلْر \* وَلَقَدُ صَبِحِهِم وَنَدُر \* وَلَقَدُ صَبِحِهِم وَنَدُر \* وَلَقَدُ صَبِحِهِم وَنَدُر \* وَلَقَدُ صَبِحِهِم وَنَدُر \* وَلَقَدُ سَرِنَا القَرآنَ لِلذَكُر فَهُلُ مِنْ مَدُكُرِ ﴾ أي: ﴿كَذَبِت قَوْم لُوط﴾ مِن مَدْكَر ﴾ أي: ﴿كَذَبِت قَوْم لُوط﴾ لوطاً عليه السلام، حين دعاهم إلى عبادة الله وحده لا شريك له، ونهاهم إلى عبادة الله وحده لا شريك له، ونهاهم عليه عبادة الله وحده لا شريك له، ونهاهم عليه عبادة الله وحده لا شريك له، ونهاهم عليه عبادة الله وحده لا شريك له، ونهاهم عبادة الله وحده لا شريك له، ونهاهم عبادة الله وحده لا شريك له، ونهاهم عبادة الله وحده لا شريك له، ونهاهم

عن الشرك والفاحشة التي ما سبقهم بها إحدمن العالمين، فكذبوه واستمروا على شركهم وقبائحهم، حتى إن الملائكة الذين جاؤوه بصورة أضياف حين سمع مهم قوم لوط، جاؤوهم(١) مسرعين، يريدون إيقاع الفاحشة فيهم، لعنهم الله وقبحهم، وراودوه عنهم، فأمر الله جبريل عليه السلام، فطمس أعينهم بجناحه، وأنذرهم نبيهم بطشة الله وعقوبته ﴿فتماروا بالنذر ﴿ ولقد صبحهم بكرة عذاب مستقر الله عليهم ديارهم، وجعل أسفلها أعلاها، وتتبعهم بحجارة من سجيل منضود، مسومة عند ربك للمسرفين، ونجى الله لوطأ وأهله من الكرب العظيم، جزاء لهم على شكرهم لربهم، وعيادته وجده لا شريك له .

﴿ ١٤ ــ ٥٥ ﴾ ﴿ ولقد جاء آل فرحون النذر \* كذبوا بأياتنا كلها فأخذناهم أخذ عزيز مقتدر \* أكفاركم خير من أولئِكم أم لكم براءة في الزبر ﴿ أُم يقولون نحن جميع منتصر \* سيهزم الجمع ويولون الدبر \* بل الساعة موعدهم والساعة أدهى وأمر \* إن المجرمين في ضلال وسعر \* يوم يسحبون في النارعلي وجوههم ذوقوا مس سقر 🖈 إنا كل شيء خلفناه بقدر \* وما أمرنا إلا واحدة كلمح بالبصر \* ولقد أهلكنا أشياعكم فهل من مدكر \* وكل شيء فعلوه في الزبر \* وكل صغير وكبير مستطر \* إن التقين في جنات ونهر \* في مقعد صدق عند مليكِ مقتدر ﴿ أَي: ﴿ ولقد جاء أل فرحون ﴿ أَي : فرعون وقومه **﴿النذر﴾** فأرسل الله إليهم موسى الكليم، وأيده بالآيات الباهرات، والمعجزات القاهرات(٢)، وأشهدهم

من العبر ما لم يشهد عليه أحداً غيرهم (٣) ، فكذبوا بآيات الله كلها ، فأخذهم أخذ عزيز مقتدر ، فأغرقهم في اليم هو وجنوده (٤).

والمرادمن ذكر هذه القصص تحذير [الناس و] المكذبين لمحمد ﷺ ، ولهذا قال: ﴿ أَكِفَارِكُمْ خَيْرُ مِنْ أُولِنُكُمْ ﴾ أي: هو لاء الذين كذبوا أفضل الرسل، خير من أولئك المكذبين، الذين ذكر الله هـالاكـهـم ومـا جـرى عليهم؟ فإن كانوا خيراً منهم، أمكن أن ينجوا من العذاب، ولم يصبهم ما أصاب أولئك الأشرار، وليس الأمر كذلك، فإنهم إن لم يكونوا شرأ منهم، فليسوا بخير منهم، ﴿أُم لَكُم بِراءة في الزبر﴾ أي: أم أعطاكم الله عهدا وميثاقاً في الكتب التي أنزلها على الأنبياء، فتعتقدون حينئذ أنكم الناجون بإخبار الله ووعده؟ وهذا غير واقع، بل غير مكن عقلا وشرعاً، أن تكتب براءتهم في الكتب الإلهية التضمنة للعدل والحكمة، فليس من الحكمة نجاة أمثال هؤلاء المعاندين المكذبين، لأفضل الرسل وأكرمهم على الله، فلم يبق إلا أن يكون بهم قوة ينتصرون بها، فأخبر تعالى أنهم يقولون: ﴿ نحن جميع منتصر الله قال تعالى مبيناً لضعفهم، وأنهم مهزومون: ﴿سيُهزم الحمع ويُولون النبرى فوقع كما أخبر، هزم الله جمعهم الأكبر يَوْمُ بِدَرَهُ وَقَتَلُ من صناديدهم وكبراثهم ما ذلوا به (۱<sup>۱۲)</sup>، ونصر الله دينه ونبيه وحزبه المؤمنين. ومع ذلك، فلهم موعد يجمع به أولهم وآخرهم، ومن أصيب في الدنيا منهم، ومن متع بلذاته، ولهذا قال: ﴿ بِلِ السَّاعَةِ مُوعِدُهُم ﴾ الذي يجازون به، ويؤخذ منهم الحق بالقسط، ﴿والساعة أدهى وأمر ﴾ أي:

<sup>(</sup>۱) فی ب: جاءوا.

<sup>(</sup>٢) في ب: بالآيات البينات، والمعجزات الباهرات.

<sup>(</sup>٣) في ب: ما لم يشهد غيرهم.

<sup>(</sup>٤) في ب: فأغرقه وجنوده في اليم.

<sup>(</sup>٥) في ب: وقتلت.

<sup>(</sup>٦) في ب: فأذلوا.

أعظم وأشق، وأكبر من كل ما يتوهم، أو يدور بالبال(١).

﴿إِنَّ الْمُجْرِمِينَ﴾ أي: الذين أكثروا من فعل الجرائم، وهي الذنوب العظيمة من الشرك وغيزة، من المعاصي ﴿ فَي صَلالُ وسَعِرٍ ﴾ أي: هم ضالون في الدنيا، ضُلاَّلُ عن العلم، وضلال عن العمل، الذي ينجيهم من العذاب، ويوم القيامة في العذاب الأليم، والنبار التي تتسعر بهم، وتشتعل في أجسامهم، حتى ببلغ أَفْتُدَتِهِم، ﴿ يُومُ يُسَحِبُونَ فِي النَّارِ عِلَى وجوههم، التي هي أشرف ما بهم من الأعضاء، وألها أشد من ألم غيرها، فيهانون بذلك وبخزون، ويقال لهم: ﴿ دُوقُوا مِس سَقُرِ ﴾ أي : دُوقُوا أَلَمُ النَّارِ وأسفها وغيظها ولهبها

﴿إِنَّا كُلُّ شَيَّ خَلَقْنَاهُ بِقَدْرِ ﴾ وهذا شامل للمخلوقات والعوالم العلوية والسفلية، أن الله تعالى وحده خلقها لا خالق لها سواه، ولا مشارك له في خلقها(٢)، وخلقها بقضاء سبق به علمه، وجرى به قلمه، بوقتها ومقدارها، وجميع ما اشتملت عليه من الأوصاف، وذلك على الله يسير، فلهذا قال: ﴿وَمَا أَمْرِنَا إِلَّا وَاحْدَةُ كلمح بالبصر ﴿ فإذا أراد شيئاً قال له كن فيكون كما أراد، كلمح البصر، من غير ممانعة ولا صعوبة.

﴿ولقد أهلكنا أشياعكم ﴾ من الأمم السابقين الذين عملوا كما عملتم، وكذبوا كما كذبتم **﴿فهل من مدكر﴾** أى: متذكر بعلم أن سنة الله في الأولين والأخرين واحدة، وأن حكمته كما اقتضت إهلاك أولئك الأشرار، فإن مؤلاء مثلهم، ولا فرق بين الفريقين. ﴿ وكل شيء فعلوه في الزبر﴾ أي: كل ما فعلوه من خير وشر مكتوب عليهم في الكتب القدرية ﴿وكل صغير وكبير مستطر﴾ أي: مسطر مكتوب، وهذا حقيقة القضاء

والقدر، أن جميع الأشياء كلها، قد علمها الله تعالى، وسطرها عنده في اللوح الحفوظ، فما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن، فما أصاب الإنسان لم يكن ليحطئه، وما أخطأه لم يكن ليصيبه

﴿إِن المتقين ﴾ لله، بفعل أوامره وترك نواهيه، الذين اتقوا الشرك والكبائر والصغائر.

﴿ فِي جِناتِ وَنَهُرِ ﴾ أي: في جنات النعيم، التي فيها ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر، من الأشجار اليانعة، والأنهار الجارية، والقصور الرفيعة، والمنازل الأنيقة، والمآكل والمشارب اللذيذة، والحور الحسان، والروضات البهية في الجنان، ورضوان الملك الديان، والفوز بقربه، ولهذا قال: ﴿ فِي مقعد صدق عند مليك مقتدر ﴾ فلا تسأل بعد هذا عما يعطيهم ربهم من كرامته وجوده، ويمدهم به من إحسانه ومنته، جعلنا الله منهم، ولا حرمنا خير ما عنده بشر ما عندنا

### تم تفسير سورة اقتربت، ولله الحمد والشكر

## تفسير سورة الرحمن [وهي] مكية

﴿١ \_ ١٣﴾ ﴿ بسبم الله السرحسن الرحيم \* الرحمن \*علم القرآن \* خلق الإنسان \*علمه البيان \* الشمس والقمر بحسبان \* والنجم والشجر يسجدان \* والسماء رفعها ووضع الميسزان \* ألا تسطسعسوا فسى الميزان \* وأقيموا الوزن بالقسط ولا تخسروا الميزان ﴿ والأرض وضعها للأنام \* فيها فاكهة والنخل ذات الأكسام \* والحب ذو العصف والربحان \* فبأي: آلاء ربكما تكذبان﴾ هذه السورة الكريمة الجليلة، افتتحها باسمه «الرحمن» الدال على سعة

وَمَآ أَمْرُنَاۤ إِلَّا وَاحِدَةٌ كُلَّمْتِيمٍ بِٱلْمَصَدِ۞ وَلَقَدْاً هَلَكُنَآ أَشْيَاعَكُمْ فَهَالْ مِن مُّلَقِدِ ۞ وَكُلُّ ثَمَّى وَفَعُلُوهُ فِي ٱلزُّبُرِ ۞ وَكُلِّ صَعِيرِ وَكَبِيرِمُ مُتَظِّرُ ۞ إِذَا لَلْنَقِينَ فَ حَنَّتِ وَنَهَمُ فَ فَ مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكِ مُقْتَدِرِ ٥ الْخَنْدُ۞عَلَىٰٓالَقُوْمَانَ۞ عَلَقَ الْإِسْنَنَ۞ عَلَمُهُ الْبِيَانَ ۫۞ٱلشَّمْشُ وَٱلْقَتَمَرُعِيُسْبَانِ۞ وَٱلنَّجَمُ وَٱلشَّجَرُيسَجُ مَانِ ۞ وَٱلسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ الْمِيزَانَ ۞ ٱلْانْطَعُوا فِي ٱلْمِيزَان ٥ وَأَقِهُ مُوا الْوَزِّكَ بِٱلْقِسْطِ وَلَا تَغْيِهُ رُوا الْمِيزَانَ ۞ وَٱلْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَسَامِ ۞ فِيهَا فَلَكِهَةٌ وَٱلنَّخْلُ ا ذَاتُ ٱلأَكْمُ عَلَم ۞ وَٱلْحَبُ ذُو ٱلْعَصْفِ وَٱلرَّيْحُ عَالَ ﴿ فِيأَيْ وَالَّا ۚ رَبِّكُمَا ثُكَّابُانِ ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِنْ صَلْصَلِ كَالْفَخَارِ ۞ وَخَلَقَ ٱلْحِكَأَنَّ مِنْ رُ مَارِج مِن نَادِ ۞ فَيَأَيَّ ءَالَآءَ رَيِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ۞ 

> رحمته، وعموم إحسانه، وجزيل بره، وواسع فضله، ثم ذكر ما يدل على رحمته وأثرها الذي أوصله الله إلى عباده من النعم الدينية والدنيوية [والأخروية وبعد كل جنس ونوع من نعمه، ينبه الثقلين لشكره، ويقول: ﴿فَبِأَي: آلاء ربكماً تكذبان﴾].

فذكر أنه ﴿علم القرآن﴾ أي: علم عباده ألفاظه ومعانيه، ويسرها على عباده، وهذا أعظم منة ورحمة رحم بها عباده، حيث أنزل عليهم قرآناً عربياً بأحسن الفاظ، وأحسن تفسير، مشتمل على كل خير، زاجر عن كل

﴿خلق الإنسان﴾ في أحسن تقويم، كامل الأعضاء، مستوفى الأجزاء، محكم البناء، قد أتقن البديع تعالى (٣) خلقه أيّ اتقان، وميّزه على سائر الحيوانات، بأن **﴿علمه البيان﴾** أي: التبيين عما في ضميره، وهذا شامل للتعليم النطقي والتعليم الخطي، فالبيان الذي ميز الله به الأدمى على غيره من أجل نعمه، وأكبرها عليه، ﴿الشمس والقمر بحسبان﴾ أي: خلق الله الشمس والقمر، وسخرهما يجريان بحساب مقنن، وتقدير مقدر،

في ب: في الخيال. (1)

في ب: خلقه. (٢)

في ب: قد أتقن الباري تعالى البديع خلقه.

رَبُّ الْمَشْرِقَيْنِ وَرَبُّ ٱلْمَعْرِيَّيْنِ۞ فَإِلَى ءَالْآرَتِيْكُمَا ثُكَيِّرَ مَانِي مَرَجَ ٱلْبَحَرُيْنِ يَلْقِيَانِ ۞ يَنْهُمَا رُزَةٌ لَا يَبْغِيَانِ ۞ فِلْيَ عَالَاهِ رَيَكُمَا تُكَذِّبَانِ۞ يَعْرُجُ مِنْهُمَا ٱللَّوْلُوُ وَٱلْمُرْجَانُ۞ مَيِأَيْ ءَالَآءِ رَيْكُمَا تُكَيِّبَانِ ۞ وَلَهُ ٱلْجُوَارِ لَلْمُتَعَاتُ فِي ٱلْمِيرَكَا ٱلْخَلَادِ ۞ فِأَيْءَ الْإَرْتِيْكُمَا تُكْذِبَانِ۞ كُلُّتَنْ عَلَيْهَا فَانِ۞ وَتَقَاوَجُهُ رَيِّكِ ذُولَأُخَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ۞ فَيِأْيَ عِالْآءِ رَبُيكُمَا تُكَذِّبَانِ ۞يَسَنَأُهُ مِن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِّ حَثَلَ يَوْمِ هُوَفِ شَأْنِ ۞ فِيأَيْ ءَالْآءِ رَبِكُمَا تُكَوْبَانِ۞ سَنَقُرُعُ لِكُو أَيْدُ ٱلْفَتَكُونِ ۞ فِيَأْيَ ءَالَآءَ رَبُكُمَا تُكَدِّبَانِ ۞ يَعَتَمَشَرَ ٱلْجِيزَ وَٱلْإِنِنِ إِنِ ٱسْتَطَعَتُمُ أَن نَفَدُواْ مِنَ أَقْطَارِ ٱلسَّكَوْتِ وَٱلْأَرْضِ فَانْفُدُوّاْ لَا تَفَدُّدُونَ إِلَّا إِسُلُطَانِ ۞ فِيأَيْءَ الْآءَ رَبِيكُمُّ اللَّهَ كَذِيكُ ۞ يُرْسَلُ عَلَيْكُمَا شُؤَاظَ مِن أَلرِ وَغُاسٌ فَلَا تَنْصِرَانِ ۞ فِسَأَيَ ءَالْآهِ رَبِيكُمَاتُكُيْبَانِ ۞ فَإِذَا أَنشَقَتِ ٱلسَّمَآ عُكَانَتُ وَرُدَةً كَالْدَهَانِ۞ فِيَأْيَ ءَالْآدَرَبَكُمَا أَكُدُبَانِ۞ فَيَوْمَهِذِ لَايتُ عَلَيْنَ إِنُّهُمْ فَيُومَةِ إِنَّ وَلَاجَانًا ﴿ فِي أَيْ ءَالْأَوْرَوَكُمَا لِكُونَانِ ۞

TO THE STATE OF TH

ENERGY PARTIES

رحمة بالعباد، وعناية بهم، وليقوم بذلك من مصالحهم ما يقوم، وليعرف العباد عدد السنين والحساب، ﴿والنجم والشجر يسجدان ﴿ أَي : نجوم السماء، وأشجار الأرض، تعرف رسا وتسجدك، وتطيع وتخشع (١)، وتنقاد لما سيخرها له من مصالح عباده ومنافعهم، ﴿والسماء رفعها ﴿ سقفها للمخلوقات الأرضية ، ووضع الله الميزان أي: العدل بين العباد، في الأقوال والأفعال، وليس المراديه الميزان المعروف وحده، بل هو كما ذكرنا، يدخل فيه الميزان المعروف، والمكيال الذي تكال به الاشياء والمقادير، والمساحات التي تضبط بها المجهولات، والحقائق التي يفصل بها بين الحلوقات، ويقام بها العدل بينهم، ولهذا قال: ﴿ آلا تطغوا في الميزان أي: أنزل الله الميزان، لئلا تتجاوزوا الحد في الميزان، فإن الأمر لو كان يرجع إلى عقولكم وآرائكم، الحصل من الخلل ما الله به عليم، ولىفىسىدت السيمياوات والأرض.

﴿وأقيموا الوزن بالقسط﴾ أي: اجعلوه قائما بالعدل، الذي تصل إليه مقدرتكم وإمكانكم، **﴿ولا تحسروا** المران أي: لا تنقصوه وتعملوا بضده، وهو الجور والظلم والطغيان، ﴿وَالْأَرْضِ وَضَعِها﴾ الله على ما كانت عليه من الكثافة والاستقرار واختلاف [أوصافها و] أحوالها ﴿للنَّامِ﴾ أي: للخلق، لكي يستقروا عليها، وتكون لهم مهادأ وفراشأ يبنون بها، ويحرثون ويغرسون ويحفرون ويسلكون سبلها فجاجاً، وينتفعون بمعادنها وجميع ما فيها، مما تدعو إليه حاجتهم، بل ضرورتهم.

ثم ذكر ما فيها من الأقوات الصرورية، فقال: ﴿فيها فاكهة﴾ وهي جميع الأشجار التي تثمر الثمرات التي يتفكه بها العباد، من العنب والتين والرمان والتفاح، وغير ذلك، ﴿ والنحل ذات الأكمام ﴾ أي: ذات الوعاء الذي ينفلق عن القنوان التي تخرج شيئاً فشيئاً حتى تتم، فتكون قوتاً يىؤكل ويدخر، يسزود منه المقيم والمسافر، وفاكهة لذيذة من أحسن الفواكه، ﴿والحب ذو العصف ﴿ أَي: ذو الساق الذي يداس، فينتفع بتبنه للأنعام وغيرها، ويدخل في ذلك حب البير والشعير والذرة [والأرز] والدخن، وغير ذلك، ﴿والريحان﴾ يحتمل أن المراد بذلك جميع الأرزاق التي يأكلها الآدميون، فيكون هذا من بياب عبطنف البعثام عتلى الخناص، ويكون الله قد امتنَّ على عباده بالقوت والرزق، عموماً وخصوصاً، ويحتمل أن المراد بالريحان، الريحان المعروف، وأن الله امتنَّ على عباده بما يسره في الأرض من أنواع الروائح الطيبة، والمشام الفاخرة، التي تسر الأرواح،

وتنشرح لها النفوس.

ولما ذكر جملة كثيرة من نعمه التي تشاهد بالأبصار والبصائر، وكان الخطاب للثقلين، الإنس والحن، قررهم تعالى بنعمه، فقال: ﴿ فَبِأَي: آلاء ربكما تكذبان<> أي: فبأي: نعم الله الدينية والدنيوية تكذبان؟

وما أحسن جواب الجن حين تلا عليهم النبي على هذه السورة، فما مر بقوله: ﴿ فَبَأَي : آلاء ربكما تكذبان ﴾ إلا قالوا(٢): ولا بشيء من آلائك ربنا نكذب، فلك الحمد، فهذا الذي ينبغي<sup>(٣)</sup> للعبد إذا تليت عليه نعم الله وآلاؤه، أن يقرُّ بها ويشكر، ويحمد الله

﴿ 14 - 13 ﴾ ثم قال تعالى: ﴿ خلق الإنسان من صلصال كالفخار \* وخلق الجان من مارج من نار \* فباي: آلاء ربكما تكذبان

وهذا من نعمه تعالى على عباده، حيث أراهم [من] آثار قدرته وبديع صنعته، أن ﴿خلق﴾ أبا الإنس وهو آدم عليه السلام ﴿من صلصال كالفخار، أي: من طين مبلول، قد أحكم بله وأتقن، حتى جف، فصار له صلصلة وصوت يشبه صوت الفخار الذي طبخ على النار(٤) ، ﴿وحلق الجان، أي: أبا الجن، وهِنو إبليس اللعين (٥) ﴿من مارج من نار ﴾ أي: من لهب النار الصافى، أو الذي قد خالطه الدخان، وهذا يدل على شرف عنصر الادمى المخلوق من الطين والتراب، الذي هو محل الرزانة والثقل والمنافع، بخلاف عنصر الجان وهو النار، التي هى محل الخفة والطيش والشر

ولمابين خلق الشقلين ومنادة ذلك (٢٠) ، وكان ذلك منة منه [تعالى]

في ب: فكلما مر بقوله: ﴿فَبَأَي آلاء ربكما تكذبانَ﴾ قالوا. (٢)

في ب: فهكذا ينبغي. **(٣)** 

في ب: وهو الطين المشوي. (1)

في ب: لعنه الله. (0)

كذا في ب، وفي أ: مادة الثقلين. (٦)

في ب. وتخضع. (1)

على عباده (۱۱)، قال: ﴿ فَبِأَي: اَلاَء ربكما تكذبان﴾

(۱۷ – ۱۸) (رب المشرقين ورب المغربين \* فبأي: آلاء ربكما تكذبان المغربين \* فبأي: آلاء ربكما تكذبان اليرة، الشمس والقشر، والكواكب النيرة، وكل ما غربت عليه، [وكل ما كانا فيه] فهي تحت (۲) تدبيره وربوبيته، وثناهما هنا لإرادة العموم مشرقي الشمس شتاء وصيفاً، ومغربها كذلك (۲).

ملتقيان \*بينهما برزخ لا يبغيان \* فباي: آلاء ربكما تكذيبان \* البحرين: البحر العلب، والبحر المالح، فهما يلتقيان كلاهما، فيصب العلب في البحر المالح، ويختلطان العلب في البحر المالح، ويختلطان بينهما برزخاً من الأرض، حتى لا يبغي أحدهما على الآخر، ويحصل النفع بكل منهما، فالعذب منه يشربون به يطيب الهواء ويتولد الحوت والمدوا، ويكون مستقراً مسخراً للسفن والمراك، ولكذا قال:

﴿ ٢٤ \_ ٢٥﴾ ﴿ وله الجوار المنشآت في البحر كالأعلام \* فبأي: آلاء ربكما تكذبان ﴾.

أي: وسخر تعالى لعباده السفن الجواري، التي تمخر البحر وتشقه بإذن الله، التي ينشئها الآدميون، فتكون من كبرها وعظمها كالأعلام، وهي الجبال العظيمة، فيركبها الناس، عجاراتهم، وغير ذلك مما تدعو إليه حاجتهم وضرورتهم، وقد حفظها حافظ السماوات والأرض، وهذه من نعم الله الجليلة، فلذلك قال: ﴿فَالَي:

فان \* ويبقى وجه ربك ذو الجلال المن عليها فان \* ويبقى وجه ربك ذو الجلال الكفرام \* فبأي: آلاء ربكما تكذبان أي: كل من على الأرض، من إنس وجن، ودواب، وسائنر المخلوقات، يفنى ويموت ويبيد ويبقى الحي الذي لا يموت ﴿ ذَو الجلال المجله، الذي يعظم ويبجل ويجل والجمه، والإكرام الذي هو سعة الفضل والجود، والداعي لأن يكرم أولياء وخواص خلقه بأنواع الإكرام، الذي يكرمه أولياؤه ويجلونه، [ويعظمونه] يكرمه أولياؤه ويجلونه، [ويعظمونه] ويجبونه، وينيبون إليه ويعبدونه،

﴿٢٩ ـ ٢٩﴾ ﴿يساله من في السماوات والأرض كل يوم هو ني شأن \* فبأي: آلاء ربكما تكذبان﴾ أي: هو الغني بذاته عن جميع مخلوقاته، وهو واسع الجود والكرم، فكل الخلق مفتقرون إليه، يسالونه جميع حوائجهم، بحالهم ومقالهم، ولا يستغنون عنه طرفة عين ولا أقل من دلك، وهو تعالى ﴿كُلُّ يُومُ هُو فَي شأن الله يغني فقيراً، ويجبر كسيراً، ويعطى قوماً، ويمنع آخرين، ويميت ويحيى، ويرفع ويخفض، لا يشغله شأن عن شأن، ولا تغلطه السائل، ولا يبرمه إلحاج الملحين، ولا طول مسألة السائلين، فسبحان الكريم الوهاب، الذي عمت مواهبه أهل الأرض والسماوات، وعمّ لطفه جميع الحلق في كل الأنات واللحظات، وتعالى الذي لا يمنعه من الإعطاء معصية العاصين، ولا استغناء الفقراء الجاهلين به وبكرمه، وهذه الشؤون التي أخبر أنه تعالى كل يوم هو في شأن، هي تقاديره وتدابيره التي قدرها

في الأزل وقضاها، لا يزال تعالى يمضيها وينفذها في أوقاتها التي اقتضته حكمته، وهي أحكامه الدينية التي يجريها على عباده مدة مقامهم في هذه الدار، حتى إذا تحت [هذه] الخليقة وأفناهم الله تعالى (٤)، وأراد تعالى أن ينفذ فيهم أحكام الجزاء، ويريهم من عدله وفضله وكشرة إحسانه، ما به يعرفونه ويوحدونه، نقل المكلفين من دار وليتلاء والامتحان إلى دار الحيوان

وفرغ حينئذ لتنفيذ هذه الأحكام، التي جاء وقتها، وهو المزاد بقوله: هذا الله الإسلام المراد في المراد المراد

(٣٦-٣٦) (سنفرغ لكم أيها الثقلان \* فبأي: آلاء ربكما تكذبان أي: سنفرغ لحسابكم ومجازاتكم باعمالكم التي عملتموها في دار الدنيا.

وسم الجن والإنس إن استطعتم أن تنفذوا من أقطار السماوات والأرض فانسفذوا لا تنشفذون إلا بسلطان ﴾ أي: إذا جمعهم الله في موقف القيامة، أخبرهم بعجزهم وضعفهم، وكمال سلطانه، ونفوذ مشيئته وقدرته، فقال معجزاً لهم: ﴿يا معشر الجن والإنس إن استطعتم أن تنفذوا من أقطار السماوات والأرض، أي: تجدون منفذاً مسلكاً تحرجون به عن ملك الله وسلطانه، ﴿فانفذوا لا تنفذون إلا بسلطان الى: لا تخرجون عنه إلا بقوة وتسلط منكم، وكمال قدرة، وأنَّى لهم ذلك، وهم لا يملكون لأنفسهم نفعاً ولا ضراً، ولا موتاً ولا حياةً ولا نشوراً؟! ففي ذلك الموقف لا يتكلم أحد إلا بإذنه، ولا تسمع إلا همساً، وفي ذلك الموقف يستوي الملوك والمماليك، والرؤساء والمرؤوسون، والأغنياء

والفقراء.

ata ing salah sala

<sup>(</sup>١) في ب: عليهم.

<sup>(</sup>٢) فالجميع تحت...

 <sup>(</sup>٣) في ب: وثناهما هنا باعتبار مشارقها شناء وصيفاً والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) كذا في ب، وفي أ: وأفنى الله الخلق.

(٣٩\_٣٩) ثم ذكر ما أعدلهم في ذلك المرقف العظيم (١) ، فقال: 
ويرسل عليكما شيواظ من تار 
[وتحاس فلا تنظران فيأي: آلاء ربكما 
تكذبان أي ، يرسل عليكما] لهب 
صاف من النار

ونحاس وهو اللهب، الذي قد خالطه الدخان، والمعنى أن هذين الأمرين الفظيعين يرسلان عليكما يا معشر الجن والإنس، ويحيطان بكما فلا تنتصران، لا بناصر من أنفسكم، ولا بأحد ينصركم من دون الله.

ولما كان تخويفه لعباده نعمة منه عليهم، وسوطاً يسوقهم به إلى أعلى المطالب وأشرف المواهب، استن عليهم (٢٠)، فقال: ﴿فَبَأَي: آلاء ربكما تكذبان﴾.

و ٣٧٦ ﴿ فَإِذَا انشقت السماء ﴾ [أي] يوم القيامة من شدة الأهوال، وكثرة البلبال، وترادف الأوجال، فانخسفت شمسها وقمرها، وانتثرت نجومها، ﴿ فكانت ﴾ من شدة الخوف كانت كالمهل والرصاص المذاب ونحوه ﴿ فَيَوْمُنُدُ الله عِنْ ذَبِهِ إِنْسَ وَلا جَانَ ﴾ أي: ﴿ يَبِيالُ عَنْ ذَبِهِ إِنْسَ وَلا جَانَ ﴾ أي: سؤال استعلام بما وقع، لأنه تعالى عالم سؤال استعلام بما وقع، لأنه تعالى عالم الغيب والشهادة والماضي والمستقبل، ويريد أن يجازي العباد بما علمه من أحوالهم، وقد جعل لأهل الخير والشروم تبيضٌ وجوه وتسودٌ وجوه وتسودٌ وجوه و.

﴿ ٤١﴾ وقال هنا: ﴿ يسعرف المجرمون بسيماهم فيؤخذ بالنواصي والأقدام أي: فيؤخذ بنواصي المجرمين وأقدامهم، فيلقون في النار ويسحبون فيها، وإنما يسألهم تعالى سؤال توبيخ وتقرير بما وقع منهم، وهو أعلم به منهم، ولكنه تعالى يريد

أن تظهر للخلق حجته البالغة، وحكمته الجليلة.

و 2 - 63 وهذه جهنم التي يكذب بها المجرمون \* يطوفون بينها وبين حيم آن \* فبأي: الآء ربكما تكذبان و أي: يقال للمكذبين بالوعد والوعيد حين تسعر الححيم: هذه فليهنهم تكذيبهم بها، وليذوقوا من عذابها ونكالها وسعيرها وأغلالها، ما هو جزاء لتكذيبهم ألى أها المحيم ولهبها أي: بين أطباق الححيم ولهبها التهي حره، وزمهرير قد اشتذ برده وقره، فوبأي: آلاء ربكما تكذبان ولل ذكر ما يفعل بالمجرمين، ذكر ولل ذكر ما يفعل بالمجرمين، ذكر

جزاء المتقين الخائفين، فقال: ﴿ 3 ـ ـ 70 ﴿ ولمن خاف مقام ربه جنتان \* فبأي: الآء ربكما تكذبان ﴾ إلى آخر السورة.

أي: وللذي خاف ربه وقيامه عليه، فترك ما نهى عنه، وفعل ما أمره به، له جنتان من ذهب آنيتهما وحليتهما وبنيانهما وما فيهما، إحدى الجنتين جزاء على ترك المنهيات، والأخرى على فعل الطاعات، ومن أوصاف تلك فيهما من ألوان النعيم المتنوعة نعيم الظاهر والباطن ما لا عين رأت ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر] (٤) أن (٥) فيهما الأشجار الكثيرة الزاهرة ذوات الغصون الناعمة، التي فيها الثمار اليانعة الكثيرة اللذيدة، أو فيها أنواع وأصناف من جميع أصناف ذواتا أنواع وأصناف من جميع أصناف.

العيم والواعه جع فن اي . صف وفي تلك الجنتين ﴿عينان تجريان ﴾ يفجرونها على ما يريدون ويشتهون ، ﴿فيهما مِن كُلُ فاكهة ﴾ من جميع أصناف الفواكه ﴿وَرُوجِان ﴾ أي : صنفان ، كل صنف له لذة ولون ، ليس للنوع الآخر ، ﴿متكئين على فرش بطائنها من إستبرق ﴾ هذه صفة فرش بطائنها من إستبرق ﴾ هذه صفة فرش

أهل الجنة وجلوسهم عليها، وأنهم متكنون عليها، [أي:] جلوس تمكن واستقرار [وراحة]، كجلوس من الملوك على الأسرة، وتلك الفرش، لا يعلم وصفها وحسنها إلا الله عز وجل، حتى إن بطائنها التي تلي الأرض منها، من إستبرق، وهو أحسن الحرير وأفخره، فكيف بظواهرها التي تلي بشرتهم؟!(1)

وبنى الحنتين دان الجنى هو الشهر المستوي أي: وثمر هاتين الجنتين قريب التناول، يناله القائم والقاعد والمضطجع

﴿ فَيِهِن قَاصِراتِ الطرفِ ﴾ أي: قد قصرن طرفهن على أزواجهن، من حسنهم وجالهم، وكمال محبتهن لهم، وقصرن أيضاً طرف أزواجهن عليهن، من حسنهن وجمالهن ولذة وصالهن، ﴿ لِيطمثهن إنس قبلهم ولا جان ﴾ أي: لم ينلهن قبلهم أحدُ من الإنس والجن، بل هن أبكار عرب، متحببات إلى أزواجهن، بحسن التبعل والتغنج والملاحة والدلال، ولهذا قال: ﴿كَأَنُّهُنَّ الْيَاقُوتُ وَالْمُرْجِانَ﴾ وذلك لصفائهن وجمال منظرهن وبهائهن، ﴿ هُلُ جِزاء الإحسان إلا الإحسان ﴾ أي: هل جزاء من أحسن في عبادة الخالق ونفع عبيده، إلا أن يحسن إليه بالثواب الجزيل، والفوز الكبير، والنعيم المقيم، والعيش السليم، فهاتان الجنتان العاليتان للمقربين، ﴿ومن دومهما جنتان ﴾ من فضة بنيانهما وانيتهما وحليتهما وما فيهما لأصحاب اليمين، وتلك الجنتان ﴿مدهامتان﴾ أي: سوداوان من شدة الخضرة التي هي أثر الري 🔆

(77) ﴿ فيهما عينان نضاختان ﴾ أي: فوارتان ، ﴿ فيهما عينان نضاحها النخل جميع أصناف الفواكه ، وأخصها النخل والرمان ، اللذان فيهما من المنافع ما فيهما ، ﴿ فيهن ﴾ أي : في الجنات كلها ﴿ فيهرات حسان ﴾ أي : خيرات

<sup>(</sup>٣) في ب: جزاء لهم على تكذيبهم.

<sup>(</sup>٤) زيادة من هامش: ب.

<sup>(</sup>٥) كذا في ب، وفي أ: أي.

<sup>(</sup>٦) في ب: التي يباشرون.

<sup>(</sup>١) في ب: في ذلك اليوم.

<sup>(</sup>۲) في ب: ذكر منته بذلك.

الأخلاق حسان الأوجه، فجمعن بين جمال الظاهر والباطن، وحسن الخلق والْخِلُق، ﴿حورٌ مقصورات في الخيام﴾ أي: محبوسات في خيام اللؤلؤ، قد تهيأن وأعددن أنفسهن لأزواجهن، ولا ينفي ذلك خروجهن في البساتين ورياض الجنة ، كما جرت العادة لبنات الملوك ونحوهن [المخدرات] الخفرات، ﴿ لم يطمثهن إنس قبلهم ولا جان \* فبأى: آلاء ربكما تكذبان \* متكئين عـــان رفــرف خـضــر﴾ أي: أصـحـاب هاتين الجنتين، متكأهم على الرفرف الأخضر، وهي الفرش التي فوق ً المجالس العالية، التي قد زادت على مجالسهم، فصارلها رفرفة من وراء مجالسهم، لزيادة البهاء وحسن المنظر، ﴿وعبقرى حسان﴾ العبقري: نسبة لكل منسوج نسجاً حسناً فاخراً، ولهذا وصفها بالحسن الشامل، لحسن الصنعة وحسن المنظر؛ ونعومة الملمس، وهاتان الجنتان دون الجنتين الأوليين، كما نص الله على ذلك بقوله: ﴿ومن دونهما جنتان وكما وصف الأوليين بعدة أوصاف لم يصف بها الأخريين، فقال في الأولين: ﴿ فيهما عينان تجريان) وفي الأخريين: ﴿عينان نضاختان﴾. ومن المعلوم الفرق بين الحارية والنضاحة .

وقال في الأولين: ﴿ **وَوَاتَا أَفْنَانَ ﴾** ولم يقل ذلك في الأخريين

وقال في الأوليين: ﴿فيهما من كل فاكهة زوجان۞ وفي الأخريين: ﴿فيهما قاكهة ونخل ورمان۞ وقد علم ما بين الوصفين من التفاوت:

وقال في الأوليين: ﴿متكثين على فرش بطائنها من إستبرق وجنى الجنتين دان ولم يقل ذلك في الأخيرتين، بل قال: ﴿متكثين على رفوف خضر وعبقري حسان ﴾

وقال في الأولين، في وصف نسائهم وأزواجهم ﴿فيهن قاصرات

الطرف لم يطمثهن إنس قبلهم ولا جان وقال في الأخريين: ﴿حورُ مقصورات في الخيام ﴾ وقد علم التفاوت بين ذلك.

وقال في الأوليين (٢): ﴿ هل جزاء الإحسان إلا الإحسان ﴾ فدلٌ ذلك أن الأوليين جزاء المحسنين، ولم يقل ذلك في الأخيرتين.

ومجرد تقديم الأولين عملي الأخريين، يدل على فضلهما.

فبهذه الأوجه يعرف فضل الأوليين على الأخريين، وأنهما مبعدتان للمقربين من الأنبياء، والصديقين، وخواص عباد الله الصالحين، وأن الأخريين معدتان لعموم المؤمنين، وفي كل من الجنات [المذكورات] ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر، وفيهن ما تشتهيه الأنفس وتلذ الأعين، وأهلها في غاية الراحة والرضا والطمأنينة وحسن المأوى، حتى إن كلالام منهم لا يرى أحداً أحسن حالاً مِنه، ولا أعلى من نعيمه [الذي هو فيه]. ولما ذكر سعة فضله وإحسانه، قال: ﴿تبارك اسم ربك ذي الجلال والإكرام﴾ أي : تعاظم وكثر خيره، الذي له الجلال الباهر، والمجد الكامل، والإكرام لأوليائه.

تم تفسير سورة الرحمن ، ولله الحمد والشكر والثناء الحسن

# تفسير سورة الواقعة [وهي] مكية

(1-14) ﴿ بسم الله السرحمن المواقعة \* ليس لوقعتها كاذبة \* خافضة رافعة \* إذا رجت الأرض رجاً \* وبست الجبال بساً \* فكانت هباء منبئاً \* وكنتم أزواجاً ثلاثة \* فأصحاب الميمنة ما أصحاب الميمنة \* وأصحاب المشامة ما أصحاب المشامة ها أصحاب المشامة ها أصحاب المشامة ها المسابقون

يُعَمَّقُ ٱلْمُتَّجِّرُونَ بِسِيمَ لَهُمْ مَيْؤُخَذُ بِٱلنَّوْسِي وَٱلْأَقَدَاهِ ۞ فَيَأْيَ َ عَالَاهِ تَتَكُمُا أَنَّكُهُ بَانِ ۞ هَلْذِهِ ، جَهَّتُمُّ أَلِّي يُكُرِّبُ بِهَا لَلْجُومُونَ ٤ يَطُوفُونَ يَنْنَهَا وَبِّنَ فِيهِ عَانِ ۞ قِيلَيْ عَالَا ٓ يَزِيكُا أَثُكُونِ إِنْ و وَلِنَ خَانَ مَقَامَ رَبِهِ بَخَنَانِ ۞ فِيأَى الْأَدْ رَوْكَا تُكَذِبَانِ @ ذَوَاتَا أَفَانِ @ فِيأَى ءَالْآءَ رَتِيكًا ثُكَدِّبَانِ @ فِيهِ حَا عَنَّانِ تَعْزِيَانِ ۞ فِأَيَّ ءَالْآءَ رَيُّكُمُّ ثُكِّيَّانِ۞ فِيمَا مِنْكُلِّ فَلَكِمَةِ زَمْبَانِ ۞ فِأَى مَالَآ رَبَيْكُمَا لَكُوْبَانِ۞ مُتَّكِيرَنَ عَلَى فُرُشِ بَعَلَآ إِنَّهَا مِنْ إِسْتَبْرَقِّ وَجَنَى ٱلْجَثَّتَيْنِ دَانِ ۞ فَإِلِّي ءَالَآ إِ رَيِّكُمَا ثُكُرِبَانِ ﴿ فِينَ قَلْصِرَتُ ٱلطَّرُفِ لَرُيطُومُهُنَّ إِنْ قِلَهُ وَلَاجَانًا ۞ فِيأَتِي ءَالْآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ۞ كَأَنَّهُنَّ ٱلْيَاقُونُ وَالْمُرْجَانُ ﴿ فِيأَيْ ءَالَّآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ۞ هَلْجَزَّاءُ ٱلْإِحْسَانِ إِلَّا ٱلْإِحْسَانُ۞ فَسِأَيْ اللَّهُ عَالَآ وَيُكُمَا ثُكَدِّبَانِ ۞ وَعَنْ دُونِهِ مَاجُنَّانِ۞ فِيَأْيَ عَالَآ إِ يَرِكُمُ فَكَيْبَانِ ۞ مُتَمَاتَتَانِ ۞ فَإِنِّ الْإَرْزُجُمُ فَكُوْبَانِ ۞ الله فيهما عَيْمَانِ نَضَا خَتَانِ ﴿ فِيأَىٰ وَالْآوَرَيِكُمَا أَكُوْبَانِ ﴿ وَمِا لَهُ مَا تُكُمَّا أَكُوْبَانِ ﴿ TO DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

السابقون \* أولئك المقربون \* في **جنات النعيم،** يحبر تعالى بحال الواقعة التي لا بدمن وقوعها، وهي القيامة التي ﴿ليس لوقعتها كاذبة ﴾ أي: لا شك فيها، لأنها قد تظاهرت عليها الأدلة العقلية والسمعية، ودلت عليها حكمته تعالى، ﴿خافضة رافعة ﴾ أي: خافضة لأناس في أسفل سافلين، رافعة لأناس في أعلى عليين، أو خفضت بصوتها فأسمعت القريب، ورفعت فأسمعت البعيد. ﴿إِذَا رَجِتُ الأرض رجا ﴾ أي: حركت واضطربت، ﴿وبُسَّت الجبال بسا﴾ أى: فتنت، ﴿فكانت هباء منبثا﴾ فأصبحت الأرض ليس عليها جبل ولا معلم، قاعاً صفصفاً، لا ترى فيها عوجاً ولا أمنا، ﴿وكنتم﴾ أيها الخلق ﴿ أَزُواجاً ثلاثة ﴾ أي: انقسمتم ثلاث فرق بحسب أعمالكم الجسنة والسيئة، ثم فصل أحوال الأزواج الثلاثة، فقال: ﴿ فِأَصِحَابِ المِيمنة ما أصحاب الميمنة ﴾ تعظيم لشأنهم، وتفخيم لأحوالهم، ﴿وأصحاب المشأمة ﴾ أي: الشمال، ﴿ما أصحاب المشأمة ﴾ تهؤيل لحالهم ا

﴿والسابقون السابقون \* أولئك

<sup>(</sup>٣) في ب: كل واحدٍ منهم.

<sup>(</sup>١) في ب: تحت.

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أ: الأخيرتين ويبدو أنه سبق قلم.

فِيهِمَافَكِهَةُ وَنَغَلُّ وَرَمَّانٌ ۞ فِلْيَءَ الْإِرْزَيُّكُونَكِانِ ۞ فِيهِنَّخَيْرَاثُحِمَانُّ۞ فِأَيْءَالَآءَ رَيُكُمَّ ثُكِيْبَانِ۞ حُورُّ مَّقْفُورَاتُ فِ ٱلْخِيَامِ ۞ فِأَيَّ ءَالْإَوْتِكُمَاثُكُوْبَانِ۞ لَرْيَظِيمْ هُنَّ إِنسُّ قِعَلَهُمْ وَلَاجَأَذُّ ۞ فِيأَيْءَ الْآءَ رَيُكُمَّ فُكَذِبُ إِن ۞ مُتَكِدِينَ عَلَ رَفْرَفٍ خُفْرِ وَعَمْ فَرِي حِسَانِ۞ فِأَيِّ عَالَآ تَنِكُمَا تُكَدِّبَانِ ۞ مَّنَزَلِقَٱسْمُرَتِكَ وَمُأْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ۞ ينـــــــالقَالِمُرَالِقِيْمِ إِذَا وَهَمَتِ ٱلْوَاقِعَةُ ۞ لَتَسَرَائِوَقَعْنِهَا كَاذِبَةٌ ۞ خَافِضَةٌ زَافِحَةً ۞ إِذَا رُبَعَتِ ٱلْأَرْضُ رَجَّا ۞ وَيُسَتِ ٱلْمِكَالُ بِنَكَا ۞ فَكَانَتُ مَنَ الْمُثَلِكَ أَن وَكُنَّةُ أَزُونِهَا ثَلَاثَةً ﴿ فَأَحْدَثُ ٱلْمِتَمَنَّةِ مَآ أَصْحَابُ ٱلْمِتْمَنَّةِ ۞ وَأَصْحَابُ ٱلْمُثِّعَةُ مَاۤ أَصْبَحَابُ ٱلمُتَقَمَّةِ ۞ وَٱلتَيقُونَ السَّيقُونَ ۞ أُولَيَكِ ٱلْمُعْرَقُونَ ۞ فِحَنْتِ النِّعِينِ فَنُقَّعِنَ ٱلأَوْلِينَ ﴿ وَظِيدُ أَمِنَ ٱلْآخِدِينَ ۞ عَلَىٰ سُرُرِيَّوَوْسُونَةِ ۞ مُُتَكِدِينَ عَلَيْهَا مُنْقَدِيلِينَ۞ TO TO TO THE TOTAL OF THE PARTY OF THE PARTY

المقربون، أي: السابقون في الدنيا إلى الخيرات، هم السابقون في الآخرة لدخول الجنات.

أولئك الذين هذا وصفهم، المقربون عند الله، في جنات النعيم، في أعلى علين، في المنازل العاليات، التي لا منزلة فوقها، وهؤلاء المذكورون «ثلة من الأولين» أي: جماعة كثيرون من المتقدمين من هذه الأمة وغيرهم.

وهذا يدل على فضل صدر هذه الأمة في الجملة على متأخريا، لكون في الجملة على متأخريا، لكون المقربين من الأولين أكثر من المتأخرين، والمقربون هم خواص الخلق، وعلى سرر موضونة أي: مرمولة باللهب والفضة، واللؤلؤ والجوهر، وغير ذلك من [الحلي] الزينة، التي لا يعلمها إلا الله تعالى، ومتكنين عليها أي: على تلك السرر، جلوس تمكن وطمأسينة وراحة واستقرار، ومتقابلين وجه كل منهم إلى وجه صاحبه، من صفاء قلوبهم، وحسن

أدبهم، وتقابل قلوبهم. (۱۷۴ ، (يرطوف عليهم ولدان

خلدون أي: يدور على أهل الجنة للخدمة وقضاء حوائجهم، ولدان وسغار الأسنان، في غاية الحسن والبهاء، ﴿كَأَنهم لؤلؤ مكنون أي: مستور، لا يناله ما يغيره، مخلوقون لل يناله ما يغيره، مخلوقون لل يتغيرون، ولا يزيدون على أسنانهم، ويدورون عليهم بآنية شرابهم ﴿بأكواب ﴾ وهي التي لا عرى لها، ﴿وأباريق : الأواني التي لها عرى، ﴿وكأس من معين ﴾ أي: من خر لذيذ ﴿وكأس من معين ﴾ أي: من خر لذيذ عنها أي: لا تصدعهم رؤوسهم كما تصدع خرة الدنيا رأس شاربها.

ولاهم عنهاينزفون، أي: لا تنزف عقولهم، ولا تذهب أحلامهممنها، كما يكون لخمرالدنيا.

والحاصل: أن جميع (١) ما في الجنة من أنواع النعيم الموجود جنسه في اللنيا، لا يوجد في الجنة فيه آفة، كما قال تعالى: ﴿فيها أنهار من ماء غير آسن وأنهار من لبن لم يتغير طعمه وأنهار من عسل خو لذة للشاربين وأنهار من عسل مصفى وذكر هنا خمر الجنة، ونفى عنها كل آفة توجد في الدنيا.

﴿وقاكهة بما يتخيرون أي: مهما تغيروا، وراق في أعينهم، واشتهته نفوسهم، من أنواع الفواكه الشهية، والجنى اللذيذ، حصل لهم على أكمل وجه وأحسنه، ﴿ولم طير عما يشتهون هاي: من كل صنف من الطيور يشتهونه، ومن أي: جنس من لحمه أرادوا، وإن شاؤوا مشويا، أو طبيخا، أو غير ذلك.

﴿وحور عين \* كأمثال اللؤلؤ الكنون \* أي: ولهم حور عين، والحوراء: التي في عينها كحل وملاحة، وحسن وجاء، والعين حسان الأعين وضخامه (٢٠)، وحسن

العين في الأنثى، من أعظم الأدلة على حسنها وجمالها.

وكأمثان اللؤلؤ الكنون أي: كأنهن اللؤلؤ الأبيض الرطب الصافي البهي، المستور عن الأعين والريح والشمس، الذي يكون لونه من أحسن اللوان، الذي لا عيب فيه بوجه من الوجوه، فكذلك الحور المعين، لا عيب فيهن [بوجه]، بل هن كاملات الأوصاف، جيلات النعوت. فكل ما تأملته منها لم تجد فيه إلا ما يسر الحاطر (٣) ويروق الناظر، وذلك يسر الحاطر (٣) ويروق الناظر، وذلك يعملون فك ما حسنت منهم المعد لهم (جراه بما كانوا يعملون فك ما حسنت منهم ووفر لهم الفوز والنعيم.

ولا تأثيماً أي: لا يسمعون في ها لغواً ولا تأثيماً أي: لا يسمعون في جنات النعيم كلاماً يلغي، ولا يكون في فيه فائدة، ولا كلاماً يؤثم صاحبه، كلاماً طيباً، وذلك لأنها دار الطيبين، وهذا ولا يكون فيها إلا كل طيب، وهذا دليل على حسن أدب أهل الجنة في خطابهم فيما بينهم، وأنه أطيب كلام، وأسره للنفوس (أن وأسلمه من كل في وأثم، نسأل الله من فضله.

و ۲۷ شم ذكر تعييم أصحاب اليمين اليمين فقال: وأصحاب اليمين ما أصحاب اليمين أي: شأنهم عظيم، وحالهم جسيم، وفي سدر والأغصان [الرديئة] المضرة، مجعول مكان ذلك الثمر الطيب، والسدر من الخواص، الظل الظليل، وراحة الجسم معروف، وهو شجر [كبار] يكون بالبادية، تنضد أغصانه من الثمر اللذيذ الشهر، والما الشهر، ووماء مسكوب أي: كثير الشهر، اللذيذ

<sup>(</sup>١) في ب: كل.

<sup>(</sup>٢). كذَّا في ب، وفي أ: ضخام الأعين.

<sup>(</sup>٣) في ب: القلب،

<sup>(</sup>٤) في ب: للقلوب.

<sup>(</sup>٥) في ب: ثم ذكر ما أعد لأصحاب اليمين.

من العيون والأنهار السارحة، والمياه المتدفقة، ﴿وفاكنهة كشيرة \* لا مقطوعة ولا ممنوعة ﴾ أي: ليست بمنزلة فاكهة الدنيا تنقطع في وقت من الأوقات، وتكون ممتنعة [أي: متعسرة] على مبتغيها، بل هي على الدوام موجودة، وجناها قريب يتناوله العبدعلي أي: حال يكون، ﴿وفرش مرفوعة الأسرة مرفوعة فوق الأسرة ارتفاعاً عظيماً، وتلك الفرش من الحرير والذهب واللؤلؤ وما لايعلمه إلا الله. ﴿إِنَّا أَنشَأْنِاهِنَ إِنشَاءِ ﴾ أي: إنا أنشأنا نساء أهل الجنة نشأة غير النشأة التي كانت في الدنيا، نشأة كاملة لا تقبل الفناء، ﴿فَجعلناهِن أَبِكَارِأَ﴾ صغارهن وكبارهن، وعموم ذلك يشمل الحور العين ونساء أهل الدنيا، وأن هذا الوصف \_وهو البكارة \_ ملازم لهن في جميع الأحوال، كما أن كونهن ﴿عرباً أتراباً﴾ ملازم لهن في كل حال، والعروب: هي المرأة المتحببة إلى بعلها بحسن لفظها، وحسن هيئتها ودلالها وجمالها [ومحبتها]، فهي التي إن تكلمت سبت العقول، وود السامع أن كلامها لا ينقضي، خصوصاً عند عنائهن بتلك الأصوات الرخيمة والنغمات المطربة، وإن نظر إلى أدبها وسمتها ودلها ملأت قلب بعلها فرحا وسروراً، وإن برزت(١) من محل إلى آخر، امتلاً ذلك الموضع منها ريحاً طيباً

والأتراب اللاي على سن واحدة، ثلاث وثلاثين سنة، التي هي غاية ما يتمنى ونهاية سن الشباب، فنساؤهم عرب أتراب، متفقات مؤتلفات، والم يُحزنَّ، بل هن أفراح النفوس، وقرة العيون، وجلاء الأبصار، ولأصحاب اليمين، أي: معدات لهم مهيئات، ﴿ثلة من الأولين \* وثلة من الآخرين؛ أي: هذا القسم من أصحاب اليمين عدد كثير من الأولين،

ونوراً، ويدخل في ذلك الغنجة عند

وعدد كثير من الآخرين.

المراد بأصحاب الشمال [هم:] أصحاب النار، والأعمال المشؤومة، فذكر [الله] لهم من العقاب، ما هم حقيقون به، فأخبر أنهم ﴿في سموم﴾ أي: ريح حارة من حر تاز جهشم، يأخذ بأنفاسهم، وتقلقهم أشد القلق، **﴿وحميم﴾** أي: ماء حاريقطع امعاءهم، ﴿وظل من يحموم﴾ أي: لهب نار يختلط بدخان، ﴿لا بارد ولا كريم، أي: لا بردفيه ولا كرم، والمقصود أن هناك الهم والغم، والحزن والشر، الذي لا خير فيه، لأن نفي الضد إثبات لضده. ثم ذكر أعمالهم التي أوصلتهم إلى هذا الجزاء، فقال: ﴿إنهم كانوا قبل ذلك مترفين﴾ أي: قد ألهتهم دنياهم، وعملوا لها، وتنعموا وتمتعوا بها، فألهاهم الأمل عن إحسان العمل، فهذا الترف الذي ذمهم الله عليه، ﴿وكانوا يصرون على الحنث العظيم، أي: وكانوا يفعلون الذنوب الكبار ولا يتوبون منها، ولا يندمون عليها، بل يصرون على ما يسخط مولاهم، فقدموا عليه بأوزار كثيرة [غير مغفورة].

وكانوا ينكرون البعث، فيقولون استبعاداً لوقوعه: ﴿ إِذَا مِنا وكنا تراباً وعظاماً إِنا للبصولون \* أو آباؤنا الأولون \* أو آباؤنا وقد بلينا، فكنا تراباً وعظاماً؟ [هذا من المحال] ﴿ أَنْسَا لمبعولون أو آباؤنا الأولون \* قال تعالى جواباً لهم ورداً عليهم (٢٠): ﴿ قُلُ إِنْ الأولين والآخرين لجموعون إلى ميقات يوم معلوم \* أي: قل إن متقدم الخلق ومتأخرهم،

يَطُوفُ عَلَيْهِهُ وِلْدَنَّ ثُخَلَدُونَ۞ بِأَحْحَوَابٍ وَأَبَادِيقَ وَكَأْسِ مِن مَّعِينِ ۞ لَّايضَتَعُونَ عَنْهَا وَلَا يُرَفُونَ ۞ وَفَلِكُهَ فِمَّا يَعَيَّرُونَ ۞ وَلَغَرَظِيرِ عَمَايَشَنَعُونَ۞ وَحُرَّعِينٌ۞ كَأَمْشُكِمِ ٱللَّوْلَمُ اللُّكُونِ۞ جَزَّتَا عِمَا كَافُواْيِعُمَلُونَ ۞ لَايَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوا وَلَا تَأْنِيًّا ۞ إِلَّا فِيلَاسَلَمُا سَلَمًا ۞ وَأَصْرُبُمَّ أَنْهِينِ مَا أَصْرُبُ ا ٱلْيَمِينِ۞ فِي سِدُرِيَّغْضُورِ۞ وَطَلْمِ مَنضُودٍ۞ وَظِلْ ِمَّتَدُودِ ۞ وَمَلَوْمَنْ مُؤْمِ۞ وَفَكِهَةٍ كِيرَةٍ۞ لَامْقَطُوعَةِ وَلَامَتُوعَةٍ ۞ وَفُرْضِ مُرْفُوعَةِ ۞ إِنَّا أَنْسَأَتُهُنَّ إِنسَانَةٍ ۞ جَسُلُتُهُنَّ أَبْكَارًا ا الله عَمُوا الْوَاتِ فِي لِخَسْمَتِ الْمِينِ ﴿ فُلَةُ مِنَ الْأَوْلِينِ ﴾ فَلَدُّ مِنَ الْأَوْلِينَ وَثُلَّتُ فِنَ ٱلْآخِذِينَ ۞ وَأَصْحَبُ ٱلنِّمَالِ مَا أَصْحَبُ ٱلشَّمَال ا في مَمُوهِ وَتَجَيِيدٍ ﴿ وَظَلَّ عَن يَعَمُومِ ۞ لَا بَارِدِ وَلَا كَيْهِ ﴿ إِنَّهُ مُكَافُواْ قِلَ ذَلِكَ مُتَّرَفِينَ ﴿ وَكَافُواْ يُصِيُّرُونَ عَلَى آغِمَتُ الْعَظِيمِ ۞ وَكَافُواْ يَعُولُونَ أَبِنَا مِثْنَا وَكُنَّا ثُرَايًا وَعِظَلْمًا أَمِنَّا لَتَبَعُونُونَ ۞ أَوَ ۚ الرَّاقَوَا ٱلأَوْلُونَ ۞ قُلْ إِنَّ ٱلأَوْلُونَ مُ وَٱلْآخِدِينَ ۞ لَجَمُوعُونَ إِلَىٰ مِقَانِ يَوْمِرَمَّعَ لُومِ۞ THE OTO LONG BEAUTY

SERVICE OF SERVICE SERVICES

الجميع سيبعثهم الله ويجمعهم لميقات يوم معلوم، قدره الله لعباده، حين تنقضي الخليقة، ويريد الله تعالى جزاءهم على أعمالهم التي عملوها في دار التكليف.

وثم إنكم أيها الضالون عن طريق الهدى، التابعون لطريق الردى، والمكذبون بالرسول على وما جاء به من الحق والوعيد، والآكلون من شجر من زقوم وهو أقبح وأبشعها منظراً، وأمتنها ريحاً، وأبشعها منظراً، وفمالئون منها البطون والذي أوجب لهم أكلها مع ما هي عليه من الشناعة \_ الجوع الفرط، الذي يلتهب في أكبادهم وتكاد تنقطع منه أفئدتهم.

هذا الطعام الذي يدفعون به الجرع، وهو الذي لا يسمن ولا يغني من جوع.

وأما شرابهم، فهو بئس الشراب، وهو أنهم يشربون على هذا الطعام من الماء الحميم الذي يعلى في البطون شرب الإبل الهيم أي: العطاش، التي قد استد عطشها، أو [أن الهيم] داء يصيب الإبل، لا تروى معه من شراب الماء.

﴿هذا﴾ الطعام والشراب ﴿نزلهم﴾ أي: ضيافتهم ﴿يوم الدين﴾ وهي

في ب: وإن انتقلت.

THE CHINE OF SHIPE نُتَوَاتُكُولَتُهَا الضَّالُونَ الْكَكَيْفِينُ ۞ لَاَكِلُونَ مِن تَعْمِينِ زَفُومِ الْمُ الله فَالِوْنَامِنْهَا ٱلْبُطُونَ ﴿ فَشَارِوُنَ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْحَيِيدِ فَتَنْ يُعُنَ شُرِّبَ ٱلْهِيهِ۞ هَلْمَا أَزُّلُكُمْ يَوْمَ ٱلنِّينِ۞ غَنْ خَلَقَتَ كُو فَلَوْلَا أَضَدِ فُونَ ﴿ أَفَرَة يُتُممَّا أَغَنُونَ ۞ ءَأَنَاءُ خَلْقُونَهُ مِأَمْ خَنْ ٱتْحَلِقُونَ۞خَنُ قَنْزُوَابِيُنكُرُ لِلْقُونَ وَمَا نَحُنُ بِمَنْ مُوقِينَ۞ عَلَىٰ أَنْ نُبُوۡلَ أَشُلُكُمُ وَنُنْشِعَكُم فِي مَا لَانْعَلَٰمُونَ ۞ وَلَقَدُ عِينتُ ٱللَّمَا أَهُ الْأَوْلَى مَثَوَلِا لَدَكَ وَهُ وَاللَّهِ الْمُؤْمِدُ وَالْمَوْدُ وَالْحَرْفُونَ ﴿ ءَأَنَدُ تُرْبَعُونَهُ وَأَمْخَنُ أَلزَّا رِعُونَ ۞ فَوْنَشَأَةً لَجَعَلَتُهُ حُطَلْمًا ضَلَلْتُهُ تَعَكَّمُونَ ۞ إِنَّالَكُ تَرْتُونَ ۞ بَلْ غَنُ تَحْرُ عَرُونَ ۞ أَفَرَءَ يَتُمُ ٱلْكَآءَ ٱلَّذِي تَشَرُّهُونَ ۞ ءَأَنتُمُ أَنْزَلْتُمُوهُ مِنَ لَلَّزُنِ أَمْ يَعَنَّ ٱلْكُرُلُونَ ۞ لَوَنَشَآةَ جَعَلْنَهُ أَجَاجًا فَلَوَلَا تَشُكُّرُونَ ۞ أَفَرَةَ يُتُرُّالنَّ ادَّالَيْ فُرُونَ ۞ ءَأَنتُو أَنشَأْتُ مُ شَجَرَتُهَا أَمْرَغَقُ ٱلْكُنشِتُونَ ۞ خَنَّ جَعَلَتْهَا لَنْكِرَةً وَمَنَكَا الْمُتَقْوِينَ الله فكنية بأشورتاك العظيد ٥٠ فكلا أفيه بِمُواقِعِ ٱلنَّجُومِ ۞ وَمَا تَمُلَقَسَدُ أُوْبَعُ أَمُونَ عَظِيمُ۞ TO SEE ON LOSS OF THE PARTY OF

الضيافة التي قدموها لأنفسهم، وآثروها على ضيافة الله لأوليائه. قال تعالى: ﴿إِنَّ الذِينَ آمنوا وعملوا الصالحات كانت لهم جنات الفردوس نزلا \*خالدين فيها لا يبغون عنها

حولا∳.

ثم ذكر الدليل العقلي على البعث، فقال: ﴿ وَمَعَ خَلَقَتَ الْكُمْ فَلُولًا وَصَالَاتُ مِنْ فَلُولًا بَعِدُ أَنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى بعد أَنْ لَمْ تَكُونُوا شَيئًا مَذْكُوراً، مِنْ غير عجز ولا تعب، أفليس القادر على ذلك بقادر على أن يحيي الموتى؟ بلى إنه على كل شيء قدير، ولهذا وبتَّخهم على على كل شيء قدير، ولهذا وبتَّخهم على عدم تصديقهم بالبعث، وهم عشاهدون ما هو أعظم منه وأبلغ.

للتناسل، ولهذا أحالهم الله تعالى على الاستدلال (١٠) بالنشأة الأولى على النشأة الأخرى، فقال: ﴿ولقد علمتم النشأة الأولى فلولا تذكرون﴾ أن القادر على ابتداء خلقكم، قادر على إعادتكم.

﴿٦٣ ـ ٦٧﴾ ﴿أَنْسِرأُيسَسِم مِنا تحرثون \* أأنتم تزرعونه أم نحن الزارعون \* لو نشاء لحملناه حطاما فظلتم تفكهون \* إنا لمفرمون \* بل نحن محرومون، وهذا امتنان منه على عباده، يدعوهم به إلى توحيده وعبادته والإنابة إليه، حيث أنعم عليهم بما يسره لهم من الحرث للزروع والثمار، فتخرج من ذلك من الأقوات والأرزاق والفواكه، ما هو من ضروراتهم وحاجاتهم ومصالحهم، التي لا يقدرون أن يحصوها، فضلاً عن شكرها وأداء حقها، فقررهم بمنته، فقال: ﴿أَأَنْتُم تَرْرَعُونُهُ أَم نُحِن الزارعون الله أخرجتموه نباتاً من الأرض؟ أم أنتم الذين نميتموه؟ أم أنتم الذين أخرجتم سنبله وثمره حتي صار حباً حصيداً وثمراً نضيجاً؟ أم الله الذي انفرد بذلك وحده، وأنعم به عليكم؟ وأنتم غاية ما تفعلون أن تحرثوا الأرض وتشهوها وتلقوا فيها البذر، ثم بعد ذلك لا علم عندكم بما يكون بعد ذلك، ولا قدرة لكم على أكثر من ذلك ومع ذلك، فنبههم على أن ذلك الحرث معرض للأخطار لولا حفظ الله وإبقاؤه لكم بلغة ومتاعاً إلى حين، فقال ﴿لونشاء لجملتناه أي: الزرع المحروث وما فيه من الثمار ﴿حطاماً﴾ آي: فتاتاً متحطماً، لا نفع فيه ولا رزق، ﴿فظلتم﴾أي: فصرتم بسبب جعله خطاماً، بعد أن تعبتم فيه وأنفقتم النفقات الكثيرة ﴿تفكهون﴾ أي: تـنـدمـون وتحـسـرون عـلي مما أصابكم، ويزول بذلك فرحكم وسروركم وتفكهكم، فتقولون: ﴿إِنَّا لمفرمون أي: إنا قد نقصنا وأصابتنا مصيبة اجتاحتنا.

ثم تعرفون بعد ذلك من أين أتيتم،

وبأي: سبب دهيتم، فتقولون: ﴿بَلُ نحن محرومون﴾ فاحمدوا الله تعالى حيث زرعه الله لكم، ثم أبقاه وكمله لكم، ولم يرسل عليه من الآفات ما به تحرمون نفجه وخيره.

﴿ ٩٨ \_ ٧٠) ﴿ أَفْرِأْيْتُمَ المَاءَ الَّذِي تشربون \* أأنتم أنزلتموه من المزن أم نحن النزلون \* لو نشاء جعلناه أجاجاً فلولا تشكرون لا ذكر تعالى نعمته على عباده بالطعام، ذكر نعمته عليهم بالشراب العذب الذي منه يشربون، وأنهم لولا أن الله يسره وسهله، لما كان لكم سبيل إليه، وأنه الذي أنزله من المزن، وهو السحاب والمطر، ينزله الله تعالى فيكون منه الأنهار الجارية على وجه الأرض وفي بطنها، ويكون منه الغدران المتدفقة، ومن نعمته أن جعله عذباً فراتاً تسيغه النفوس، ولو شاء لجعله ملحاً أجاجاً مكروهاً للنفوس. لا ينتفع به ﴿فلولا تشكرون﴾ الله تعالى على ما أنعم به عليكم .

﴿الا - الآن ﴿أَنْ اللّٰهِ النَّارِ التي تورون ﴿ أَنْتُم أَنْشَاتُم شَجْرَها أَمْ تَحْنَ اللّٰنَسُوّون ﴿ نَحْنَ جَعَلْنَاها تَذَكَرَة وَمِناعاً للمقوين ﴿ فَسِيح باسم ربك العظيم ﴾ وهذه نعمة تدخل في الضروريات التي لا غنى للخلق عنها ، فإن الناس محتاجون إليها في كثير من أمورهم وحوائجهم ، فقررهم تعالى بالنار التي أوجدها في الأشجار ، وأن الخلق لا يقدرون أن ينشؤوا شجرها ، الأخضر ، فإذا هي نار توقد بقدر حاجة العباد ، فإذا فرغوا من حاجتهم ، أطفؤوها وأخدوها .

﴿نحن جعلناها تذكرة العباد بنعمة ربهم، وتذكرة بنار جهنم التي أعدها الله للعاصين، وجعلها سوطاً يسوق به عباده إلى دار النعيم، ﴿ومتاعاً للمقوين أي: [المنتفعين أو] المسافرين وخص الله المسافرين لأن نفح المسافرين أبدك أعظم من غيره، ولعل

السبب في ذلك، لأن الدنيا كلها دار سقر، والعبد من حين ولد فهو مسافر إلى ربه، فهذه النار، جعلها الله متاعاً للمسافرين في هذه الدار، وتذكرة لهم بدار القرار، فلما بين من نعمه ما يوجب الثناء عليه من عباده وشكره وعبادته، أمر بتسبيحه وتحميده (١١)، فقال: ﴿ فسبح باسم ربك العظيم ﴾ أي: نزه ربك العظيم، كامل الأسماء والصفات، كثير الإحسان والخيرات، واحمده بقلبك ولسانك وجوارحك، لأنه أهل لذلك، وهو المستحق لأن يُشكر فلا يُكفر، ويُذكر فلا يُنسى، ويُطاع فلا يُعصى.

﴿٧٥ ـ ٨٧﴾ ﴿فلا أقسم بمواقع النجوم \* وإنه لقسم لو تعلمون عظيم \* إنه لقرآن كريم \* في كتاب مكنون \* لا يمسه إلا الطهرون \* تنزيل من رب العالمين ﴿ أَفِيهِ ذَا الحديث أنتم مدهنون \* وتجعلون رزقكم أنكم تكلبون \* فلولا إذا بلغت الحلقوم \* وأنتم حيشذ تنظرون \* ونحن أقرب إليه منكم ولكن لا تبصرون # فلولا إن كنتم غير مدينين \* ترجعونها إن كنتم صادقين ﴾ أقسم تعالى بالنجوم ومواقعها أي: مساقطها في مغاربها، وما يحدث الله في تلك الأوقات، من الحوادث الدالة على عظمته وكبرياته وتوحيده، ثم عظم هذا المقسم به، فقال: ﴿وإنه لقسم لو تعلمون عظيم﴾ وإنماكان القسم عظيماً، لأن في النجوم وحريانها، وسقوطها عند مغاربها، أيات وعبراً لا يمكن حصرها، وأما المقسم عليه، فهو إثبات القرآن، وأنه حق لا ريب فيه، ولا شك يعتريه، وأنه كريم أي: كثير الخير، غزير العلم، فكل خير وعلم، فإنما يستفاد من كتاب الله ويستنبط منه، ﴿ فِي كتابِ مكنونَ ﴾ أي: مستور عن أعين الخلق، وهذا الكتاب المكنون هو اللوح المحفوظ أي: إن هذا القرآن

مكتوب في اللوح المحفوظ، معظم ولا يختفي، بل يصدع به ويعلن. عند الله وعند ملائكته في الملأ الأعلى.

> ويحتمل أن المراد بالكتاب المكنون، هو الكتاب الذي بأيدي الملائكة الذين ينزلهم الله بوحيه وتنزيله (٢٠)، وأن المراد بذلك أنه مستور عن الشياطين، لا قدرة لهم (٣) على تغييره، ولا الزيادة والنقص منه واستراقه، ﴿ لا يسسه إلا المطهرون ﴾ أي: لا يمس القرآن إلا الملائكة الكرام، الذين طهرهم الله تعالى من الافات والذنوب والعيوب، وإذا كان لا يمسه إلا المطــهــرون، وأن أهــل الخــبــث والشياطين، لا استطاعة لهم، ولا يدان إلى مسه، دلت الآية بتنبيهها (٤)، على أنه لا يجوز أن يمس القرآن إلا طاهر، كما وردبذلك الحديث، ولهذا قيل أن الآية خبرٌ بمعنى النهي أي: لا يمس القرآن إلا طاهرٌ .

﴿ تنزيل من رب العالمين ﴾ أي: إن هذا القرآن الموصوف بتلك الصفات الجليلة هو تنزيل رب العالمين، الذي يربي عباده بنعمه الدينية والدنيوية، ومن أجل تربية ربي بها عباده، إنزاله هذا القرآن، الذي قد اشتمل على مصالح الدارين، ورحم الله به العباد رحمة لا يقدرون لها شكوراً، وبما يجب عليهم أن يقوموا به (٥) ويعلنوه ويدعوا إليه ويصدعوا به، ولهذا قال: ﴿أَفْبِهِذَا الحديث أسم مدهنون ان أفيهذا الكتاب العظيم والذكر الحكيم أنتم تدهنون أي: تختفون وتدلسون خوفاً من الخلق وعارهم وألسنتهم؟ هذا لا ينبغي ولا يليق، إنما يليق أن يداهن بالحديث الذي لا يثق صاحبه

وأما القرآن الكريم، فهو الحق الذي لا يغالب به مغالب إلا غلب، ولا يصول به صائل إلا كان العالي على غيره، وهو الذي لا ينداهن به

وقوله: ﴿وتجعلون رزقكم أنكم تكذبون﴾ أي: تجعلون مقابلة منة الله عليكم بالرزق التكذيب والكفر لنعمة الله، فتقولون: مطرنا بنوء كذا وكذا، وتضيفون النعمة لغير مسديها وموليها، فهلا شكرتم الله تعالى على إحسانه، إذ أنزله الله إليكم ليزيدكم من فضله، فإن التكذيب والكفر داع لرفع النعم وحلول النقم.

﴿ فَلُولًا إِذَا بِلَغْتِ الْحَلْقُومُ \* وأَنْتُم حينتذ تنظرون \* ونحن أقرب إليه منكم ولكن لا تبصرون) أي: فهلا إذا بلغت الروح الحلقوم، وأنتم تنظرون المحتضر في هذه الحالة، والحال أنا نحن أقرب إليه منكم، بعلمنا وملائكتنا، ولكن لا تبصرون، ﴿ فلولا إن كنتم غير مدينين ﴾ أي: فهلا إذا كنتم ترعمون، أنكم غير مبعوثين ولا محاسمين ومجازين، ترجعون الروح إلى بدنها ﴿إِن كنتم **صادقين﴾** وأنتم تقرون أنكم عاجزون عن ردها إلى موضعها، فحيتئذ إما أن تقروا بالحق الذي جاءكم به محمد ﷺ، وإما أن تعاندوا وتعلم حالكم وسوء مالكم.

﴿٨٨ ـ ٩٦ ﴾ ﴿فأما إن كان من المقربين ﴿ فروح وريحان وجنَّة نعيم ﴿ وأما إن كان من أصحاب اليمين \* فسلام لك من أصحاب اليمين \* وأما إن كان من المكذبين الضالين \* فنزل من حميم \* وتصلية جحيم \* إن هذا لهو حق اليقين الفسبح باسم ربك العظيم الله تعالى أحوال الطوائف الثلاث: المقربين، وأصحاب اليمين، والمكذبين الضالين، في أول السورة في دار القرار.

تم ذكر أحوالهم في آخرها عند الاحتضار والموت، فقال: ﴿فأما إن كان، الميت ﴿من المقربين، وهم الذين أدوا الواجبات والمستحبات، وتركوا

كذا في ب، وفي أ: لها. **(**T)

في ب: تنبيهاً. (1)

كذا في ب، وفي أ: عليهم به أن يقوموا يه.

في ب: وتعظيمه. (١)

في ب: لوحيه ورسالته. **(Y)** 

المحرمات والمكروهات (۱) وفضول المباحات، ﴿قَهُ لَهُ مَ ﴿ وَحِ ﴾ أي: راحة وطمأنينة، وسرور وبهجة، ونعيم القلب والروح، ﴿ وريحان﴾ وهو اسم جامع لكل لذة بدنية، من أنواع المآكسل والمشارب وغيرهما، وقيل: الريحان هو الطيب المعروف، فيكون تعبيراً بنوع الشيء عن جنسه العام (۲)

وجنة نعيم بامعة للأمرين كليه ما، فيها ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر، فيبشر المقربون عند الاحتضار بهذه البشارة، التي تكاد تطير منها الأرواح من الفرح والسرور.

كما قال تعالى: ﴿إِن اللّهِ نِهِ اللّهِ اللهِ اللهُ ثُم استقاموا تتنزل عليهم الملائكة أن لا تخافوا ولا تحزنوا وأبشروا بالجنة التي كنتم توعدون \* نحن أولياؤكم في الحياة الدنيا وفي الآخرة ولكم فيها ما تشتهي أنفسكم ولكم فيها ما تشتهي أنفسكم رحيم .

وله أول قوله (٢) تبارك تعالى: (لهم البشرى في الحياة الدنيا وفي الآخرة أن هذه البشارة المذكورة، هي البشرى في الحياة الدنيا.

[وقـولـه:] ﴿ وأما إن كان من أصحاب اليمين ﴾ وهم الذين أدوا الواجبات وتركوا المحرمات، و [إن] حصل منهم التقصير في بعض الحقوق التي لا تخل بتوحيدهم وإيمانهم، ﴿ فلا مِللَّم لكُ من أحدام أي: سلام حاصل لك من إخوانك أصحاب اليمين أي: سلام حاصل يسلمون عليه ويحيونه عند وصوله إليهم ولقائهم له، أو يقال له: سلام لك من الآفات والبليات والعذاب، لأنك من أصحاب اليمين، الذين

سلموا من الذنوب الموبقات.

وأما إن كان من المحذبين الضالين أي: الذين كذبوا بالحق وضلوا عن النهدى، ﴿فَعَرَلُ مَن صَافِتُهُمُ هُونَ مِن النهدي، ﴿فَعَرَلُ مَن صَافِتُهُم يُوم قدومهم على ربهم تصلية المحيم التي تحيط بهم، وتصل إلى أفتدتهم، وإذا استغاثوا من شدة العطش والظمأ ﴿يغاثوا بماء كالمهل يشوي الوجوه بئس الشراب وساءت منفقا﴾.

وإن هذا الغباد بأعمالهم، خيرها من جزاء العباد بأعمالهم، خيرها وشرها، وتفاصيل ذلك ولهو حق اليقين أي: الذي لا شك في ولا مرية، بل هو الحق الثابت الذي لا بدمن وقوعه، وقد أشهد الله عباده الأدلة القواطع على ذلك، حتى صار عند أولي الألباب كأنهم ذائقون له مشاهدون له ألم من هذه النعمة على ما خصهم به من هذه النعمة العظيمة والمنحة الجسيمة.

ولهذا قال تعالى: ﴿فسبح باسم ربك العظيم﴾ فسبحان ربنا العظيم، وتعالى وتنزه عما يقول الظالمون والجاحدون علواً كبيراً...

والحمد لله رب العالمين حمداً كثيراً طيباً مباركاً فيه .

[تم تفسير سورة الواقعة]

## تفسير سورة الحديد [وهي] مدنية

(1-1) ﴿ بسم الله السرحسن الله السرحسن المرحس المرحس المرحس وهو العزيز الحكيم \* له ملك السماوات والأرض يحيي ويميت وهو على كمل شيء قديس \* همو الأول والآخر والظاهر والباطن وهو بكل شيء عليم \* همو الذي خلق شيء عليم \* همو الذي خلق

السماوات والأرض في ستة أيام ثم استوى على العرش يعلم ما يلج في الارض وما يخرج منها وما ينزل من السماء وما يعرج فيها وهو معكم أين ما كنتم والله بما تعملون بصير \* له ملك السماوات والأرض وإلى الله ترجع الأمور \* يولج الليل في النهار ويولج النهار في الليل وهو عليم بذات الصدور) نجبر تعالى عن عظمته وجلاله وسعة سلطانه، أن حميع ما في السيماوات والأرض من الحيوانات الناطقة والصامتة وغيرها، [والجوامد] تسبّح بحمد ربها، وتنزهه عما لا يليق بجلاله، وأنها قانتة لربها، منقادة لعزته، قد ظهرت فيها آثار حكمته، ولهذا قال: ﴿وهو العزيز الحكيم﴾ فهذا فيه بيان عموم افتقار المخلوقات العلوية والسفلية لربها، في جميع أحوالها، وعموم عزته وقهره للأشياء كلها، وعموم حكمته في خلقه وأمره، ثم أخبر عن عموم ملكه، فقال: ﴿له ملك السماوات والأرض يحيى ويميت، أي: هو الخالق لذلك، الرازق المدبر لها بقدرته ﴿ وهو على كل شىء قديرې .

وهو الأولى السذي ليس قبله شيء والأولى السذي ليس بعده شيء والظاهرة الذي ليس فوقه شيء والباطن الذي ليس دونه شيء.

وهو بكل شيء عليم قد أحاط عليم الطواهر والبواطن والسرائر والخفايا، والأمور المقدمة والمتأخرة.

وهو الذي خلق السماوات والأرض في سنة أيام، أولها يوم الأحد وآخرها يوم الجمعة وثم استوى على العرش، استواء يليق بجلاله، فوق جيع خلقه، ويعلم ما يلج في الأرض، من حب وحيوان ومطر،

<sup>(</sup>١) في ب: ﴿فأما إن كان من المقربين﴾ أي: إن كان الميت من المقربين إلى الله المتقربين إليه بأداء الواجبات والمستحبات، وترك المحرمات والمكروهات.

<sup>(</sup>٢) في ب: فيكون من باب التعبير بنوع الشيء عن جنه.

<sup>(</sup>٣) في ب: فسر.

 <sup>(</sup>٤) في ب: مشاهدون لحقيقته.

\_\_\_

وغير ذلك .

﴿وما يخرج منها﴾ من نباتٍ وشجر وحيوان وغير ذلك، ﴿وما ينزل من السسماء﴾ من الملائكة والأقدار والأرزاق.

﴿وما يعرج فيها﴾ من الملائكة والأرواح، والأدعية والأعمال، وغير ذلك.

﴿وهو معكم أينما كنتم كل كقوله: ﴿ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم ولا خمسة إلا هو سادسهم ولا أدنى من ذلك ولا أكثر إلا هو معهم أينما كانوا ﴾.

وهذه المعية، معية العلم والاطلاع، وله أد توعد على المجازاة بالأعمال بقوله: ﴿وَاللهُ بِما تعملون منكم من الأعمال، وما صدرت عنه تلك الأعمال، من بر وفجور، فمجازيكم عليها، وحافظها عليكم، فمجازيكم عليها، وحافظها عليكم، وخلقاً وعبيداً، يتصرف فيهم بما شاءه من أوامره القدرية والشرعية، الجارية على الحكمة الربانية، ﴿ولِلُ اللهُ ترجع على الحكمة الربانية، ﴿ولِلُ اللهُ ترجع فيعرض عليه العاد، فيميز الخبيث من الطيب، ويجازي المحسن بإحسانه، والمسيء بإساءته.

ويولج الليل في النهار ويولج النهار في الليل على النهار في الليل أي: يدخل الليل على النهار النهار، فيعشيهم الليل بظلامه، فيسكنون ويهدؤون، ثم يدخل النهار على الليل، فيزول ما على الأرض من الظلام، ويضيء الكون، فيتحرك العباد، ويقومون إلى مصالحهم على النهار، والنهار على الليل، ويداول على النهار، والنهار على الليل، ويداول بينهما، في الزيادة والنقص، والطول بينهما، في الزيادة والنقص، والطول والقصر، حتى تقوم بذلك الفصول، وتستقيم الأزمنة، ويحصل من المصالح ما يحصل بذلك القرب الذي ما يحصل بذلك، فتبارك الله رب العالمين، وتعالى الكريم الجواد، الذي

أنعم على عباده بالنعم الظاهرة والباطنة، ﴿وهو عليم بذات الصدور﴾ أي: بما يكون في صدور العالمين، فبوفق من يعلم أنه أهل لذلك، ويخذل من يعلم أنه لا يصلح لهذايته (١)

﴿٧ – ١١﴾ ﴿آمِنُوا بِاللهِ ورسوله وأنفقوا مما جملكم مستخلفين فيه فالذين آمنوا منكم وأنفقوا لهم أجر كبير \* ومالكم لا تؤمنون بالله والرسول يدعوكم لتؤمنوا بربكم وقد أخذ ميثاقكم إن كنتم مؤمنين \* هو الذي ينزل على عبده آيات بينات ليخرجكم من الظلمات إلى النور وإن الله بكم لرؤوف رحيم \* وما لكم ألا تنفقوا في سبيل الله ولله ميراث السماوات والأرض لا يستوي منكم من أنفق من قبل الفتح وقاتل أولئك أعظم درجة من الذين أنفقوا من بعد وقاتلوا وكلاوعد الله الحسني والله بما تعلمون خبير \*من ذا الذي يقرض الله قرضاً حسناً فيضاعفه له وله أجر كريم، يأمر تعالى عباده بالإيمان به وبرسوله ويما جاء به، وبالنفقة في سبيله، من الأموال التي جعلها الله في أيديهم واستخلفهم عليها، لينظر كيف يعملون، ثم لما أمرهم بذلك، رغَّبهم وحثُّهم عليه بذكر ما رتب عليه من الثواب، فقال: ﴿فالذين آمنوا منكم وأنفقوا﴾ أي: جمعوا بين الإيمان بالله ورسوله، والنفقة في سبيله، لهم أجر كبير، أعظمه [وأجله] رضا ربهم، والفوز بدار كرامته، وما فيها من النعيم المقيم، الذي أعده الله للمؤمنين والمجاهدين، ثم ذكر [السبب] الداعي لهم إلى الإيمان، وعدم المانع منه، فقال: ﴿وما لكم لا تؤمنون بالله والرسول يدعوكم لتؤمنوا بربكم وقد أَحِدُ ميثاقكم إن كنتم مؤمنين ﴿ أي: وما الذي يمنعكم من الإيمان، والحال أن الرسول محمداً ﷺ أفضل الرسل وأكرم داع دعا إلى الله يدعوكم، فهذا مما يوجب المبادرة إلى إجابة دعوته،

THE PROPERTY OF THE PROPERTY O إِنَّهُ لَقُتُومَ اتَّكَرِيعٌ ۞ فِيكِكِ مَّكُونٍ ۞ لَا يَتَشُهُۥ إِلَّا ٱلْمُطَهَّىٰ كُونَ ۞ تَيْرِيكُ مِن زَبِّ ٱلْعَلَمِينَ۞ أَفِيَهَذَا ٱلْحَيِيثِ أَنْمُ مُّذَهِنُونَ۞ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمُ ٱلْكُوتُكَذِبُونَ۞ فَلَوْلَا إِنَا لِلَقَتِ ٱتْكُلْقُومَ ۞ وَأَسْمُرْجِينَجِ دِنْظُهُونَ۞ وَيَقَنَّ أَقُرُهُ إِلَيْهِ مِنكُو وَلَلَكِنَ لَاتُبُعِدُونَ ۞ فَلَوْلَآ إِن لَئُتُمْ غَيْرُمَدِينِينَ۞ تَعِمُونَهَا إِنَّ لَمُتَّتَّمُ صَلِيقِينَ ۞ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُثَرِّينَ ۞ فَرَفِّ وَنَهُكُانٌ وَجَنَّتُ نَعِيدٍ ۞ وَأَمَّا إِنكَانَ مِنْ أَصْكِ ٱلْمِينِ ۞ فَسَلَمُّ لَكَ مِنْ أَصْحَبِ ٱلْكِيمِينِ۞ وَأَمَّا إِنْ كَالَ مِنَ ٱلْكَكِنِينَ ٱلْفَكَالِينَ۞ فَتُلْأَقِنَ عَيدٍ۞ وَتَصْلِتُهُ عَجَيدٍ ۞ إِنَّ هَاذَا لَهُوَ مَثَّى ٱلْيَقِينِ۞ فَتَبِّعْ بِأَسْدِرَتِكِ ٱلْشَطِيمِ۞ و المنظلة المن السَّبِّح بِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَالْمِرْضِّ وَهُوَ الْعَرِيزُ الْحَكِيمُ ٥ لَهُ المُنْكُ ٱلنَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ يَنِيءَ وَيُمِيثُ وَهُوَعَلَ كُلِ شَيْءَ وَقَدِيرُ الله المُوالِّ اللهُ وَالْكُورُوالطَّهِمُ وَالْمِسَاطِةُ وَهُوَيِكُلُ مَنَى عِلِيمُ TOWNS OT LONG TO SERVICE

والتلبية والإجابة للحق الذي جاء به، وقد أخذ عليكم العهد والميثاق بالإيمان وعنايته بكم، أنه لم يكتف بمجرد دعوة الرسول الذي هو أشرف العالم، بل أيده بالمعجزات، ودلَّكم على صدق ما جاء به بالآيات البينات، فلهذا قال فهو الذي يمنزل على عبده آيات بينات أي غلم المينات، فلهذا قال بينات أي غلم على عبده آيات بينات أي غلم على عبده آيات بينات أي غلم على عبده آيات العقول على صدق كل ما جاء به (")، بينات المينات فلهذا أهل وأنه حق اليقين، فليخرجكم وأنه من الكتاب والحكمة.

من الظلمات إلى النور أي: من ظلمات الجهل والكفر، إلى نور العلم والكفر، إلى نور العلم والإيمان، وهذا من رحمته بكم ورأفته، حيث كان أرحم بعباده من الوالدة بول هوان الله بكم لرؤوف

﴿١٠﴾ ﴿وما لكم ألا تنفقوا في سبيل الله ولله ميراث السماوات والأرض أي: وما الذي يمنعكم من النفقة في سبيل الله، وهو طرق الخير كلها، ويوجب لكم أن تبخلوا، ﴿وَهُ الحَالُ أَنَّهُ لِيسَ لَكُم شيء، بل ﴿لهُ اللهُ ميراث السماوات والأرض ﴿ فجميع الأموال ستنتقل من أيديكم أو تنقلون

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ ونخذل من يعلمه لا يصلح.

<sup>(</sup>٢) في ب: على صحة جميع ما جاء به.

هُوَالَّذِي حَلَقُ السَّمَوْنِ وَالْأَوْنَ فِي سِتَّةِ آيَامِ مُّ اَسْتَوَى عَلَيَامِ مُّ اَسْتَوَى عَلَيَامُ مُ اَسْتَوَى عَلَيْ الْمُسْتَمَا اللهُ عَلَيْهُ الْمُوْنِ فَالْمَالِيَّةُ مِنْهَ الْمُسْتِمَا الْمُسْتِمِ اللهُ اللهُ وَيُعِلَمُ اللهُ وَيُولِ اللهِ وَيَعْلَمُ اللهِ اللهِ وَيَعْلِمُ اللهِ وَيَعْلَمُ اللهِ اللهِ وَيَعْلَمُ اللهِ اللهِ وَيَعْلِمُ اللهِ اللهِ وَيَعْلِمُ اللهُ وَيَعْلِمُ اللهُ وَيَعْلِمُ اللهُ وَيَعْلَمُ اللهُ وَيَعْلِمُ اللهُ وَيَعْلِمُ اللهُ وَيَعْلِمُ اللهُ وَيَعْلِمُ اللهُ وَيَعْلِمُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ الل

TO SECOND OT A SECOND S

عنها، ثم يعود الملك إلى مالكه تبارك وتعالى، فاغتنموا الإنفاق ما دامت الأموال في أيديكم، وانتهزوا الفرصة، ثم ذكر تعالى تفاضل الأعمال بحسب الأحوال والحكمة الإلهية، فقال: ﴿لا يستوى منكم من أنفق من قبل الفتح وقاتل، أولئك أعظم درجة من الذين أنفقوا من بعد وقاتلوا الراد بالفتح هنا هو فتح الحديبية، حين جري من الصلح بين الرسول وبين قريش مما هو أعظم الفتوحات التي حصل بها نشر الإسلام، واختلاط المملمين بالكافرين، والدعوة إلى الدين من غير معارض، فدخل الناس من ذلك الوقت في دين الله أفواجا، واعتز الإسلام عزاً عظيماً، وكان المسلمون قبل هذا الفتح لا يقدرون على الدعوة إلى الدين في غير البقعة التي أسلم أهلها، كالمدينة وتوابعها، وكان من أسلم من أهل مكة وغيرها من ديار المشركين يؤذي ويخاف، فلذلك كان من أسلم قبل الفتح وأنفق وقاتل، أعظم درجة وأجرأ وثوابأ بمن لم يسلم ويقاتل وينفق إلا بعد ذلك، كما هو مقتضى الحكمة، ولذلك كان السَّابقون وفضلاء الصحابة، غالبهم أسلم قبل الفتح، ولما كان التفضيل بين الأمور قد

يتوهم منه نقص وقدح في المفضول، احترز تعالى من هذا بقوله: ﴿وكلاُّ وعد الله الحسني أي: الذين أسلموا وقاتلوا وأنفقوا من قبل الفتح وبعده، كلهم وعده الله الجنة، وهذا يدل على فضل الصحابة [كلهم]، رضى الله عنهم، حيث شهد الله لهم بالإيمان، ووعدهم الجنة، ﴿والله بما تعملون خبير، فيجازي كُلاً منكم على ما يعلمه من عمله، ثم حث على النفقة في سبيله، لأن الجهاد متوقف على النفقة فيه، وبذل الأموال في التجهز له، فقال: ﴿ من ذا الذي يقرض الله قرضاً حسنا، وهي النفقة [الطيبة] التي تكون خالصة لوجه الله، موافقة لمرضاة الله، من مال حلال طيب، طيبة به نفسه، وهذا من كرم الله تعالى [حيث] سماه قرضاً، والمال ماله، والعبد عبده، ووعد بالمضاعفة عليه أضعافاً كثيرة، وهو الكريم الوهاب، وتلك المضاعفة محلها وموضعها يوم القيامة، يوم كل يتبين فقره، ويحتاج إلى أقل شيء من الجزاء الحسن، ولذلك قال:

﴿١٧ ــ ١٥ ﴾ ﴿يوم ترى المؤمنين والمؤمنات يسمى نورهم بين أيديهم وبأيمانهم بشراكم اليوم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ذلك هو الفوز العظيم \* يوم يقول المنافقون والنافقات للذين آمنوا انظرونا نقتبس من نوركم قيل ارجعوا وراءكم فالتمسوا نورأ فضرب بينهم بسور له باب باطنه فيه الرحمة وظاهره من قبله العذاب \* ينادونهم ألم نكن معكم قالوا بلي ولكنكم فتنتم أنفسكم وتربصتم وارتبتم وغرتكم الأمان حتى جاء أمر الله وغركم بالله الغرور \* فاليوم لا يؤخذ منكم فدية ولا من الذين كفروا مأواكم النارهي مولاكم وبئس الصير ﴾ يقول تعالى \_مبيناً لفضل الإيمان واغتباط أهله به يوم القيامة \_: ﴿ يوم ترى المؤمنين والمؤمنات يسعى نورهم بين أيديهم وبأيمامهم أي: إذا

كان يوم القيامة، وكورت الشمس، وخسف القمر، وصار الناس في الظلمة، ونصب الصراط على متن جهنم، فحینتذ تری المؤمنین والمؤمنات، يسعى نورهم بين أيديهم وبأيمانهم، فيمشون بأيمانهم ونورهم في ذلك الموقف الهائل الصعب، كل على قدر إيمانه، ويبشرون عند ذلك بأعظم بشارة، فيقال: ﴿ بشراكم اليوم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ذلك هو الفوز العظيم) فلله ما أحلى هذه البشارة بقلوبهم، وألذها لنفوسهم، حيث حصل لهم كل مطلوب [محبوب]، ونجوا من كل شر ومرهوب، فإذا رأى المنافقون نور المؤمنين يمشون به (١)، وهم قد طفيء نورهم وبقوا في الظلمات حائرين، قالوا للمؤمنين: ﴿انظرونا نقتبس من نوركم اي: أمهلونا لننال من نوركم ما نمشي به، لننجو من العذاب، ف ﴿قيل﴾لهم: ﴿ارجعوا وراءكم فالتمسوا نوراً أي: إن كان ذلك مكناً، والحال أن ذلك غير بمكن، بل هو من المحالات، ﴿فضربِ﴾ بين المؤمنين والمنافقين ﴿بسور﴾أي: حائط منيع، وحصن حصين، ﴿له باب باطنه فيه الرحمة الذي يلى المؤمنين، ﴿وظاهره من قبله العذاب، وهو الذي يلي المنافقين، فينادي المنافقون المؤمنين، فيقولون لهم تضرعاً وترحماً: ﴿ أَلَّمُ نَكُنَّ معكم الدنيا نقول: «لا إله إلا الله،، ونصلي ونصوم ونجاهد، ونعمل مثل عملكم؟

وقالوا بلى كنتم معنا في الدنيا، وعملتم [في الظاهر] مثل عملنا، ولكن أعمالكم أعمال المنافقين، من غير إيمان ولا نية [صادقة] صالحة، بل ونتتم أنفسكم وتربصتم وارتبتم أي: شككتم في خبر الله الذي لا يقبل شكا، ووغرتكم الأماني الباطلة، حيث (٢) تمنيتم أن تنالوا منال المؤمنين، وأنتم غير موقنين، وحتى

<sup>(</sup>۱) في ب: يمشون بنورهم.

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أ: التي.

جاء أمر الله ﴾ أي: حتى جاءكم الموت وأنتم بتلك الحال الذميمة.

وفركم بالله الغرور وهو الشيطان، الذي زين لكم الكفر والسيطان، الذي زين لكم الكفر والتيم والريب، فاطمأننتم به، ووثقتم بوعده، وصدقتم خبره، وفاليوم كفووا فلو افتديتم بمثل الأرض ذهبا ومثله معه، لما تقبل منكم، وماواكم النار أي: مستقركم، وهي مولاكم التي تتولاكم وتضمكم إليها، ووبش المصير النار.

[قال تعالى:] ﴿وأما من خفت موازينه \* فأمه هاوية \* وما أدراك ما هيه \* نار حامية﴾.

(17 - 17) ﴿ أَلْ يَأْنِ لَلَّذَيْنَ آمَنُوا أَنْ تَخْشُعُ قَلُوبِهِم لَلْكُرُ الله وما نزل من الحق ولا يكونوا كاللين أوتوا الكتاب من قبل فطال عليهم الأمد فقست قلوبهم وكثير منهم فاسقون \* اعلموا أن الله يحيي الأرض بعد موتها قد بينا لكم الآيات لعلكم تعقلون للأ ذكر والمنافقات في الدار الآخرة، كان ذلك عما يدعو القلوب إلى الخسوع لربها، والاستكانة لعظمته، فعاتب الله والاستكانة لعظمته، فقال: ﴿ أَلْمُ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ وما نزل من الحق .

أي: ألم يجيء (١٠) الوقت الذي تلين به قلوبهم (٢) وتخشع لذكر الله، الذي هو القرآن، وتنقاد الأوامره وزواجره، وما نزل من الحق الذي جياء به كمم المرابق وهذا فيه الحث على الاجتهاد على خشوع القلب لله تعالى، ولما أنزله من الكتاب والحكمة، وأن يتذكر المؤمنون المواعظ الإلهية والأحكام الشرعية كل وقت، وولا حكام الشرعية كل وقت،

يكونوا كالذين أونوا الكتاب من قبل فطال عليهم الأمد أي: ولا يكونوا كالذين أنزل الله عليهم الكتاب الموجب لخشوع القلب والانقياد التام، ثم لم يدوموا عليه، ولا ثبتوا، بل طال عليهم الزمان واستمرت بهم الغفلة، فاضمحل إيمانهم وزال إيقانهم، فالقلوب تحتاج في كل وقت إلى أن تذكر بما أنزله الله، وتناطق بالحكمة، ولا ينبغي الغفلة عن ذلك، فإن ذلك (٣) سبب لقسوة القلب وجود العين.

واعلموا أن الله يحيي الأرض بعد موتها قد بينا لكم الآيات لعلكم تعقلون فإن الآيات تدل العقول على العلم بالمطالب الإلهية، والذي أحيا الأرض بعد موتها قادر على أن يحيي بأعمالهم، والذي أحيا الأرض بعد موتها ما أذرك من الحق على القلوب الميتة بما أنزله من الحق على رسوله، وهذه الآية تدل على أنه لا عقل لن لم يهتد بآيات الله و[لم] ينقد لشرائع الله.

والمصدقات وأقرضوا الله قرضاً حسناً والمصدقات وأقرضوا الله قرضاً حسناً يضاعف لهم ولهم أجر كريم الله والله أولئك هم والله ورسله أولئك هم المصديقون والشهداء عند ربهم لهم أجرهم ونورهم والذين كفروا وكذبوا بياتنا أولئك أصحاب الجحيم وإن المصدقين والمصدقات المسرعية، المن أكثروا من الصدقات المسرعية، والنفقات المرضية، وأقرضوا الله قرضاً حسناً بان قدموا من أموالهم في طرق الخيرات ما يكون مدخرا لهم أعند ربم، ويضاعف لهم الحسنة بعشر أمثالها إلى سبع مئة ضعف، إلى أضعاف كثيرة، وولهم

ALCINE V SENETE A يَوْمَ لَرَى اَلْمُؤْمِنِينَ وَاَلْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَىٰ فُورُهُم يَيْنَ أَيْدِيهِ مُ وَبِأَيْمَانِيهِ بُشِّرَيكُوْ ٱلْمِتْعَ جَنَّتُ تَجْرِى مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَرُ خَلِدِينَ فِيهَا ۚ ذَٰلِكَ هُوَ ٱلْفَوَزُٱلْعَظِيدُ ۞ يَوْمَ يَقُولُ ٱلْمُتَنْفِقُونَ وَٱلْمُنْفِقَاتُ لِلَّذِينَ ءَامَتُواْ ٱنظُرُونَا نَقَنْيَسْ مِن فُرِيُرُ قِيلَ ٱرْجِعُواْ وَزَآءَكُمْ فَٱلْمَسَسُواْ نُورًا قَصْرِبَ بَيْنَهُم لِمُورِلُهُ بَابُ بَاطِنْهُ فِيهِ ٱلرِّحْمَةُ وَظَلِهِ مُرْمِقِيِّهِ ٱلْعَدَابُ ۞ يُنَادُونَهُمُ أَلَوْنَكُنُ مَعَكُمْ قَالُواْبِكُن وَلِكِتَكُو فَتَنتُمْ أَنفُسَكُمْ وَتَرَبَّضَ فَرْ وَأَرْتَبُّتُمْ وَغَرَّتُكُمُ الْأَمَّانِيُ حَنَّى جَاءً أَمْرُ} لِنَّهِ وَغَرَّكُمْ بِأَلْقِوَالْفَكُرُوكُ ۞ فَٱلْبُوِّمَ لَا يُؤْخَذُ مِنكُرُ فِدْيَةٌ وَلَامِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مَأْوَكُمُ ٱلۡتَأَرُّهِي مَوْلَكُمُ وَبِيثْسَ ٱلْمَصِيرُ ۞ \* أَلْرَيَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوۤ أَنَ غَنْتُمَ قُلُويُهُمُ لِذِكْرِ ٱللَّهِ وَمَانَزَلَ مِنَ ٱلْكُنِّعَ وَلَا يَكُونُواْكَ ٱلَّذِينَ أُولُواْ ٱلَّكِ عَنْكِين قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمْدُ فَقَسَتْ قُلُويُهُمَّ وَكَثِيرُ مُثِنْهُمُ فَلَيِهُونَ ۞ٱعْلَتُوا أَنَالْقَهُ يُحْيِ ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا قَدْبَيَّنَا ٱلْكُوا ٱلْآيِلَتِ لَمَلَكُمُّ تَعَقِلُونَ ۞ إِنَّ ٱلْمُصَدِقِينَ وَٱلْمُصَّدِقَتِ وَأَفَرَضُواْ الله قَرْضًا حَسَنًا يُضَعَفُ لَمُدُّ وَلَمُتُرَّأَجُرُّ كَرِيدٌ ۞

أجر كريم، وهو ما أعده الله لهم في الجنة، مما لا تعلمه النفوس.

DESCRIPTION OF LONG CO.

والديسان امنواباله ورسله والإيمان عند أهل السنة: هو ما دل عليه الكتاب والسنة، هو قول القلب واللسان، وعمل القلب واللسان والجوارح، فيشمل ذلك جميع شرائع الدين الظاهرة والباطنة، فالذين جمعوا بين هذه الأمور هم الصديقون أي: الذين مرتبتهم فوق مرتبة عموم المؤمنين، ودون مرتبة الأنبياء.

[وقوله:] ﴿ والشهداء عند ربهم لهم أجرهم ونورهم كما ورد في الحديث الصحيح: "إن في الجنة مئة درجة، ما بين الدرجتين (أن كما بين السماء والأرض، أعدها الله للمجاهدين في سبيله»، وهذا يقتضي شدة علوهم ورفعهم، وقربهم إلى الله تعالى.

والذين كفروا وكذبوا بآياتنا أولئك أصحاب الجحيم فهذه الآيات جمعت أصناف الخلق، المتصدقين، والصديقين، والشهداء، وأصحاب الجحيم، فالمتصدقون الذين كان جُلُ عملهم الإحسان إلى الخلق، وبذل النفع إليهم بغاية ما يمكنهم، خصوصاً

في ب: ألم يأت.

(1)

<sup>(</sup>٤) في ب: ذخراً.

هي ب: ما بين كل درجتين.

<sup>(</sup>٢) في ب: الذي به تلين قلوبكم.

<sup>(</sup>٣) في ب: فإنه.

وَالَّذِينَ مَامَنُواْ يَاتَهَ وَرُمُنِايِدَ أَوْلَيْكَ هُدُ ٱلصِّدِيقُونَّ وَٱلشُّهَدَاْءُ ﴿ اللَّهُ عِندَرَيِهِ مَ لَمُ أَجْرُهُمْ وَنُورُهُمْ وَالَّذِينَ لَمُنْرُواْ وَكُذَّهُ وَابْعَايَدِتَ أُوْلَيِكَ أَمْهُ حَبُ ٱلْجُمِيدِ ۞ ٱعْلَمُوا أَنَّمَا ٱلْحَيَاؤُ ٱلدُّنْكِ لَيِّ وَلَهُو وَذِيبَةٌ وَقَلَ خُرِيتِنَكُمْ وَتَكَاثُرُ عِينَاكُمْ وَتَكَاثُرُ عِلْهُ فَوَلِ وَٱلْأَوْلَلَوكُمْ عَلَى غَيْثٍ أَغِبَ ٱلْكَ فَارَبُ اللهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَرَّنهُ مُصْفَرَّاتُمْ يَكُونُ خُطَاعاً قَافِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ شَكِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِنَ أَلَيْهِ وَرِضُوَانٌ وَمَا أَعْجَنَوْهُ ٱلدُّنْيَ ۖ إِلَّامَنَا كُمَ ٱلْخُرُورِ ۞ مَا لِقُولَ إِلَّامَغُيْرَةِ مِن زَّبِكُرُ وَجَدَّيْهِ عَرْضُهَا كَعَرْضِ ٱلنَّمَاءَ وَٱلْأَرْضِ أَعِدَّتُ لِلَّذِيرَ ﴾ وَاصَنُواْ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَذَلِكَ فَصَٰلَ أَلَمَهِ يُؤْتِبِهِ مَن يَنَكَأَءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَصْلِ الْعَظِيدِ ۞ مَا أَصَابَ بِن مُّصِيكَةِ فِي ٱلْأَرُّضِ وَلَاقَ أَهْيُكُمْ إِلَّا فِي كَثَيِينَ فَبْلِأَن نَتْمَأُهُمَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ ۞ لِكَيْلَا تَاسُواْ عَلَىٰ مَافَانَكُمُ وَلَانَفُ رَجُواْ عِمَا ءَاتَىٰكُمُ وَلَانَفُ لِيُحِبُ حُلِّمُ عُنَالِ فَخُودٍ ۞ ٱلَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبُخْلِ وَمَن يَتُولُ فَإِنَّ ٱللَّهَ هُوَالْغَفِي ٱلْحَيدات ADDIOL OF EDGE

بالنفع بالمال في سبيل الله .

والصديقون هم الذين كملوا مراتب الإيمان والعمل الصالح، والعلم النافع، واليقين الصادق، والشهداء هم الذين قاتلوا في سبيل الله [لإعلاء كلمة الله، وبذلوا أنفسهم وأموالهم] لفتلوا، وأصحاب الجحيم هم الكفار الذين كذبوا بآيات الله.

وبقي قسم ذكرهم الله في سورة فاطر، وهم المقتصدون الذين أدوا الواجبات وتركوا المحرمات، إلا أنهم حصل منهم تقصير ببعض حقوق الله وحقوق عباده، فهؤلاء مالهم الجنة، وإن حصل لهم عقوبة ببعض ما فعل.

أهلها، بأنها لعب ولهو، تلعب بها الأبدان، وتلهو بها القلوب، وهذا مصداقه ما هو موجود وواقع من أبناء الدنيا، فإنك تجدهم قد قطعوا أوقات أعمارهم بلهو القلوب، والغفلة عن ذكر الله (١)، وعما أمامهم من الوعد والوعيد، وتراهم قد اتخذوا دينهم لعبا ولهواً، بخلاف أهل اليقظة وعُمّال الآخرة، فإن قلوبهم معمورة بذكر الله، ومعرفته ومجبته، وقد أشغلوا أوقاتهم بالأعمال التي تقربهم إلى الله، من النفع القاصر والمتعدي.

[وقوله:] ﴿وزينة ﴾ أي: تزيّنٌ في اللباس والطعام والشراب، والمراكب والدور والقصور والجاه. [وغير ذلك] ﴿وتفاخر بينكم ﴾ أي: كل واحد من هو الخالب في أمورها، والذي له الشهرة في أحوالها، ﴿وتكاثر في الأموال والأولاد ﴾ أي: كل يريد أن يكون هو الكاثر لغيره في المال والولد، وقوعه من محبّي الدنيا والمطنين إليها.

بخلاف من عرف الدنيا وحقيقتها، فجعلها معبراً ولم يجعلها مستقراً، فنافس فيما يقربه إلى الله، واتخذ الوسائل التي توصله إلى الله (٢)، وإذا رأى من يكاثره وينافسه بالأموال والأولاد، نافسه بالأعمال الصالحة

ثم ضرب للدنيا مثلاً بغيث نزل على الأرض، فاختلط به نبات الأرض نما يأكل الناس والأنعام، حتى إذا أخذت الأرض زخرفها، وأعجب نباته الكفار، الذين قصروا همهم ونظرهم إلى الدنيا<sup>(۱)</sup> جاءها من أمر الله [ما أتلفها] فهاجت ويست، فعادت على حالها الأول، كأنه لم ينبت فيها خضراء، ولا رُوّي لها مرأى أنيق، كذلك الدنيا، بيما هي زاهية لصاحبها واهرة، مهما أراد من مطالبها حصل، ومهما توجه لأمر من أمورها وجد أبوابه مفتحة، إذ أصابها القدر بما

أذهبها (٤) من يده، وأزال تسلطه عليها، أو ذُهِب به عنها، فرحل منها صفر اليدين، لم يتزود منها سوى الكفن، فتبا لمن أضحت هي غاية أمنيته ولها عمله وسعيه.

وأما العمل للآخرة فهو الذي ينفع، ويدخر لصاحبه، ويصحب العبد على الأبد، ولهذا قال تعالى: ﴿وَفِي الآخرة على علماب شديد ومغيرة من الله ورضوان﴾ أي: حال الآخرة، ما يحلو من هذين الأمرين: إما العذاب الشديد في نار جهنم، وأغلالها وسلاسلها وأهوالها لمن كانت الدنيا هي غايته ومنتهى مطلبه، فتجرأ على معاصي الله، وكذب بآيات الله، وكفر بأنعم الله.

وإما مغفرة من الله للسيئات، وإزالة للعقوبات، ورضوان من الله، يحل من أحله (ه) به دار الرضوان لمن عرف الدنيا، وسعى للآخرة سعيها.

فهذا كله بما يدعو إلى الزهد في الدنيا، والرغبة في الآخرة، ولهذا قال: ﴿وما الحياة الدنيا إلا مشاع الغرور﴾ أي: إلا متاع يتمتع به وينتفع به، ويستدفع به الحاجات، لا يغتر به ويطمئن إليه إلا أهل العقول الضعيفة الذين يغرهم بالله الغرور.

ثم أمر بالمسابقة إلى مغفرة الله ورضوانه وجنته، وذلك يكون بالسعي بأسباب المغفرة، من التوبة النصوح، والاستغفار النافع، والبعد عن الذنوب بالعمل الصالح، والمسابقة إلى رضوان الله يرضي الله على الدوام، من الإحسان يرضي الله على الدوام، من الإحسان في عبادة الخالق، والإحسان إلى الخلق بجميع وجوه النفع، ولهذا ذكر الله الأعمال الموجبة لذلك، فقال: ﴿وجنة عرضها كعرض السماء والأرض والإيمان بالله ورسله والإيمان بالله ورسله والإيمان الله يؤتيه من يشاء أي ذخل فيه فضل الله يؤتيه من يشاء أي دهذا فيه فضل الله يؤتيه من يشاء أي دهذا

<sup>(</sup>٣) في ب: همهم ونظرهم.

 <sup>(</sup>٤) في ب: فأذمبها.

<sup>(</sup>a) في ب: من أحله عليه.

<sup>(</sup>٦) كذا في ب، وفي أ: ورسوله. ``

<sup>(</sup>١) في ب: بلهو قلوبهم وغفلتهم.

<sup>(</sup>٢) في ب: إلى ذلك.

الذي بيناه لكم، وذكرنا لكم فيه الطرق الموصلة إلى الجنة، والطرق الموصلة إلى النار، وأن فضل الله بالثواب الجزيل والأجر العظيم (١)، من أعظم منته على عباده وفضله فوالله فو المفضل المظيم الذي لا يُحصى ثناء عليه، بل هو كما أثنى على نفسه، وفوق ما يثني على عباده (١)

﴿ ٢٤ ــ ٢٤﴾ ﴿ما أصاب من مصيبة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من قبل أن نبرأها إن ذلك على الله يسير \* لكيلا تأسوا على ما فاتكم ولا تفرحوا بما آتاكم والله لا يحب كل مختال فخور \*الذين يبخلون ويأمرون الناس بالبخل ومن يتول فإن الله هو الغنى الحميد، يقول تعالى مخبراً عن عموم قضائه وقدره: ﴿مَا أَصَابِ مِنْ مَصَيِّبَةً فِي الأرضُ ولا في أنفسكم كله وهذا شامل لعموم الصائب التي تصيب الخلق، من خير وشر، فكلها قدكتبت في اللوح المحفوظ، صغيرها وكبيرها، وهذا أمر عظيم لا تحيط به العقول، بل تذهل عنده أفئدة أولى الألباب، ولكنه على الله يسير، وأخبر الله عباده بذلك لأجل أن تتقرر هذه القاعدة عندهم، ويبنوا عليها ما أصابهم من الخير والشر، فلا يأسوا ويحزنواعلى ما فاتهم، مما طمحت له أنفسهم وتشوفوا إليه، لعلمهم أن يكون ذلك مكتوب في اللوح المحفوظ، لا بد من نفوذه ووقوعه، فلا سبيل إلى دفعه، ولا يفرحوا بما آتاهم الله فرح بطر وأشر، لعلمهم أنهم ما أدركوه بحولهم وقوتهم، وإنما أدركوه بفضل الله ومَنَّه، فيشتغلوا بشكر من أولى النعم ودفع النقم، ولهذا قال: ﴿والله لا يحب كل محتال فحور، أي: متكبر فظ غليظ، معجب بنفسه، فخور بنعم الله، ينسبها إلى نفسه، وتطغيه وتلهيه، كما قال تبارك وتعالى: ﴿ثم

إذا خوَّلناه نعمة منا قال إنما أوتيته على علم علم علم علم علم المع فتنة .

﴿الذين يبخلون ويأمرون الناس بالبخل الأمرين الأمرين الذميمين، اللذين كل منهما كاف في الشر البخل: وهو منع الحقوق الواجبة، ويأمرون الناس بذَّلك، فلم يكفهم بخلهم، حتى أمروا الناس بذلك، وحثُّوهم على هذا الخلق الذميم بقولهم وفعلهم، وهذا من إعراضهم عن طاعة ربهم وتوليهم عنها، ﴿ومن **يتول﴾** عن طاعة الله فلا يضر إلا نفسه، ولن يضر الله شيئا، ﴿فَإِنَّ اللَّهُ هو الغني الحميد، الذي غناه من لوازم ذاته، الذي لـه مـلـك الــــمـاوات والأرض، وهبو إلذي أغنى عباده وأقناهم، الحميد الذي له كل اسم حسن، ووصف كامل، وفعل جميل، يستحق أن يحمد عليه ويثني ويعظم .

﴿٢٥ ـ ٢٧﴾ ﴿لقد أرسلنا رسلنا بالبينات وأنزلنا معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط وأنزلنا الحديد فيه بأس شديد ومنافع للناس وليعلم الله من ينصره ورسله بالفيب إن الله قوي عزيز \* ولقد أرسلنا نوحاً وإبراهيم وجعلنا في ذريتهما النبوة والكتاب فمنهم مهند وكثير منهم فاسقون \* ثم قفينا على آثارهم برسلنا وقفينا بعيسي ابن مريم وآتيناه الإنجيل وجعلنا في قلوب الذين اتبعوه رآفة ورحمة ورهبانية ابتدعوها ما كتبناها عليهم إلا ابتغاء رضوان الله فما رعوها حق رعايتها فآتينا الذين آمنوا منهم أجرهم وكثير منهم فاسقون، يقول نعالى: ﴿لقد أرسلنا رسلنا بالبينات، وهي الادلة والشواهد والعلامات الدالة على صدق ما جاؤوا به وحقيته.

﴿ وأنزلنا معهم الكتاب العلى وهو اسم جنس يشمل سائر الكتب التي أنزلها الله لهداية الخلق وإرشادهم، ما ينفعهم ودنياهم ودنياهم ودنياهم

والميزان وهو العدل في الأقوال والأفعال، والدين الذي جاءت به الرسل، كله عدل وقسط في الأوامر والنواهي وفي معاملات الخلق، وفي الجنايات والقصاص والحدود (والمواريث وغيير ذلك)، وذلك بدين الله، وتحصيلاً لمصالحهم التي بدين الله، وتحصيلاً لمصالحهم التي على أن الرسل متفقون في قاعدة الشرع، وهو القيام بالقسط، وإن الخرفة الغدل، بحسب الأزمنة والأحوال، ووأنزلنا الحديد فيه بأس والدوع وغير ذلك.

﴿ ومنافع للناس ﴾ وهو ما يشاهد من نفعه في أنواع الصناعات والحرف، والأواني والات الحرث، حتى إنه قَلَّ أن يموجد شيء إلا وهمو يحتاج إلى الحديد.

وليعلم الله من ينصره ورسله بالغيب الله عن ينصره ورسله بالغيب اي: ليقيم تعالى سوق الامتحان بما أنزله من الكتاب والحديد، فيتبين من ينصره وينصر رسله في حال الغيب؛ التي ينفع فيها الإيمان قبل الشهادة، التي لا فائدة بوجود الإيمان فيها، لأنه حيناذ يكون ضرورياً.

﴿إِن الله قسوي عسزيسز﴾ أي: لا يعجزه شيء، ولا يفوته هارب، ومن قوته وعزته أن أنزل الحديد الذي أنه قادر على الانتصار من أعدائه، أنه قادر على الانتصار من أعدائه، ليعلم من ينصره بالغيب، وقرن تعالى في هذا (٣) للوضع بين الكتاب والحديد، لأن يهذين الأمرين ينصر الله دينه، ويعلى والبرهان والسيف الناصر بإذن الله، وكلاهما قيامه بالعدل والقسط، الذي وكلاهما قيامه بالعدل والقسط، الذي يستدل به على حكمة البارى وكماله،

<sup>(</sup>١) في ب: وأن ثواب الله بالأجر الجزيل، والثواب الجميل.

<sup>(</sup>٢) في ب: أحدٌ من خلقه.

<sup>(</sup>٣) في ب: بهذا.

وكمال شريعته التي شرعها على ألسنة رسله.

ولما ذكر نبوة الأنبياء عموماً، ذكر من خواصهم النبيين الكريمين نوحاً وابراهيم اللنبوة والكتاب فقال: ﴿ولقد أرسلنا نوحاً وإبراهيم وجعلنا في ذريتهما النبوة والكتاب أي: الأنبياء المتقدمين والمتأخرين كلهم من ذرية نوح وإبراهيم عليهما السلام، وكذلك الكتب كلها نزلت على ذرية هذين الكتب لكها نزلت على ذرية هذين النبيين الكريمين، ﴿وَمَنهم أَيْ: مَن أُرسلنا إليهم الرسل ﴿مهتد المرسلنا إليهم الرسل ﴿مهتد المرسلة مسترشد معادهم مسترشد مهداهم مسترشد

﴿وكثير منهم فاسقون الله و أي : خارجون عن [طاعة الله و] طاعة الرسل والأنبياء (١) كما قال تعالى : ﴿وما أكثر النياس ولو حرصت بمؤمنن ﴾ .

وثم قفينا أي: أتبعنا وعلى آثارهم برسلنا وقفينا بعيسى ابن مريم خص الله عيسى عليه السلام؛ لأن السياق مع النصارى، الذين يزعمون التباع عيسى عليه السلام، وآتيناه المناحيل الذي هو من كتب الله الفاضلة، ووجعلنا في تلوب الذين التبعوه وأفة ورحمة كما قال تعالى: اليهود والذين أشركوا ولتجدن أقريم مودة للذين آمنوا الذين قالوا إنا نصارى دلك بأن منهم قسيسين ورهبانا وأنهم ذلك بأن منهم قسيسين ورهبانا وأنهم لا يستكبرون الآيات.

ولهذا كان النصارى ألين من غيرهم قلوباً، حين كانوا على شريعة عيسى عليه السلام.

﴿وَرَهْبِانِية ابتدعوها ﴾ والرهبانية: العبادة، فهم ابتدعوا من عند أنفسهم عبادة، ووظفوها على أنفسهم، والتزموا لوازم ما كتبها الله عليهم ولا فرضها، بل هم الذين التزموا بها من تلقاء أنفسهم، قصدهم بذلك رضا الله

تعالى، ومع ذلك ﴿فما رعوها حق رعايتها﴾ أي: ما قاموا بها ولا أدوا حقوقها، فقصروا من وجهين: من جهة ابتداعهم، ومن جهة عدم قيامهم بما فرضوه على أنفسهم.

فهذه الحال هي الغالب من أحوالهم

ومنهم من هو مستقيم على أمر الله، ولهذا قال: ﴿فَاتَينَا الدَّينَ آمنوا منهم أُجِرِهِمَا الدَّينَ آمنوا منهم أُجِرِهِمَا أَي: السَّدَينَ آمنوا منهم بمحمد على مع إيمانه بعيسى، كل أعطاه الله على حسب إيمانه ﴿وكثير منهم فاسقون﴾

﴿ ٢٨ \_ ٢٩﴾ ﴿يا أيها الدِّين آمنوا اتقوا الله وآمنوا برسوله يؤتكم كفلين من رحمته ويجعل لكم نورا تمشون به ويغفر لكم والله غفور رحيم \* لئلا يعلم أهل الكتاب ألا يقدرون على شيء من فضل الله وأن الفضل بيد الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم ﴿ وهذا الخطاب، يحتمل أنه [خطاب] لأهل الكتاب الذين أمنوا بموسى وعيسي عليهما السلام، يأمرهم أن يعملوا بمقتضى إيمانهم، بأن يتقوا الله فيتركوا معاصيه، ويؤمنوا برسوله محمد ﷺ، وأنهم إن فعلوا ذلك أعطاهم الله ﴿ كَفَلَينَ مِن رَحْمَهُ ﴾ أي : نصيبين من الاجر نصيب على إيمامهم بالأنبياء الأقدمين، ونصيب على إيمانهم بمحمد ﷺ

ويحتمل أن يكون الأمر عاماً يلخل فيه أهل الكتاب وغيرهم، وهذا الظاهر، وأن الله أمرهم بالإيمان طاهره وباطنه، أصوله وفروعه، وأنهم أصداله وفروعه، وأنهم أعطاهم الله ﴿كفلين من رحمته ﴾ لا يعلم وصفهما وقدرهما إلا الله تعالى أجر على الإيمان، وأجر على التقوى، أو أجر على التقوى، أو أن التثنية المراد بها تكرار الإيتاء مرة بعد أخرى.

﴿ويعل لكم نوراً تمشون به ﴾ أي: يعطيكم علماً وهدى ونوراً تمشون به في ظلمات الجهل، ويغفر لكم السيئات.

﴿والله ذو الفضل العظيم ﴾ فلا يستكثر (٢) هذا الثواب على فضل دي الفضل العظيم، الذي عم فضله أهل السماوات والأرض، فلا يخلو مخلوق من فضله طرفة عين ولا أقل من ذلك. [وقوله] ﴿لئلا يعلم أهل الكتاب ألا يقدرون على شيء من فضل الله ﴾ أي: بينا لكم فضلناً وإحساننا لمن آمن إيساناً عاماً، واتقى الله، وأمن برسوله، لأجل أن أهل الكتاب يكون لديهم علم (٣) بأنهم لا يقدرون على شيء من فضل الله أي: لا يحجرون على الله بحسب أهوائهم وعقولهم الفاسدة، فيقولون. ﴿لن يدخل الجنة إلا من كان هوداً أو نصاري، ويتمنون على الله الأمان الفاسدة، فأخبر الله تعالى أنَّ المؤمنين برسوله محمد ﷺ، المتقين الله والهم كفلان من رحمته، ونورٌ، ومعفرة، رغماً على أنوف أهل الكتاب، وليعلموا ﴿أَنَ الْفَصْلُ بِيدُ اللهِ **يؤتيه من يشاء﴾ بمن اقتضت حكمته** تعالى أن يؤتيه من فضله، ﴿والله فو الفضل العظيم ﴿ [الذي لا يقادر

> تم تفسير سورة الحديد، ولله الحمد والمنة، والحمد لله

# تفسير سورة قد سمع الله وهي مدنية

(1 \_ 3 ﴾ (ب سم الله السرحسن الرحيم قد سمع الله قول التي تجادلك في زوجها وتشتكي إلى الله والله يسمع تحاوركما إن الله سميع بصير \* الذين يظاهرون منكم من نسائهم ما هن أمهاتهم إلا اللائي ولدنهم وإنه الله لعقو فقور \* الذين يظاهرون من نسائهم ثم يعودون لما قالوا فتحرير من نسائهم ثم يعودون لما قالوا فتحرير

<sup>(</sup>٣) في ب: لأجل أن يكون عند أهل

الكتاب علم.

<sup>(</sup>١) في ب: طاعة رسله.

<sup>(</sup>٢) في ب: فلا يستغرب كثرة.

رقبة من قبل أن يتماسا ذلكم توعظون به والله بما تعملون خبير \* فمن لم يجد فصيام شهرين متتابعين من قبل أن يتماسا فمن لم يستطع فإطعام ستين مسكينا ذلك لتؤمنوا بالله ورسوله وتلك حدود الله وللكافرين عذاب أليم من الأنصار اشتكته زوجته [إلى الله، وجادلته] (١) إلى رسول الله على نفسه، بعد الصحبة حرمها على نفسه، بعد الصحبة شيخا كبيراً، فشكت حالها وحاله إلى الله وإلى رسول الله على نفسه، وكان هو رجلا شيخا كبيراً، فشكت حالها وحاله إلى الله وأعدت فيه وأعادت.

فقال تعالى: ﴿قد سمع الله قول التي تجادلك في زوجها وتشتكي إلى الله والله يسمع تحاوركما ﴾ أي: تخاطبكما فيما بينكما، ﴿إن الله سميع ﴾ لحميع الأوقات، على تفن الحاجات.

«بصير» يبصر دبيب النملة السوداء، على الصخرة الصماء في الليلة الظلماء، وهذا إخبار عن كمال سمعه ويضره، وإحاطتهما بالأمور الدقيقة والحليلة، وفي ضمن ذلك الإشارة بأن الله [تعالى] سيزيل شكواها، ويرفع بلواها، ولهذا ذكر حكمها، وجكم غيرها(٢) على وجه العموم، فقال: ﴿الذِّينِ يَظُّاهِرُونِ منكم من نسائهم ما هن أمهاتهم إن أمهاتهم إلااللائي ولدنهم المطامرة من الزوجة: أن يقول الرجل لزوجته: «أنت على كظهر أمي»، أو غيرها من محارمه، أو: «أنت على حرام»، وكان المعتاد عندهم في هذا لِفظ «الطهر» ولهذا سماه الله «ظهاراً» فقال:

﴿الذين يظاهرون منكم من نسائهم ما هن أمهاتهم ﴾ أي: كيف يتكلمون بهذا الكلام الذي يعلم (٣) أنه لا حقيقة له، فيشبهون أزواجهم بأمهاتهم اللاتي ولدنهم؟ ولهذا عظم الله أمره وقبحه، فقال: ﴿وَإِنْهُمْ لِيقُولُونَ مَنْكُراً مِنْ القُولُ وَوُوراً﴾ أي: قولاً شنيعاً، ﴿وَرُوراً﴾ أي: كذباً.

وران الله لعفو غفور عمن صدر منه بعض المخالفات، فتداركها بالتوبة النصوح.

والذين يظاهرون من نسائهم ثم يعودون لما قالوا اختلف العلماء في معنى العود، فقيل: معناه العزم على جماع من ظاهر منها، وأنه بمجرد عزمه تجب عليه الكفارة المذكورة، ويدل على هذا أن الله تعالى ذكر في الكفارة أنها (٢٠) تكون قبل المسيس، وذلك إنما يكون بمجرد العزم، وقيل: معناه حقيقة الوطء، ويدل على ذلك أن الله قال إلما هو الوطء.

وعلى كل من القولين ﴿فَ إِذَا وَجِدَ الْعُودِ، صَارِ كَفَارَةَ هَذَا التَّحْرِيمَ ﴿ تُعْرِيرَ مِقْدِيمَ الْمُدَّتِ فَي آيةَ أَخْرى (<sup>(0)</sup>)، ذكر أو أنثى، بشرط أن تكون سالة من العيوب المضرة (<sup>(7)</sup> بالعمل.

من قبل أن يتماسا، أي: يلزم الزوج أن يترك وطء زوجته التي ظاهر منها حتى يكفر برقبة.

﴿ فلكم ﴾ الحكم الذي ذكرناه لكم ، ﴿ توعظون به ﴾ أي: يبين لكم حكمه مع الترهيب المقرون به ، لأن معنى الوعظ ذكر الحكم مع الترغيب والترهيب ، فالذي يريد أن يظاهر ، إذا

A CHARLES V SERVICES اً لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبِينَانِ وَأَرْلُنَا مَعَهُو ٱلْكِتَابُ وَٱلۡمِيزَاتُ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلۡقِسۡطِ وَأَرَلُنَا ٱتَّكِدِيدَ فِيهِ بَأَسُّ شكديدٌ وَمَنكفِعُ لِلنَّكَاسِ وَلِيَعْ لَمَرَ ٱللَّهُ مَن يَنْصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِٱلْفَيْتُ [ إنَ اللَّهَ قَوِينُ عَزِيزٌ ۞ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا فُوحَنَّا وَإِبْرَاهِ بِمَ وَجَعَكْنَا فِي دَرِيَتِهِ مَا ٱلنَّبُوَّةَ وَٱلْكِتَابُ فَيِنْهُم مُّهُ تَدٍّ وَكَيْرُونُهُمْ مُنْ فَلِي فُونَ ۞ ثُرُ قَفَيْنَا عَلَى اللَّهِم يُرْمُلُكِنَا وَقَفَيْنَ الِعِيسَى أَيْنِ مَرْسِمَ وَءَاتَيْنَكُهُ ٱلْإِنْجِيلَ وَتَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ ٱلَّذِيرَ َ ٱلنَّبَعُوهُ رَأْفَ لَهُ وَرَحْ مَهَ وَرَهْبَالِيَّةٌ ٱبْتَدَعُوهَا مَاكَتَبْتُهُاعَلِيْهِمْ إِلَّا أَيِّعَآ أَيْفَانَ وَضَوَابِ أَنَّهِ فَعَارَعَوْهِا حَقَّ رِعَايَتِهَا فَعَانَيْنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْءِ نَهُمْ أَجُرَهُمْ وَكَيْرِيرٌ مِنْهُمْ فَلِيقُونَ ۞ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَنَّقُوا ٱللَّهَ وَمَامِنُوا إِيرَسُولِهِ، وَقُرْبَكُمْ كُونَا فِي مِن زَحْمَتِهِ، وَيَجْعَلَ لَكُمْ فُولًا التَشُونَ بِهِ، وَيَغْفِرُ لَحَكُمُ وَأَلَهُ عَنَفُورٌ أَجِيدُ ۞ لِنَكَّا يَضَامَرَ المَّهُ الْكِتَكِ الْإِيمَةِ دِرُونَ عَلَى مَنْ عِنْ فَصْرِ اللَّهِ وَأَنَّ الْفَضْلَ بِيَدَاتَهِ وَقَيْدِهِ مَن يَشَكَّةُ وَالْقَدُدُو الْفَضْلِ الْعَظِيدِ ۞ 

ذكر أنه يجب عليه عتق رقبة كف نفسه عنه، ﴿والله بما تعملون خبير﴾ فيجازي كل عامل بعمله.

وفمن لم يجل وقبة يعتقها، بأن لم يجدها أو [لم] يجد شمنها وفه عليه وسيام شهرين متتابعين من قبل أن يتماسا وفمن لم يستطع الصيام وفإطعام ستين مسكينا إما بأن يطعمهم من قوت بلده ما يكفيهم، كما هو قول كثير من المفسرين، وإما بأن يطعم كل مسكين مُذَّ بُرُّ أو نصف صاع من غيره مما يجزي في الفطرة، كما هو قول طائفة أخرى.

ذلك الحكم الذي بيناه لكم، ووضحناه لكم التومنوا بالله ورسوله وذلك بالتزام هذا الحكم وغيره من الأحكام والعمل به، فإن التزام أحكام الله والعمل بها من الإيمان، [بل هي المقتصودة] وعما يزيد به الإيمان ويكمل وينمو.

﴿ وتلك حدود الله ﴾ التي تمنع من

<sup>(</sup>١) زيادة من هامش: ب.

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أ: ذكر حكم هذا الحكم وجكم غيره.

<sup>(</sup>٣) في ب: يعلمون.

<sup>(</sup>٤) كذا في ب، وفي أ: أن.

<sup>(</sup>٥) في ب: آية القتال.

<sup>(</sup>٦) في ب: الضارة.

<sup>(</sup>٧) في ب: ويزداد به الإيمان.

A CHARLES NO STREET, SEE قَدْسَيَعَ اللَّهُ قَوْلَ ٱلِّي تُحَدِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَلَشْتَكِي إِلَى لَشُووَلَتُهُ يَسْمَعُ مُّاوَرَكُمُا إِنَّ الْفَهَ سَمِيعُ بَصِيرٌ ۞ ٱلَّذِن يُظَلِّهُ وُنَ مِنكُم مِّن ذِبَ ٓ إِنهُ مِ مَا هُنَّ أُمَّهَا لِيهِمُّ إِنَّ أُمَّهَا يُكُمُ إِلَّا ٱلَّتِي وَلَدُنَهُمْ مَوْ إِنَّهُمُ لَيَتُولُونَ مُنَكَرِّافِنَ ٱلْفَوْلِ وَزُورًا وَاتَ ٱلْمَةَ لَكُ تُؤُكُّ فُورٌ ۞ وَٱلَّذِيرَ ۖ يُظُّلِهُ مُونَ مِن يَسَابِهِمُ تُرَّيَعُودُ ويَدِلِمَا قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَقَبَهِ مِن فَجَلِ أَن يَسَمَّا صَّا ذَٰلِكُرُ وَعَظُونَ بِهِ وَالْقَدُي التَّهُ مَا لَعَدُ مَلُونَ حَيِيدٌ ۞ فَمَن لَهُ يَجِدُ فَصِيبَ المُ شَهَرَنِ مُنْسَابِعَيْنِ مِن قَبَلِ أَن يَسَعَآسَأُ فَنَ لَرْيَسْسَطِعَ فَإِطْعَامُ سِيتِينَ مِسْكِينًا ذَالِكَ لِنُؤْمِنُوا بِأَلَقِهِ وَرَسُولِمْ، وَيَلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ وَ لِلْكَ لِهِ مِنْ عَلَاجُ أَلِيدُ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ مُحَاَّدُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ كُيتُواْكَمَاكِلُتَ ٱلَّذِينَ مِن قِبَلِهِمُّ وَقَدْ أَزَلْنَا ٓ الِلَيْهِ يَيْنَاتُ وَلِلْكَنْفِينَ عَلَابٌ ثَمِينٌ ۞ يَوْمَ يَنْعَنُّهُمُ أَلَهُ وَيَعَا فَيُنْتِنَّهُم اللَّهِ عِمَاعَيِلُواْ أَخْصَانُهُ اللَّهُ وَلَسُوهُ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّي فَتَى وَسَهِيدُ ۞ ONDER OF ESTATE

الوقوع فيها، فيجب أن لا تتعدى ولا يقصر عنها.

﴿وللكافرين عذاب أليم ﴿ .

وفي هذه الآيات عدة أحكام:

منها: لطف الله بعباده واعتناؤه بهم، حيث ذكر شكوى هذه المرأة المصابة، وأزالها ورفع عنها البلوي، بل رفع البلوي بحكمه العام لكل من ابتلى بمثل هذه القضية.

ومنها: أن الظهار مختص بتجريم الزوجة، لأن الله قال: ﴿مَنْ نَسِائُهُمُ ﴾ فلو حرم أمته، لم يكن [ذلك] ظهاراً، بل هـ و مـن جـنـس تحـريــم الـطـعـام والشراب، تجب فيه كفارة اليمين فقط.

ومنها: أنه لا يصح الظهار من امرأة قبل أن يتزوجها، لأنها لا تدخل في نسائه وقت الظهار، كما لا يصح طلاقها، سواء نجز ذلك أو علقه.

ومنها: أن الظهار محرم، لأن الله سماه منكراً [من القول] وزوراً.

ومنها: تنبيه الله على وجه الحكم وحكمته، لأن الله تعالى قال: ﴿مَا هِنَ أمهاتهم 🏶 .

ومنها: أنه يكره للرجل أن ينادي زوجته ويسميهاً (۱) باسم محارمه،

كقوله: «يا أمَى»، «يا أختى» ونحوه، لأن ذلك يشبه المحرم.

ومنها: أن الكفارة إنما تجب بالعود لما قال المظاهر، على اختلاف القولين السابقين، لا بمجرد الظهار.

ومنها: أنه يجزىء في كفارة الرقبة، الصغير والكبير، والذكر والأنثى، لإطلاق الآية في ذلك ...

ومنها: أنه يجب إخراجها إن(٢) كانت عتقاً أو صياماً قبل المسيس، كما قيده الله، بخلاف كفارة الإطعام، فإنه يجوز المسيس والوطء في أثنائها.

ومنها: أنه لعل الحكمة في وجوب الكفارة قبل المسيس، أن ذلك أدعى لإخراجها، فإنه إذا اشتاق إلى الجماع، وعلم أنه لا يمكن من ذلك إلا بعد الكفارة، بادر لإخراجها.

ومنها: أنَّه لا بد من إطعام ستين مسكيناً، فلو جمع طعام ستين مسكيناً، ودفعها لواحد أو أكثر من ذلك، دون الستين لم يجز ذلك، لأن الله قال: ﴿ فَإَطْمَامُ سَتِينَ مُسَكِينًا ﴾ .

﴿ ٥ ﴾ ﴿إِنَّ الْسَلَّيْسِينَ يُحَسَادُونَ اللَّهُ ورسوله كبتوا كما كبت الذين من قبلهم وقد أنزلنا آيات بينات وللكافرين عذاب مهين محادة الله ورسوله: مخالفتهما ومعصيتهما خصوصاً في الأمور الفظيعة، كمحادة الله ورسوله بالكفر، ومعاداة أولياء الله.

وقوله: ﴿ كُبِتُوا كُمَّا كُبِتُ الذِّينِ مِنْ قبلهم الي: أذلوا وأهينوا كما فعل بمن قبلهم، جزاء وفاقاً.

وليس لهم حجة على الله، فإن الله قد قامت حجته البالغة على الخلق، وقد أنزل من الآيات البينات والبراهين ما يبين الحقائق ويوضح المقاصد، فمن اتبعها وعمل عليها، فهو من المهتدين الفائزين، ﴿وللكافرين﴾ بها ﴿عذاب مهين ﴾ أي: يهينهم ويذلهم، كما تكبروا عن آيات الله، أهانهم وأذلهم.

﴿٦ ــ ٧﴾ ﴿يوم يبعثهم الله جميعاً

فينبئهم بما علموا أحصاه الله ونسوه والله عملي كمل شيء شمهيد \* ألم تر أن الله يعلم ما في السماوات وما في الأرض ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم ولا خسة إلا هو سادسهم ولا أدنى من ذلك ولا أكثر إلا هـو معهم أينما كانواثم ينبئهم بما عملوا يوم القيامة إن الله بكل شيء عليم ﴾ يقول الله تعالى: يوم يبعث الله الخلق ﴿جِمِيعاً﴾ فيقومون من أجداثهم سريعاً فيجازيم بأعمالهم ﴿فينبتهم بما عملوا﴾ من خير وشر، لأنه علم ذلك وكتبه في اللوح المحفوظ، وأمر الملائكة الكرام الحفظة بكتابته، هذا و العاملون قد نسوا ما عملوه، والله أحصى ذلك.

﴿والله على كل شيء شهيد﴾ بالظواهر (٣) والسرائر، والخبايا والخفايا، ولهذا أخبر عن سعة علمه وإحاطته بما في السماوات والأرض من دقيق وجليل.

وأنه ﴿ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم ولا خسة إلا هو سادسهم ولا أدنى من ذلك ولا أكثر إلا هو معهم **أينما كانوا﴾** والراد بهذه العية معية العلم والإحاطة بما تناجوا به وأسروه فيما بينهم، ولهذا قال: ﴿إِنْ الله بكل شيء عليم الله ثم قال تعالى:

﴿ ٨ \_ ٩ ﴾ ﴿ أَلَمْ تَسَرَ إِلَى الْـذَيَّسِ بَهُ وَا عن النجوي ثم يعودون لما نهوا عنه ويتناجون بالإثم والعدوان ومعصية الرسول وإذ جاؤوك حيوك بما لم يحيك به الله ويقولون في أنفسهم لولا يعذبنا الله بما نقول حسبهم جهنم يصلونها فبئس الصير \* با أيها الذين آمنوا إذا مناجيتم فلا تتناجوا بالإثم والعدوان ومعصية الرسول وتناجوا بالبر والتقوى واتقوا الهالذي إليه تحشرون، النجوي هي التناجي بين اثنين فأكثر، وقد تكون في الخير، وتكون في الشر.

فأمر تعالى المؤمنين أن يتناجوا بالبر، وهو اسم جامع لكل خير وطاعة،

(٣) في ب: على الظواهر.

وقيام بحق لله ولعباده (١) ، والتقوى، وهي [هنا]: اسم جامع لترك جميع المحارم والمآثم، فالمؤمن يمتثل هذا الأمر الإلهي، فلا تجده مناجياً ومتحدثاً بخاسما يقربه من الله، ويباعده من سخطه، والفاجر يتهاون بأمر الله، ويناجي بالإثم والعدوان ومعصية الرسول، كالمنافقين الذين هذا دأمهم

وحالهم مع الرسول ﷺ ـ

قال تعالى: ﴿وَإِذَا جَاؤُوكُ حَيُوكُ بِمَا لم يحيك به الله أي: يسينون الأدب معكُ في تحيتهم لك، ﴿ويقولون في أنفسهم﴾ أي. يسرون في أنفسهم ما ذكره عالم الغيب والشهادة عنهم، وهو قولهم: ﴿لولا يعذبنا الله بما نقول، ومعنى ذلك أنهم يتهاونون بذلك، ويستدلون بعدم تعجيل العقوبة عليهم، أن ما يقولون غير محذور، قال تعالى في بيان أنه يمهل ولا يهمل: ﴿حسبهم جهنم يصلونها فبنس الصير اي: تكفيهم جهنم التي جمعت كل شقاء وعذاب [عليهم]، تحيط بهم، ويعذبون بها ﴿فبئس المصير، وهؤلاء المذكورون إما أناس من المنافقين يظهرون الإيسان، ويخاطبون الرسول على مذا الخطاب الذي يوهمون أنهم أرادوا به خيراً (١٠)، وهم كذبة في ذلك، وإما أناس من أهل الكتاب، الذين إذا سلموا على النبي على الله الوا: «السام عليك يا محمد» يعنون بذلك الموت.

﴿ ١٠﴾ ﴿إنما النجوى من الشيطان ليحزُن الذين آمنوا وليس بضارهم شيئاً إلا ببإذن الله وعلى الله فليتوكل المؤمنون يقول تعالى: ﴿إنما

النجوى أي: تناجي أعداء المؤمنين بالمؤمنين، بالمكر والخديجة، وطلب السوء من الشيطان، الذي كيده ضعيف ومكره غير مفيد.

وليحزن الذين آمنوا هذا غاية هذا المكر ومقصوده، ووليس بضارهم شيئاً إلا بإذن الله فإن الله تعالى وعد المؤمنين بالكفاية والنصر على الأعداء، وقال تعالى: وولا يحيق المكر السيىء والمؤمنين، مهما تناجوا ومكروا، فإن ضرر ذلك (٤) عائد إلى أنفسهم، ولا يصر المؤمنين إلا شيء قدره الله وقضاه، ووعلى الله في الميت وكل ويثقوا بوعده، فإن من توكل على الله ودنياه (٢)

(۱۱) ويا أيها الذين آمنوا إذا قيل لكم تفسحوا في المجالس فافسحوا في المجالس فافسحوا يوسح الله لكم وإذا قيل انشزوا فانشزوا العلم درجات والله بما تعملون خبير هذا تأديب (۷) من الله لعباده المؤمنين، إذا اجتمعوا في بحلس من بحالس بحتمعاتهم، واحتاج بعضهم أو بعض القادمين عليهم للتفسح له في المجلس، فإن من الأدب أن يفسحوا له تحصيلاً لهذا المقصود.

وليس ذلك بضار للجالس (^) شيئاً ، فيحصل مقصود أخيه من غير ضرر يلحقه هو ، والجزاء من جنس العمل ، فإن من فسح فسح الله له ، ومن وسع لأخيه وسع الله عليه .

﴿ وَإِذَا قَيلَ انشروا ﴾ أي: ارتفعوا وتنحوا عن مجالسكم لحاجة تعرض،

ٱلْوَتَرَأَنَّ الْتَدَيَّعُ لَمُرَمَا فِي السَّنَوْتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن يَّمَوَىٰ تَلَاتَهَ إِلَّاهُوَرَاعِمُهُمْ وَلَاخَسَهَ إِلَّاهُوَسَادِمُهُمْ وَلَآتُونَا مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرُ إِلَّاهُوَمَعَهُمْ أَيِّنَ مَا كَانَّوْأَثُمَّ يُنِيِّنُهُمْ عَا عَبِلُواْيَوْمَ ٱلْقِيلَمَةِ إِنَّ ٱللَّهَ يِكُلِّي شَيْءٍ عَلِيمٌ ۞ ٱلْرَشَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ نَهُواْعِنِ ٱلنَّجُوكَاثُمُ يَعُودُونَ لِمَانَهُواْعَنَهُ وَيَتَنَاجَوْنَ بِٱلْإِنْمِر وَٱلْعُدُونِ وَمَغْصِيَتِ الرَّسُولِ وَإِذَا جَآءُ ولَ حَيْوَكُ عِتَوَكُ عِمَا لَمَ عُيْدَكَ بِهِ ٱللَّهُ وَيَقُولُونَ فِي أَفْسِيعٍ لَوَكَا يُعَذِّبُنَا ٱللَّهُ بِمَا لَنَقُولُ حَسُبُهُرَ جَهَا مُوَضَلَوَ ثَمَّا فِي فُسَ الْمُصِيرُ ۞ يَدَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوَالِهَا تنكجت تأذفلا تكنكحوا بالإنثيروا للعدون ومعصيت القول وتنكجوا بِٱلْبِرِوَالنَّقُونَى وَانَّقُوا أَهُمَ ٱلَّذِيَ إِلَيْهِ تُحَشِّرُونَ ۞ إِمَّا ٱلنَّجْوَىٰ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ لِيَحْزُنَ ٱلَّذِينَ ، آمَنُواْ وَلَيْسَ بِضَ آزِهِ مُنْفِينًا إِلَّا بِإِذْنِ ٱلْقُوْوَعَلَ ٱللَّهِ فَلْيَتُوَكَّلِ ٱلْفُرْمِنُونَ ۞ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ المَنْوَا إِذَاقِ لَ أَكُمْ مَنْسَحُوا فِي ٱلْجَالِسِ فَأَفْسَحُوا يَفْسَدِم التَّهُ لَحَيْمٌ وَإِذَاقِ لَ انشُرُوا فَانشُرُوارُ فَعِ التَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا عِنْ مُرْوَالَانِ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ رَرَحَتْ وَاللَّهُ عِمَاتَعْمَالُونَ خَبِيرٌ ۞ AND THE RESERVE OF THE PARTY OF

﴿ فَانشروا ﴾ أي: فبادروا للقيام لتحصيل تلك المصلحة، فإن القيام بمثل هذه الأمور من العلم والإيمان، والله تعالى يرفع أهل العلم والإيمان درجات، بحسب ما خصهم الله به، من العلم والإيمان.

﴿والله بما تعملون خبير﴾ فيجازي كل عامل بعمله، إن خيراً فخير، وإن شراً فشر.

وفي هذه الآية فضيلة العلم، وأن زينته وثمرته التأدب بآدابه والعمل بمقتضاه.

(17 – 17) ﴿ إِيا أَيّها الذين آمنوا إِذَا نَاجِيتُم الرسول فقدموا بين يدي نجواكم صدقة ذلك خير لكم وأطهر فإن لم تجدوا فإن الله خقور رحيم \* أشفقتم أن تقدموا بين يدي نجواكم صدقاتِ فإذ لم تفعلوا وتاب الله عليكم فأقي موا الصلاة وآتوا الركاة وأطيعوا الله ورسوله والله خبير بما

<sup>(</sup>۱) في ب: بحق الله وحق عباده.

<sup>(</sup>٢) في ب: يسرون فيها.

<sup>(</sup>٣) كذا في ب، وفي أ: والخطاب للرسول ﷺ الذي يوهمون به أنهم أرادوا خيراً.

<sup>(</sup>٤) كذا في ب، وفي أنا فإن ضررهم.

<sup>(</sup>٥) كذا في ب، وفي أ: يعتمدوا.

<sup>(</sup>٦) في ب: وكفاه أمر دينه ودنياه.

<sup>(</sup>٧) في ب: هذا أدب.

<sup>(</sup>٨) في ب: للفاسح.

يَنَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا نَجَدُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَيْمُواْ بَيْنَ يَدَى خَوْسَكُو صَدَقَةً ذَلِكَ خَيْرُكُمُ وَأَعْلَهُ أَقِإِن أَرْتِجِنُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ ثَجِيدٌ ۞؞ؘٲۺ۫ڡٛقَتُرُأَن تُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى تَجَوْلَكُمُ صَدَقَتْ فِإِذَ لَرَنَفَعَلُواْ وَتَابَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلَوة وَءَاقُوا الزَّكُوة وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَةٌ رَوَاللّهَ كَنِيرٌ عِمَاتَتَمُلُونَ ﴿ ﴿ أَلْزَمْ إِلَى ٱلَّذِينَ وَلَوْا فَوَمَّا غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِ مِمَّا هُرِيِّن كُرُ وَلَا مِنْهُمُ وَتَعْلِقُونَ عَلَى ٱلْكَذِبِ وَهُرِيَعَالَمُونَ ۞ أَعَدَّالَتَهُ لَمُنْمَ عَنَابَاشَدِيدًاۚ إِنَّهُمْ سَآدَمَا كَافُولُ يَعْمَلُونَ ۞ أَتَخَذُواْ أَيْمَانَهُمْرُجُنَّةً فَصَدُّواْعَنسَبِيلِٱللَّهِ فَلَهُمْ عَذَاكِ ثُمِّهِينٌ ۞ لَن تُغْنِيَعَ ثُهُمَّ أَمْوَا لَهُمْرٌ وَلَآ أَوْلَادُهُم بِنَرَاللَّهِ شَيِّعًا أُوْلَٰتِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِّهُمُ فِيهَا خَلِادُونَ ۞ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ ٱللَّهُ مِيعًا فَيَحْلِفُونَ لَهُ كَا مَكَمَا يَعْلِفُونَ لَكُمْ وَيَعْسَبُونَ أَنَّهُمْ عَلَىٰ تَنْيُۥ ۚ أَلَا إِنَّهُمُوهُمُ ٱلۡكَانِيۡوُنَ ۞ ٱسۡتَخُوذَعَلَيْهِمُ الشَّيۡطُنُ فَأَسَنَهُمْ وَكُرُاللَّهِ أَوُلَيْكِ عَرْبُ الشَّيْطَانِ أَلَّا إِنَّ عَرْبُ الشَّيْطَانِ هُرُا تُخَيِّرُونَ ۞ إِنَّ الَّذِينَ عُنَّادُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ مُأْوَلَتِكَ فِي ٱلْأَذَلِينَ ۞ كُلْبَ اللهُ لَأَغْلِمَ تَ أَنَا وُرُسُلِيًّ إِنَّ اللَّهِ قَوِي مَنْ عَزِيدٌ ١

ARTERIO ... CORECT تعملون﴾ يأمر تعالى المؤمنين بالصدقة، أمام مناجاة رسوله محمد ﷺ تأديبا لهم وتعليماً، وتعظيماً للرسول ﷺ، فإن هذا التعظيم خير للمؤمنين وأطهر أي : بذلك يكثر خيركم وأجركم، وتحصل لكم الطهارة من الأدناس، التي من جملتها ترك احترام الرسول ﷺ والأدب معه بكثرة المناجاة التي لا ثمرة تحتها، فإنه إذا أمر بالصدقة بين يدي مناجاته صار هذا ميزاناً لمن كان حريصاً على الخير والعلم، فلا يبالي بالصدقة، ومن لم يكن له حرص ولا رغبة في الخير، وإنما مقصوده محرد كثرة الكلام، فينكف بذلك عن الذي يشق على الترسول، هذا في التواجد للصدقة، وأما الذي لا يجد الصدقة، فإن الله لم يضيق عليه الأمر، بل عفا عنه وسامحه، وأباح له المناجاة بدون تقديم صدقة لا يقدر عليها.

ثم لما رأى تبارك وتعالى شفقة المؤمنين ومشقة الصدقات عليهم عند كل مناجاة، سهل الأمر عليهم، ولم يؤاخذهم بترك الصدقة بين يدي المناجاة، وبقي التعظيم للرسول والاحترام بحاله لم ينسخ، لأن هذا الحكم من باب المشروع لغيره، ليس مقصوداً لنفسه، وإنما المقصود هو

الأدب مع البرسول والإكرام له، وأمرهم تعالى أن يقوموا بالمأمورات الكبار القصودة بنفسها، فقال: ﴿فَإِذْ لَمُ يَسَعُلُوا ﴾ أي: لم يهن عليكم تقديم الصدقة، ولا يكفي هذا، فإنه ليس من شرط الأمر أن يكون هيناً على العبد، ولهذا قيده بقوله: ﴿وتاب الله عليكم ﴾ أي: عفا لكم عن ذلك، وفاتيموا الصلاة ﴾ بأركانها وشروطها، وجبع حدودها ولوازمها، ﴿وآتوا الركاة ﴾ المفروضة [في أموالكم] إلى

وهاتان العبادتان هما أم العبادات البدنية والمالية، فمن قام بهما على الوجه الشرعي، فقد قام بحقوق الله وحقوق عباده، [ولهمذا قال بعده:] ﴿ وأطيعوا الله ورسوله ﴾ وهذا أشمل ما يكون من الأوامر.

ويدخل في ذلك طاعة الله [وطاعة] رسوله بامتثال أوامرهما واجتناب نواهيهما، وتصديق ما أخبرا به، والوقوف عند حدود الله(١).

والعبرة في ذلك على الإخلاص والإحسان، ولهذا قال: ﴿والله خبير بما تعملون ولهذا قال: ﴿والله خبير وعلى أي: وجه صدرت، فيجازيهم على حسب علمه بما في صدورهم.

(14 - 19) ﴿ أَمْ تَسْرُ إِلَى اللّٰهِ نَعْلَمُ وَكُلُونَ عَلَى الْكَذَبِ مَنْكُم وَلا منهم ويُعلقون على الكذب وهم يعلمون \* أعد الله لهم عذاباً شديداً إنهم ساء ما كانوا يعملون \* الخذوا أيمانهم جنة قصدوا عن سبيل الله قلهم عذاب مهين \* لن تغني عنهم أموالهم ولا أولادهم من الله شيئاً أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون \* يوم يبعثهم الله جميعا فيها خالدون \* يوم يبعثهم الله جميعا فيحلقون له كما يحلقون لكم ويحسبون أنهم على شيء ألا إنهم هم الكذبون \*

استحود عليهم الشيطان فأنساهم ذكر الله أولئك حزب الشيطان ألا إن حزب الشيطان ألا إن حزب الشيطان ألا ين تعلى عن شناعة حال المنافقين الذين يتولون الكافرين، من اليهود والنصارى وغيرهم ممن غضب الله أوفى عليهم، ونالوا من لعنة الله أوفى نصيب، وأنهم ليسوا من المؤمنين ولا من الكافرين، ﴿مذبذبين بين ذلك لا إلى هؤلاء ولا إلى المؤلاء المؤلاء ولا إلى المؤ

فليسوا مؤمنين ظاهرأ وباطنأ لأن باطنهم مع الكفار، ولا مع الكفار ظاهراً وباطناً، لأن ظاهرهم مع المؤمنين، وهذا وصفهم الذي نعتهم الله به، والحال أنهم يحلفون على ضده الذي هو الكذب، فيحلفون أنهم مَوْمُنُونَ، وهم يعلمون (٢) أنهم ليسوأ مؤمنين، فجزاء هؤلاء الخونة الفجرة الكذبة، أن الله أعد لهم عذاباً شديداً، لا يقادر قدره، ولا يعلم وصفه، إنهم ساء ما كانوا يعملون، حيث عملوا بما يسخط الله(٣)، ويوجب عليهم العقوبة واللعنة ، ﴿ أَنْخَذُوا أَيْمَانُهُمْ جِنَّةً ﴾ أي : ترسأ ووقاية، يتقون بها من لوم الله ورسوله والمؤمنين، فبسبب ذلك صدوا أنفسهم وغيرهم عن سبيل الله، وهي الصراط الذي من سلكه أفضى به إلى جنات النعيم، ومن صدّ عنه فليس إلا الصراط الموصل إلى الجحيم، ﴿ فلهم عذاب مهين، حيث استكبروا عن الإيمان بالله والانقياد لآياته، أهانهم بالعذاب السرمدي، الذي لا يُفتَّر عنهم ساعة ولا هُم يُنظرون، ﴿ لَن تَعْنِي عنهم أموالهم ولا أولادهم من الله شيئاً لل تدفع (٤) عنهم شيئاً من العذاب، ولا تحصل لهم قسطاً من الشواب، ﴿أولئك أصحاب النار﴾ الملازمون لها، الذين لا يخرجون عنها، و ﴿هم فيها خالدون﴾ ومن عاش على شيء مات عليه، فكما أن المنافقين في الدنيا يسوهون على

في ب: حدود الشرع.

<sup>(</sup>٣) كذا في ب، وفي أ: يَسْخَطُه.

<sup>(</sup>٤) في ب: أي لا تدفع.

<sup>(</sup>٢) في ب: والحال.

المؤمنين، ويحلفون لهم أنهم مؤمنون، فإذا كان يوم القيامة وبعثهم الله جميعاً، حلفوا لله كما حلفواللمؤمنين، ويحسبون في حلفهم هذا أنهم على شيء، لأن كفرهم ونفاقهم وعقائدهم الباطلة، لم تزل ترسخ في أذهانهم شيئاً فشيئاً، حتى غرتهم وظِنوا أنهم على شيء يعتد به، ويعلّق عليه الثواب، وهم كاذبون في ذلك، ومن المعلوم أن الكذب لايروج على عالم الغيب والشهادة، وهذا الذي جرى عليهم من استحواذ الشيطان الذي استولى عليهم، وزين لهم أعمالهم، وأنساهم ذكر الله، وهو العدو المبين، الذي لا يريد هم إلا الشر، ﴿إنما يدعو حزبه ليكونوا من أصحاب السعير، .

﴿ أولئك حزب الشيطان ألا إن حزب الشيطان هم الخاسرون الذين خسروا دينهم ودنياهم وأنفسهم وأهليهم.

﴿٢٠ ـ ٢٠﴾ ﴿إن السنيك في يحدون الله ورسوله أولئك في الأذلين \* كتب الله لأغلبن أنا ورسلي إن الله قوي عزيز همذا وعد ووعيد، وعيد لمن حاد الله ورسوله بالكفر والمعاصي، أنه مخدول مذلبول، منصورة.

ووعد لمن آمن به وبرسله، واتبع ما جاء به المرسلون، فصار من حزب الله المفلحين، أن لهم الفتح والنصر والغلبة في الدنسيا والاخرة، وهذا وعد لا يُخلف ولا يُغيّر، فإنه من الصادق القوي العزيز الذي لا يعجزه شيء بيله.

﴿٢٢﴾ ﴿لا تجد قوماً يؤمنون بالله واليوم الآخر يوادون من حاد الله ورسوله ولو كانوا آباءهم أو أبناءهم أو إخوانهم أو عشيرتهم أولئك كتب في قلوبهم الإيمان وأيدهم بروح منه ويدخلهم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها رضي الله عنهم ورضوا

عنه أولئك حزب الله ألا إنَّ حزب الله ما المفلحون الله يقول تعالى: ﴿لا تجد قوماً يؤمنون بالله واليوم الآخر يوادون من حاد الله ورسوله أي: لا يجتمع هذا وهذا، فلا يكون العبد مؤمناً بالله واليوم الآخر حقيقة، إلا كان عاملاً على مقتضى الإيمان ((() ولوازمه، من على مقتضى الإيمان وموالاته، وبغض من لم يقم به ومعاداته، ولو كان أقرب الناس إليه.

وهذا هو الإيمان على الحقيقة، الذي وجدت ثمرته والمقصود منه، وأهل هذا الوصف هم الذين كتب الله في قلوبهم الإيمان أي: رسمه وثبّته وغرسه غرساً، لا يتزلزل ولا تؤثر فيه الشبه والشكوك.

وهم الذين قواهم الله بروح منه أي: بوحيه ومعونته، ومدده الإلهي وإحسانه الرباني.

وهم الذين لهم الحياة الطيبة في هذه الدار، ولهم جنات النعيم في دار القرار، التي فيها من كل ما تشتهيه الأنفس وتلذ الأعين وتختار، ولهم أكبر النعيم وأفضله، وهو أن الله يحل عليهم رضوانه فلا يسخط عليهم من أنواع الكرامات، ووافر المثوبات، وجزيل الهبات، ورفيع الدرجات بحيث لا يرون فوق ما أعطاهم مولاهم غاية، ولا فوقه نهاية (٢).

وأمّا من يزعم أنه يؤمن بالله واليوم الآخر، وهم وسع ذلك مُسوَادً لأعداء الله، محب لمن ترك الإيمان (٣) وراء ظهره، فإن هذا إيمان زَعْمِيً لا حقيقة له، فإن كل أمر لا بدله من برهان يصدقه، فمجرد الدعوى لا تفيد شيئاً ولا يصدق صاحبها.

تم تفسير قد سمع الله، بحمد الله وعونه وتسديده، والحمد لله رب العالمين، وصلى الله على محمد وسلم تسليماً

CHINE OF STRUCK لَا يَعِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْمُرْمِ ٱلْآخِدِ لِلْوَاذُونَ مَنْ حَالَّا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَوْكِ الوَّاءَ الِيَّاءَ هُمَّ أَوْأَنِيَّ الْمُرْأَقِ إِخْوَلَهُمْ أَوْعَشِيرَنَّهُمُّ أُولَلَيْكَ كَنَّكِ فِي ثُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَنَ وَأَيْدَدَهُم بِرُوحِ مِنْهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّلَتِ تَجَوِي مِن عَيْنِهَا ٱلْأَنْهُكُوخَلِادِي فِهَأَوْفِ ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْعَ لَهُ أُوْلَلَيْكَ حِزْبُ ٱللَّهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ ٱللَّمْ الحُونَ ٢ FINE COUNTY CONTROL CONTROL ستبتح إليه مَا في السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَهُوَا أَعَرَمِزَا تُحْرِكُ ۞هُوَالَّذِيَّ أَخْرَجَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَّ أَهْلِ ٱلْكِئْكِ مِن دِيكِرِهِرُ ولأقَلِوالْكَشْرِمَاطَنَعَتُمَ أَنْ يَغَرُجُوا وَظَنُّوا أَلَهُم مَالِعَتُهُمْ حُصُونِهُم مِّنَالَقَوَفَأَنَاهُمُ ٱللَّهُ مِنْ حَيْثُ لَرَيْحَنَسِبُوا وَقَذَفَ فِي قُدُودِهِمُ ٱلزُعْبُ يُخْرِيقِ كَ بُيُونَّهُ مُرِياً يُدِيهِ مُواَلِّيْدِي ٱلْمُؤْمِنِينَ فَأَعْتَنِهُ وَأَيْنَأُونِهِ ٱلأَبْصَلِينِ وَلَوْلاَ أَن كُنْبَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ ٱلْحِكَةَ لَمَنَّ تَجْمُونَ النَّنْيَّ أُولِكُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابُ التَّارِينَ THE STATE OF THE S

## تفسير سورة الحشر [وهي] مدنية

(1-٧) (بسسم الله السرحمن الرحيم سبح لله ما في السماوات وما في الأرض وهو المزيز الحكيم «هو الذي أخرج الذين كفروا من أهل الكتاب من ديارهم لأول الحشر ما ظننتم أن يخرجوا وظنوا أنهم مانعتهم حصونهم من الله فأتاهم الله من حيث لم يحتسبوا وقذف في قلوبهم الرعب يخربون بيوتهم بأيديهم وأيدي المؤمنين فاعتبروا يا أولي الأبصار (الله الخراقصة)

هذه السورة تسمى "سورة بني النضير" وهم طائفة كبيرة من اليهود في جانب المدينة، وقت بعثة النبي الله فلما بعث النبي اللهيدة، كفروا به في جملة من كفر من اليهود، فلما هاجر النبي اللها المدينة عمادن سائر طوائف اليهود الذين هم جيرانه في المدينة، فلما كان بعد أوقعة] بدر بستة أشهر أو نحوها، خرج إليهم النبي الله وكلمهم أن يعينوه في دية الكلابيين الذين قتلهم عمرو بن أمية الضمري، فقالوا: نفعل عمرو بن أمية الضمري، فقالوا: نفعل يا أبا القاسم، اجلس هاهنا حتى نقضي حاجتك، فخلا بعضهم ببعض،

<sup>(</sup>٢) في ب: ولا وراءه.

A CARROLL IN CORRECOR

وسؤل لهم الشيطان الشقاء الذي كتب عليهم، فتأمروا بقتله عَلَيْ، وقالوا: أيكم يأخذ هذه الرحى فيصعد فيلقيها على رأسه يشدخه بها؟ فقال أشقاهم عمرو بن جحاش: أنا، فقال لهم سلام بن مشكم. لا تفعلوا، فوالله ليُخبَرَنُ بِما هممتم به، وإنه لنقض العهد الذي بيننا وبينه، وجاء الوحي على الفور إليه من ربه بما هموا به، فنهض مسرعاً، فتوجه إلى المدينة، ولحقه أصحابه، فقالوا: نهضت ولم نشعر بك، فأخبرهم بما همت يهود به. وبعث إليهم رسول الله على: «أن اخرجوا من المدينة ولا تساكنون بها، وقد أجلتكم عشراً، فمن وجدت بعد ذلك بها ضربت عنقه». ..

فأقاموا أياماً يتجهزون، وأرسل إليهم المنافق عبد الله بن أيّ [بن سلول]: (أن لا تخرجوا من دياركم، فإن معي ألفين يدخلون معكم حصنكم، فيموتون دونكم، وتنصركم قريظة وحلفاؤكم من غطفان).

وطمع رئيسهم حُيي بن أخطب فيما قال له، وبعث إلى رسول الله ﷺ يقول: إنا لا نخرج من ديارنا، فاصنع ما بدا لك.

فَكُبُّر رَسُولُ الله ﷺ وأصحابه،

(١) في ب: لعظمته.

(۲) في ب: عبير.

وضضوا إليهم، وعلى بن أبي طالب يحمل اللواء.

فأقاموا على حصونهم يرمون بالنبل والحجارة، واعتزلتهم قريظة، وخانهم ابن أبّي وحلفاؤهم من غطفان، فحاصرهم رسول الله ﷺ، وقطع نخلهم وحرَّق، فأرسلوا إليه: نحن نخرج من المدينة، فأنزلهم على أن يخرجوا منها بنفوسهم وذراريهم، وأن لهم ما حملت إبلهم إلا السلاح، وقبيض رسول الله ع الأموال والسلاح.

لرسول الله ﷺ لنوائبه ومصالح المسلمين، ولم يخمسها، لأن الله أفاءها عليه، ولم يوجف المسلمون عليها بخيل ولا ركاب، وأجلاهم إلى خيبر وفيهم حُييٌ بن أخطب كبيرهم، واستولى على أرضهم وديارهم، وقبض السلاح، فوجد من السلاح خمسين درعاً، وخمسين بيضة، وتلثمائة وأربعين سيفاً، هذا حاصل قصتهم كما ذكرها أهل السير .

فافتتح تعالى هذه السورة بالإخبار أن جميع من في السماوات والأرض تسبح بحمد ربها، وتثرهه عما لا يليق بجلاله، وتعبده وتخضع لجلاله(١)، لأنه العزيز الذي قد قهر كل شيء، فلا يمتنع عليه شيء، ولا يستعصي عليه مستعصي عليه مستعصي خلقه وأمره، فلا يخلُّق شيئاً عبثاً، ولا يشرع ما لا مصلحة فيه، ولا يفعل إلا ما هو مقتضى حكمته، ومن ذلك نصر الله لرسوله ﷺ على الذين كفروا من أهل الكتاب من بني النضير حين غدروا برسوله، فأخرجهم من ديارهم وأوطانهم التي ألفوها وأحبوها .

وكان إخراجهم منها أول حشر وجلاء كتبه الله عليهم على يدرسوله محمد ﷺ، فجلوا إلى خيبر، ودلت الآية الكريمة أن لهم حشراً وجلاء غير هذا، فقد وقع حين أجلاهم النبي ﷺ

> كذا في ب، وفي أ: لا. في ب: كان وبالأ عليه.

(٤)

من خيبر، ثم عمر رضى الله عنه، [أخرج بقيتهم منها].

. ﴿ ما ظننتم ﴾ أيها المسلمون ﴿ أَنْ **يخرجوا،** من ديارهم، لحصانتها ومنعتها وعزهم فيها.

﴿وظنوا أنهم مانعتهم حصونهم من الله فأعجبوا با وغربم، وحسبوا أنهم لا يُنالُون بها، ولا يقدر عليها أحد، وقدر الله تعالى وراء ذلك كله، لا تغنى عنه الحصون والقلاع، ولا تجدي فيهم القوة والدفاع.

ولهذا قال: ﴿فأتاهم الله من حيث وكانت بنو النضير خالصة لم يتسبوا ﴾ أي: من الأمر والباب، الذي لم (٣) يخطر ببالهم أن يؤتوا منه، وهو أنه تعالى ﴿قَذْفُ فَي قَلُوبِهِم **الرعب﴾** وهو الخوف الشديد، الذي هو جند الله الأكبر، الذي لا ينفع معه عَلَدٌ ولا عُلَّة، ولا قوة ولا شِّلة، فالأمر الذي يحتسبونه ويظنون أن الخلل يدخل عليهم منه إن دخل هو الحصون التي تحصنوا بها، وأطمأنت نفوسهم إليها، ومن وثق بغير الله فهو مخذول، ومن ركن إلى غير الله فه وعليه وبال (١) ، فأتاهم أمر سماوي نزل على قلوبهم، التي هي محل الثبات والصبر، أو الخور والضعف، فأزال الله قوتها وشدتها، وأورثها ضعفاً وخوراً وجبناً، لا حيلة لهم ولا منعة معه<sup>(ه)</sup>، قصار ذلك عوناً عليهم، ولهذا قال: ﴿ يَحْرِبُونَ بِيوتِهُمْ بِأَيْدِيهُمْ وَأَيْدِي المؤسسين ﴾ ودلك أنهم صالحوا النبي على أن لهم ما حملت الإبل.

فنقضوا لذلك كثيراً من سقوفهم التي استحسنوها، وسلطوا المؤمنين بسبب بغيهم على إخراب ديارهم وهدم حصونهم، فهم الذين جنواعلي أنفسهم، وصاروا من أكبر عون عليها، ﴿فاعتبروا يا أولى الأبصار﴾ أي: البصائر النافذة، والعقول الكاملة، فإن في هذا معتبراً يعرف به صنع الله تعالى في المعاندين للحق، التبعين لأهوائهم، الذين لم تنفعهم

<sup>(</sup>٥) في ب: لا حِلة لهم في دفعه

فصار .

الجزء الثامن والعشرون ]

عزتهم، ولا منعتهم قوتهم، ولا حصنتهم حصونهم، حين جاءهم أمر الله، ووصل إليهم المسكال بذنوبهم، والعبرة بعموم اللفظ<sup>(١)</sup> لا بخصوص السبب، فإن هذه الآية تدل على الأمر بالاعتبار، وهو اعتبار النظير بنظيره؛ وقياس الشيء على مثله، والتفكر فيما تضمنته الأحكام من المعاني والحكم التي هي محل العقل والفكرة، وبذلك يزداد ٢٦ العقل، وتتنور البصيرة ويزداد الإيمان، ويحصل الفهم الحقيقي، ثم أخبر تعالى أن هؤلاء اليهود لم يصبهم جميع ما يستحقون من العقوبة، وأن الله خفف عنهم، فلولا أنه كتب عليهم الجلاء الذي أصابهم وقضاه عليهم وقدره بقدره الذي لا يبدل ولا يغير، لكان لهم شأن آخر من عذاب الدنيا ونكالها، ولكنهم ـ وإن فاتهم العذاب الشديد الدنيوي - فإن لهم في الآخرة عذاب النار، الذي لا يمكن أن يعلم شدتِه إلا الله تعالى، فلا يخطر ببالهم أن عقوبتهم قد انقضت وفرغت ولم يبق لهم منها بقية، فما أعد الله لهم من العذاب في الآخرة أعظم وأطم، وذلك لأنهم شاقوا الله ورسوله وعادوهما وحاربوهما وسعوا في معصيتهما، وهذه عادته وسنته فيمن شاقه ﴿ومن يشاق الله فإن الله شديد العقاب).

ولما لام بنو النضير رسول الله ﷺ والمسلمين في قطع النخيل والأشجار، وزعموا أن ذلك من الفساد، وتوصلوا بذلك (٣) إلى الطعن بالمسلمين، أخبر تعالى أن قطع النخيل إن قطعوه أو إبقاءهم إياه إن أبقوه، إنه بإذنه تعالى، وأمره ﴿وليخزى الفاسقين ﴿ حيث

سلطكم على قطع نخلهم وتحريقها، ليكون ذلك نكالا لهم، وخزياً في الدنيا، وذلاً يعرف به عجزهم التام، الذي ما قدروا على استنقاذ نخلهم الذي هو مادة قوتهم. واللينة: اسم يشمل سائر النخيل على أصح الاحتمالات وأولاها، فهذه حال بني النضير، وكيف عاقبهم الله في الدنيا، ثم ذكر من انتقلت إليه أموالهم وأمتعتهم، فقال: ﴿وما أفاء الله على رسوله منهم اي: من أهل هذه القرية، وهم بنو النضير.

﴿ فَ ﴾ إنكم يا معشر المسلمين ﴿ ما أوجفتم اي : أجلبتم وأسرعتم وحشدتم، ﴿عليه من خيل ولا ركاب﴾ أي: لم تتعبوا بتحصيلها، لا بأنفسكم ولا بمواشيكم، بل قذف الله في قلوبهم الرعب، فأتتكم صَفُواً عَفُواً، ولهذا قال: ﴿ولكن الله يسلط رسله على من يشاء والله على كل **شيء قدير**﴾ من تمام قدرته أنه لا يمتنع منه (٤) ممتنع، ولا يتعرز من دونه قُويٍّ. وتعريف الفيء في اصطلاح الفقهاء: هو ما أخذ من مال الكفار بحق، من غير قتال، كهذا المال الذي فَرُّوا وتركوه خوفاً مِن السلمين، وسمى فيئاً، لأنه رجع من الكفار الذين هم غير مستحقين له، إلى المسلمين الذي لهم الحق الأوفر فيه، وحكمه العام، كما ذكره الله في قوله: ﴿ مَا أَفَّاءَ اللهُ عَلَى رَسُولُهُ مِنْ أَهُـلَ القرى ﴿ عموماً، سواء أفاء الله في وقت رسوله أو بعده، لمن يتولى من بعدة أمته (٥).

﴿فَلُّلُهُ وَلَلْرُسُولُ وَلَذِّي الْقُرِبِي واليتامي والمساكين وابن السبيل، وهذه الآية نظير الآية التي في سورة الأنفال،

TO SCHOOL OF SCHOOL OF وَٱلَّذِينَ جَاءُو مِنْ بَعْدِيرِ مُنِقُولُونَ رَبِّنَا أَغْفِرْلِنَا وَلِإِخْرَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَعُونَا بِٱلْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي فُلُوبِنَا عِلَّا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبُّنَا إِلَّكَ رَهُ وفُّ رَبِّعِيمُ ٥ \* أَلَوْتَزَ إِلَى الَّذِينَ نَافَقُواْ يَقُولُونَ لِإِخْرَانِهِمُ ٱلَّذِينَ كَفَتُرُواْ مِنَّ أَهُلِ ٱلْكِئَبِ لَيْنَ أُخْرِحْتُمُ لِتَخْرُحُنَ مَعَكُمُ وَلَانْظِيعُ فِيكُمْ أَحَدُنَّا أَبَدًا وَإِن فُوتِلْتُمُ لَنَنصُرَتُكُمْ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَيْبُونَ ۞ لَينَ أُخْرِجُوا لَا يَحْنُ رُحُونَ كَمَعَهُمْ وَلَإِن قُولِكُوا لَا يَصَرُونَهُمْ وَلَيْنِ نَصَرُوهُ مُ لِنُوَلِّ } ٱلأَدُبُ كَرَثُمَّ لَا يُصَرُّونَ ۞ لَأَشَعْرُ أَشَدُّرَهُٰهُ ۗ فِ صُدُورِهِم مِّنَ اللَّهِ ۚ وَالْكَ بِأَنَّهُمْ فَوَحُّهُ لَيْفَقَهُونَ ٥ لَايْقَائِلُونَكُو هَيِعًا إِلَّافِ قُرَى مُحَتَّنَةٍ أَوْمِن وَدَآء حُدُرٍ بَأْسُهُ مِينَهُ مُ شَالِيدٌ تَحْسَبُهُ مُرْجَيعًا وَقُلُوبُهُمُ مُسَنَّىٰ ذَالِكَ بِأَنْهُمُ قَوْمٌ لَا يَعْقِلُونَ ۞ كَمَشَكِ ٱلَّذِيكَ مِن فَبَلِهِمْ فَيِهِآ ذَاقُواْ وَبَالَ أَصْرِهِمْ وَلَمُتُوعَذَابُ إِ أَلِيهُ وَ كُنْكُلِ الشَّيْطِلِ إِذْ قَالَ لِلْإِنْكِنِ أَكَ فَرُقَالَنَا مُّ كَفَرَقَالَ إِنِّ بَرِينَ مُّيناكَ إِنِّ أَعَافُ ٱللَّهَ رَبَّ ٱلْعَالَمِينَ ۞ NAME OF THE PARTY OF THE PARTY

(٦) قوله: ﴿واعلموا أنما غتمتم من شيء فأن لله خمسه وللرسول ولذي القربى واليتامي والمساكين وابن السبيل. ﴿

و فهذا الفيء يقسم خسة أقسام: خمسٌ لله ولرسولة ينصرف في مصالح المسلمين [العامة]، وخمس لذوي القربي، وهم بنو هاشم وبنو المطلب، حيث كانوا يُسوَّى [فيه] بين ذكورهم وإناثهم، وإنما دخل بنو المطلب في خمس الخميس مع بني هاشم، ولم يدخل بقية بني عبد مناف، لأنهم شاركوا بني هاشم في دخولهم الشعب، حين تعاقدت قريش على هجرهم وعداوتهم (٧)، فنصروا رسول الله ﷺ بخلاف غيرهم، ولهذا قال النبي ﷺ في بني عبد المطلب: "إنهم لم يعارفون في جاهلية و لا إسلام».

وخُس لفقراء اليتامي، وهم من لا أب له ولم يبلغ، وخمس للمساكين، وسهم لأبناء السبيل، وهم الغرباء

في ب: العبرة بعموم المعني.

في ب يكمل العقل. (٢)

كذا في ب، وفي أ. يه. (٣)

في ب عليه. ુ( દ)

في ب: سواء كان في وقت الرسول أو بعده على من تولى من بعده من أمته. (0)

<sup>(1)</sup> في ب وهي.

<sup>(</sup>V) كذا في ب، وفي أ: حين تعاقد على هجرهم قريش وعداوتهم.

المقطع بهم في غير أوطانهم.

وإنما قدر الله هذا التقدير، وحصر الفيء في هؤلاء المعينين لـ ﴿كمي لا يحكون دولة الى: مدوالة واختصاصاً ﴿بين الأغنياء منكم، فإنه لو لم يقدره، لتداولته الأغنياء الأقوياء، ولما حصل لغيرهم من العاجزين منه شيء، وفي ذلك من الفسادما لا يعلمه إلا الله، كما أن في اتباع أمر الله وشرعه من المصالح مالا يدخل تحت الحصر، ولذلك أمر الله بالقاعدة الكلية والأصل العام، فقال: ﴿وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا وهذا شامل لأصول الدين وفروعه، ظاهره وباطنه، وأن ما جاء به الرسول يتعين على العباد الأخذبه واتباعه، ولا تحل مخالفته، وأن نص الرسول على حكم الشيء كنص الله تعالى، لا رخصة لأحد ولا عذر له في تركه، ولا يجوز تقديم قول أحد على قوله، ثم أمر بتقواه التي بها عمارة القلوب والأرواح [والدنيا والأخرة] ، وبها السعادة الدائمة والفوز العظيم، وبإضاعتها الشقاء الأبدي والعذاب السرمدي، فقال: ﴿واتقوا الله إن الله شديد العقاب، على من ترك التقوى، وآثر اتباع الهوى.

الموجب لجعله تعالى الأموال أموال الفيء لمن قدرها له، وأنهم حقيقون بالإعانة، مستحقون لأن تجعل لهم، وأنهم ما بين مهاجرين قد هجروا المحبوبات والمألوفات، من الديار والأوطان والأحباب والخلان والأموال، رغبة في الله ونصرة لدين الله، ومحبة لرسول الله، فهؤلاء هم الصادقون الذين عملوا بمقتضى إيمانهم، وصدقوا إيمانهم بأعمالهم الصالحة والعبادات الشاقة، بخلاف من ادعى الإيمان وهو لم يصدقه بالجهاد والهجرة وغيرهما من العبادات، وبين أنصار وهم الأوس والخزرج الذين آمنوا بالله ورسوله طوعاً ومحبة واختياراً، وأووا رسبول الله ﷺ، ومنعوه من الأحر والأسود، وتبوؤوا دار الهجرة والإيمان حتى صارت موتلاً ومرجعاً يرجع إليه المؤمنون، ويلجأ إليَّه المهاجرون، ويسكن بحماه المسلمون إذ كانت البلدان كلها بلدان حرب وشرك وشر، فلم يزل أنصار الدين تأوي إلى الأنصار، حتى انتشر الإسلام وقوي، وجعل يزيد شيئاً فشيئاً، وينمو قليلاً قليلاً، حتى فتحوا القلوب بالعلم والإيمان والقرآن، والبلدان بالسيف والسنان.

الذين من جملة أوصافهم الجميلة أنهم ﴿يحبون من هاجر إليهم ﴿ وهذا لمحبتهم لله ولرسوله، أحبوا أحبابه، وأحبوا من نصر دينه .

﴿ولا يحدون في صدورهم حاجة مما أوتوا، أي: لا يحسدون المهاجرين على ما آتاهم الله من فضله وخصهم به من الفضائل والمناقب التي هم أهلها، وهذا يدل على سلامة صدورهم، وانتفاء الغل والحقد والحسد عنها.

ويدل ذلك على أن المهاجرين أفضل من الأنصار، لأن الله قدمهم بالذكر، وأخبر أن الأنصار لا يجدون في صدورهم حاجة مما أوتوا، فدل على أن الله تعالى آتاهم ما لم يؤت الأنصار ﴿٨﴾ ثم ذكر تعالى الحكمة والسبب ولا غيرهم، ولأنهم جمعوا بين النصرة

وقوله: ﴿ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة ﴾ أي: ومن أوصاف الأنصار التي فاقوا بها غيرهم، وتميزوا بها على من سواهم، الإيشار، وهو أكمل أنواع الجود، وهو الإيشار بمحاب النفس من الأموال وغيرها، وبذلها للغير مع الجاجة إليها، بل مع الضرورة والخصاصة، وهذا لا يكون إلا من خلق زكي، ومحبة لله تعالى مقدمة على محبة شهوات النفس ولذاتها، ومن ذلك قصة الأنصاري الذي نزلت الآية بسببه، حين آثر ضيفه بطعامه وطعام أهله وأولاده وباتوا جياعاً، والإيثار عِكْس الأثرة، فالإيثار محمود، والأثرة مندمومة، لأنها من خصال البخل والشح، ومن رُزِق الإيثار فقد وُقِي شح نفسه ﴿ومن يُوق شح نفسه فأولئك هم المفلحون، ووقاية شح النفس، يشمل وقايتها الشُّح في جميع ما أمر به، فإنه إذا وُقِيّ العبد شُحِّ نفسه، سمحت نفسه بأوامر الله ورسوله، ففعلها طائعاً منقاداً، منشرحاً بها صدره، وسمحت نفسه بترکه ما نهی الله عنه، وإن کان محبوباً للنفس، تدعو إليه وتطلع إليه، وسمحت نفسه ببذل الأموال في سبيل الله وابتغاء مرضاته، وبذلك يحصل الفلاح والفوز، بخلاف من لم يوق شح نفسه، بل ابتلي بالشح بالخير، الذي هو أصل الشر ومادته، فهذان(١) الصنفان الفاضلان الزكيان هم الصحابة الكرام والأثمة الأعلام، الدين حازوا من السوابق والفضائل والناقب ما سبقوا به من بعدهم، وأدركوا به من قبلهم، فضاروا أعيان المؤمنين، وسادات المملمين، وقادات المتقين<sup>(٢)</sup>

وحَسْبُ من بعدهم من الفضل أن يسير خلفهم، ويأتم بداهم، ولهذا ذكر الله من اللاحقين من هو مؤتم بهم وسائر خلفهم فقال: ﴿والذين جاؤواْ من بعلهم اين من بعد المهاجرين

كذا في ب، وفي أ: فهؤلاء.

<sup>(</sup>۲) كذا في ب، وفي أ: المؤمنين.

والأنصار ﴿يقولون﴾ على وجه النصح لأنفسهم ولسائر المؤمنين ﴿ربنا اغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان﴾

وهذا دعاء شامل لجميع المؤمين، السابقين من الصحابة، ومن قبلهم ومن بعدهم، وهذا من فضائل الإيمان أن المؤمنين ينتفع بعضهم ببعض، ويدعو بعضهم لبعض؛ بسب المشاركة في الإيمان المقتضي لعقد الأخوة بين المؤمنين (١)، التي من فروعها أن يدعو بعضهم لبعض، وأن يحب بعضهم بعضا.

ولهذا ذكر الله في الدعاء نَفْي الغل عن القلب، الشامل لقليل الغل وكثيره (٢٠)، الذي إذا إنتفى ثبت ضده، وهو المحبة بين المؤمنين والموالاة والنصح، ونحو ذلك عاهو من حقوق المؤمنين.

فوصف الله من يعد الصحابة بالإيمان، لأن قولهم: ﴿سبقونا بالإسمان الله على المساركة في الإيمان(٣)، وأنهم تابعون للصحابة في عقائد الإيمان وأصوله، وهم أهل السنة والجماعة، الذين لا يصدق هذا الوصف التام إلا عليهم، ووصفهم بالإقرار بالذنوب والاستغفار منها، واستغفار بعضهم لبعض، واجتهادهم في إزالة العل والحقد عن قلوبهم لإخوانهم المؤمنين، لأن دعاءهم بذلك مستلزم لما ذكرتا، ومتضمن لحبة بعضهم بعضاً، وأن يحب أحدهم لأخيه ما يحب لنفسه، وأن ينصح له حاضراً وغائباً، حياً وميتاً، ودلت الآية الكريمة [على] أن هذا من جملة حقوق المؤمنين بعضهم لبعض، ثم ختموا دعاءهم باسمين كريمين، دالين على

كمال رحمة الله وشدة رأفته وإحسانه بهم، الذي من جملته، بل من أجله، توفيقهم للقيام بحقوق الله وحقوق عاده

فهؤلاء الأصناف الثلاثة هم أصناف هذه الأمة، وهم المستحقون للفيء الذي مصرفه راجع إلى مصالح الإسلام

وهولاء أهله الذين هم أهله، جعلنا الله منهم، بمنه وكرمه.

ثم تعجب تعالى من حال المنافقين الذين طمُّعوا إحوانهم من أهل الكتاب، في نصرتهم وموالاتهم على المؤمنين، وأنهم يقولون لهم: ﴿لَثُنّ أخرجتم لنخرجن معكم ولا نطيع فيكم أحداً أبداً ﴾ أي: لا نطيع في عدم نصرتكم أحداً يعذلنا أو يخوفنا، ﴿وإن قوتلتم لننصرنكم والله يشهد إنهم لكاذبون﴾ في هذا الوعد الذي غروا به إخوانهم، ولا يستكثر هذا عليهم، فإن الكذب وصفهم، والغرور والخداع مقارنهم، والنفاق والجبن يصحبهم، ولهذا كذبهم[ الله] بقوله، الذي وجد مخبره كما أخبر الله به، ووقع طبق ما قال، فقال: ﴿لِنن أَخِرجُوا﴾ من ديارهم جلاء ونفياً ﴿لا يخرجون معهم﴾ لمحبتهم للأوطان، وعدم صبرهم على القتال، وعدم وفائهم

﴿ولئن قوتلوا لا ينصرونهم بل يستولي عليهم الجبن، ويملكهم الفشل، ويخذلون إخوانهم، أحوج ما كانوا إليهم.

﴿ولئن نصروهم﴾ على الفرض والتقدير (٥) ﴿ليولن الأدبار تم لا ينصرون﴾ أي: ليحصل منهم

الإدب العن القتال والنصرة، ولا يحصل لهم نصر من الله.

والسبب الذي أوجب لهم ذلك (أ) أنكم \_ أيها المؤمنون \_ ﴿ أَشَدَ رَهِبَةً فَي صدورهم من الله ﴾ فخافوا منكم أعظم عما يخافون الله، وقدموا مخافة المخلوق الذي لا يملك لنفسه ولا لغيره نفعاً ولا ضراً، على مخافة الخالق، الذي بيده الضر والنفع، والعطاء والمنع.

﴿ذَلِكَ بِأَنِّهِم قَوْمٍ لا يَفْقَهُونَ﴾ مراتب الأمور، ولا يعرفون حقائق الأشياء، ولا يتصورون العواقب، مان الفقد كل الفقد أن كرن خرف

وإنما الفقه كل الفقه، أن يكون خوف الخالق ورجاؤه ومجبته مقدمة على غيرها، وغيرها تبعاً لها.

﴿ 18﴾ ﴿ لا يقاتلونكم جيماً ﴾ أي: في حال الاجتماع ﴿ إلا في قرى عصفة أو من وراء جدر ﴾ أي: لا يثبتون لقتالكم (٧) ولا يعزمون عليه إلا إذا كانوا متحصنين في القرى ، أو من وراء الجدر والأسوار .

فإنهم إذ ذاك ربما يحصل منهم امتناع، اعتماداً [على] حصونهم وجدرهم، لا شجاعة بأنفسهم، وهذا من أعظم الذم، ﴿ بأسهم فيما بينهم شديد، لا آفة في أبدانهم ولا في قوتهم، وإنما الآفة في ضعف إيمانهم وعدم اجتماع كلمتهم، ولهذا قال: ﴿ وَمَظَاهِرِينَ.

ولى لكن (قلوبهم شتى) أي: متباغضة متفرقة متشتة.

﴿ ذَلِكُ ﴾ الذي أوجب لهم اتصافهم بما ذكر ﴿ يأمم قوم لا يعقلون ﴾ أي: لا عقل عندهم، ولا لب، فإسم لو

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: للمؤمنين.

<sup>(</sup>۲) نی ب: لقلیله وکثیره.

<sup>(</sup>٣) في ب: المشاركة فيه.

<sup>(</sup>٤) ني ب: بالوعد.

<sup>(</sup>٥) كذا في ب، وفي أ: على ضرب المثل.

<sup>(</sup>٦) في ب: حملهم على ذلك.

<sup>(</sup>٧) ني ب: على قتالكم.

كانت لهم عقول، لآثروا الفاضل على المفضول، ولما رضوا لانفسهم بأبخس الحطتين، ولكانت كلمتهم مجتمعة، وقلوبهم مؤتلفة، فبدلك يتناصرون ويتبعاضدون، ويتبعاونون على مصالحهم ومنافعهم الدينية والدنوية.

مشل هؤلاء المخدولين من أهل الكتاب، الذين انتصر الله لرسوله منهم، وأذاقهم الخزي في الحياة الدنيا، وعدم ببالمعاونة وكمثل الذين من قبلهم قريباً وهم كفار قريش الذين زين لهم الشيطان أعمالهم، وقال: ﴿لا غالب لكم اليوم من الناس وإني جار لكم فلما تراءت الفئتان نكص على عقبيه [وقال إن بريء منكم إني أرى ما لا ترون]

فغرتهم أنفسهم، وغرهم من غرهم، الذين لم ينفعوهم ولم يدفعوا عنهم العذاب، حتى أتوا «بدراً» بفخرهم وخيلاتهم، ظانين أنهم مدركون برسول الله والمؤمنين أمانيهم.

فنصر الله رسوله والمؤمنين عليهم، فقتلوا كبارهم وصناديدهم، وأسروا من أسروا منهم، وفرّ من فر، وداقوا بذلك وبال أمرهم وعاقبة شركهم وبغيهم، هذا في الدنيا، ﴿ولهم﴾ في الآخرة عذاب النار، ومثل هؤلاء المنافقين الذين غروا إخوانهم من أهل الكتاب ﴿كمثل الشيطان إذ قال للإنسان اكفر ﴾ أي: زين له الكفر وحسنه ودعاه إليه، فلما اغتر به وكفر، وحصل له الشقاء، لم ينفعه الشيطان الذي تولاه ودعاه إلى ما دعاه إليه، بل تبرأ منه و ﴿قال إن بريء منك إن أخاف الله رب المالمين ﴾ أي: ليس لي قدرة على دفع العذاب عنك، ولست بمعن عنك مثقال ذرة من الخير، ﴿ فَكَانَ عَاقِبَتُهُما ﴾ أي: الداعي الذي هـو الـشـيـطـان، والمدعـو الـذي هـو الإنسان حين أطاعه ﴿ أَسُما في النار

خالدين فيها كما قال تعالى: ﴿إنما يدعو حزبه ليكونوا من أصحاب السعير ﴿ وَذَلَكُ جَزاء الطّالِمِنَ ﴾ الذين اشتركوا في الظلم والكفر، وإن اختلفوا في شدة العذاب وقوته، وهذا دأب الشيطان مع كل أوليائه، فإنه يدعوهم ويدليهم إلى ما يضرهم بغرور، حتى إذا وقعوا في الشباك، وحاقت بهم أسباب الهلاك، تبرأ منهم وتخلى عنهم

واللوم كل اللوم على من أطاعه، فإن الله قد حذر منه وأنذر، وأخبر بمقاصده وغايته ونهايته، فالقدم على طاعته عاص على بصيرة لا عذر له.

﴿ ١٨ \_ ٢١﴾ ﴿يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله ولتنظر نفس ما قدمت لغد واتقوا الله إن الله خبير بما تعملون \* ولا تكونوا كالذين نسوا الله فأنساهم أنفسهم أولتك هم الفاسقون \* لا يستوى أصحاب النار وأصحاب الجنة أصحاب الجنة هم الفائزون \* لو أنزلنا هذا القرآن على جبل لرأيته خاشعاً متصدعاً من خشية الله وتلك الأمثال نضربها للناس لعلهم يتفكرون، يأمر تعالى عباده المؤمنين بما يوجبه الإيمان ويقتضيه من لزوم تقواه، سرأ وعلانية، في جميع الأحوال، وأن يراعوا ما أمرهم الله به من أوامره وشرائعه وحدوده، وينظروا ما لهم وما عليهم، وماذا حصلوا عليه من الأعمال التي تنفعهم أو تضرهم في يوم القيامة، فإنهم إذا جعلوا الاخرة نصب أعينهم وقبلة قلوبهم، واهتموا بالمقام بها، آجتهدوآ في كثرة الأعمال الموصلة إليها، وتصفيتها من القواطع والحوائق التي توقفهم عن السير أو تعوقهم أو تصرفهم، وإذا علموا أيضاً أن الله خبير بما يعملون، لا تخفى عليه أعمالهم، ولا تضيع لديه ولا يُمملها، أوجب لهم الحد والاجتهاد.

وهذه الآية الكريمة أصل في محاسبة

العبد نفسه، وأنه ينبغي له أن يتفقدها، فإن رأى زللاً تداركه بالإقلاع عنه، والتعريض عن والتعريض عن الأسباب الموصلة إليه، وإن رأى نفسه مقصراً في أمر من أوامر الله، بذل جهده واستعان بربه في تكميله وتتميمه، وإتقانه، ويقايس بين من الله عليه وإحسانه وبين تقصيره، فإن ذلك يوجب له الحياء بلا محالة.

والحرمان كل الحرمان، أن يغفل العبد عن هذا الأمر، ويشابه قوماً نسوا الله وغفلوا عن ذكره والقيام بحقه، وأقبلوا على حطوط أنفسهم وشهواتها، فلم ينجحوا؛ ولم يحصلوا على طائل، بل أنساهم الله مصالح أنفسهم، وأغفلهم عن منافعها وفوائدها، فصار أمرهم فرطأ، فرجعوا بخسارة الدارين، وغبنوا غبنا لا يمكنهم تداركه، ولا يجبر كسره، لأنهم هم الفاسقون، الذين خرجوا عن طاعة ربهم وأوضعوا في معاصيه، فهل يستوي من حافظ على تقوى الله ونظر لما قدم لغده، فاستحق جنات النعيم، والعيش السليم - مع الذين أنعم الله عليهم من النيين والصديقين والشهداء والصالحين ـ ومن عَفْلُ عَنْ ذَكُرُ اللهُ، ونسي حقوقه، فشقي في الدنيا، واستحق العَلْدَابِ فِي الآخرة، فالأولون هم الفائزون، والآخرون هم

ولما بين تعالى لعباده ما بين، وأمرهم (أونهاهم في كتابه العزيز، كان هذا موجباً لأن يبادروا إلى ما دعاهم إليه وحثهم عليه، ولو كانوا في القسوة وصلابة القلوب كالجبال برأيته خاشعاً متصدعاً من خشية الله أي: لكمال تأثيره في القلوب، قإن مواعظ القرآن أعظم على الإطلاق، وأوامرة ونواهيه محتوية على الإطلاق، وأوامرة ونواهيه محتوية على الجكم والمصالح القرونة بها، وهي من أسهل شيء على

في ب: وأمر عباده ونهاهم.

النفوس، وأيسرها على الأبدان، خالية من التكلف(١) لا تناقض فيها ولا اختلاف، ولا صعوبة فيها ولا اعتساف، تصلح لكل زمان ومكان، وتليق لكل أحدً.

ثم أخبر تعالى أنه يضرب للناس الأمثال، ويوضح لعباده في كتابه الحلال والحرام، لأجل أن يتفكروا في آياته ويتدبروها، فإن التفكر فيها يفتح للعبد خزائن العلم، ويبين له طرق الخير والشر، ويحثه على مكارم الأخلاق، ومحاسن الشيم، ويزجره عن مباوىء الأخلاق، فلا أنفع للعبد من التفكر في القرآن والتدبر لمعآنيه.

﴿ ٢٤ \_ ٢٤﴾ ﴿ هو الله الذي لا إله إلا هو عالم الغيب والشهادة هو الرحمن الرحيم \* هو الله الذي لا إله إلا هو الملك القدوس السلام المؤمن المهيمن العزيز الجبار المتكبر سبحان الهعما يشركون \* هو الله الخالق البارىء المصور له الأسماء الحسني يسبح له ما فى السماوات والأرض وهو العزيز الحكيم، هذه الآيات الكريمات قد اشتملت على كثير من أسماء الله الحسنى وأوصافه العلى، عظيمة الشأن، وبديعة البرهان، فأخبر أنه الله المَالُوه المعبود، الذي لا إله إلا هو، وذلك لكماله العظيم، وإحسانه الشامل، وتدبيره العام، وكل إله سواه (۲<sup>)</sup> فإنه باطل لا يستحق من العبادة مثقال ذرة، لأنه فقير عاجز ناقص، لا يملك لنفسه ولا لغيره شيئاً، ثم وصف نفسه بعموم العلم عباده أن يدعوه ويسألوه بها. الشامل، لما غاب عن الخلق وما يشاهدونه، وبعموم رحمته التي وسعت كل شيء ووصلت إلى كل حي، ثم كرر [ذكر] عموم إلهيته وانفراده بها، وأنه المالك لجميع الممالك، فالعالم العلوي والسفلي وأهله، الجميع مماليك لله، فقراء مدبرون.

﴿القدوس السلام﴾ أي: المقدس

السالم من كل عيب وآفة ونقص، المعظم المجد، لأن القدوس يدل على التنزيه عن كل نقص، والتعظيم لله في أوصافه وجلاله

﴿المؤمر ﴾ أي: المصدق لرساله وأنبيائه بما جاؤوا به، بالآيات البينات، والبراهين القاطعات، والحجج الواضحات.

﴿ المعزيز ﴾ الذي لا يخالب ولا يمانع، بل قد قهر كل شيء، وخضع له كل شيء، ﴿ الجبار ﴾ الذي قهر جميع العباد، وأذعن له سائر الخلق، الذي يجبر الكسير، ويغنى الفقير، ﴿التكبر﴾ الذي له الكبرياء والعظمة، التنزه عن جميع العيوب والظلم والجور.

﴿سبحان الله عما يشركون﴾ وهذا تنزيه عام عن كل ما وصفه به من أشرك به وعانده، ﴿ هو الله الخالق ﴾ لحميع المخلوقات ﴿الباريء﴾ للمبروءات ﴿المسور﴾ للمصورات، وهذه الأسماء متعلقة بالخلق والتدبير والتقدير، وأن ذلك كله قد انفرد الله به، لم يشاركه فيه مشارك.

﴿له الأسماء الحسني﴾ أي: له الأسماء الكثيرة جداً، التي لا يحصيها ولا يعلمها أحد إلا الله هو، ومع ذلك، فكلها حسنى أي: صفات كمال، بل تدل على أكمل الصفات وأعظمها، لا تقص في شيء منها بوجه من الوجوه، ومن حسنها أن الله يحبها، ويحب من يحبها، ويحب من

ومن كماله، وأن له الأسماء الحسني والصفات العليا، أن جميع من في السماوات والأرض مفتقرون إليه على الدوام، يسبحون بحمده، ويسألونه حوائجهم، فيعطيهم من فضله وكرمه ما تقتضيه رحمته وحكمته، ﴿وهو العزيز الحكيم﴾ الذي لا يريد شيئا إلا ريكون،

يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لِانْتَخِذُواْعَدُوِّي وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَّاءَ ثُلَّةُ رَبَ إِلَيْهِمِ بِالْمُودَةِ وَقَدَكُ مُرُواْ بِمَاجَلَةَ كُرِينَ ٱنْحَقِّ يُخْرِجُونَ ٱلْوَسُولُ وَالْإَكُرُ أَنْ تُوْمِنُواْ بِإِلَقَةِ رَبِيكُوْ إِن كُنتُمْ خَرَيْتُمْ عِهَدًا فِي سَيِسِلِي وَإَنْيَفَ اَتَّ مَرْضَاقْ ثَيْتُرُونَ إِلَيْهِم بِالْمُوَدَّةِ وَأَنَا أَعْلَرُهَا أَخْفَيْتُمُ وَمَا أَعَلَنتُمُ وَمَن يَفْعَلْهُ مِن كُوفَقَدْ صَلَّ سَوَّلَةَ ٱلسَّبِيلِ ۞ إِن يَثْقَ عُوكُمُ يَكُونُوا لَكُوْ أَعْدَاهُ وَيَبْسُطُوا إِلَيْكُو آيِدِيَهُمْ وَٱلْمِنَاسُ بِالنَّيْرِ وَوَدُوا لَوْنَكُفُرُونَ ۞ لَن نَفَعَكُمْ أَرْحَامُكُو وَلَا أَوْلَاكُو مِنْ الْفِيكَةِ يَفْصِلُ بَيْنَكُرُ وَأَلَقُهُ مِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ۞ قَدْكَاتَ لَكُو أَسُوةً حَسَنَةٌ فِيَ إِبْزَهِيمَ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَإِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهِ مْ إِنَّا ابْرَءَ ۖ وَأَا مِنكُرُ وَمِمَّا تَعَسُدُونَ مِن دُونِ أَلْهَ كَفَرَّنَا بِخُ وَيَدَا يَثُنَا وَيَكِيْنَكُرُ ٱلْفَدَاوَةُ وَٱلْبَغْضَآةُ أَبَدًاحَتَّى تُؤْمِنُواْ بِٱللَّهِ وَجَدَهُ وَإِلَّا فَوَلِ إِرَاهِمَ لِإِبِيهِ لَأَشْتَغْفِرَزَّ لَكَ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ ٱلنَّهِ مِن شَيْءٍ زَّيُّنَا عَلَيْكَ تُوَكِّلْنَا وَإِلَيْكَ أَنْبَنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ۞ رَبِّنَا لَاجَعَلْنَا وَمُنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُواْ وَأَغْفِرْلَنَارَتِنَّأَ إِلَّكَ أَنْ َالْعَزِيزُ ٱلْكَرَكُورُ ۞ 

ولًا يكون شيئاً إلا لحكمة ومصلحة.

تم تفسير سورة الحشر، فلله الحمد على ذلك، والمنسة والإحسان

#### تفسير سورة الممتحنة [وهي] مدنية

﴿١ ـ ٩﴾ ﴿يا أيها اللذين آمنوا لا تتخذوا عدوي وعدوكم أولياء تلقون إليهم بالودة وقد كفروا بما جاءكم من الحق يخرجون الرسول وإباكم أن تؤمنوا بالله ربكم إن كنتم خرجتم جهادأ في سبيلي وابتغاء مرضاتي تسرون إليهم بالمودة وأنا أعلم بما أخفيتم وما أعلنتم ومن يفعله منكم نقد ضل سُواء السبيل \* إن يتقفوكم يكونوا لكم أعداء ويبسطوا إليكم أيديهم وألسنتهم بالسوء وودوا لو تكفرون اللن تنفعكم أرحامكم ولا أولادكم يوم القيامة يفصل بينكم والله بما تعملون بصير \* قد كانت لكم أسوة حسنة في إبراهيم والذين معه إذ قالوا لقومهم إنا برآء منكم وعما تعبدون من دون الله كفرنا بكم وبدا بيننا وبينكم العداوة والبغضاء أبدأ حتى تؤمنوا بالله وحده إلا قول إبراهيم لأبيه لأستغفرن لك وما أملك لك من الله

<sup>(</sup>۱) كذا في ب وفي أ: وأقلها تكلفاً.

لَتَذَكَانَ لَكُرُفِهِ وَأَسْوَةً حَسَنَةٌ لِمَنَ كَانَ يَرْجُوا لَدَ وَالْوُعَ ٱلْآفِرَةِ ٱلْآفِرَ وَمَن يَوَلَّ فَإِنَّ ٱللَّهُ هُوَالْفَيْ يُأْتُكِيدُ ۞ \* عَسَى اللَّهُ أَن يَجْعَلُ بَيْنَكُرُ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ عَادَيْتُم مِنْهُ مُوَّدَّةً وَٱللَّهُ فَايِرُ وَٱللَّهُ عَفُورٌ وَيُح ﴿ لَا يَهَ اللَّهُ مَا أَنَّهُ مَن الَّهُ عَلَيْكُولُولُ فِي الَّذِي وَلَوْ يَغْيِجُوكُمُ يَن دِيكِكُو أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا لِلَهِمْ إِنَّ اللَّهَ يَجِبُ لَلْقَسِطِينَ ۞ إِنَّا يَنْهَ كُمُوالَقُهُ عَنِ الَّذِينَ قَلْلُوكُمْ فِي الَّذِينِ وَأَخْرَجُوكُم مِن دِينِكُوهُ وَطَلَقِهُ وَأَعَلَى إِخْرَاجِكُمُ أَنْ قَوْقُهُمَّ وَمَن يَتُولِكُمُ فَأُوْلَيْكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ۞ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ إِذَا جَاءَكُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِزَتِ فَأَمْتَحِتُوهُنَّ أَلَنَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَنِينَّ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتِ فَلا رَبِّعِهُ وَهُنَّ إِلَى ٱلْكُفَّالِّهِ لاَهُنَّ عِلْ لَمَّةُ وَلَاهُمْ يَجِيلُونَ لَمَنَّ وَءَاثُوهُمُ مَّآ أَنْفَقُواْ وَلَاجْنَاحَ عَلَيْكُرُّأَنْ تَنْكِحُوهُنَّ إِنَّا ءَانَيْتُمُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ وَلَا تُمْسِكُوا بِعِصَهِ الْكُولِفِ وَسْتَكُوا مَا أَنْفَقُهُ وَلَيْسَتُكُوا مَا أَنفَقُواْ ذَالِكُوْ كُنُواللَّهِ يَعَكُمُ بِيُنَكُونُواْفَةُ عَلِيمٌ عَكِيمٌ ۞ وَإِن فَاتَكُرُ شَىٰءُ مِنْ أَزْوَكِهِكُمْ إِلَى ٱلْكُفَّارِفَعَاقَبَتُمْ فَعَالُواْ ٱلَّذِينَ ذَهَبَتْ أَزْوَا جُهُم مِثَلَ مَا أَنفَقُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي أَنتُريهِ مُؤْمِنُونَ ۞ ARRIVE DE LES

من شيء ربنا عليك توكلنا وإليك أنبنا وإليك المصير \* ربنا لا تجعلنا فتنة للذين كفروا واغفر لنا ربنا إنك أنت العزيز الحكيم \* لقد كان لكم فيهم أسوة حسنة لن كان يرجو الله واليوم الآخر ومن يتول فإن الله هو الفني الحميد \* عسى الله أن يجعل بينكم وبين الذين عاديتم منهم مودة والله قدير والله غفور رحيم \* لا ينهاكم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين ولم يحرجوكم من دياركم أن تبروهم وتقسطوا إليهم إن الله يحب المقسطين \* إنما ينهاكم الله عن الذين قاتلوكم في الدين وأخرجوكم من دياركم وظاهروا على إحراجكم أن تولوهم ومن يتولهم فأولئك هم الظالمون فكر كثير من الفسرين، [رحمهم الله]، أن سبب نزول هذه الآيات الكريمات في قصة حاطب بن أبي بلتعة، حين غزا النبي ﷺ غزوة الفتح، فكتب حاطب إلى قريش' يخبرهم بمسير رسول الله ﷺ إليهم، ليتخذ بذلك يدأ عندهم لا [شكأ و] نفاقاً، وأرسله مع امرأة، فأخبر

النبي ﷺ بشأنه، فأرسل إلى المرأة قبل وصولها وأخذ منها الكتاب.

وعاتب حاطبا، فاعتدر رضي الله عنه بعدر قبله النبي على وهذه الآيات فيها النهي الشديد عن موالاة الكفار من المسركين وغيرهم، وإلقاء المودة إليهم، وأن ذلك مناف للإيمان، وخالف لملة إبراهيم الخليل عليه الصلاة والسلام، ومناقض للعقل الذي يوجب الحذر كل الحذر من العداوة شيئا، لا يبقي من مجهوده في العداوة شيئا، وينتهز الفرصة في إيصال الضرر إلى عدو، فقال تعالى: ﴿ ومعاداة من قام بالإيمان، ومعاداة من عاداه، فإنه عدو لله وعدو للمؤمنين.

فلا تتخذوا عدو الله ﴿وعدوكم أولياء تلقون إليهم بالمودة أي: تسارعون في مودتهم وفي السعي بأسبامها، فإن المودة إذا حصلت، تبعتها النصرة والموالاة، فخرج العبد من الإيمان، وصار من جلة أهل الكفران، وانفصل عن أهل الإيمان.

وهذا المتخذ للكافر ولياً، عادم المروءة أيضاً، فإنه كيف يوالي أعدى أعداته الذي لا يريد له إلا الشر، ويخالف ربه ووليه الذي يريد به الخير، ويأمره به، ويحثه عليه؟! وبما يدعو المؤمن أيضاً إلى معاداة الكفار، أنهم قد كفروا بما جاء المؤمنين من الحق، ولا أعظم من هذه المخالفة والمشاقة، فإنهم قد كفروا بأصل دينكم، وزعموا ألكم ضلاًل على غير هدى.

والحال أنهم كفروا بالحق الذي لا شك فيه ولا مرية، ومن رد الحق فمحال أن يوجد له دليل أو حجة تدل على صحة قوله، بل مجرد العلم بالحق (٢)، يدل على بطلان قول من رده وفساده.

ومن عداوتهم البليغة أنهم

﴿خرجون الرسول وإياكم﴾ أيها المؤمنون من دياركم، ويشردونكم من أوطانكم، ولا ذنب لكم في ذلك عندهم، إلا أنكم تؤمنون بالله ربكم الذي يتعين على الخلق كلهم القيام بعبوديته، لأنه رباهم، وأنعم عليهم الظاهرة والباطنة، وهو الله تعالى.

فلما أعرضوا عن هذا الأمر، الذي هو أوجب الواجبات، وقمتم به، عادوكم، وأخرجوكم ـ من أجله ـ من دياركم، فأيّ دين، وأيّ مروءة وعقل، يبقى مع العبد إذا والى الكفار الذين هذا وصفهم في كل زمان أو مكان؟!! ولا يمنعهم منه إلا خوف، أو مانع قوى.

وابت غناء مرضات أي: إن كنام خرجتم جهاداً في سبيلي وابت غناء مرضات أي: إن كان خروجكم مقصودكم به الجهاد في سبيل الله، لإعلاء كلمة الله، وابتغاء مرضاة الله ("")، فإعملوا بمقتضى هذا، من موالاة أولياء الله ومعاداة أعدائه، فإن هذا هو الجهاد في سبيله (3)، وهو من أعظم ما يتقرب به المتقربون إلى رضاه.

وتسرون إليهم بالودة وأتا أعلم بما أخفيتم وما أعلنتم أي: كيف تسرون المودة للكافرين وتخفونها، مع علمكم فهو وإن خفي على المؤمنين، فلا يخفى على الله تعالى، وسيجازي العباد بما يعلمه منهم من الخير والشر، وومن يعلمه منكم أي: موالاة الكافرين بعدما حذركم الله منها وفقد ضل سواء السبيل للأنه سبك مسلكا غالفاً للشرع وللعقل والمروءة الإنسانية.

ثم بين تعالى شدة عداوتهم، تهييجاً للمؤمنين على عداوتهم، ﴿إِن يتقفوكم﴾ أي: يجدوكم، وتسنح لهم الفرصة في أذاكم، ﴿يكونوا لكم

<sup>(</sup>١) في ب: إلى المشركين سن أهل مكة.

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أ: مجرد رد الحق. .

<sup>(</sup>٣) في ب: وابتغاء رضاه.

<sup>(</sup>٤) في ب: هذا من أعظم الجهاد في سبيله.

أعداء فاهرين (ويبسطوا إليكم أيديم بالقتل والضرب، ونحو ذلك.

﴿وألسنتهم بالسوء﴾ أي: بالقول الذي يسوء، من شتم وغيره، ﴿وودوا لو تكفرون﴾ فإن هذا غاية ما يزيدون منكم.

فإن احتججتم وقلتم: نوالي الكفار لأجل القرابة والأموال، فلن تغني عنكم أموالكم ولا أولادكم من الله شيئاً. ﴿وَالله بِما تعملون بِصيرٍ ﴾ فلذلك حذركم من موالاة الكافرين الذين تضركم موالاتهم، قد كان لكم يا معشر المؤمنين ﴿أسوة حسنة ﴾ أي: قدوة صالحة وائتمام ينفعكم، ﴿في إبراهيم والذين معه ﴾ من المؤمنين، وأن تتبعوا ملة إبراهيم وينا تقومهم إنا برآء منكم وما تعبدون من دون الله أي: إذ تبرأ إبراهيم عليه السلام ومن معم المؤمنين، من قومهم المشركين وعما يعبدون من دون الله .

ثم صرحوا بعداوتهم غاية التصريح، فقالوا: ﴿كفرنا بكم وبدا﴾ أي: ظهر وبان ﴿بيننا وبينكم المداوة والبغضاء ﴾ أي: البغض بالقلوب، وزوال مودتها، والعداوة بالأبدان، وليس لتلك العداوة والبغضاء وقت ولا حدّ، بل ذلك ﴿أَبِداً ﴾ ما دمتم مستمرین علی کفر کم ﴿حتی تؤمنوا بالله وحده، أي: فإذا أمنتم بالله وحده، زالت العداوة والبغضاء، وانقلبت مودة وولاية، فلكم أيها المؤمنون أسوة [حسنة] في إبراهيم ومن معه في القيام بالإيمان والتوحيد، والقيام بلوازم ذلك ومقتضياته، وفي كل شيء تعبدوا به لله وحده، ﴿إلا﴾ في خصلة واحدة وهي ﴿قُدُولُ إِبْرَاهِيمَ لَأَبِيهُ ﴾ آزر المشرك، الكافر المعاند، حين دعاه إلى الإيمان والتوحيد، فامتنع، فقال إبراهيم: ﴿لأستغفرن لك و﴾ الحال أني لا ﴿أملك لك من الله من شيء﴾ لكنى أدعو ربي عسى أن لا أكون

بدعاء ربي شقياً، فليس لكم أن تقتدوا بإبراهيم في هذه الحالة التي دعا بها للمشرك، فليس لكم أن تدعوا للمشركين، وتقولوا: إنا في ذلك متعون للة إبراهيم، فإن الله ذكر عذر الراهيم في ذلك بقوله: ﴿وما كان المتغفار إبراهيم لأبيه إلا عن موعدة وعدها إياه فلما تبين له أنه عدو لله تبرأ منه إن إبراهيم لأواه حليم ﴾.

ولكم أسوة حسنة في إبراهيم ومن معه، حين دعوا الله وتوكلوا عليه وأنابوا إليه، واعترفوا بالحجز والتقصير، فقالوا: ﴿ ربنا عليك توكلنا ﴾ أي: اعتمدنا عليك في جلب ما ينفعنا ودفع ما يضرنا، ووثقنا بك يا ربنا في ذلك.

﴿ وَإِلَيْكُ أَنْبِنَا ﴾ أي: رجعنا إلى طاعتك ومرضاتك وجميع ما يقرب إليك، فنحن في ذلك ساعون، وبفعل الخيرات مجتهدون، ونعلم أنا إليك نصير، فسنستعد للقدوم عليك، ونعمل ما يقربنا الزلفي إليك(١١)، ﴿ربنا لا تجملنا فتنة للذين كفروا﴾ أي: لا تسلطهم علينا بذنوبنا، فيفتنونا ويمنعونا مما يقدرون عليه من أمور الإيمان، ويفتنون أيضاً بأنفسهم، فإنهم إذا رأوا لهم الغلبة، ظنوا أنهم على الحق وأنا على النباطل، فازدادوا كفراً وطغياناً، ﴿**واغفر لنا**﴾ ما اقترفنا من الذنوب والسيئات، وما قصرنا به من المأمورات، ﴿ ربنا إنك أنت العزيز القاهر لكل شيء، ﴿ الحكيم ﴾ الذي يضع الأشياء مواضعها، فبعرتك (<sup>۲۲)</sup> وحكمتك انصرنا على أعدائنا، واغفر لنا ذبوبنا، وأصلح عبوبنا.

ثم كرر الحث [لهم] على الاقتداء بهم، فقال: ﴿لقد كان لكم فيهم أسوة حسنة وليس كل أحد تسهل على من هذه الأسوة، وإنما تسهل على من ﴿كان يرجو الله واليوم الآخر والثواب، الإيمان واحتساب الأجر والثواب، يسهل على العبد كل عسير، ويقلل لديه

كل كثير، ويوجب له الاكثار من الاقتداء بعباد الله الصالحين، والأنبياء والمسلين، فإنه يرى نفسه مفتقراً ومضطراً إلى ذلك غاية الاضطرار.

ومن يتول عن طاعة الله والتأسي برسل الله، فلن يضر إلا نفسه، ولا يضر الله شيئا، وفإن الله هو الغنى التام هو الغني الدام الله الغنى التام المطلق! من جيع الوجوه، فلا يحتاج إلى أحد من خلقه [بوجه]، والحميد في ذاته وأسمائه وصفاته وأفعاله، فإنه محود على ذلك كلة.

تم أخبر تعالى أن هذه العداوة التي أمر الله بها المؤمنين للمشركين، ووصفهم بالقيام بها أنهم ما داموا على شركهم وكفرهم، وأنهم إن انتقلوا إلى الإيمان، فإن الحكم يدور مع علته، فإن المودة (٣) الإسمانية ترجع، فلا تيأسوا أيها المؤمنون من رجوعهم إلى الإيمان، فـ ﴿عسى الله أن يجعل بينكم وبين الذين عاديتم منهم مودة﴾ سببها رجوعهم إلى الإيمان، ﴿والله **قدير﴾** على كل شيء، ومن ذلك هداية القلوب وتقليبها من حال إلى حال، ﴿ والله غفور رحيم ﴾ لا يتعاظمه ذنب أن يغفره، ولا يكبر عليه عيب أن يستره؛ ﴿قل يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله إن الله يعفر الذنوب جميعاً إنه هو الغفور الرحيم، وفي هذه الآية إشارة وبشارة إلى إسلام بعض الشركين، الذين كانوا إذ ذاك أعداء للمؤمنين، وقد وقع ذلك، ولله الحمد والمنة.

ولما نزلت هذه الآيات الكريمات، المهيجة على عداوة الكافرين، وقعت من المؤمنين كل موقع، وقاموا بها أتم الشيام، وتأموا من صلة بعض أقاربهم الشركين، وظنوا أن ذلك داخل فيما ثبى الله عنه، فأخبرهم الله أن ذلك لا يسدخل فيها المحرم، فقال: فإلا ينهاكم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين ولم يخوجوكم من دياركم أن تبروهم وتقسطوا إليهم إن الله يحب

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أ: فمن عزتك. ﴿٣) في ب: والمودة.

المقسطين﴾ أي: لا ينهاكم الله عن البر والصلة، والمكافأة بالمعروف، والقسط للمشركين، من أقاربكم وغيرهم، حيث كانوا بحال لم ينتصبوا لقتالكم في الدين والإخراج من دياركم، فليس عليكم جناح أن تصلوهم، فإن صلتهم في هذه آلحالة، لا محذور فيها ولاً مفسدة (١١)، كما قال تعالى عن الأبويس المشركين إذا كان ولدهمنا مسلماً: ﴿وإن جاهداك على أن تشرك بي ماليس لك به علم فلا تطعهما وصاحبهما في الدنيا معروفاً ﴿.

[وقوله:] ﴿إنما ينهاكم الله عن الذين قاتلوكم في الدين الله أي: الأجل دينكم، عداوة لدين الله ولمن قام به، ﴿وأخرجوكم من دياركم وظاهروا﴾ أي: عاونوا غيرهم ﴿على إخراجكم﴾ نهاكم الله ﴿أَنْ تُـولُوهُم ﴾ بالمودة والنصرة، بالقول والفعل، وأما بركم وإحسانكم، اللذي ليس بتَول للمشركين، فلم ينهكم الله عنه، بل ذلك داخل في عموم الأمر بالإحسان إلى الأقارب وغيرهم من الأدميين، وغيرهم.

﴿ومن يتولهم فأولئك هم الظالمون، وذلك الظلم يكون بحسب التولي، فإن كان تولياً تاماً، صار(٢) ذلك كفراً مخرجاً عن دائرة الإسلام، وتحت ذلك من المراتب ما هو غليظ، وما هو دون ذلك .

﴿١١ - ١١﴾ ﴿ يا أيها الذين آمنوا إذا جماءكم المؤمنات مهاجرات فامتحنوهن الله أعلم بإيمانهن فإن علمتموهن مؤمنات فلا ترجموهن إلى الكفار لا هن حل لهم ولا هم يحلون لهن وآتوهم ما أنفقوا ولا جناح عليكم أن تنكحوههن إذا آتيتموهن أجورهن ولا تمسكوا بعصم الكوافر واسألوا ما أنفقتم وليسألوا ما أنفقوا ذلكم حكم ألله يحكم بينكم والله عليم

حكيم \* وإن فاتكم شيء من أزواجكم إلى الكفار فعاقبتم فآتوا الذين ذهبت أزواجهم مشل منا أنضقوا واتقوا الله الذي أنتم به مؤمنون ﴾ لما كان صلح الحديبية، صالح النبي ﷺ المشركين، على أن من جاء منهم إلى المسلمين مسلماً، أنه يرد إلى المشركين، وكان هذا لفظاً عاماً، [مطلقاً] يدخل في عمومه النساء والرجال، فأما الرجال، فإن الله لم ينهُ رسوله عن ردهم إلى المشركين وفاء بالشرط وتتميماً للصلح الذي هو من أكبر المصالح، وأما النساء، فلما كان ردهن فيه مفاسد كثيرة، أمر الله المؤمنين إذا جاءهم المؤمنات مهاجرات، وشكوا في صدق إيمانهن، أن يمتحنوهن ويختبروهن، بما يظهر به صدقهن، من أيمان مغلظة وغيرها، فإنه يحتمل أن يكون إيمانها غير صادق بل رعبة في زوج أو بلد أو غير ذلك من القاصد الدنيوية .

فإن كن مذا الوصف، تعين ردهن وفاء بالشرط، من غير حصول مفسدة، وإن امتحنوهن فوجدن صادقات، أو علموا ذلك منهن من غير امتحان، فإلى يرجعوهن إلى الكفار، ﴿لا هن حل لهم ولا هم يحلون لهن﴾ فهذه مفسدة كبيرة في ردمنّ راعاما الشارع، وراعي أيضاً الوفاء بالشرط، بأن يعطوا الكفار أزواجهن ما أنفقوا عليهن من المهر وتوابعه عوضاً عنهن، ولا جناح حينتذعلي المسلمين أن ينكحوهن ولو كان لهن أزواج في دار الشرك، ولكن بشرط أن يؤتوهن أجورهن من المهر والنفقة، وكما أن السلمة لا تحل للكافر، فكذلك الكافرة لا تحل للمسلم أن يمسكها ما دامت على كفرها، غير أهل الكتاب، ولهذا قال تعالى: ﴿ولا تمسكوا بمصم الكوافر الأوقات.

بعصمتها<sup>(٣)</sup>، فالنهى عن ابتداء تزويجها أولى، ﴿ واسألوا ما أنفقتم ﴾ أيها المؤمنون، حين ترجع روجاتكم مرتدات إلى الكفار، فإذا كان الكفار يأخذون من المسلمين نفقة من أسلمت. من نسائهم، استحق المسلمون أن يأخذوا مقابلة ما ذهب من نسائهم(٤) إلى الكمار، وفي هذا دليل على أن خروج البضع من الزوج متقوم، فإذا أفسد مفسد تكاح امرأة رجل، برضاع أو غيره، كان عليه ضمان الهر، وقوله: ذلكم الحكم الذي ذكره الله وبينه لكم يحكم به بينكم (٥)، ﴿والله عليم حكيم، فيعلم تعالى، ما يصلح لكم من الأحكام، ويشرع لكم ما تقتضيه الحكمة <sup>(٦)</sup>

وقوله: ﴿وإن فاتكم شيء من أزواجكم إلى الكفار ﴾ بأن ذمر. مرتدات ﴿فعاقبتم فأتوا الذين ذهبت أزواجهم مثل ما أنفقوا كما تقدم أن الكفار إذا كانوا يأخذون بدل ما يفوت من أزواجهم إلى المسلمين، فمن ذهبت زوجته من المسلمين إلى الكفار وفاتت عليه، لزم أن يعطيه المسلمون من الغنيمة بدل ما أنفق (٧).

﴿واتقوا الله الذي أنتم به مؤمنون﴾ فإيمانكم بالله يقتضي منكم أن تكونوا ملازمين للتقوى على الدوام.

﴿ ١٢﴾ ﴿ إِنَّا أَيُّهَا النَّبِي إِذَا جِنَّاءُكُ المؤمنات ببايعنك على أن لا يشركن بالله شيئا ولا يسرقن ولا يزنين ولا يقتلن أولادهن ولا يأتين ببهتان يفترينه بين أيديهن وأرجلهن ولا يعصينك في ممروف فبايمهن واستغفر لهن الله إن الله غفور رحيم، هذه الشروط المذكورة في هذه الآية تسمى «مبايعة النساء» اللاق [كن] يبايعن على إقامة الواجبات المشتركة، التي تجب على الذكور والنساء في جميع

في ب: وبيته لكم حكم الله بيته لكم ووضحه.

فيٰ ب: فيشرعه بحسب حكمته

في ب: ولا تبعة. (1)

في ب: كان ذلك. (٢) كذا في ب، وفي أ: بعصمها. (٣)

<sup>(</sup>٤) ني ب. زوجاتهم.

في ب: فعلى المسلمين أن يعطوه من الغنيمة بدل ما أنفق.

وأما الرجال، فيتفاوت ما يلزمهم بحسب أحوالهم ومراتبهم وما يتعين عليهم، فكان النبي على يمتثل ما أمره الله به، فكان إذا جاءته النساء يبايعنه، والتزمن بهذه الشروط بايعهن، وجبر قلوبهن، واستغفر لهن الله، فيما يحصل منهن من التقصير (۱)، وأدخلهن في جملة المؤمنين بأن ﴿لا يشركن بالله شيئاً بأن (۲) يفردن الله أوحده إبالعبادة.

﴿ ولا يقتلن أولادهن ﴾ كما يجري لنساء الجاهلية الجهلاء.

ولا يرنين كما كان ذلك موجوداً كثيراً في البغايا وذوات الأخدان، ﴿ولا يأتين ببهتان يفترينه بين أيديهن وأرجلهن والبهتان: الانتراء على الغير أي: لا يفترين بكل حالة، سواء تعلقت بهن وأزواجهن (٢٠)، أو سواء تعلق ذلك بغيرهم، ﴿ولا يعصينك في معروف أي: لا يعصينك في معروف به، لأن أمرك لا يكون إلا بمعروف، ومن ذلك طاعتهن [لك] في النهي عن ومن ذلك طاعتهن [لك] في النهي عن النياحة، وشق الثياب، وخش الوجوه، والدعاء بدعاء (٢٠) الجاهلية.

**﴿فبايعهن﴾** إذا التزمن بجميع ما ك

﴿واستغفر له ن الله عن الله عن الله عن تقصيرهن، وتطييباً خواطرهن، ﴿إِن الله غفور ﴾ أي: كثير المغفرة للعاصين، والإحسان إلى المذنبين التائين، ﴿رحيم ﴾ وسعت رحمته كل شيء، وعم إحسانه البرايا.

لا تتولوا قوماً غضب الله عليهم قد ينسوا من الآخرة كما ينس الكفار من

أصحاب القبور » أي: يا أيا المؤمنون، إن كنتم مؤمنين بربكم، ومتبعين لرضاه ومجانبين لسخطه، ولا تتولوا قوماً غضب الله عليهم وهذا وإنما غضب عليهم لكفرهم، وهذا شامل لجميع أصناف الكفار. وقد يئسوا من الآخرة » أي: قد حرموا من فاحذروا أن تولوهم فتوافقونهم على شرهم وكفرهم "، فتحرموا خير الآخرة كما حرموا.

[وقوله:] ﴿كما بئس الكفار من أصحاب القبور﴾ حين أفضوا إلى الدار الآخرة، ووقفوا على حقيقة الأمر (٢) منها. ويحتمل أن المعنى: قد يئسوا من الآخرة أي: قد أنكروها وكفروا بها، فلا يستغرب حينئذ منهم الإقدام على من الآخرة، كما يئس الكفار المنكرون للبعث في الدنيا من رجوع أصحاب القبور إلى الله تعالى.

تم تفسير سورة المتحنة، والحمد لله رب العالمين

## تفسير سورة الصف [وهي] مدنية

(1- ) وبسسم الله السرحين الرحيم سبح لله ما في السماوات وما في الأرض وهو العزيز الحكيم الله أيها اللذين آمنوا لم تقولون ما لا تفعلون الكبر مقتاً عند الله أن تقولوا ما لا تفعلون الإهداء بيان لعظمته تعالى وقهره، وذل جميع الخلق (٧) له تبارك وتعالى، وأن جميع من في السماوات والأرض يسبحون

بحمد الله ويعبدونه ويسألونه حوائجهم، ﴿وهو العزيزِ﴾ الذي قهر الأشياء بعزته وسلطانه، ﴿الحكيم﴾ في خلقه وأمره، ﴿يا أيها الذين آمنوا لم **تقولون** ما **لا تفعلون﴾**أي: لم تقولون الخير وتحثون عليه، وربما تمدحتم به وأنتم لا تفعلونه، وتنهون عن الشر وربما نزهتم أنفسكم عنه، وأنتم متلوثون به ومتصفون به، فهل تليق بالمؤمنين هذه الحالة الذميمة؟ أم من أكبر المقت عند الله أن يقول العبدما لا يفعل؟ ولهذا ينبغي للآمر بالخير أن يكون أول الناس إليه مبادرة، وللناهي عن الشر أن يكون أبعد الناس منه، قالَ تعالى: ﴿أَتَأْمِرُونَ النَّاسُ بِالْبِرِ وَتُنْسُونَ أنفسكم وأنتم تتلون الكتاب أفلا تعقلون، وقال شعيب عليه الصلاة والسلام لقومه: ﴿وما أريد أن أخالفكم إلى ما أنهاكم عنه ﴾.

﴿ ٤﴾ ﴿إِن الله يحب الذين يقاتلون في سبيله صفاً كأنهم بنيانٌ مرصوص، هذا حث من الله لعباده على الجهاد في سبيله وتعليمٌ لهم كيف يصنعون وأنه ينبغي [لهم] أن يصفوا في الجهاد صفاً متراصاً متساوياً، من غير خلل يقع<sup>(٨)</sup> في الصفوف، وتكون صفوفهم على نظام وترتيب به تحصل المساواة بين المجاهدين والتعاضد وإرهاب العدو وتنشيط بعضهم بعضاً، ولهذا كان النبى ﷺ إذا حضر القتال، صف أصحابه، ورتبهم في مواقفهم، بحيث لا يحصل اتكال بعضهم على بعض، بل تكون كِل طائفة منهم مهتمة بمركزها وقائمة بوظيفتها، وبهذه الطريقة تتم الأعمال ويحصل الكمال.

﴿٥﴾ ﴿وإذ قال موسى لقومه يا قوم

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: يحصل من التقصير منهن.

<sup>(</sup>٢) في ب: بل.

<sup>(</sup>٣) ٌ في ب: مع أزواحهن.

<sup>(</sup>٤) في ب: بدعوى.

<sup>(</sup>٥) في ب: وشركهم.

<sup>🗀</sup> می ب: وشاهدوا.

<sup>(</sup>٧) في ب: الخلق له.

<sup>(</sup>A) في ب: يحصل.

لم تؤذونني وقد تعلمون أني رسول الله إليكم فلما زاغوا أزاغ الله قلوبهم والله لا يهدي القوم الفاسقين أأي: ] ﴿وَإِذَ قَالَ موسى لقومه عمل موبخاً لهم على صنيعهم، ومقرعاً لهم على أذيته، وهم يعلمون أنه رسول الله: ﴿ إِ تؤذونني ﴾ بالأقوال والأفعال ﴿وقد تعلمون أني رسول الله إليكم ﴾

والرسول من حقه الإكرام والإعظام، والاتقياد (١) بأوامره، والابتدار لحكمه.

وأما أذية الرسول الذي إحسانه إلى الخبليق فوق كيل إحسيان ببعيد إحسان الله، ففي غاية الوقاحة والجراءة والزيغ عن الصراط المستقيم، الذي قد علموه وتركوه، ولهذا قال: ﴿فِلْمَا زَاعُوا﴾ أي: انصرفوا عن الحق بقصدهم ﴿أَرَاعَ الله قلوبهم﴾ عقوبة لهم على زيغهم الذي اختاروه لأنفسهم ورضوه لها، ولم يوفقهم الله للهدى، لأنهم لا يليق بهم الخير، ولا يصلحون إلا للشر، ﴿والله لا يهدي القوم الفاسقين الذين لم يزل الفسق وصفاً لهم، لا<sup>(٢)</sup> لهم قصد في الهدي، وهذه الآية الكريمة تفيد أن إضلال الله لعباده، ليس ظلماً منه، ولا حجة لهم عليه، وإنما ذلك بسبب منهم، فإنهم الذين أغلقوا على أنفسهم باب الهدي بعدما عرفوه، فيجازيهم بعد ذلك بالإضلال (٣) والزيغ الذي لا تحيلة لهم في دفعه وتقليب القلوب [عقوبة لهم وعدلا منه بهم] كما قال تعالى: ﴿ونقلب أفئدتهم وأبصارهم كما لم يؤمنوا به أول مرة ونذرهم في طغيانهم يعمهون،

﴿٦ - ٩﴾ ﴿وإذ قال عيسى ابن

مريم يا بني إسرائيل إني رسول الله إليكم مصدقاً لما بين يدى من التوراة ومبشراً برسول يأتي من بعدي اسمه أحمد فلما جاءهم بالبينات قالوا هذا سحر مبين ﴿ ومن أظلم ممن افترى على الله الكذب وهو يدعى إلى الإسلام والله لا يهدي القوم الظالمين \* يريدون ليطفئوا نور الله بأفواههم والله متم نوره ولو كره الكافرون ﴿ هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون ، يقول تعالى مخيراً عن عناد بني إسرائيل المتقدمين، الذين دعاهم عيسى ابن مريم، وقال لهم: ﴿ يَا بِنِي إِسْرَائِيلَ إِنَّ رسول الله إليكم اي: أرسلني الله لإدعوكم إلى الخير وأنهاكم عن الشر، [وأيدني بالبراهين الظاهرة]، ومما يدل على صدقى، كوني ﴿مصدقاً لما بين يدي من التوراة﴾ أي: جئت بما جاء به موسى من التوراة والشرائع السماوية، ولوكنت مدعياً للنبوة، لجئت بغير ما جاءت به الرسلون، ومصدقًا لما بين يديُّ من التوراة أيضًا، أنها أخبرت بي وبشرت، فجئت وبعثت

فعيسى عليه الصلاة والسلام كالأنبياء (1) يصدق بالنبي السابق، ويبشر بالنبي اللاحق، بخلاف الكذابين، فإنهم يناقضون الأنبياء أشد مناقضة، ويخالفونهم في الأوصاف والأخلاق، والأمر والنهي ﴿فلما جاءهم﴾ محمد ﷺ الذي بشر به عيسى ﴿بالبينات﴾ أي: الأدلة الواضحة،

مصداقاً لها ﴿ومبشراً برسول يأتي من

بعدي اسمه أحمد ﴾ وهو: محمد بن

عبد الله بن عبد المطلب النبي

الهاشمي.

الدالة على أنه هو، وأنه رسول الله [حقاً].

﴿قالوا﴾ معاندين للحق مكذبين له ﴿هذا سحر مبين﴾ وهذا من أعجب العجائب، الرسول الذي [قد] وضحت رسالته، وصارت أبيناً شمس النهار، يجعل ساحراً بَيناً سحره، فهل في الخذلان أعظم من هذا؟ وهل في الافتراء أعظم من هذا الافتراء، الذي نفى عنه ما كان معلوماً من رسالته، وأثبت له ما كان أبعد الناس منه؟

﴿ومن أظلم ثمن افترى على الله **الكذب﴾** بهذا وغيره، والحال أنه لا عذر له، وقد انقطعت حجته، لأنه ﴿ يدعى إلى الإسلام ﴾ ويبين له ببراهينه وبيناته، ﴿والله لا يهدى القوم الظالمين﴾ الذين لا يزالون على ظلمهم مستقيمين، لا تردهم عنه موعظة، ولا يرجرهم بيان ولا برهان، خصوصأ هؤلاء الظلمة القائمين بمقابلة الحق ليردوه، ولينصروا الباطل، ولهذا قال الله عنهم: ﴿يريدون ليطفئوا نور الله بأفواههم﴾ أي: بما يصدر منهم من المقالات الفاسدة، التي يردُّون بها الحق، وهي(٢) لا حقيقة لها، بل تزيد البصير معرفة بما هم عليه من الباطل، ﴿والله متم نوره ولو كره الكافرون الى: قد تكفل الله بنصر دينه، وإتمام الحق الذي أرسل به رسله، وإشاعة (٧) نوره على سائر الأقطار، ولو كره الكافرون، وبذلوا بسبب كراهتهم كل سبب يتوصلون (<sup>۸۸)</sup> به إلى إطفاء نور الله فإنهم معلوبون.

وصاروا بمنزله من ينفخ عين

<sup>(</sup>١) في ب: والقيام.

<sup>(</sup>٢) في ب: ليس.

 <sup>(</sup>٣) كذا في ب، وفي أ: بالضلال.

<sup>(</sup>٤) في ب: كسائر الأنبياء.

<sup>(</sup>٥) في ب: أبلغ.

<sup>(</sup>٦) كذا في ب، وفي أ: التي.

<sup>(</sup>٧) في ب: وإظهار.

۸) فى ب: كل ما قدروا عليه مما يتوصلون.

الشمس بفيه (۱) ليطفئها، فلا على مرادهم حصلوا، ولا سلمت عقولهم من النقص والقدح فيها.

ثم ذكر سبب الظهور والانتصار للدين الإسلامي، الحسي والمعنوي، فقال، هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق، أي: بالعلم النافع والعمل الصالح.

بالعلم الذي يهدي إلى الله وإلى دار كرامته، ويهدي لأحسن الأعمال والأخلاق، ويهدي إلى مصالح الدنيا والآخرة.

ودين الحق﴾ أي: الدين الذي هو يدان به، ويتعبد لرب العالمين الذي هو حق وصدق، لا نقص فيه، ولا خلل يعتريه، بل أوامره غذاء القلوب والأرواح، وراحة الأبيدان، وترك نواهية سلامة من الشر والفساد (۱) فما بعث به النبي ﷺ من الهدى ودين الحق، أكبر دليل وبرهان على صدقه، وهو برهان باق ما بقي الدهر، كلما ازداد به العاقل تفكراً، ازداد به فرحاً.

وليظهره على الدين كله أي:
ليعليه على سائر الأديان، بالحجة
والبرهان، ويظهر أهله القائمين به
بالسيف والسنان، فأما نفس الدين،
فهذا الوصف ملازم له في كل وقت،
فلا يمكن أن يغالبه مغالب، أو
يخاصمه مخاصم إلا فلجه وبلسه،
وصار له الظهور والقهر، وأما
المنتسبون إليه، فإنهم إذا قاموا به،
واستناروا بنوره، واهتدوا بهديه، في
مصالح دينهم ودنياهم، فكذلك
مصالح دينهم ودنياهم، فكذلك
على أهل الأديان، وإذا ضيعوه واكتفوا
منه بمجرد الانتساب إليه، لم ينفعهم

ذلك، وصار إهمالهم له سبب تسليط الأعداء عليهم، ويعرف هذا، من استقرأ الأحوال ونظر في أول المسلمين وآخرهم.

﴿ ١٠ ـ ١٤﴾ ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمِنُوا هل أدلكم على تجارة تنجيكم من عذاب أليم \* تؤمنون بالله ورسوله وتجاهدون في سبيل الله بأموالكم وأنفسكم ذلكم خير لكم إن كنتم تعلمون \* يغفر لكم ذنوبكم ويدخلكم جنات تجري من تحتها الأنهار ومساكن طيبة في جنات عدن ذلك الفوز العظيم ﴿ وأخرى تحبونها نصر من الله وفتح قريب وبشر المؤمنين # يا أيها الذين آمنوا كونوا أنصار الله كما قال حيسى ابن مريم للحواريين من أنصاري إلى الله قال الحواريون نحن أنصار الله فآمنت طائفة من بني إسرائيل وكفرت طائفة فأيدنا الذين آمنوا على عدوهم فأصبحوا **ظاهرين،** هذه وصية ودلالة وإرشاد من أرحم الراحين لعباده المؤمنين، لأعظم تجارة، وأجلّ مطلوب، وأعلى مرغوب، يحصل بها النجاة من العذاب الأليم، والفور بالنعيم القيم، وأتى بأداة العرض الدالة على أن هذا أمر يرغب فيه كل متبصر، ويسمو إليه كل لبيب، فكأنه قيل: ما هذه التجارة التي هذا قدرها؟ فقال ﴿ تُوْمِنُونَ بَاللَّهُ ورسوله،

ومن المعلوم أن الإيمان التام هو التصديق الجازم بما أمر الله بالتصديق به، المستلزم لأعمال الجوارح، ومن أجل أعمال الجوارح الجهاد في سبيل الله (٣)، فلهذا قال: ﴿وتجاهدون في سبيل الله بأموالكم وأنفسكم ﴾ بأن تبذلوا نفوسكم ومهجكم لمصادمة أعداء الإسلام، والقصد نصر دين الله وإعلاء كلمته، وتنفقون ما تيسر من

الانتهاكية المنتهاكية التواقيقا المنتهاكية المنتهاكية

نِاتُهُمُّ الْذِي اسْتُوالِ تَعْفُلُونَ الْانْعَمُونَ ۞
 كَبْرَعَمُّ عَامِدَ الْمَوْلَ الْمَنْ عَلَيْنَ ۞
 إِنَّا لَهُمْ عُنْ الْمِنْ الْمَنْ الْمُنْ عَلَيْنِ الْمَنْ عَلَيْنَ عَلَيْنِ اللَّهِ عَلَيْنَ عَلِيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلِينَ عَلِينَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلِينَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلِينَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلِيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلِيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلِي عَلِي عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلِيقِ عَلِي عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلِي عَلَيْنَ عَلِي عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلِي عَلَيْنَ عَلِي عَلِي

أموالكم في ذلك المطلوب، فإن ذلك، ولو (٤) كان كريها للنفوس شاقاً عليها، فإنه ﴿خير لكم إن كنتم تعلمون ﴿ فإن فيه الخير الدنيوي، من النصر على الأعداء، والعز المنافي للذل والرزق الواسع، وسعة الصدر وانشراحه.

وفي الآخرة الفوز<sup>(٥)</sup> بشواب الله والنجاة من عقابه، ولهذا ذكر الجزاء في الآخرة، فقال: ﴿ يَعْفُر لَكُمُ فَوَالَّذَ وَالْحَرَاءُ وَلَا الله وَ الْحَمَارُ وَ الْمَمَارُ الله وَ الْجَهَادِ فَي سبيله، مكفر للذنوب، ولو كانت كبائر.

ويدخلكم جنات نجري من تحتها الأنهار أي: من تحت مساكنها آوقصورها] وغرفها وأشجارها، أنهاز من ماء غير آسن، وأنهار من خر للة يتغير طعمه، وأنهار من خر للة للشاربين، وأنهار من عسل مصفى، للشرات، ومساكن ولهم فيها من كل الثمرات، ومساكن طيبة في جنات عدن أي: جمعت كل طيب، من علو وارتفاع، وحسن بناء وزخرفة، حتى إن أهل الغزف من أهل

<sup>(</sup>١) في ب: ومثلهم كمثل من ينفخ عين الشمس.

 <sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أ: وترك للنواهي التي تعاطيها سبب الشر والفساد.

<sup>(</sup>٣) في ب: التي من أجلها الجهاد في سبيله.

<sup>(</sup>٤) في ب: وإن كان.

<sup>(</sup>٥) في ب: والخير الأخروي بالفوز.

والمقال عبد ما الأمرية والمتحدد المنافرة المنافرة المنافرة المنافرة المنافرة المنافرة المنافرة والمنافرة المنافرة والمنافرة المنافرة والمنافرة المنافرة والمنافرة المنافرة ال

TO TO TOO TOO TO THE STATE OF

TO THE PARTY OF TH

عليين، يتراءآهم أهل الجنة كما يتراءي الكوكب الدري في الأفق الشرقي أو الغربي، وحتى إن بناء الجنة بعضه من لبن ذهب [وبعضه من] لبن فضة، وخيامها من اللؤلؤ والمرجان، وبعض المنازل من الزمرد والجواهر الملونة بأحسن الألوان، حتى إنها من صفائها يري ظاهرها من باطنها، وباطنها من ظاهرها، وفيها من الطيب والحسن ما لا يباتي عبليه وصيف البواصيفين، ولا خطر على قلب أحد من العالمين، لا ينمكن أن يلتزكوه حتتي ينزوه، ويتمتعوا بحسنه وتقرّ أعينهم به، ففي تلك إلحالة، لولا أن الله خلق أهل الجنة، وأنشأهم نشأة كاملة لا تقيل العدم، الأوشك أن يموتوا من الفرح، فسبحان من لا يحصي أحد من خلقه ثناء عليه، بل هو كما أثني على نفسه وفوق ما يثني عليه عباده (١<sup>٠)</sup>، وتبارك

الجليل الجميل، الذي أنشأ دار النعيم، وجعل فيها من الجلال والجمال ما يبهر عقول الجلق ويأخذ بأفئدتهم.

وتعالى من له الحكمة التامة، التي من جملتها، أن الله لو أرى الخلائق الجنة حين خلقها<sup>(۲)</sup>، ونظروا إلى ما فيها من النعيم لما تخلف عنها أحد، ولما هناهم العيش في هذه الدار المنغصة، الشوب نعيمها بألمها، وسرورها<sup>(۲)</sup> بترجها.

وسميت الجنة جنة عدن، لأن أهلها مقيمون فيها، لا يخرجون منها أبداً، ولا يبغون عنها حولاً، ذلك الثواب الجزيل، والأجر الجميل، الفوز العظيم، الذي لا فوز مثله، فهذا الئواب الأخروي.

وأما الثواب الدنيوي لهذه التجارة، فذكره بقوله: ﴿وَأَحْرَى تَجْبُونَهُ أَي: وَيَصلُ لَكُم عَبُونَهُ أَي: وهي: ﴿نصر من الله ﴾ [لكم] على ﴿وَفَسْح قريب ﴾ تتسع به دائرة الإسلام، ويحصل به الرق الواسع، فهذا جزاء المؤمنين المجاهدين، وأما المؤمنون من غير أهل الجهاد، [إذا قام غيرهم بالجهاد] (٤٤ فلم يؤيسهم الله تعلى من فضله وإحسانه، بل قال: ﴿وَبِسُر المؤمنين أَي: بالثواب العاجل والآجل، كل على حسب إيمانه، وإن كانوا لا يبلغون مبلغ المجاهدين في سبيل الله، كما قال النبي ﷺ (إن كما قال النبي المجاهدين في سبيل الله، كما قال النبي المجاهدين في

في الجنة منة درجة ما بين كل درجتين كما بين السماء والأرض، أعدها الله للمجاهدين في سبيله»(٥)

ثم قال تعالى: ﴿ إِنا أَيْهَا اللّٰين آمنوا كونوا أنصار الله ﴿ [أي:] بالأقوال والأفعال، وذلك بالقيام بدين الله، والحرص على إقامته (() تنفيذه على الغير، وجهاد من عائده ونابذه بالأبدان والأموال، ومن نصر الباطل بما يزعمه من العلم ورد الحق، بدحض حجته، وإقامة الحجة عليه، والتحذير منه.

ومن نصر دين الله، تَعَلَمُ كتاب الله وسنة رسوله، والحث على ذلك، [والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر]. معيج الله المؤمنين بالاقتداء بمن قبلهم من الصالحين بقوله: ﴿كما قال عيسى ابن مريم للحواريين من أنصاري إلى الله أي: قال لهم عارضاً ومنهضاً (٧): من يعاونني ويقوم معي في نصري لدين الله، ويدخل مدخلي ويحرجي؟

فابتدر الحواريون، فقالوا: ﴿نحن أنصار الله ﴾ فمضى عيسى عليه السلام على أمر الله ونصر دينه، هو ومن معه من الحواريين، ﴿وَامَنت طائفة من بني والحواريين، ﴿وكفرت طائفة ﴾ منهم، والحواريين، ﴿وكفرت طائفة ﴾ منهم، فجاهد المؤمنون فلم ينقادوا لدعوتهم، فجاهد المؤمنون الكافرين، ﴿فأيدنا اللين آمنوا على عدوهم ﴾ أي: قويناهم ونصرناهم عليهم.

﴿ فَأُصِبِحُوا ظَاهِرِينَ ﴾ عليهم وقاهرين [لهم]، فأنتم يا أمة محمد

<sup>(</sup>١) في ب: أحد من خلقه.

<sup>(</sup>٢) قي ب: أنه لو رأى العباد الجنة.

<sup>(</sup>٣) في ب: وفرحها.

<sup>(</sup>٤) زيادة من هامش ب.

<sup>(</sup>٥) في ب جاء بدلاً من هذا الحديث ما يلي: [كما قال النبي ﷺ: (من رضي بالله رباً وبالإسلام ديناً وبمحمد رسولاً، وجبت له الجنة) فعجب لها أبو سعيد المخدري ــ راوي الحديث ــ فقال: أعدها علي يا رسول الله، فأعادها عليه ثم قال: (وأخرى يرفع بها العبد مائة درجة في الجنة ما بين كل درجتين كما بين السماء والأرض) فقال: وما هي يا رسول الله قال: (الجهاد في سبيل الله، الجهاد في سبيل الله، الجهاد في سبيل الله، الجهاد في سبيل الله، المجهاد في سبيل الله، الله الله والمحادث في سبيل الله، المحادث في سبيل الله، والمحدث في سبيل الله، المحدث في سبيل الله، والمحدث في سبيل الله، المحدث في سبيل الله، والمحدث في سبيل الله، المحدث في سبيل المحدث في سبيل الله، المحدث في سبيل الله، المحدث في سبيل الله، المحدث في سبيل الله، وما المحدث في سبيل الله، وما المحدث في الم

<sup>(</sup>٦) في ب: تنفيذه.

<sup>(</sup>٧) في ب: قال لهم منبهاً.

فبعث الله فيهم رسولا منهم، يعرفون

نسبه وأوصافه الجميلة وصدقه، وأنزل

القاطعة الموجبة للإيمان واليقين،

﴿ويزكيهم﴾ بأن يحثهم على الأخلاق

الفاضلة، ويفصلها لهم، ويزجرهم

وعلم السنة، المشتمل ذلك علوم

الأولين والآخرين، فكانوا بعد هذا

يأتي بعدهم، ومن أهل الكتاب، لما

يلحقوا بهم أي: فيمن باشر(١) دعوة

الرسول، ويحتمل أنهم لما يلحقوا بهم

في الفضل، ويحتمل أن يكونوا لما

يلحقوا بهم في الزمان، وعلى كل،

فكلا العنيين صحيح، فإن الذين

بعث الله فيهم رسوله وشاهدوه

وباشروا دعوته، حصل لهم من

الخصائص والفضائل ما لا يمكن أحداً

أن يلحقهم فيها، وهذا من عزته

وحكمته، حيث لم يترك عباده هملاً

ولا سدي، بل ابتعث فيهم الرسل،

وأمرهم ونهاهم، وذلك من فضل الله

العظيم، الذي يؤتيه من يشاء من

عباده، وهو أفضل من نعمته عليهم

بعافية البدن وسعة الرزق، وغير ذلك

من النعم الدنيوية، فلا أعظم من نعمة

الدين التي هي مادة الفوز، والسعادة

الأبدية .

كونوا أنصار الله ودعاة دينه، ينصركم الله كما نصر من قبلكم، ويظهركم على عدوكم.

تمت ولله الحمد<sup>(۱)</sup>

#### تفسير سورة الجمعة [وهي] مدنية

﴿١﴾ ﴿بسم الله الرحمن الرحيم يسبح لله ما في السماوات وما في الأرض الملك القدوس العزيز الحكيم﴾ أي: يسبح لله وينقاد لأمره، ويتألهه ويعبده، جميع ما في السماوات والأرض، لأنه الكامل الملك، الذي له ملك العالم العلوي والسفلي، فالجميع ماليكه وتحت تدبيره، ﴿القدوس﴾ المعظم، المنزه عن كل آفة ونقص، ﴿العزيز﴾ القاهر للأشياء كلها، ﴿الحكيم﴾ في خلقه وأمره.

فهذه الأوصاف العظيمة مما تدعو إلى عبادة الله وحده لا شريك له.

﴿٢ \_ ٤﴾ ﴿ هو الذي بعث في الأميين رسولا منهم يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة وإن كانوا من قبل لفي ضلال مبين \* وآخرين منهم لما يلحقوا بهم وهو العزيز الحكيم \* ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم المراد بالأميين: الذين لا كتاب عندهم، ولا أثو رسالة من العرب وغيرهم، عمن ليسوا من أهل الكتاب، فامتن الله تعالى عليهم منة عظيمة أعظم من منته على غيرهم، لأنهم عادمون للعلم والخير، وكانوا في ضلال مبين، يتعبدون للأشجار والأصنام والأحجار، ويتخلقون بأخلاق السباع الضارية، يأكل قويهم ضعيفهم، وقد كانوا في غاية الجهل بعلوم الأنبياء،

يُستَبِعُ إِلَّهِ مَا فِي السَّمَلَوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ الْمَاكِ الْقُدُّوسِ عليه كتابه، ﴿يتلوعليهم أياته﴾ ٱلْعَرِيزِ الْحُكِيدِ ۞ هُوَالَّذِي بَعَثَ فِي ٱلْأَمْيَتُ حَيْرَتُهُولًا مِنْهُمْ رَسُّلُواْ عَلَيْهِمْ ءَالِنْهِهِ ، وَيُرَكِّهِمْ وَيْعَالِمُهُمُ ٱلْكِنْبَ وَٱلْكِكَ مُنَةَ وَإِن كَانُواْمِن قِبْلُ لِي صَلَال مُبِين ﴿ وَءَاخَرِينَ مِنْهُمْ لَنَا يَلْحَقُواْ بِهِمْ وَهُوَالْعَرِيزُ ٱلْحَكِيمَ ﴿ وَالِكَ فَضَلَّ عن الأخلاق الرذيلة، ﴿ ويعلمهم الكتاب والحكمة ﴾ أي: علم القرآن (٢) ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ دُو ٱلْفَصْ لِٱلْعَظِيمِ ۞ مَثَلُ ٱلَّذِينَ مُحِلُواْ ٱلتَّوْرِينَةَ ثُرِّلْزَيِحْ مِلُوهَا كَنْشَلِ ٱلْجِصَارِ يَحْمِلُ أَسْفَالْأَ بِشْرَمَتُلُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَنْهُواْ بِعَايَنْتِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ لَا يَسْدِعَ ٱلْقَوْمَ ٱلطَّالِمِينَ ۞ قُلْ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ هَادُوٓ أَلِن زَعَمْتُمُ أَتَّكُو ٱوَّلِيَّا ۗ لِلَّهِ مِن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّوْ ٱلْمُونَ إِن كُمْتُمُ صَادِقِينَ التعليم والتزكية منه أعلم الخلق، بل وَلَا يَتَمَنَّوْنَهُ وَأَمَّدُ إِمَّا قَدَّمَتَ أَيْدِيهِمُّ وَأَلْقَهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ۞ كانوا أئمة أهل العلم والدين، وأكمل قُلْ إِنَّ ٱلْمَوْتَ ٱلَّذِي تَقِيرُ وِنَ مِنْهُ فَإِنَّهُ وُمُلَقِيكُمٌّ ثُرَّتُرُدُّونِ الخلق أخلاقاً، وأحسنهم هدياً وسمتاً، إِلَّا عَلِمِ ٱلْفَيْدِ وَالشَّهَادَةِ فِيَنِعُكُمْ عِالْمُتُمِّقَةُ مَلُونَ ۞ اهتدوا بأنفسهم، وهدوا غيرهم، فصاروا أئمة المهتدين، وهداة المؤمنين(٣)، فلله عليهم ببعثه هذا الرسول ﷺ أكمل نعمة، وأجلّ منحة، وقوله: ﴿وآخرينَ منهُم لما يلحقوا بهم﴾ أي: وامتن على أخرين من غيرهم أي: من غير الأميين، ممن

OT SECOND ﴿ ٥ ـ ٨﴾ ﴿ مشل الذيبن مُملوا التوراة ثم لم يحملوها كمثل الحمار يحمل أسفارا بئس مثل القوم الذين كذبوا بــآيــات الله والله لا يهــدى الــقــوم الظالمين \* قل يا أيها الذين هادوا إن زعمتم أنكم أولياء شمن دون الناس فتمنوا الموت إن كنتم صادقين \* ولا يتمنونه أبدأ بما قدمت أيديهم والله عليم بالظالمين \* قل إن الموت الذي تفرون منه فإنه ملاقيكم ثم تردون إلى عالم الغيب والشهادة فينبئكم بما كنتم تعملون، لما ذكر الله منته على هذه الأمة، الذين ابتعث فيهم النبي الأمي، وما خصهم الله به من المزايا والمناقب، التي لا يلجقهم فيها أحدوهم الأمة الأمية الذين فاقوا الأولين والآخرين، حتى أهل الكتاب، الذين يزعمون أنهم العلماء الربانيون والأحبار المتقدمون، ذكر أن الذين حملهم الله التوراة من اليهود وكذا النصاري، وأمرهم أن يتعلموها ويعملوا بما فيها<sup>(ه)</sup>، وأنهم لم يحملوها ولم يقوموا بما حملوا به، أنهم لا فضيلة لهم، وأن مثلهم كمثل الحمار الذي يحمل فوق ظهره أسفاراً

مِلْقَوَالْتَمْثِلِلْكَامِ

في ب: تم تفسيرها والحمد لله رب العالمين. (1)

في:ب: علم الكتاب. (٢)

في ب: وقادة المتقين. (٣)

كذا في ب، وفي أ: باشروا. (1)

في ب: ويعملوا بها.

يَكَيُّهُا الَّذِنَ مَا مَثَوَا لِلْ الْمُومِ الْمَسَلَوْ وَن فِي الْجُمْعَ مَدَ وَالْسَحُوا لِلْمَسُولِ وَنَ إِلَى وَضِي الْقِي وَوَرُوا الْمِنْعَ ذَلِكُمْ مِحْ الْمَسْمِ الْمُلْمُنَّةِ فَيَا لَكُونِ الْمُلَّمِنَ الْمَلَوْدُ وَالْمَسْمِولُ فِي الْمُرْفِقِ فَيْ الْمُلَكِّينِ الْمَلَوْدُ وَالْمَسْمِولُ فِي الْمُرْفِقِ وَالْمُسْمِولُ الْمَشْرِقِ الْمِلْمُونِ الْمَلْمُونِ وَالْمُسْمِولُ الْمَشْرِقِ الْمُلْمِقِينَ فَيَا اللّهِ وَمِنَ الْفِيرُولُ الْمَشْرِقِ اللّهِ وَمِنَ الْفِيرُولُ اللّهِ وَمِنَ الْفِيرَةِ وَاللّهُ مِنْ اللّهِ وَمِنَ الْفِيرُولُ وَاللّهُ مِنْ اللّهِ وَمِنَ الْفِيرِينَ وَاللّهُ وَمِنَ الْفِيرِينَ وَاللّهُ وَمِنَ الْفِيرِينَ وَاللّهُ مِنْ اللّهِ وَمِنَ الْفِيرِينَ وَاللّهُ وَمِنَ الْفِيرِينَ وَاللّهُ وَمِنَ الْفِيرِينَ وَاللّهُ وَمِنَ الْفِيرِينَ وَاللّهُ وَمِنْ الْفِيرِينَ وَاللّهُ وَمِنْ الْفِيرِينَ وَلِينَا اللّهُ وَمِنْ اللّهِ وَمِنَ الْفِيرِينَ وَاللّهُ وَمِنْ اللّهِ وَمِنْ اللّهِ وَمِنْ اللّهِ وَمِنْ اللّهِ وَمِنْ اللّهِ وَمِنْ اللّهِ وَمِنْ اللّهُ اللّهُ وَمِنْ الْمُؤْمِنِ الْمُعْلِقُولُ اللّهُ اللْمُعْلِقُ اللّهُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلِيْنَا الْمُعْلِمُ الْمِل

THE STREET OF STREET

المَا الْمُنْ الْمُنْفِقُونَ قَالَ الْمَهَ الْفَالَوْلُ الْمُوفُلُ الْمُوفَالَةُ وَالْمُنْفَاةُ اللّهِ اللّهُ اللّلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّه

من كتب العلم، فهل يستفيد ذلك الحمار من تلك الكتب التي فوق ظهره؟ وهل يلحق به فضيلة بسبب ذلك؟ أم حظه منها هملها فقط؟ فهذا مثل علماء اليهود (١)، الذين لم يعملوا بما في التوراة، الذي من أجله وأعظمه الأمر باتباع محمد على والبشارة به، استفاد من هذا وصفه من التوراة إلا الخيبة والحسران وإقامة الحجة عليه؟ فهذا المثل مطابق لأحوالهم.

بنس مثل القوم الذين كذبوا بآيات الله الدالة على صدق رسولنا وصدق ما جاء به.

والله لا يهدي القوم الظالمين أي لا يرشدهم إلى مصالحهم ما دام الظلم لهم وصفاً والعناد لهم نعتاً، ومن ظلم اليهود وعنادهم، أنهم يعلمون أنهم على باطل، ويزعمون أنهم على حق، وأنهم أولياء الله من دون الناس.

ولهذا أمر الله رسوله، أن يقول لهم: إن كنتم صادقين في زعمكم أنكم على الحق، وأولياء لله: ﴿فتمنوا للوت﴾ وهذا أمر خفيف، فإنهم لو علموا أنهم على حق لما توقفوا عن هذا

التحدي الذي جعله الله دليلاً على صدقهم إن تمنوه، وكذبهم (٢) إن لم يتمنوه، وكذبهم مع الإعلان لهم بذلك، علم أنهم عالمون ببطلان ما هم عليه وفساده، وله ذا قال: ولا يتمنونه أبداً بما قدمت أيديهم من الذنوب والمعاصي التي يستوحشون من الموت من أجلها، ﴿والله عليم طلمة من الموت من أجلها، ﴿والله عليه من طلمهم شيء، هذا وإن كانوا لا يتمنون الموت بما قدمت أيديهم، ويفرون (٢) منه [غاية الفرار]، فإن ذلك لا ينجيهم، بل لا بد أن يلاقيهم الموت الذي قد حتمه الله على العباد وكتبه عليهم.

ثم بعد الموت واستكمال الآجال، برد الخلق كلهم يوم القيامة إلى عالم الغيب والشهادة، فينبئهم بما كانوا يعملون، من خير وشر، قليل وكثير.

﴿ ٩ - ١١ ﴾ ﴿ يا أيها الذين آمنوا إذا نودي للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله وذروا البيع ذلكم خير لكم إن كنتم تعلمون \* فإذا قضيت الصلاة فانتشروا في الأرض وابتغوا من فضل الله واذكروا الله كثيرا لعلكم تفلحون \* وإذا رأوا تجارةً أو لهواً انفضوا إليها وتركوك قائماً قل ما عند الله خير من اللهو ومن التجارة والله خير الرازقين، يأمر تعالى عباده المؤمنين بالحضور لصلاة الجمعة والمبادرة إليها، من حين ينادي لمها والسعى إليها، والراد بالسعى هنا: المبادرة إليها والاهتمام لها، وجعلها أهم الأشغال، لا العَدُو الذي قد نهي عنه عند المضي إلى الصلاة، وقوله:. ﴿وفروا البيع﴾ أي: اتركوا البيع، إذا نودي للصلاة، وامضوا إليها.

فإن ذلكم خير لكم من اشتغالكم بالبيع، وتفويتكم الصلاة الفريضة التي هي من آكد الفروض

﴿ إِن كنتم تعلمون ﴾ أن ما عند الله خير وأبقى، وأن من آثر الدنيا على

الدين، فقد خسر الخسارة الحقيقية، من حيث ظن أنه يربح، وهذا الأمر بترك البيع مؤقت مدة الصلاة، ﴿فَإِذَا تَضِيتُ الصلاة فانتشروا في الأرض﴾ لطلب المكاسب والتجارات، ولما كان الاشتغال في التجارة مظنة الغفلة عن ذكر الله، أمر الله بالإكثار من ذكره، فقال: ﴿واذكروا الله كثيراً﴾ أي: في خال قيامكم وقعودكم وعلى جنوبكم، ﴿لعلكم تفلحون﴾ فإن الإكثار من ذكر الله أكبر أسباب الفلاح.

وإذا رأوا تجارة أو لَهُوا انفضُوا المفضوا البها أي: خرجوا من المسجد حرصاً على ذلك اللهو و [تلك] التجارة، وتركوك قائماً خطب الناس، وذلك: [في] يوم جمعة بينما النبي على يخطب الناس، إذ قدم الملينة عير تحمل تجارة، فلما سمع الناس بها وهم في المسجد، انفضوا من المسجد، وتركوا النبي على يخطب استعجل له المستعجل لا لا ينبغي أن يستعجل له وترك أدب، ﴿قل ما عند الله من الأجر والثواب، لمن لازم الخير وصبر نفسه على عبادة ربه.

﴿خيرٌ من اللهو ومن التجارة﴾ التي، وإن حصل منها بعض المقاصد، فإن ذلك قليل منغص، مفوت خير الآخرة، وليس الصبر على طاعة الله مفوتاً للرزق، فإن الله خير الرازقين، فيمن اتقى الله رزقه من حيث لا يحتسب.

وفي هذه الآيات فوائد عديدة: منها: أن الجمعة فريضة على جميع المؤمنين، يجب عليهم السعي لها، والمبادرة والاهتمام بشأنها.

ومنها: أن الخطبتين يوم الجمعة فريضتان (٤) يجب حضورهما، لأنه فسر الذكر هنا بالخطبتين، فأمر الله بالمضي إليه والسعى له

ومنها. مشروعية النداء ليوم الجمعة والأمر به

ومنها: النهي عن البيع والشراء بعد

<sup>(</sup>٣) في ب: بل يفرون.

<sup>(</sup>٤) في ب: فريضة.

<sup>(</sup>١) في ب: علماء أهل الكتاب.

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أ: أو كذبهم.

نداء الجمعة، وتحريم ذلك، وما ذاك إلا لأنه يفوت الواجب ويشغل عنه، فدل ذلك على أن كل أمر ولو كان مباحاً في الأصل، إذا كان ينشأ عنه تفويت واجب، فإنه لا يجوز في تلك إلحال.

ومنها: الأمر بحضور الخطبتين (١) يوم الجمعة، وذم من لم يحضر هما، ومن لازم ذلك الإنصات لهما.

ومنها أنه ينبغي للعبد القبل على عبادة الله، وقت دواعي النفس لحضور اللهو [والتجارات] والشهوات، أن يذكرها بما عند الله من الخيرات، وما لمؤثر رضاه على هواه.

تم تفسير سورة الجمعة ، وله الحمد والثناء (٢)

# تفسير سورة المنافقين<sup>(٢)</sup> مدنية

﴿١ ـ ٦ ﴾ ﴿بـــم الله الـرحمـن الرحيم إذا جاءك المنافقون قالوا نشهد أنك لرسول الله والله يعلم إنك لرسوله والله يشهد إن المنافقين لكاذبون \* اتخذوا أيمانهم جُنة قصدوا عن سبيل الله إنهم ساء ما كانوا يعملون \* ذلك بأنهم آمنوا ثم كفروا فطبع على قلومم فهم لا يفقهون \* وإذا رأيتهم تعجبك أجسامهم وإن يقولوا تسمع لقولهم كأنهم خشب مسندة يحسبون كل صيحة عليهم هم العدو فاحذرهم قاتلهم الله أنى يؤفكون \* وإذا قيل لهم تعالوا يستغفر لكم رسول الله لؤوا رؤوسهم ورأيتهم يصدون وهم مستكبرون الله سواء عليهم استففرت لهم أم لم تسففر لهم لن يغفر الله لهم إن الله لا مهدي السقوم الفاسقين لل قدم النبي عظيم المدينة، وكثر المسلمون في اللينة واعتز

الإسلام بها<sup>(٤)</sup>، صار أناس من يظهرون الإيمان ويبطنون الكفر، ليبقى جاههم، وتحقن دماؤهم، وتسلم أصوالهم، فذكر الله من أوصافهم ما به يعرفون، لكي يحذر العباد منهم، ويكونوا منهم على بصيرة، فقال: ﴿إِذَا جَاءَكُ المُنَافِقُونَ قالوا﴾ على وجه الكذب: ﴿نشهد **إنك لرسول الله﴾** وهذه الشهادة من المنافقين على وجه الكذب والنفاق، مع أنه لا حاجة لشهادتهم في تأييد رسوله، فإن ﴿الله يعلم إنك لرسوله والله يشهد إن المنافقين لكاذبون، في قولهم ودعواهم، وأن ذلك ليس بحقيقة منهم.

﴿ اتخلوا أيمانهم جنة ﴾ أي: ترساً يتترسون بها من نسبتهم إلى النفاق.

فصدوا عن سبيله بأنفسهم، وصدوا غيرهم ممن يخفى عليه حالهم، والمهم المانوا يعملون حيث أظهروا الإيمان وأبطنوا الكفر، وأقسموا على ذلك وأوهموا صدقهم، وذلك الذي زين لهم النفاق (ب سبب وأنهم) لا يثبتون على الإيمان.

بل ﴿آمنوا ثم كفروا فطبع على قلوبهم ﴾ بحيث لا يدخلها الخير أبداً، ﴿فهم لا يعقهون ﴾ ما ينفعهم، ﴿وَإِذَا وَلا يعون ما يعود بمصالحهم، ﴿وَإِذَا وَنَصَارَتُها، ﴿وَإِنْ يقولُوا تَسمع لِقُولُهُم وَنَصَارَتُها، ﴿وَإِنْ يقولُوا تَسمع لقولُهم ﴾ أي: من حسن منطقهم تستلذ لاستماعه، فأجمامهم وأقوالهم معجبة، ولكن ليس وراء ذلك من الأخلاق الفاضلة والهدى الصالح، شيء، ولهذا قال: ﴿كأنهم خسب مستدة ﴾ لا منفعة فيها، ولا ينال منها إلا النصور المحض، ﴿يكسبون كل

وَازَائِهُ لَمُنْ الْوَائِدَ تَغَنِّراً كُمْ رَسُلُ الْعَلَوْالْ وَسِهُمْ وَمُنُ الْمَالُوالْ وَسَهُمْ وَمُنُ اللّهِ وَالْمَائِلُونِ فَيَالَمُ مِنْ اللّهِ وَالْمَائِلُونِ فَيَالَمُ اللّهِ وَالْمَائِلُونِ فَيَالَمُونِ فَيَالَمُونِ وَالْمَائِلُونِ وَالْمِنْ وَالْمَائِلُونِ وَالْمَائِلُونِ وَالْمَائِلُونِ وَالْمَائِلُونِ وَالْمَائِلُونُ وَالْمُعِلِي وَالْمَائِلُونُ وَالْمَائِلُونُ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمَائِلُونُ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمَائِلُونُ وَالْمِنْ وَالْمَالْمُعِلِي وَلْمُونُ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمَائِلُونُ وَالْمُعِلِي وَ

صيحة عليهم اله وذلك لجبتهم وفزعهم وضعف قلوبهم، والريب الذي في قلوبهم، والريب عليهم.

فهؤلاء ﴿ هم العدو ﴾ على الحقيقة ، لأن العدو البارز المتميز أهون من العدو الذي لا يشعر به، وهو مخادع ماكر، يزعم أنه وكل، وهمو العندو المبين، ﴿فاحذرهم قاتلهم الله أني يؤفكون﴾ أي: كيف ينصرفون عن الدين الإسلامي بعدما تبينت أدلته واتضحت معالمه، إلى الكفر الذي لا يفيدهم إلا الخسار والشقاء ﴿ وإذا قيل ﴾ لهؤلاء المنافقين ﴿تعالوا يستغفر لكم رسول الله عما صدر منكم، لتحسن أحوالكم، وتقبل أعمالكم، امتنعوا من ذلك أشد الامتناع، و ﴿لُووا رؤوسهم استناعاً من طلب الدعاء من الرسول، ﴿ورأيتهم يصدون﴾ عن الحق بغضاً له ﴿وهم مستكبرون ﴿ عن اتباعه بعياً وعناداً، فهذه حالهم عندما يدعون إلى طلب الدعاء من الرسول، وهذا من لطف الله وكرامته لرسوله، حيث لم يأتوا إليه، فيستغفر لهم، فإنه

A transfer of the second

<sup>(</sup>١) كذا في ب، وفي أ: الخطبة

 <sup>(</sup>٢) في ب: إيمن الله وعوله والحمد لله رب العالمين.

 <sup>(</sup>٣) كذا في النيختين.

<sup>(</sup>٤) في ب: وكثر الإسلام فيها وعز.

<sup>(</sup>٥) وفي ب: وضعف قلوبهم وريبها.

يَسَيْحُ فِيْ عَلَى السَّنَدُونِ وَعَلَى الْأَرْضَ الدَّالِكُانُ وَلَهُ الْحَسَدُّوْمُ الْمُعْلَمُ وَلَهُ وَلَمُ كَافَرَا الْحَسَدُرُومُ مَعْ الْمُونُ وَالدَّعْلَمُ وَلَهُ كَافْرَوْمِ مَمْ الْمُونُ وَالدَّعْلَمُ وَلَهُ كَافْرَاوِهِ الْمُحْدِنِ وَالْأَوْنِ وَيَعْلَمُ اللَّهِ الْمُحْدِنِ وَالْأَرْضِ وَيَعْلَمُ اللَّهِ مُولِكُونًا وَالدِيدَ الْمَسْدُودِ ۞ الْوَيْلُومُ وَالشَّعَلِمُ وَاللَّهِ اللَّهِ مُولِكُمُ وَاللَّهِ اللَّهِ مُولِكُمُ وَاللَّهِ اللَّهِ مُولِكُمُ وَاللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْلِلْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلِقُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلِقُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلِقُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِ

سواء أستغفر لهم أم لم يستغفر لهم فلن يغفر الله لهم، وذلك لأنهم قوم فاسقون، خارجون عن طاعة الله، مؤثرون للكفر على الإيمان، فلذلك لا ينفع فيهم استغفار الرسول، لو استغفر لهم أو لا تستغفر لهم إن تستغفر لهم ها تستغفر لهم أو الله الله الله الله الله الله اللهم الفاسقين مرة فلن يغفر الله لهم الفاسقين ...

TOND TON ["" VERDED

﴿٧-٨﴾ ﴿هم الذين يقولون لا تنفقوا على من عند رسول الله حتى ينفضوا ولله خزائن السماوات والأرض ولكن المنافقين لا يفقهون \*يقولون لمن رجعنا إلى المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل ولله العرة ولرسول وللمؤمنين ولكن المنافقين لا يعلمون وهذا من شدة عداوتهم للنبي ولكن الماراوا اجتماع أصحابه وائتلافهم، ومسارعتهم في مرضاة الرسول على الوابرعمهم الفاسد:

ولا تنققوا على من عند رسول الله حتى ينقضوا في فإنهم - يزعمهم - لولا أموال المنافقين ونفقاتهم عليهم، لا اجتمعوا في نصرة دين الله، وهذا من أعجب العجب، أن يدعي هؤلاء المنافقون الذين هم أحرص الناس على

خذلان الدين، وأذية المسلمين، مثل هذه الدعوى، التي لا تروج إلا على من لا علم علم له بحقائق الأمور (۱) ولهذا قال الله رداً لقولهم: ﴿ولا لله رداً لقولهم: ﴿ولا لله من يشاء، ويمنعه من يشاء، ويعسرها وليسر الأسباب لمن يشاء، ويعسرها على من يشاء، ﴿ولكن المناققين لا يفقهون في فلذلك قالوا تلك المقالة، التي مضمونها أن خزائن الرزق في أيديهم، وتحت مشيئتهم.

فيقولون لثن رجعنا إلى المدينة ليخرجن الأعز منها الأذلك و وذلك في غزوة المريسيع، حين صاربين بعض المهاجرين والأنصار بعض كلام كدر الخواطر، ظهر حيننذ نفاق المنافقين، وأظهروا ما في نفوسهم (٢).

وقال كبيرهم عبد الله بن أي ابن سلول: ما مثلنا ومثل هؤلاء \_ يعني المهاجرين \_ إلا كما قال القائل: «غذ كلك يأكلك»(٣).

وقال: لئن رجعنا إلى المدينة وليخرجن الأعز منها الأذل برعمه أنه هو وإخوانه من المنافقين الأعزون، وأن رسول الله ومن معه (3) هم الأذلون، والأمر بعكس ما قال هذا المنافق، فلهذا قال [تعالى:] وفي المعزة ولرسوله وللمؤمنين فهم الأعزاء، والمنافقون وإخوانهم من الكفار [هم] الأذلاء، وولكن المنافقين لا يعلمون إذلك] فلذلك زعموا أنهم الأعزاء، اغتراراً بما هم عليه من الباطل، ثم قال تعالى:

﴿ ١٩ - ١٩ ﴾ ﴿ يا أيها الذين آمنوا لا تلهكم أموالكم ولا أولادكم عن ذكر الله ومن يفعل ذلك فأولئك هم الخاسرون \* وأنفقوا من ما رزقناكم من قبل أن يأي أحدكم الموت فيقول رب لولا أحرتني إلى أجل قريب فأصدق وأكن من الصالحين \* ولن يؤخر الله نفسا إذا جاء أجلها والله خبير يؤخر الله نفسا إذا جاء أجلها والله خبير

بما تعملون، يأمر تعالى عباده المؤمنين بالإكثار من ذكره، فإن في ذلك الربح والفلاح، والخيرات الكثيرة، وينهاهم أن تشغلهم أموالهم وأولادهم عن ذكره، فإن محبة المال والأولاد مجبولة عليها أكثر النفوس، فتقدمها على محبة الله، وفي ذلك الخسارة العظيمة، ولهذا قال تعالى: ﴿ومِن يفعل ذلك﴾ أي: يلهه ماله وولده، عن ذكر الله ﴿فَأُولِتُكُ هِم الخاسرون ﴾ للسعادة الأبدية، والنعيم القيم، لأنهم آثروا ما يفني على ما يبقى، قال تعالى: ﴿إِنَّمَا أموالكم وأولادكم فتنة والله عنده أجر عظيم وقوله ووانفقواما رزقناكم المنفقات عدا، النفقات الواجبة ، من الزكاة والكفارات (٥)، ونفقة الزوجات، والماليك، ونحو ذلك، والنفقات المستحبة، كبذل المال فى جميع الصالح، وقال: ﴿ عِيا رزقناكم كاليدل ذلك على أنه تعالى، لم يكلف العباد من النفقة ما يعنتهم ويشق عليهم، بل أمرهم بإخراج جزء (١٦) مما رزقهم الله الذي يسره لهم (٧) ويسر لهم أسبابه .

فليشكروا الذي أعطاهم، بمواساة إخوانهم المحتاجين، وليبادروا بذلك، الموت الذي إذا جاء، لم يمكّن العبد أن يأتي بمثقال ذرة من الخير ، ولهذا قال : ﴿من قبل أن يأتي أحدكم الموت فيقول، متحسراً على ما فرَّط في وقت الإمكان، سائلاً الرجعة التي هي عال: ﴿ رِب لولا أخرتني إلى أجل قريب ﴾ أي: الأندارك ما فَرَّطَتُ فيه، ﴿ فَأَصَّدُّقَ ﴾ من مالي، ما به أنجو من العذاب، وأستحق به جزيل الثواب، ﴿وَأَكُنَّ مِنْ الْصِالِحِينَ ﴾ بأداء المأمورات كلها، واجتناب المنهيات، ويدخل في هذا، الحج وغيره، وهذا السؤال والتمني، قد فات وقته، ولا يمكن تداركه، ولهذا قال: ﴿ولن يؤخر الله نفساً إذا جاء أجلها ﴾ المحتوم لها ﴿والله

(٧) في ب، مما رزقهم وينشره ويسر أسبابه ......

<sup>(</sup>٤) في ب: ومن اتبعه.

<sup>(</sup>٥) كذا في ب، وفي أ: الكفارة.

<sup>(</sup>٦) كذا في ب، وفي أ: أمرهم بجزء.

<sup>(</sup>١) في ب: بالحقائق.

<sup>(</sup>٢) في ب: وتبين ما في قلوبهم.

<sup>(</sup>٣) في ب: سمّن كلبك.

خبير بما تعملون من خير وشر، فيجازيكم على ما علمه منكم، من النيات والأعمال.

#### تم تفسير سورة المنافقين، ولله الحمد

#### تفسير سورة التغابن [وهي] مكية

﴿١ - ٤﴾ ﴿ سسم الله السرحسن الرحيم يسبح لله ما في السماوات وما في الأرض له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير \* هو الذي خلقكم فمنكم كافر ومنكم مؤمن والله بما تعملون بصير \* خلق السماوات والأرض بمالحق وصوركم فأحسن صوركم وإليه المصير \* يعلم ما في السماوات والأرض ويعلم ما تسرون وما تعلنون واله عليم بذات الصدوري هذه الأيات [الكريمات]، مشتملات على جملة كثيرة واسعة، من أوصاف الباري العظيمة، فذكر كمال ألوهيته تعالى، وسعة غناه، وافتقار جميع الخلائق إليه، وتسبيح من في السماوات والأرض بحمد ربها، وأن الملك كله لله، فلا يخرج مخلوق عن ملكه، والحمدكله له، حمد على ما له من صفات الكمال، وحمد على ما أوجده من الأشياء، وحمد على ما شرعه من الأحكام، وأسداه من النعم.

وقدرته شاملة، لا يخرج عنها موجود، فلا يعجزه شيء يريده، وذكر أنه خلق العباد، وجعل منهم المؤمن والكافر، فإيمانهم وكفرهم كله بقضاء الله وقدره، وهو الذي شاء وإرادة، بها يتمكنون من كل ما يريدون من الأمر والنهي، ﴿والله بما تعملون بصير﴾ فلما ذكر خلق الإنسان المكلف المأمور المنهي، ذكر خلق باقي المخلوقات، فقال: ﴿خلق السماوات

والأرض اي: أجرامهما، [وجيع] ما فيهما فأحسن خلقهما، ﴿بالحق﴾ أي: بالحكمة والغاية القصودة له تعالى، ﴿ وصوركم فأحسن صوركم ﴾ كما قال تعالى: ﴿لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم الإنسان أحسن المخلوقات صورة، وأبهاها منظراً. (واليه المسير) أي: المرجع يـوم القيامة، فيجازيكم على إيمانكم وكفركم، ويسألكم عن النعم والنعيم، الذي أولاكموه (١)، هل قمتم بشكره، أم لم تقوموا بشكره؟ ثم ذكر عموم علمه، فقال: ﴿يعلم ما في السماوات والأرض﴾ أي: مسن المسرائس والظواهر، والعيب والشهادة. ﴿ويعلم ما تسرون وما تعلنون والله عليم بذات الصدور اي: بما فيها من الأسرار الطيبة، والخبايا الخبيثة، والنيات الصالحة، والقاصد الفاسدة، فإذا كان عليماً بذات الصدور، تعين على العاقل البصير، أن يحرص ويجتهد في حفظ باطنه، من الأخلاق الرذيلة، واتصافه بالأخلاق الجميلة.

﴿ ٥ - ٦ ﴾ ﴿ أَمْ يَأْتُكُم نَبَّ الَّذِينَ كفروا من قبل فذاقوا وبال أمرهم ولهم عذاب أليم \* ذلك بأنه كانت تأتيهم رسلهم بالبينات فقالوا أبشر يهدوننا فكفروا وتولوا واستغنى الله والله غنى حميد﴾ لما ذكر تعالى من أوصافه الكاملة العظيمة، ما به يعرف ويعبد، ويبذل الجهد في مرضاته، وتجتنب مساخطه، أخبر بما فعل بالأمم السابقين، والقرون الماضين، الذين لم تزل أنباؤهم يتحدث ساالتأخرون، ويخبر سا المصادقون، وأنهم حين جاءتهم الرسل(٢) بالحق، كذبوهم وعاندوهم، فأذاقهم الله وبال أمرهم في الدنيا، وأخزاهم فيها، ﴿ولهم عذاب اليم في [الدار] الآخرة، ولهذا ذكر السبب في هذه العقوبة، فقال: ﴿ وَدُلُكُ ﴾ النكال والوبال، الذي أحللناه بهم

بأنهم ﴿كانت تأتيهم رسلهم بالبينات﴾ أي: بالأيات الواضحات، الدالة على الحق والباطل، فاشمأزوا واستكبروا على رسلهم، فقالوا: ﴿أَبِشُو يَهِدُونُنا﴾ اي: فليس لهم فضل علينا، ولأي: شيء خصهم الله دوننا، كما قال في الاية الأخرى: ﴿قالت لهم رسلهم إن نحن إلا بشر مثلكم ولكن الله يمن على من يشاء من عباده، فهم حجروا فضل الله ومنته على أنبيائه أن يكونوا رسلا للخلق، واستكبروا عن الانقياد لهم، فابتلوا بعبادة الأحجار والأشجار ونحوها ﴿فَكَفُرُوا﴾ بالله ﴿وتولُوا﴾ عن طاعة الله، ﴿واستغنى اللهِ﴾ عنهم، فلايبالي بهم، ولايضره ضلالهم شيئا، ﴿**والله غني حميد**﴾ أي: هو الغني، الذي له الغني التام المطلق، من جميع الوجوه، الحميد في أقواله وأفعاله وأوصافه.

ولا كن وري لتبعثن ثم لتنبؤن بما مملتم وذلك على الله يسير في يجر تعالى عن عناد الكافرين، وزعمهم الباطل، وتكذيبهم بالبعث بغير علم ولا هدى ولا كتاب منير، فأمر أشرف خلقه أن يقسم بربه على بعثهم، وجزائهم ووذلك على الله يسير في فإنه وإن كان عسيراً، بل متعذراً بالنسبة إلى الخلق، فإن قواهم كلهم لو اجتمعت (٢) على إحياء ميت [واحد]، ما قدروا على ذلك.

وأما الله تعالى، فإنه إذا أراد أمراً فإنما يقول له كن فيكون، قال تعالى: 
﴿ وَلَفَحْ فِي الصور فصعت من في السماوات ومن في الأرض إلا من شاء الله ثم نفخ فيه أخرى فإذا هم قيام ينظرون ﴿

 <sup>(</sup>١) في ب: أو لاكم.

والشقاء، وهو الإيمان بالله ورسوله وكتابه (١)، وسماه الله نوراً، فإن النور(٢) ضد الظلمة، وما في الكتاب الذي أنزله الله من الأحكام والشرائع والأخبار، أنوار يهتدي بها في ظلمات الجهل المدلهمة، ويمشى بها في حندس الليل البهيم، وما سوى الاهتداء بكتاب الله، فهي علوم ضررها أكثر من نفعها، وشرها أكثر من خيرها، بل لا خير فيها ولا نفع، إلا ما وافق ما جماءت بــه الــرســل، والإيــمــان بـالله ورسوله وكتابه، يقتضي الجزم التام، واليقين الصادق بها، والعمل بمقتضى ذلك التصديق، من امتثال الأوامر، واجتناب المناهي (٢)، ﴿ والله بما تعملون خبير، فيجازيكم بأعمالكم الصالحة والسيئة.

﴿٩ \_ ١٠﴾ ﴿يوم يجمعكم ليوم الجمع ذلك يوم التغابن ومن يؤمن بالله ويعمل صالحأ يكفر عنه سيئاته ويدخله جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها أبدا ذلك الفوز العظيم \* واللين كفروا وكذبوا بآياتنا أولئك أصحاب النار خالدين فيها وبئس الصيرك يعني: اذكروا يوم الحمع الذي يجمع الله به الأولين والآخريس، ويقفهم موقفاً هائلاً عظيماً، وينبئهم بما عملوا، فحيئذ يظهر الفرق والتفاوت بين الخلائق، ويُرْفعُ أقوامٌ إلى أعلى علين، في الغرف العاليات، والمنازل المرتفعات، المشتملة على جميع اللذات والشهوات، ويخفض أقوامٌ إلى أسفل سافلين، محل الهم والنعم، والحزن، والعذاب الشديد، وذلك نتيجةٍ ما قدموه لأنفسهم، وأسلفوه أيام حياتهم، ولهذا قال: ﴿ وَلَكُ يُومُ

أي: يظهر فيه التغابن والتفاوت بين الخلائق، ويغبن المؤمنون الفاسقين، ويعرف المجرمون أنهم على غير شيء،

وأنهم هم الخاسرون، فكأنه قيل: بأي: شيء يحصل الفلاح والشقاء والنعيم والعذاب؟

فذكر تعالى أسباب ذلك بقوله: ﴿ومن يؤمن بالله ﴾ [أي: ] إيماناً تاماً شاملا لجميع ما أمر الله بالإيمان به، وريعمل صالحاً من الفرائض والنوافل، من أداء حقوق الله وحقوق عباده. ﴿يُدخله جنات تجري من تحتها الأنهار، فيها ما تشتهيه الأنفس، وتلذ الأعين، وتختاره الأرواح، وتحن إليه القلوب، ويكون نهاية كل مرغوب، ﴿خالدين فيها أبداً ذلك الفور العظيم﴾ ﴿والذين كفروا وكذبوا بآياتنا ﴾ أي : كفروا [بها] من غير مستند شرعي ولا عقلي، بل جاءتهم الأدلة والبينات، فكذبوا مها، وعاندوا ما دلت عليه.

﴿ أُولِئِكَ أُصِحَابِ النَّارِ خَالِدِينِ فَيِهَا وبئس المصير) لأنها جمعت كل بؤس وشدة، وشقاء وعذاب.

﴿ ١١ \_ ١٣﴾ ﴿ صا أصاب مسن مصيبة إلا بإذن الله ومن يؤمن بالله يهدِ قلبه والله بكل شيء عليم \* وأطيعوا الله وأطيعوا الرسول فإن توليتم فإنما على رسولنا البلاغ المبين \* الله لا إله إلا هو وعلى الله فليتوكل المؤمنون﴾ يقول تعالى: ﴿ما أصابِ من مصيبة إلا بإذن الله وهذا عام لجميع المصائب، في النفس، والمال، والولد، والأحباب، ونحوهم، فجميع ما أصاب العباد فيقضاء الله وقدره، قد سبق بذلك علم الله [تعالى]، وجرى به قلمه، ونفذت به مشيئته، واقتضته حكمته، والشأن كل الشأن، هل يقوم العبد بالوظيفة التي عليه في هذا المقام، أم لا يقوم بها؟ فإن قام بها، فله الثواب الجزيل، والأجر الجميل، في الدنيا والأخرة، فإذا آمن أنها من عند الله، فرضى بذلك، وسلم لأمره، هدى الله

قلبه، فاطمأن ولم ينزعج عند المصائب، كما يجري لمن (الله على الله قلبه، بل يوزقه الله الشبات عند ورودها(٥) والقيام بموجب الصبر، فيحصل له بذلك تواب عاجل، مع ما يدخر الله له يوم الجزاء من الثواب (٢٠) ، كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يُوفِّي الصَّابِرُونِ أَجِرُهُمُ بغير حساب، وعلم من هذا أن من لم يؤمن بالله عند ورود الصائب، بأن لم يلحظ قضاء الله وقدره، بل وقف مع عجرد الأسباب، أنه يخذل، ويكله الله إلى نفسه، وإذا وكل العبد إلى نفسه، فالنفس ليس عندها إلا الجرع والهلع، الذي هو عقوبة عاجلة على العبد، قبل عقوبة الآخرة؛ على ما فرط في واجب الصبر. هذا ما يتعلق بقوله: ﴿وَمِنْ يؤمن بالله يهد قلبه ﴾ في مقام المصائب الخاص، وأما ما يتعلق بها من حيث العموم اللفظي، فإن الله أخبر أن كل من آمن أي: الإيمان المأمور به من(^ الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشره، وصدق إيمانه بما يقتضيه الإيمان من

وهذا أفضل جزاء يعطيه الله لأهل الإيمان، كما قال تعالى في الأخبار: أن المؤمنين يثبتهم الله (٩) في الحياة الدنيا وفي الآخرة.

القيام بلوازمه وواجباته، أن هذا

السبب الذي قام به العبد أكبر سبب

لهداية الله له في أحواله وأقواله

وأفعاله (٨)، وفي علَّمه وعمله.

وأصل الثبات: ثبات القلب وصبره، ويقينه عند ورود كل فتنة، فقال: ﴿ يثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الأخرة﴾ فأهل الإيمان أهدى الناس قلوباً، وأثبتهم عند المزعجات والقلقات، وذلك لما معهم من الإيمان .

[وقوله:] ﴿ وأطيعوا الله وأطيعوا

<sup>.</sup> في ب: في أقواله وأفعاله وجميع

في ب: كما قال تعالى محبراً أنه يثبت المؤمنين.

في ب: ممن.

كذا في ب، وفي أ: عندها. (0)

في ب: من الأجر العظيم. (٢)

*قى ب*: وهو. (V)

<sup>(</sup>٤) في ب: الإيمان به، ويرسوله، (1) وبكتابه.

**في** ب: لأن النور. (٢)

في ب. النواهي. (٣)

الرسول، أي: في امتثال أمرهما، واجتناب نهيهما، فإن طاعة الله وطاعة رسوله، مدار السعادة، وعنوان الفلاح، ﴿فإن توليتم ﴾ [أي] عن طاعة الله وطاعة رسوله، ﴿فَإِنَّمَا عَلَى رسولنا البلاغ البين الي . يبلعكم ما أرسل به إليكم، بلاغاً يبين لكم ويتضح وتقوم (١) به عليكم الحجة، وليس بيده من هدايتكم، ولا من حسابكم من شيء، وإنما يحاسبكم على القيام بطاعة الله وطاعة رسوله، أو عدم ذلك، عالم الغيب والشهادة ...

﴿الله لا إلـه إلا هـو ﴾ أي: هـو الستحق للعبادة والألوهية، فكل معبود سواه فساطل، ﴿وعلى الله فليتوكل المؤمنون، أي: فليعتمدوا<sup>(٢)</sup> عليه في كل أمر ناجم، وفيما يريدون القيام به، فإنه لا يتيسر أمر من الأمور إلا بالله، ولا سبيل إلى ذلك (٣) إلا بالاعتماد على الله، ولا يتم الاعتماد على الله، حتى يحسن العبد ظنه بربه، ويثق به في كفايته الأمر الذي اعتمد عليه به، وبحسب إيمان العبد يكون توكله، فكلما قوي الإيمان قوي التوكل(٤).

﴿١٤ ـ ١٥﴾ ﴿يا أيها الذين آمنوا إن من أزواجكم وأولادكم عدوا لكم فاحذروهم وإن تعفوا وتصفحوا وتعفروا فإن الله غفور رحيم \* إنما أموالكم وأولادكم فتنة والله عنده أجر عظيم الله علم تعذير من الله للمؤمنين، من الاعترار بالأزواج والأولاد، فإن بعضهم عدو لكم، والعدو هو الذي يريد لك الشر، ووظيفتك الحذر عن هذا وصفه<sup>(ه)</sup>، والنفس مجبولة على محبة الأزواج والأولاد، فنصح تعالى عباده أن توجب لهم هذه المحبة الانقياد لمطالب الأزواج والأولادة ولوكان فيها ما فيها من المحذور الشرعي<sup>(٦)</sup>، ورغبهم في امتثال أوامره، وتقديم

مرضاته بما عنده من الأجر العظيم المشتمل على المطالب العالية والمحاب الغالية، وأن يؤثروا الآخرة على الدنيا الفانية المنقضية، ولما كان النهي عن طاعة الأزواج والأولاد، فيما هو ضرر على العبد، والتحذير من ذلك، قد يوهم الغلظة عليهم وعقابهم، أمر تعالى بالحذر منهم، والصفح عنهم والعفو، فإن في ذلك من المصالح ما لا يمكن حصره، فقال: ﴿وَإِنْ تَعَفُوا وَتَصَفَّحُوا وتغفروا فإن الله غفور رحيم للأن الجزاء من جنس العمل.

فمن عفا عفا الله عنه، ومن صفح صفح الله عنه، ومن غفر غفر الله له، ومن عامل الله فيما يحب، وعامل عباده كما يجبون وينفعهم، نال محبة الله ومحبة عباده، واستوثق له أمره.

﴿ ١٦ ـ ١٨﴾ ﴿ فِالسَّفِ مِا الله مِا استطعتم واسمعوا وأطيعوا وأتفقوا خيراً لأنفسكم ومن يوق شح نفسه فأولئك هم المفلحون \* إن تقرضوا الله قرضأ حسنأ يضاعفه لكم ويغفر لكم والله شكور حليم \*عالم الغيب والشهادة العزيز الحكيم، يأمر تعالى بتقواه، التي هي امتثال أوامره واجتناب نواهيه، ويقيد (٧) ذلك بالاستطاعة والقدرة.

فهذه الآية تدل على أن كل واجب عجز عنه العبد، أنه يسقط عنه، وأنه إذا قدر على بعض المأمور وعجز عن بعضه، فإنه يأتي بما يقدر عليه، ويسقط عنه ما يعجز عنه، كما قال النبي ﷺ: «إدا أمرتكم بأمر فاتوا منه ما استطعتم».

ويدخل تحت هذه القاعدة الشرعية من الفروع، ما لا يدخل تحت الحصر، وقوله: ﴿واسمعوا﴾ أي: اسمعواما يعظكم الله به، وما يشرعه لكم من الأحكام، واعلموا ذلك وانقادوا له، ﴿ وأطيعوا﴾ الله ورسوله في جميع

وَالَّذِينَ كَفَرُواْ وَكُذَّوْا بِعَائِلِينَاۤ أَوْلَابِكَ أَصْحَلُ ٱلنَّار خَلِيرِتَ فِيهَا وَيِفْسَ ٱلْمَصِيرُ۞ مَاۤ أَصَابَ مِن مُتَصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ۗ وَمَن يُؤْمِنُ بِأَنَّهِ يَهْدِ قَلْبَ مُّ وَٱللَّهُ مِحْكُلِ شَيْءٍ عَلِيهُ ٥ وَأَطِيعُواْ اللَّهُ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ ـ فَإِن تُولِّيتُهُ وَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِتِ الْبَكَاءُ ٱلْمُهِدِثُ ۞ ٱللَّهُ إِلَى مَإِلَّا هُوَّوْعَلَ اللَّهِ فَلْيَـتَوَكَّ لِي ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَ مِنْ أَزْوَجِكُمْ وَأَوۡلَا وَكُرِعَدُوٓا لَّكُمْ فَأَصَّذَرُوهُمُ مُ وَإِن تَعَفُّوا وَتَصَفَحُوا وَيَعْفِيرُوا فَإِتَ اللَّهَ عَنَفُورٌ تَوَيِدُ ۞ إِنَّمَا أَمُولُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِنْتَةً وَاللَّهُ عِندَهُ وَأَجْزُعَظِيرٌ ۞ فَأَنَّكُوا اللَّهُ مَا أَسْتَطَعَتُهُ وَأَسْمَعُواْ وَأَطِيعُواْ وَأَنْفِغُواْ حَيْرًا لِأَنْفُسِكُمَّ وَمَن يُوقَ شُرَّحَ تَفْسِهِ وَ فَأَوْلَيْهِ كَ هُدُوا لَمُفَا يِحُونَ ۞ إِن تُقْرِيضُوا لَلَّهَ الْ قَرْضًا حَسَنًا يُضَاعِفُهُ لَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَلَقْهُ شَكُورُ حَلِيدُ ۞ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهِ كَدَةِ ٱلْعَرَادُ ٱلْكَرَادُ ٱلْكَرِيدُ وَالشَّهِ كَانَةُ ٱلْعَرَادُ ٱلْكَرِيدُ وَالشَّهِ كَانَةً الْعَرَادُ ٱلْكَرِيدُ وَالشَّهِ كَانَةً الْعَرَادُ ٱلْكَرِيدُ وَالشَّهِ كَانَةً الْعَرَادُ الْعَلَيْدُ الْعَرَادُ الْعَرِي الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعُرَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعُرَادُ الْعُرَادُ الْعُرَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعُرَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعُرَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعَرَادُ الْعُرَادُ الْعُرَادُ الْعُرَادُ الْعُرَادُ الْعَرَادُ الْعُرَادُ الْعُرَا في ينزوالطلاي دوي AND ASSOCIATE OF THE SECOND

أموركم، ﴿وأنفقوا﴾ من النفقات الشرعية الواجبة والمستحبة، يكن ذلك الفعل منكم خيراً لكم في الدنيا والأخرة، فإن الخير كله في امتثال أوامر الله تعالى، وقبول نصائحه، والانقياد لشرعه، والشر كله، في مخالفة ذلك .

ولكن ثمَّ آفة تمنع كثيراً من الناس، من النفقة المأمور بها، وهو الشح المجبولة عليه أكثر النفوس، فإنها تشح بالمال، وتحب وجوده، وتكره خروجه من اليد غاية الكراهة .

فمن وقاه الله شر شح نفسه بأن سمحت نفسه بالإنفاق النافع لها ﴿ فَأُولِئِكُ هِمِ الْمُلْحُونِ ﴾ لأنهم أُدركوا المطلوب، ونجوا من المرهوب، بل لعل ذلك شامل لكل ما أمر به العبد، ونهي عنه، فإنه إن كانت نفسه شحيخة، لا تنقاد لما أمرت به، ولا تخرج ما قِبلها، لم يفلح، بل خسر الدنيا والأخرة، وإن كانت نفسه نفساً سميحة مطمئنة منشرحة لشرع الله، طالبة لمرضاة الله، فإنها ليس بينها وبين فعل ما كلفت به إلا العلم به، ووصول معرفته إليها، والبصيرة بأنه مُرض لله

نی ب: وقیّد.

(V)

**ن**ي ب: يكون توكله قوة وضعفاً. (٤)

نی ب: هذه صفته. (0)

في ب: التي فيها محذور شرعي. (٢)

في ب: بلاغاً بيناً واضحاً فتقوم.

كذا في ب، وفي أ: يعتمدوا. كذا في ب، وفي أ: لذلك. (4)

\_\_\_المَوَالنَّوْالِيَّالِيَّةِ مِنْ يَّنَّأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِذَا طَلَّقَتُ مُ ٱللِّكَ أَهُ فَطَلِّقُوهُنَّ لِعِينَتِهِنَّ وَأَحْصُواْ ٱلْمِيدَةَ وَاتَّقُواْ ٱللَّهَ رَبَّكُمْ لَا يُخْرِجُوهُنَّ مِنْ يُونِيهِنَّ وَلَا يَخُرُيُنَ إِلَّا أَن يَأْيُنَ بِفَلْحِثُ فِهُ مُّيَنَّتُ فَوَتِلْكَ حُدُودُالُقَوْ وَمَن يَتَعَدُّ حُدُودَ اللَّهِ فَتَدَدْ ظَلَمَ وَفَتَ أَلَا تَدْرِى لَعَلَ اللَّهَ يُعْدِثُ بَعْدَ ذَالِكَ أَمْرًا ۞ فَإِذَا بَلَغْرَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفِ أَوْفَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفِيِّ وَأَشِّهِ دُواْ ذَوَى عَمَدْلِ مِنكُمَّ وَأَقِحُواْ ٱلنَّهَادَةَ لِنَّوَّدُلِكُمْ يُوعَظِّ بِهِءَ مَنَ كَاتَ يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِيرُ وَمَن يَتِّي ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ يَخْرَجًا ۞ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَغَنَّيبُ وَمَن يَتُوكُلُ عَلَى اللَّهِ فَهُوكَ مُمُمُّ وإنَ ٱللَّهَ بَلِغُ أَمْرِهُ عَلَا جَعَلَ ٱللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا ۞ وَاللَّهِي بَيْسَنَ مِنَ ٱلْحَمِينِ مِن يَسَالَهِ كُرُ إِن ٱرْتَبْتُ مُوفِقَةً ثُمُّنَ ثَلَاتَهُ أَشَهُ وِوَالَّتِي لَرَ يَحِضُرُّ وَأُوْلَنتُ ٱلْأَخْمَالِ أَجَالُهُنَّ أَن يَضَعَنَ حَمَلَهُنَّ وَصَرَيْلَقِ الْقَهُ يَجْعَلُ لَمُنْ مِنْ أَصْرِجِهِ لِيُسْرَانِ ذَالِكَ أَمْرُ اللَّهِ أَنْزَلُهُ وَإِلَيْكُو وَمَن يَنَّقِ ٱللَّهَ يُحَكِّفِرْعَنْهُ سَيِّعًا لِهِ وَيُعْظِمْ لَهُ وَأَجْرًا ۞ A SOUTH ON SOUTH OF THE SOUTH O

تعالى، وبذلك تفلح وتنجح وتفوز كل الفوز

ثم رغّب تعالى في النفقة، فقال: 
إن تقرضوا الله قرضاً حسناً وهو 
كل نفقة كانت من الحلال، إذا قصد بها 
العبد وجه الله تعالى وطلب مرضاته، 
ووضعها في موضعها ﴿يضاعفه لكم ﴾ 
النفقة بعشر أمثالها إلى سبعمائة 
ضعف، إلى أضعاف كثيرة.

﴿و﴾ مع المضاعفة أيضاً ﴿يخفر لكم ﴾ بسبب الإنفاق والصدقة ذنوبكم، فإن الذنوب يكفرها الله بالصدقات والحسنات: ﴿إِنَّ الحسنات يذهبن السيات ﴾

والله شكور حليم حليم الله عليم الله يعاجل من عصاه، بل يمهله ولا يهمله، ولا يعاجل من عصاه، بل يمهله ولا كسبوا ما ترك على ظهرها من دابة، ولكن يؤخرهم إلى أجل مسمى الله تعالى شكور يقبل من عباده اليسير من العمل، ويجازيهم عليه الكثير من الأجر، ويشكر تعالى لمن تحمل من أجله المشاق والأشقال، ومن ترك شيئاً لله، عوضه الله خيراً منه.

في ب: وأنواع التكاليف.

زيادة من هامش: ب.

(1)

**(Y)** 

﴿عالم الغيب والشهادة أي: ما غاب عن العباد من الجنود التي لا يعلمها إلا هو، وما يشاهدونه من المخلوقات، ﴿العزيز ﴾ الذي لا يغالب ولا يمانع، الذي قهر كل الأشياء، ﴿الحيم في خلقه وأمره، الذي يضع الأشياء مواضعها.

تم تفسير التغابن [ولله الحمد]

#### تفسير سورة الطلاق [وهي] مدنية

﴿١ ٣ ) ﴿ سِم الله السرحمين الرحيم يا أيها النبي إذا طلقتم النساء فطلقوهن لعدتهن وأحصوا العدة واتقوا الله ربكم لا تخرجوهن من بيوتهن ولا يخرجن إلا أن يأتين بفاحشة مبينة وتلك حدود الله ومن يتعد حدود الله فقد ظلم نفسه لا تدرى لعل الله يحدث بعد ذلك أمراً \* فإذا بلغن أجلهن فأمسكوهن بمعروف أو فارقوهن بمعروف وأشهدوا ذوي عدل منكم وأقيموا الشهادة لله ذلكم يوعظ به من كان يؤمن بالله واليوم الآخر ومن يتق الله يجمل له مخرجاً \* ويرزقه من حيث لا يحتسب ومن يتوكل على الله فهوحسبه إن الله بالغ أمره قد جعل الله لكل شيء قدراً في يقول تعالى نحاطباً لنبيه ﷺ وللمؤمنين:

﴿يا أَيّها النبي إذا طلقتم النساء ﴾ أي: أردتم طلاقهن ﴿فَ السّمسوا لطلاقهن الأمر المشروع، ولا تبادروا بالطلاق من حين يوجد سببه، من غير مراعاة لأمر الله.

بل ﴿ طلقوهن لعدمن ﴾ أي: الأجل عدمن ، بأن يطلقها زوجها وهي طاهر ، في طهر لم يجامعها فيه ، فهذا الطلاق هو الذي تكون العدة فيه واضحة بيّنة ، بخلاف ما لو طلقها وهي حائض ، فإنها لا تحتسب بتلك الحيضة التي وقع فيها الطلاق ، وتطول عليها العدة بسبب ذلك ، وكذلك لو

طلقها في طهر وطيء فيه، فإنه لا يؤمن حملها، فلايتبين و [لا] يتضح بأي: عدة تعتد، وأمر تعالى بإحصاء العدة، أي: ضبطها بالحيض إن كانت تحيض، أو بالأشهر إن لم تكن تحيض، وليست حاملاً، فإن في إحصائها أداء لحق الله، وحق الزوج المطلق، وحق من سيتزوجها بَعْدُ، [وحقها في النفقة ونحوها] فإذا ضبطت عدتها، علمت حالها على بصيرة، وعلم ما يترتب عليها من الحقوق، وما لها منها، وهذا الأمر بإحصاء العدة، يتوجه [للزوج](٢<sup>)</sup>، وللمرأة، إن كانت مكلفةً، وإلا فلوَليُّها، وقوله: ﴿واتقوا الله ربكم﴾ أي: في جميع أموركم، وخافوه في حتق السزوجيات المطلقيات، ف ﴿لا تخرجوهن من بيوتهن﴾ مدة العدة، بل يلزمن بيوتهن (٢) الذي طلقها زوجها وهي فيها.

﴿ولا بخرجن﴾ أي: لا يجوز لهن الخروج منها، أما النهي عن إخراجها، فلأن أن المسكن يجب على الزوج للزوجة (٥)، لتكمل فيه عدتها التي هي حق من حقوقه.

وأما النهي عن خروجها، فلما في خروجها من إضاعة حق الزوج وعدم صونه.

ويستمر هذا النهي عن الخروج من البيوت والإخراج إلى تمام العدة .

وإلا أن يأتين بقاحشة مبينة في أي : بأمر قبيح واضح ، موجب لإخراجها ، بحيث يدخل على أهل البيت الضرر من والأفعال الفاحشة ، ففي هذه الحال يجوز لهم إخراجها ، لأنها هي التي تسببت لإخراج نفسها ، والإسكان فيه جبر لخاطرها ، ورفق بها ، فهي التي أدخلت الضرر على نفسها "" ، وهذا في المعتدة الرجعية ، وأما البائن ، فليس في المعتدة الرجعية ، وأما البائن ، فليس لها سكنى واجبة ، لأن السكن تبع

عَ) كذا في ب، وفي أ: فإن.

 <sup>(</sup>٥) كذا في ب، وفي أ: يجب للزوجة أ

<sup>(</sup>٣) في ب: بل تلزم بيتها.

<sup>(</sup>٦) - في ب: عليها الما

البائن، ﴿وتلك حدود اللهِ [أي:] التي حدها لعباده وشرعها لهم، وأمرهم بلزومها والوقوف معهاء ﴿ومن يتعد حدود الله ﴾ بأن لم يقف معها، بل تجاوزها، أو قصر عنها، ﴿فقد ظلم نفسه ﴾ أي: بحسها حظها، وأضاع نصيبه من اتباع حدود الله التي هي الصلاح في الدنيا والأخرة. ﴿لا تدرى لمل الله يحدث بعد ذلك أمراً ﴾ أي: شرع الله العدة، وحدد الطلاق بها، لحكم عظيمة: فمنها: أنه لعل الله يحدث في قلب الطلق الرحمة والمودة، فيراجع من طلقها، ويستأنف عشرتها، فيتمكن من ذلك مدة العدة، أو لعله يطلقها لسبب منها، فيزول ذلك السبب في مدة العدة، فيراجعها لانتفاء سبب الطلاق.

ومن الحكم: أنها مدة التربض، يعلم براءة رحمها من زوجها.

وقوله: ﴿فإذا بِلَفْنِ أَجِلَهِنَ ﴿ أَي: إذا قاربن انقضاء العدة، لأنهن لو خرجن من العدة، لم يكن الزوج مخيراً بين الإمساك والفراق. ﴿فَأُمْسِكُوهِنَّ بمعروف ، أي: على وجه المعاشرة [الحسنة]، والصحبة الجميلة، لا على وجه الضرار، وإرادة الشر والحبس، فإن إمساكها على هذا الوجه لا يجوز، ﴿أُو فَارْقُوهِن بِمَعْرُوفُ ﴾ أي: فراقاً لا محذور فيه، من غير تشاتم ولا تخاصم، ولا قهر لها على أخذ شيء من

﴿وأشهدوا﴾ على طلاقها ورجعتها ﴿ ذُوي عدل منكم ﴾ أي: رجلين مسلمين عدلين، لأن في الإشهاد المذكور، سدأ لساب المخاصمة، وكتمان كل منهما ما يلزمه بيانه.

﴿ وأقيموا ﴾ أيها الشهداء

للنفقة، والنفقة تجب للرجعية دون ﴿الشُّهادة للهِ ﴾ أي: التوابها على وجهها، من غير زيادة ولا نقص، واقصدوا بإقامتها وجه الله وحده(١٠)، ولا تراعوا بها قريباً لقرابته، ولا صاحباً لمحبته، ﴿ فَلَكُم ﴾ الذي ذكرنا لكم من الأحكام والحدود ﴿ بوعظ به من كان يؤمن بالله واليوم الأخر، فإن من يؤمن بالله واليوم الآخر، يوجب له ذلك (٢٠) أن يتعظ بمواعظ الله، وأن يقدم لآخرته من الأعمال الصالحة ما تمكن منها، بخلاف من ترحل الإيمان عن قلبه؛ فإنه لا يبالي بما أقدم عليه من الشر، ولا يعظم مواعظ الله لعدم الموجب لذلك، ولما كان الطلاق قد يوقع في الضيق والكرب والغم، أمر تعالى بتقواه، وأن (٣) من اتقاه في الطلاق وغيره، فإن الله يجعل له فرجاً

فإذا أراد العبد الطلاق، ففعله على الوجه الشرعي، بأن أوقعه طلقة واحدة، في غير حيض ولا طهر قد وطيء فيه (١٤) ، فإنه لا يضيق عليه الأمر، بل جعل الله له فرجاً وسعة يتمكن فيها من مراجعة النكاح<sup>(٥)</sup>، إذا ندم على الطلاق، والآية، وإن كانت في سياق الطلاق والرجعة، فإن العبرة بعموم اللفظ، فكل من اتقى الله تعالى، ولازم مرضاة الله في جميع أحواله، فإن الله يشيبه في الدنيا والاخرة.

ومن جملة ثوابه أن يجعل له فرجاً ومخرجاً من كل شدة ومشقة، وكما أن من اتقى الله جعل له فرجاً ومخرجاً، فمن لم يتق الله، وقع في الشدائد والآصار والأغلال، الَّتِي لَا يقدر على التخلص منها والخروج من تبعتها، واعتبر ذلك بالطلاق، فإن العبد إذا لم يتق الله فيه، بل أوقعه على الوجه

أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكُنتُه مِن وُجِيدُهُ وَلَانْضَآ زُّوهُنَّ لِلْضَيْفُوا عَلَيْهِنَّ وَإِن كُنَّ أَوْلَلْتِ مَلٍ فَأَنفِقُواْ عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَعَنَ مَلْمُنَّ الله فَإِنْ أَرْضَعَ لَكُمْ فَعَالَوْهُنَّ أُجُورَهُنَّ وَأَيْرُوا بِيِّنَكُم بَعْرُوفِ وَإِن وَمَن قُدِرَعَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلْيُنفِقَ مِثَآءَ النَّهُ ٱللَّهُ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ تَفْسًا ﴾ إِلَّا مَا يَانَهَاْ سَيَجْعَلُ اللَّهُ بَعْ دَعُسُرِيْسُرًا ۞ وَكَا إِينَ اللهُ عَنْ وَيَهُ عَتَتْ عَنْ أَمْرِرَتِهَا وَدُسُايِهِ فَأَسَبَنَهَا حِسَابًا شكِيدًا وَعَذِّبْنَهَا عَذَابًا ثُكِّرًا ۞ فَذَافَتْ وَبَالَ أَمْرِهَا وَكَانَ عَلِيَتُهُ أَمْرِهَا خُسُرًا ۞ أَعَدَّانَهُ كُمَّ مِّعَذَاكِا شَدِيدًا فَأَنَّقُوا الشَّرَيَّأُ قُلِي ٱلأَلْبُلِ ٱلْإِنْ ءَامَنُواْفَدَ أَرْلَ ٱللَّهُ إِلَيْكُو ذِكْرًا ۞ رَّيْسُولَا يَتْلُواْ عَلَيْكُمُ ءَ إِنْتِ اللَّهِ مُيِتنت لِنُزْجَ الَّذِنَ امْتُواْ وَعَيلُواْ الصَّالِحَت مِنَ الظُّلَّتِ إِلَّ ٱلنُّورِّ وَمَن يُؤَيِّنُ إِلْمَةِ وَيَعْمَلُ صَلِيحًا يُدُيْ خِلْهَ مَثَلَتٍ تَجْرِي مِن تَحْيَمُ الْمُ اللَّهُ اللَّ السَنوَتِ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلُهُنَّ يَتُنَزَّلُ ٱلْأَمْرُونِيتَهُنَّ لِتَعْكُوٓ أَكَ و الله عَلَاكُ إِنْ مَنْ وَقَدِيثُ وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحَاطَ كُلِّ مَنْ وَيَمْا ١ PARTE PO CONTRACTO

المحرم، كالثلاث ونحوها، فإنه لا بد أن يندم ندامة لا يمكنه استدراكها(٢) والخروج منها.

وقوله: ﴿ويسرزقه من حيث لا يحسب الله الرزق الله الرزق للمتقى، من وجه لا يحتسبه ولا يشعر

﴿وَمِنْ يُسْوَكُلُ عَلَى اللَّهِ أَي: فَي أمر دينه ودنياه، بأن يعتمد على الله في جلب ما ينفعه ودفع ما يضره، ويثق به في تسهيل ذلك ﴿فهو حسبه ﴾ أي: كافيه الأمر الذي توكل عليه به، وإذا كان الأمر في كفالة الغنى القوي [العزيز] الرحيم، فهو أقرب إلى العبد من كل شيء، ولكن ربمًا أن الحكمة الإلهية اقتضت تأخيره إلى الوقت المناسب له، فلهذا قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ بالغ أمره أي: لا بد من نفوذ قضائه وقدره، ولكنه ﴿قد جعل الله لكل شيء قدراً أي: وقتاً ومقداراً، لا يتعداه ولا يقصر عنه .

﴿٤ ـ · ٥﴾ ﴿واللائي يئسن من المحيض من نسائكم إن ارتبتم فعدتهن

في ب: وجه الله تعالى. (1)

في ب: فإنَّ الإيمان بالله، واليوم الآخر يوجب لصاحبه.

<sup>(</sup>٣) في ب: ووعد من.

في ب: ولا ظهر أصابها فيه.

في ب: يتمكن بها من الرجوع إلى النكاح. (0)

في ب: لا يتمكن من استداركها. (٢)

النائية الني الرغيمة مَا الحَلَ المَّلَّةُ الْمَنْ مَرَمَيْتَ أَوْمِهِ فُوالَهُمُّ وَاللَّهُ مُوالِكُمُّ وَاللَّهُ مُوالِكُمُّ وَاللَّهُ مُواللَّهُمُ وَاللَّهُ مُواللَّهُمُ وَاللَّهُ مُواللَّهُمُ وَاللَّهُ مُواللَّهُمُ وَاللَّهُ مُواللَّهُمُ وَاللَّهُ مُواللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ مُواللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ مُواللَّهُمُ وَاللَّهُمُ مُواللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ مُواللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ

ثلاثة أشهر واللائي لم يحضن وأولات الأحمال أجلهن أن يضعن حملهن ومن يتق الله يحمل له من أمره يسراً \* ذلك أمر الله أنزله إليكم ومن يتق الله يكفر عنه سيئاته ويعظم له أجراً \$ لما ذكر تعالى أن الطلاق المأمور به يكون لعدة النساء، ذكر تعالى العدة، فقال:

102010 OI WARE CO

واللائي يئسن من المحيض من نسائكم بأن كن يحضن، ثم ارتفع حيضهن، لكبر أو غيره، ولم يُرْجَ رجوعه، فإن عدتها ثلاثة أشهر، جعل لكل شهر، مقابلة حيضة.

واللائي لم يخضن أي: الصغار اللائي لم يأتهن الحيض بعد، والبالغات (۱) اللاي لم يأتهن حيض بالكلية، فإنهن كالأيسات، عدتهن ثلاثة أشهر، وأما اللائي يحضن، في قوله: وأما الملائي تربصن بأنفسهن ثلاثة قروء [وقوله: وأوأولات الأحمال قروء [وقوله: الأحمال المحمال الأخمال الأحمال المحمال المح

أجلهن أي: عدتهن وأن يضعن حملهن أي: جميع ما في بطونهن، من واحد، ومتعدد، ولا عبرة حيشذ بالأشهر ولا غيرها، وومن يتق الله يجعل له من أمره يسرأ أي: من اتقى الله تعالى، يسر له الأمور، وسهّل عليه كل عسير. وذلك أأي: الخكم الذي بينه الله لكم وأمر الله أنزله إليكم المنتمشوا عليه، [وتأتموا] وتقوموا به وتعظموه.

﴿ومن يتق الله يكفر عنه سيئاته ويعظم له أجراً أي: يندفع عنه المحذور، ويحصل له المطلوب.

﴿٦ ـ ٧﴾ ﴿اسكنوهن من حيث سكنتم من وجدكم ولا تضاروهن لتضيقوا عليهن وإن كن أولات حمل فأنفقوا عليهن حتى يضمن حملهن فإن أرضمن لكم فأتوهن أجورهن وأتمروا بينكم بمعروف وإن تعاسرتم فسترضع له أخرى \* لينفق ذو سعة من سعته ومن قدر عليه رزقه فلينفق ما آتاه الله لا يكلف الهنفسأ إلاما آتاها سيجمل الله بعد عسر يسرأ الله تقدم أن الله نهى عن إخراج ألطلقات عن البيوت، وهنا أمر بإسكانهن، وقدر الإسكان(٢) بالمعروف، وهو البيت الذي يسكنه مثله ومثلها، بحسب وُجد الـزوج وعــسره، ﴿**ولا تـضاروهـ**ن لتضيقوا عليهن أي: لا تضاروهن عند سكناهن بالقول أو الفعل، لأجل أن يمللن، فيخرجن من البيوت قبل تمام العدة، فتكونوا أنتم المخرجين لهن، وحاصل هذا أنه نهى عن إخراجهن، ونهاهن عن الخروج، وأمر بسكناهن، على وجه لا يحصل عليهن

ضرر ولا مشقة، وذلك راجع إلى العرف، ﴿ وَإِنْ كُنْ ﴾ أي: المطلقات ﴿أُولات حمل فأنفقوا عليهن حتى يضمن حملهن،وذلك لأجل الحمل الذي في بطنها، إن كانت باتناً، ولها ولحملها إن كانت رجعية، ومنتهى النفقة حتى يضعن حملهن (٣)، فإذا وضعن حملهن، فإما أن يرضعن أولادهن أو لا، ﴿فَإِنْ أَرْضَعَنْ لَكُمْ **فآتوهن أجورهن﴾**المسماة لهن، إن كِان مسمى، وإلا فأجر المثل، ﴿وائتمروا بينكم بمعروف﴾ أي: ليأمر كل واحد من الزوجين ومن غيرهما الآخر بالمعروف، وهو كل ما فيه منفعة ومصلحة في الدنيا والاخرة، فإن الغفلة عن الائتمار بالمعروف، يحصل فيه (٤) من الشر والضرر، ما لا يعلمه إلا الله، وفي الائتمار تعاون على البر والتقوى، وتما يناسب هذا القام، أن الزوجين عند الفراق وقت العدة، خصوصاً إذا ولدلهما (٥) ولد في الغالب يحصل من التنازع والتشاجر لأجل النفقة عليها وعلى الولدمع الفراق، الذي في الغالب ما يصدر إلا

فكل منهما يؤمر بالعروف، والماشرة الحسنة، وعدم الشاقة والمخاصمة(٧)، وينصح على ذلك.

عن بغض، ويتأثر منه البغض شيء

﴿ وَإِن تَعَاسَرِتُم ﴾ بأن لم تَتَفَقُوا (^^) على إرضاعها لولدها، فلترضع (^9) له أخرى غيرها ﴿ فلا جناح عليكم إذا سلمتم ما آتيتم بالمعروف ﴾ وهذا حيث كان الولد يقبل للدي أمه، تعينت لإرضاعه، يقبل إلا للدي أمه، تعينت لإرضاعه،

<sup>(</sup>١) في ب: أو البالغات.

<sup>(</sup>٢) في ب: إسكانهن.

<sup>(</sup>٣) في ب: إلى وضع الحمل.

<sup>(</sup>٤) في ب: فيها.(٥) في ب: بينهما.

<sup>(</sup>٦) في ب: الذي لا يحصل في الغالب إلا مقروناً بالبغض فيتأثر من ذلك شيء كثير.

<sup>(</sup>V) في ب: والمنازعة.

<sup>(</sup>۸) في ب: بأن لم يتفق الزوجان.

<sup>(</sup>٩) في ب: فسترضع له أخرى.

ووجب عليها، وأجبرت إن امتنعت، وكان لها أجرة الثل إن لم يتفقا على مسمى، وهذا مأخوذ من الآية الكريمة من حيث المعنى، فإن الولد لما كان في بطن أمه مدة الحمل، ليس له خروج منه(١)، عينَ تعالى على وليه النفقة، فلما ولد، وكان يمكن (٢) أن يتقوت من أمه ومن غيرها، أباح تعالى الأمرين، فإذا كان بحالة لا يمكن أن يتقوت إلا من أمه كان بمنزلة الحمل، وتعينت أمه طريقاً لقوته، ثم قدر تعالى النفقة، بحسب حال الزوج، فقال: ﴿لينفق ذو سعة من سعته ﴾ أي: لينفق الغني من غناه، فلا ينفق نفقة الفقراء. ﴿ومن قدر عليه رزقه ﴾ أي ضيق

عَلَيه ﴿ فَلَيْنَفُقُ مِمَا آتَاهُ اللَّهِ ﴾ من الرزق. ﴿ لا يكلف الله نفساً إلا ما آتاها ﴾ وهذا مناسب للحكمة والرحمة الإلهية حيث جعل كلاً بحسبه، وخفف عن المعسر، وأنه لا يكلفه إلا ما آتاه، فلا يكلف الله نفساً إلا وسعها، في باب النفقة وغيرها. ﴿سيجعا الله بعد عسر يسرأ، وهذه بشارة للمعسرين، أن الله تعالى سيزيل عنهم الشدة، ويرفع عنهم المشقة، ﴿فإن مع العسر يسراً \* إن مع العسر يسراً . آ

﴿ ٨ ــ ١١ ﴾ ﴿وكأين من قرية عتت عن أمر ربها ورسله فحاسبناها حساياً شديداً وعذبناها عذاباً نكراً \* فذاقت وبال أمرها وكان عاقبة أمرها خسراً \* أعد الله لهم عذاباً شديداً فاتقوا الله يا أولى الألباب الذين آمنوا قد أنزل الله إليكم ذكراً \* رسولاً يتلو عليكم آيات الله مبينات ليخرج الذين آمنوا وعملوا الصالحات من الظلمات إلى النور ومن يؤمن بالله ويعمل صالحاً يدخله جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها أبدأ قد أحسن الله له رزقاً ﴾ يخبر تعالى عن إهلاكه الأمم العاتية، والقرون المكذبة للرسل أن كثرتهم وقوتهم، لم تنفعهم (٣) شيئاً، حين جاءهم الحساب الشديد، والعذاب الأليم، وأن الله أذاقهم من

العذاب ما هو موجب أعمالهم السيئة، ومع عذاب الدنيا، فإن الله أعد لهم في الآخرة عذاباً شديداً، ﴿فَاتَّقُوا اللهُ يا أولى الألباب ، أي: يا ذوي العقول، التي تفهم عن الله أياته وعبره، وأن الذي أهلك القرون الماضية بتكذيبهم، أن من بعدهم مثلهم، لا فرق بين الطائفتين، ثم ذكر عباده المؤمنين بما أنزل عليهم من كتابه، الذي أنزله على رسوله محمد ﷺ ، ليخرج الخلق من ظلمات الكفر والجهل والمعصية، إلى نور العلم والإيمان والطاعة، فمن الناس من أمن به، ومنهم من لم يؤمن [به]، ﴿ ومن يوَّمن بِنالله ويعمل صالحاً ﴾ من الواجبات والمستحبات.

﴿ يدخله جنات تجرى من تحتها الأنهار الله فيها من النعيم المقيم، ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر ، ﴿خالدين فيها أبدأ قد أحسن الله له رزقاً ﴾ [أي:] ومن لم يؤمن بالله ورسوله، فأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون.

﴿١٢﴾ ﴿الله السذي خسلسق سبسع سموات ومن الأرض مثلهن يتنزل الأمربينهن لتعلموا أن الله على كل شيء قدير وأن الله قد أحاط بكل شيء علما) [ثم] أخبر [تعالى] أنه خلق الخلق من السماوات السبع ومن فيهن والأرضين السبع ومن فيهن، وما بينهن، وأنزل الأمر، وهو الشرائع والأحكام الدينية التي أوحاها إلى رسله لتذكير العباد ووعظهم، وكذلك الأوامر الكونية والقدرية التي يدبر بها ويعلموا إحاطة قدرته بالأشياء كلها، وإحاطة علمه بجميع الأشياء فإذا عرفوه بأوصافه المقدسة وأسمائه الحسني، وعبدوه وأحبوه وقاموا بحقه، فهذه الغاية المقصودة من الخلق والأمر معرفة الله وعبادته، فقام بذلك الموفقون من عباد الله الصالحين، [تم تفسيرها والحمد لله]

يَنَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ تُوبُوا إِلَى ٱللَّهِ قَوْبَةً نَصْبُوعًا عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَعَنَكُمْ سَيِّنَا يَكُوْ وَيُلْيَعْلَكُمْ جَنَّاتِ تَحْرِي مِن عَيْهَا ٱلْأَنَّهَ مُرْبُوعً لَا يُغَيِّنِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ وَٱلَّذِيبَ ءَامَنُواْ مَعَكَّهُ الْوُرُهُمْ يَسْعَىٰ يَمِنَ أَيدِيهِ مِ وَيِأْتُمَانِيهِمْ رَيكُولُونَ رَبَّنَا أَيْمُ لَنَا فُورَيَا وَأَغْفِرُكُنَا ۚ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ مَنَّىٰ وِ قَدِيدٌ ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينُ جَهِدِ ٱلْحَصُفًارَ وَٱلْمُنَافِقِينِ وَأَغَلُظُ عَلَيْهِمْ وَمَأْوَنَاهُمْ جَهَنُهُ وَيِنْسَ ٱلْمُصِيرُ ۞ ضَرَبَ اللَّهُ مُثَلًا لِلَّذِينَ كَثَرُواْ آمْرَأَتَ نُوج وَأَمْرَأَتَ لُوطِّ كَانْتَا تَحْتَ عَسَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَلِحَيْنِ فَى انْنَاهُ عَافَاتُهُ يُغِيبًا عَنْهُ عَامِرٍ لَلَّهِ عَنْ يَكَا وَقِيلَ أَدْتُ لَا أَلَتَ ارْمَعَ الدَّيْفِينَ ۞ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثُكُلًا لِلَّذِينَ عَامَنُواْ ٱمْرَأَتَ فِرْعَوْنِ إِذْ قَالَتَ رَبِّ آيْن لِي عِندَلَا يَيْتُ الِي ٱلْجُنْتَ وَتَنْجِعِينِ مِن فِرْعَوْمِتَ وَعَمَمَلِهِ م وَجَيْنِ مِنَ ٱلْفَوْدِ ٱلظَّالِمِينَ ۞ وَمَرْيَمَ ٱبْنَتَ عِمْرَكَ ٱلْتِي ٓ أَحْصَنَتْ فَرْجَهَ كَافَنَهُ خَرَافِهِ مِن زُوحِتَ اوَصَدَّ فَتْ بِكُولَكِ رَبِّهَ وَكُنْهِ وَقَالَتْ وَرَكُنْ وَكُنَّةِ وَاللَّهِ وَكَالَتْ وَرَكَ الْقَلْيَوْ وَكَ

#### تفسير سورة التحريم [وهي] مدنية

THE STATE OF THE S

﴿١ \_ ٥﴾ ﴿بستم الله السرحين الرحيم يا أيها النبي لم تحرم ما أحل الله لك تبتغي مرضات أزواجك والله غفور رحيم \*قدفرض الله لكم تحلة أيمانكم والله مولاكم وهو العليم الحكيم \* وإذا أسر النبي إلى بعض أرواجه حديثاً فلما نبأت به وأظهره الله عليه عرف بعضه وأعرض عن بعض فلما نبأها به قالت من أنباك هذا قال نبأن العليم الخبير \* إن تتوبا إلى الله فقد صغت قلوبكما وإن تظاهرا عليه فإن الله هـو مـولاه وجسريـل وصـالـح المؤمنين والملائكة بعد ذلك ظهير 🕏 عسى ربه إن طلقكن أن يبدله أزواجاً خيراً منكن مسلمات مؤمنات قانتات الخلق، كل ذلك لأجل أن يعرفه العباد تائبات عابدات سائحات ثيبات وأبكاراً هذا عتاب من الله لنبيه محمد ﷺ ، حين حرم على نفسه سريته «مارية» أو شُرب العسل، مراعاة لخاطر بعض روجاته، في قصة معروفة، فأنزل الله [تعالى] هذه الايات ﴿ يَا إِيا النبي ﴾ أي: يا أيها الذي أنعم الله عليه بالنَّبوة والوحي والرسالة ﴿ لِمُحرم ما وأعرض عن ذلك الظالمون المعرضون أحل الله لملك من الطيبات التي أنعم الله بها عليك وعلى أمتك.

<sup>(</sup>١) في ب: لا خروج له منه.

تنون الذي يدوالمناف وفو كل في المناف المناف المناف المناف المناف وفو كل في المناف وفو كل في المناف وفو كل في المناف وفو كل المناف وفو كل المناف وفو كل المناف وفو كالمناف المناف كالمناف كالم

﴿ تَبَعَي ﴾ بذلك التحريم ﴿ مُوضَاةَ أَوْاجِكُ وَاللّهُ غَفُور رحيم ﴾ هذا تصريح بأن الله قد غفر لرسوله، ورفع عنه الله ومنه وصار ذلك التحريم الصادر منه سبباً لشرع حكم عام لجميع الأمة، فقال تعالى حاكماً حكماً عاماً في جميع الأيمان:

﴿قد فرض الله لكم تحلة أيمانكم ﴾ (١) أي: قد شرع لكم، وقدر ما به تنحل أيمانكم قبل الحنث، وما به الكفارة (٢) بعد الحنث، وذلك كما في قوله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا لا تحرموا طيبات ما أحل الله لكم ولا تعتدوا إلى أن قال: ﴿فكفارته إطعام عشرة مساكين من أوسط ما تطعمون أهليكم أو كسوتهم أو تحرير رقبة فمن لم يجد فصيام ثلاثة أيام، ذلك كفارة أيمانكم إذا حلفتم ﴾

فكل من حرم حلالاً عليه، من طعام أو شراب أو سرية، أو حلف يميناً بالله، على فعل أو ترك، ثم حنث

أو أراد الحنث، فعليه هذه الكفارة المذكورة، وقوله: ﴿وَالله مولاكم﴾ أي: متولي أموركم، ومربيكم أحسن تربية، في أمور دينكم ودنياكم، وما به تعلم الشر، فلذلك فرض لكم تعلم المحكيم، ﴿وهو العكيم الحكيم، وهو الحكيم في بظواهركم وبواطنكم، وهو الحكيم في جميع ما خلقه وحكم به، فلذلك شرع للكم من الأحكام، ما يعلم أنه موافق لمصالحكم، ومناسب لأحوالكم.

· [وقوله:] ﴿ **وإذ أُسر النبي إ**لى بعض أزواجه حديثاً القال كثير من المفسرين : هي حفصة أم المؤمنين رضي الله عنها، لا تخبر به أحداً، فحدثت به عائشة رضى الله عنهما، وأخبره الله بذلك ألخبر الذي أذاعته، فعرَّفها ﷺ ببعض ما قالت، وأعرض عن بعضه، كرماً منه ﷺ وحلماً، ف ﴿قالت ﴾ له: ﴿من أنبأك هذا﴾ الخبر الذي لم يخرج منا؟ ﴿قَالَ نَبَّأَنِ الْعَلْيِمِ الْخِبِيرِ ﴾ الذي لا تخفى عليه خافية، يعلم السر وأخفى، [وقوله:]﴿إِن تَتُوبًا إِلَى اللهِ فقدصفت قلوبكما الخطاب للزوجتين الكريمتين من أزواجه ﷺ عائشة وحفصة رضى الله عنهما، كانتا سبباً لتحريم النبي ﷺ على نفسه ما يحبه، فعرض الله عليهما التوبة، وعاتبهما على ذلك، وأخبرهما أن قلوبهما<sup>(۳)</sup> قد صغت أي: مالت وانحرفت عما ينبغي لهن، من الورع والأدب مع الرسول ﷺ واحترامه، وأن لا يشققن عليه، **﴿وَإِنْ تَظَاهِرَا** عليه اي: تعاونا (١) على ما يشق عليه، ويستمر هذا الأمر منكن،

وفإن الله هو مولاه وجبريل وصالح المؤمنين والملائكة بعد ذلك ظهير أي: الجميع أعوان للرسول، مظاهرون، ومن كان هؤلاء أعوانه (٥٠) فهو المنصور، وغيره ممن يناوئه مخذول (٢٠) وفي هذا أكبر فضيلة وشرف لسيد الرسلين، حيث جعل الباري نفسه [الكريمة]، وخواص خلقه، أعوانا لهذا الرسول الكريم.

وهذا فيه من التحذير للزوجتين الكريمتين ما لا يخفى، ثم خوفهما أيضاً بحالة تشق على النساء غاية المشقة، وهو الطلاق، الذي هو أكبر شيء عليهن، فقال: ﴿عسى ربه إن طلقكن أن يبدله أزواجاً خيراً منكن، أي: فلا ترفعن عليه، فإنه لو طلقكن، لم يضق (٧) عليه الأمر، ولم يكن مضطراً إليكن، فإنه سيلقى (٨)، ويبدله الله أزواجاً خيراً منكن، ديناً وجمالاً، وهذا من باب التعليق الذي لم يوجد، ولا يلزم وجوده، فإنه ما طلقهن، ولو طلقهن، لكان ما ذكره الله من هذه الأزواج الفاضلات، الجامعات بين الإسلام، وهو القيام بالشرائع الظاهرة، والإيمان، وهو. القيام بالشرائع الباطنة، من العقائد وأعمال القلوب

القنوت هو دوام الطاعة واستمرارها، (تائبات) عما يكرهه الله، فوصفهن بالقيام بما شه، والتوبة عما يكرهه الله، والتوبة عما يكرهه الله، ويبات وأبكاراً في: بعضهن ثب، وبعضهن أبكار، ليتنوع من فيما يحب، فلما سمعن رضي الله عنهن هذا التخويف والتأديب، بادرن إلى رضا رسول الله عنهن رضا رسول الله عنهن رضا رسول الله عنهن وضا رسول الله وضا رسول

<sup>(</sup>١) في ب: فقال تعالى: ﴿قَدْ فَرْضُ اللَّهِ لَكُمْ تَحَلَّةَ أَيْمَانَكُمْ﴾ وهذا عامٌ في جَمِيع أيمان المؤمنين.

<sup>(</sup>۲) في ب: وما به تتكفر.

<sup>(</sup>٣) في ب: أن قلوبكما .

<sup>(</sup>٤) في ب: تتعاونا.

ب . (۵) فی ب: أنصاره.

<sup>(</sup>٦) في ب: وغيره أن يناوئه فهو مخذول.

<sup>(</sup>٧) في ب: لا يضيق.

<sup>(</sup>۸) فی ب: سیجد.

الوصف منطبقاً عليهن، فصرن أفضل نساء المؤمنين، وفي هذا دليل على أن الله لا يختار لرسوله ﷺ إلا أكمل الأحوال وأعلى الأمور، فلما اختار الله لرسوله بقاء نسائه المذكورات معه دل على أنهن خير النساء وأكملهن. `

﴿٦﴾ ﴿يا أيها الذين آمنوا قوا أنفسكم وأهليكم نارأ وقودها الناس والحجارة عليها ملائكة غلاظ شداد لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يُؤمرون الله عليهم بالإيمان، قوموا بلوازمه وشروطه.

ف ﴿قوا أنفسكم وأهليكم ناراً ﴾ موصوفة بهذه الأوصاف الفظيعة، ووقاية الأنفس بإلزامها أمر الله، والقيام بأمره امتثالاً، ونهيه اجتناباً، والتوبة عمايسخط الله ويوجب العذاب، ووقاية الأهل [والأولاد]، بتأديبهم وتعليمهم، وإجبارهم على أمر الله، قلا يسلم العبد إلا إذا قام بما أمر الله به في نفسه، وفيما يدخل(١) تحت ولايته من الزوجات والأولاد وغيرهم ممن هو تحت ولايته وتصرفه.

ووصف الله النار سله الأوصاف، ليزجر عباده عن التهاون بأمره، فقال: ﴿وقودها الناس والحجارة﴾ كما قال تعالى: ﴿إنكم وما تعبدون من دون الله حصب جهنم أنتم لها واردون، ﴿عليها ملائكة غلاظ شداد﴾ أي: غليظة أخلاقهم، عظيم (٢) انتهارهم، يفزعون بأصواتهم، ويخيفون (٣) بمرأهم، ويسينون أصحاب النار بقوتهم، ويمتثلون (٤) فيهم أمر الله، الذي حتَّم عليهم العداب (٥) وأوجب عليهم شدة العقاب، ﴿لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون، وهذا فيه أيضاً مدح للملائكة الكرام، وانقيادهم لأمر الله، وطاعتهم له في كل ما أمرهم به.

﴿٧﴾ ﴿يا أيها النيس كفروا

في ب: وفيمن يدخل.

في ب: شديد.

لا تعتذروا اليوم إنما تجزون ما كنتم تعملون، أي: يوبخ أهل الناريوم القيامة بهذا التوبيخ، فيقال لهم. ﴿يا أيها الذين كفروا لاتعتذروا اليوم، [أي : ] فإنه ذهب وقت الاعتذار، وزال نفعه، فلم يبق الآن إلا الجزاء على الأعمال، وأنتم لم تقدموا إلا الكفر بالله، والتكذيب بآياته، وعاربة رسله وأوليائه.

﴿٨﴾ ﴿يا أيها الذين آمنوا توبوا إلى الله توبة نصوحاً عسى ربكم أن يكفر عنكم سيثاتكم ويدخلكم جنات تجري من تحتها الأنهار يوم لا يخزي الله النبى والذين أمنوا معه نورهم يسعى بين أيديهم وبأيمانهم يقولون ربنا أتمم لنا نورنا واغفر لنا إنك على كل شيء قدير، قد أمر الله بالتوبة النصوح في هـده الآية، ووعدعليها بـتـكـفـيـر السيئات، ودخول الجنات، والفوز والفلاح، حين يسعى المؤمنون يوم القيامة بنور إيمانهم، ويمشون بضيائه، ويتمتعون بروحه وراحته، ويشفقون إذا طفئت الأنوار، التي تعطي المنافقين، ويسألون الله، أن يتمم (٢٦) لهم نورهم، فيستجيب الله دعوتهم، ويوصلهم ما(٧) معهم من النور واليقين، إلى جنات النعيم، وجوار الرب الكريم، وكيل هذا من آثار التوبة النصوح.

والمراد بها: التوبة العامة الشاملة للذنوب كلها، التي عقدها العبد لله، لا يريد بها إلا وجهه (٨) والقرب منه، ويستمر عليها في جميع أحواله.

﴿٩﴾ ﴿يا أيها النبي جامد الكفار والمنافقين واغلظ عليهم ومأواهم جهنم وبئس المصير ﴾ يأمر [الله] تعالى نبيه ﷺ بجهاد الكفار والمنافقين، والإغلاظ عليهم في ذلك، وهذا شامل لجهادهم بإقامة الحجة [عليهم ودعوتهم] بالموعظة الحسنة(٩)، وإبطال

ما هم عليه من أنواع الضلال، وجهادهم بالسلاح والقتال لن أبي أن يجيب دعوة الله وينقاد لحكمه، فإن هذا يجاهد ويغلظ له، وأما المرتبة الأولى، فتكون بالتي هي أحسن، فالكفار والمنافقون لهم عذاب في الدنيا، بتسليط الله لرسوله وحزبه [عليهم و] على جهادهم وقتالهم، وعذاب النار في الاخرة وبئس الصير، الذي يصير إليها كل شقى خاسر.

﴿١١ ـ ١٢﴾ ﴿ ضرب الله مست الآ للذين كفروا امرأة نوح وامرأة لوط كانتا تحت عبدين من عبادنا صالحين فخانتاهما فلم يغنيا عنهما من الله شيئا وقيل ادخلا النار مع الداخلين \* وضرب الله مثلا للذين آمنوا امرأة فرعون إذ قالت رب ابن لي عندك بيتاً في الحنة ونجنى من فرعون وعمله ونُجني من القوم الظالمين \* ومريم ابنة عمران التي أحصنت فرجها فنفخنا فيه من روحنا وصدقت بكلمات ربها وكتبه وكانت من القانتين المذان المثلان اللذان ضربهما الله للمؤمنين والكافرين، ليبين لهم أن اتصال الكافر بالمؤمن وقربه منه لا يفيده شيئاً، وأن اتصال المؤمن بالكافر لا يضره شيئاً مع قيامه بالواجب عليه .

فكأن في ذلك إشارة وتحذيراً لزوجات النبي على عن المعصية، وأن اتصالهن به على لا ينفعهن شيئاً مع الإساءة، فقال:

﴿ ضَرِبِ اللهِ مثلاً للذين كفروا امرأة نوح وامرأة لوط كانتاً الله أنان الم أتان ﴿ تحت عبدين من عبادنا صالحين ﴾ وهما نوح ولوط عليهما السلام.

﴿ فَحَانِتَاهُما ﴾ في الدين، بأن كانتا على غير دين زوجيهما، وهذا هو المراد بالخيانة، لا خيانة النسب والفراش، فإنه ما بغت امرأة نبي قط، وما كان الله ليجعل امرأة أحد من أنبيائه

(1)

(٢)

(٣)

في ب: بالعذاب. (0)

في ب: يتم. (٦)

في ب: يما. (y)

في ب: إلا وجه الله. (A)

كذا في ب، وفي أ: بإقامة الحجة والموعظة الحسنة .

في ب: ويزعجون. في ب: وينفذون. (٤)

بغياً، ﴿فلم يغنيا﴾ أي: نوح ولوط ﴿عنهما﴾ أي: عن امرأتيهما ﴿من الله شيئاً وقيل﴾ لهما ﴿ادخلا النار مع الداخلين﴾

﴿وضرب الله مثلاً للذين آمنوا امرأة فرعون، وهي آسية بئت مزاجم رضى الله عنها، ﴿إذ قالت رب ابن لي عندك بيتاً في الجنة ونجّني من فرعون وعمله ونجني من القوم الظالمن الم فوصفها الله بالإيمان والتضرع لربها، وسؤالها لربها أجل المطالب، وهو دخول الجنة، ومجاورة الرب الكريم، وسؤالها أن ينجيها الله من فتنة فرعون وأعماله الخبيثة، ومن فتنة كل ظالم، فاستجاب الله لها، فعاشت في إيمان كامل، وثبات تام، ونجاة من الفتن، ولهذا قال النبي ﷺ: «كمل من الرجال كثير، ولم يكمل من النساء إلا مريم بنت عمران، وآسية بنت مزاحم، وخديجة بنت خويلد، وفضل عائشة على النساء كفضل الثريد على سائر. الطعام». [وقوله: ] ﴿ومريم أبنة عمران التي أحصنت فرجها ﴾ أي: صانته وحفظته عن الفاحشة، لكمال ديانتها، وعفتها، ونزاهتها.

﴿ فَنَفَخُنا فَيه من روحنا ﴿ بأن نَفَخَ جَبِرِيلَ [عليه السلام] في جيب درعها، فوصلت نفخته إلى مريم، فجاء منها عيسى ابن مريم [عليه السلام]، الرسول الكريم والسيد العظيم...

وصدقت بكلمات ربها وكتبه وهذا وصف لها بالعلم والمعرفة، فإن التصديق بكلمات الله، يشمل كلماته الدينية والقدرية، والتصديق بكتبه، ولا يكون ذلك إلا بالعلم والعمل، أولهذا قال] ووكانت من القانتين أي: المطيعين لله، المداومين على طاعته (١) بخشية وخشوع، وهذا وصف لها بكمال العمل، فإنها رضي الله عنها صديقة، والصديقية:

هي كمال العلم والعمل. تمت ولله الحمد

#### تفسير سورة الملك [وهي] مكية

﴿١ - ٤ ﴾ ﴿ بسم الله الرحمن الرحيم تبارك الذي بيده الملك وهو على كل شيء قدير \* الذي خلق الموت والحياة ليبلوكم أيكم أحسن عملا وهو العزيز الغفور \* الذي خلق سبع سماوات طباقاً ما ترى في خلق ألرحن من تفاوت فارجع البصر هل ترى من فطور \* ثم ارجع البصر كرتين ينقلب إليك البصر خاسنا وهو حسير، ﴿ تبارك الذي بيده الملك ﴾ أي: تعاظم وتعالى، وكثر خيره، وعم إحسانه، من عظمته أن بيده ملك العالم العلوي والسفلي، فهو الذي خلقه، ويتصرف فيه بما شاء، من الأحكام القدرية، والأحكام الدينية، التابعة لحكمته، ومن عظمته، كمال قدرته التي يقدربها على كل شيء، وبها أوجد ما أوجد من المخلوقات العظيمة، كالسماوات والأرض

وخلق الموت والحياة أي: قدر لعباده أن يحيهم ثم يميتهم؛ ﴿ليبلوكم أحسن عملا﴾ أي: أخلصه وأصوبه، فإن (٢) الله خلق عباده، وأخرجهم لهذه الدار، وأخبرهم أنهم سينقلون منها، وأمرهم ونهاهم، وابتلاهم بالشهوات المعارضة لأمره، فمن انقاد لأمر الله وأحسن العمل، أحسن الله له الجزاء في الدارين، ومن مال مع شهوات النفس، ونبذ أمر الله، فله شر الجزاء.

﴿وهو العزيز﴾ الذي له العزة كلها، التي قهر بها جميع الأسياء، وانقادت له المحلوقات.

﴿الغفور﴾ عن المسيئين والمقصرين والملنبين، خصوصاً إذا تابوا وأنابوا، فإنه يغفر ذنوبهم، ولو بلغت عنان السماء، ويستر عيوبهم، ولو كانت

مل الدنيا، (الذي خلق سبع سماوات طباقاً) أي: كل واحدة فوق الأخرى، ولسن طبقة واحدة، وخلقها في غاية الحسن والإتقان، (ما ترى في خلق الرحن من تفاوت) أي: خلل ونقص.

وإذا انتفى النقص من كل وجه، صارت حسنة كاملة، متناسبة من كل وجه، في لونها وهيئتها وارتفاعها، وما فيها من الشمس والقمر والكواكب النيرات، الثوابت منهن والسيارات.

ولما كان كمالها معلوماً، أمر [الله] تعالى بتكرار النظر إليها والتأمل في أرجائها، قال:

﴿فارجع البصر﴾ أي: أعده إليها، ناظراً معتبراً ﴿هل ترى من فطور﴾ أي: نقص واختلال، ﴿ثم ارجع البصر كرتين﴾ والمراد بذلك: كثرة التكرار ﴿ينقلب إليك البصر خاسئاً وهو حسير﴾ أي: عاجزاً عن أن يرى خللاً أن فطوراً، ولو حرص غاية الحرص.

ثم صرح بذكر حسنها، فقال:

الدنيا بمصابيح وجعلناها رجوماً الشياطين واعتدنا لهم عذاب السعير « للشياطين واعتدنا لهم عذاب السعير « وبشس المصير « إذا ألقوا فيها سمعوا لها شهيقاً وهي تفور « تكاد تميز من الغيظ كلما ألقي فيها فوج سألهم خزنتها ألم يأتكم نذير « قالوا بلي قد جاءنا نذير فكذبنا وقلنا ما نزل الله من وقالوا لو كنا نسمع أو نعقل ما كنا في أصحاب السعير »

أي: ولقد جملنا ﴿السماء الدنيا﴾ التي ترونها وتليكم، ﴿بمصابيح﴾ وهي النجوم، على اختلافها في النور والضياء، فإنه لولا ما فيها من النجوم، لكان سقفاً مظلماً، لا حسن فيه ولا جمال.

ولكن جعل الله هذه النجوم زينة

 <sup>(</sup>١) في ب: أي المداومين على (٢) في ب: وذلك أن.
 طاعة الله.

للسماء [وجمالا]، ونوراً وهداية يهتدي بها في ظلمات البر والبحر، ولا ينافي إخباره أنه زين السماء الدنيا بمصابيح، أن يكون كثير من النجوم فوق السماوات السبع، فإن السماوات شفافة، وبذلك تحصل الزينة للسماء الدنيا، وإن لم تكن الكواكب فيها، ﴿وجعلناها﴾ أي: المصابيح ﴿رجهِ ما للشياطين، الذين يريدون استراق خبر السماء، فجعل الله هذه النجوم حراسة للسماء عن تلقف الشياطين أخبار الأرض، فهذه الشهب التي ترمي من النجوم، أعدها الله في الدنيا للشياطين، ﴿وأعتدنا لهم﴾ في الأخرة ﴿عداب السبعيب ﴾ لأنهب بمردوا على الله، وأضلوا عباده، ولهذا كان أتباعهم من الكفار مثلهم، قد أعد الله لهم عذاب السعير؛ فلهذا قال: ﴿وللذين كفروا بربهم عذاب جهبُ وبئس المصير ﴾ الذي يهان به أهله(١) غاية الهوان، ﴿إِذَا أَلْقُوا فِيهَا﴾ على وجه الإهانة والذل اسمعوا لها شهيقاً ﴾ أي: صوتاً عالياً فظيعاً ، ﴿تكاد تميرُ من الغيظ﴾ أي: تكادعلي اجتماعها أن يفارق بعضها بعضاً، وتتقطع من شدة غيظها على الكفار،. فما ظنك ما تفعل بهم، إذا حصلوا فيها؟!! ثم ذكر توبيخ الخزنة لأهلها، فقال: ﴿كلما ألقي فيها فوج سألهم خزنتها ألم يأتكم نذيرٌه؟ أي: حالكم هذا واستحقاقكم النار، كأنكم لم تخبروا عنها، ولم تحذركم النذر منها، ﴿قالوا بلي قد جاءنا نذير فكذبنا وقلنا ما نزل الله من شيء إن أنتم إلا في ضلال كبير ﴾ فجمعوا بين تكذيبهم الخاص، والتكذيب العام بكل ما أنزل الله ولم يكفهم ذلك، حتى أعلنوا بضلال الرسل المنذرين وهم الهداة المهتدون، ولم يكتفوا بمجرد الضلال، بل جعلوا ضلالهم ضلالا كبيراً، فأيُّ عناد وتكبّر وظلم يشبه هذا؟

﴿وقالوا﴾ معترفين بعدم أهليتهم للهدى والرشاد، ﴿ لُو كِنَا نَسِمِعِ أُو نعقل ما كِنا في أصحاب السعير﴾ فنفوا عن أنفسهم طرق الهدي، وهي السمع لما أنزل الله، وجاءت بــه الرسل، والعقل الذي ينفع صاحبه، ويوقفه على حقائق الأشياء، وإيثار الخير، والانزجار عن كل ما عاقبته ذميمة، فلا سمع [لهم] ولا عقل، وهذا بخلاف أهل اليقين والعرفان، وأرباب الصدق والإيمان، فإنهم أيدوا إيمانهم بالأدلة السمعية، فسمعوا ما جاء من عند الله، وجاء به رسول الله علماً ومعرفة وعملاً.

والأدلة العقلية: المعرفة للهدى من الضلال، والحسن من القبيح، والخير من الشر، وهم في الإيمان ـ بحسب ما منَّ الله عليهم به من الاقتداء بالمعقول والمنقول، فسبحان من يختص بفضله من يشاء، ويمن على من يشاء من عباده، ويخذل من لا يصلح للخير . .

قال تعالى عن هؤلاء الداخلين للنار، المعترفين بظلمهم وعنادهم:

﴿١١﴾ ﴿فاعترفوا بذنبهم فسحقاً الأصحاب السعير اي .. بُعُدا لهم وخسارة وشقاء .

فما أشقاهم وأرداهم، حيث فاتهم ثواب الله، وكانوا ملازمين للسعير، التي تستعر في أبدانهم، وتطلع على أفئدتهم!

﴿١٢﴾ ﴿إِن الذين يخشون ربهم بالغيب لهم مغفرةً وأجرٌ كبير، لا ذكر حالة الأشقياء الفجار، ذكر حالة السعداء الأبرار(٢)، فقال: ﴿إِنَّ الدِّينِ عِشون ربهم بالغيب» أي: في جميعً أحوالهم، حتى في الحالة التي لا يطلع عليهم فيها إلا الله، فلا يقدمون على معاصيه، ولا يقصرون فيما أمر به (٢٠)، ﴿لهم مغفرة﴾ لذنوبهم، وإذا غفر الله ذنوبهم، وقاهم شرها، ووقاهم عذاب

مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّهِلِيفُ ٱلْخِيرُ ۞ هُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُوْا لَأَرْضَ ذَوْلَا فَأَمْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رِزْقِةً ، وَإِلَيْهِ ٱلنَّشُورُ ۞ ءَ أَمِنتُمُ مِّن فِي ٱلمُسَمَّآءِ أَن يَغْيِيفَ بِكُوا لَأَرْضَ فَإِذَا هِي مَّقُورُ ۞ أَمَّ أَمِنتُ مِّنَ فِي ٱلْمَتَكَأَةِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْكُرْ حَاصِبًّا فَسَتَعْلَمُونَ كَيْفَ نَذِيرِ۞ وَلَقَتْدُكَذَّبَٱلَّذِنَ مِن قَبْلِهِمْ فَكَيْنَكَانَ نَكِيرٍ۞ ۚ أَوَّلَٰ يَرَوْاْ إِلَى ٱلطَّيْرِ فَوْقَهُمْ صَنَفَاتٍ وَيَقْبِضَنَّ مَايْشِكُهُنَّ إِلَّا ٱلرَّحَٰنُ إِنَّهُ رِبُكُلِ ثَنَى ءِبَصِيرٌ ۞ أَمَّنَّ هَاذَا ٱلَّذِى هُوَجُندٌ لِّكَرْبَصُرُكُم قِن دُونِ ٱلزِّحْمَنِّ إِنِ ٱلْكُنْفُرُونَ إِلَّا فِي غُرُودٍ ۞ أَمَّنَّ هَلَا ٱلَّذِي يَرُزُقُكُمُ إِنْ أَمْسَكَ رِزْقَةُ لِللَّهِ اللَّهُوا فِي عُتُوَ وَتَقُورٍ ۞ أَفَن يَتَفِي ؙ مُرَكِنًا عَلَىٰ وَجْهِهِ ٓ أَهُدَىٰ أَمَّن يَمْثِينِي سَوِينًا عَلَىٰ صِرَاطِوْمُسْتَقِيدٍ ۞ قُلْهُوَٱلْذِيَ أَنْسَأَكُمْ وَجَعَلَ لَكُوَالسَّمَّةَ وَلَأَثْمَنَ وَٱلْأَثْمَةُ وَٱلْأَثْمَةُ وَ قَلِيلًامَّاتَشَّكُرُونَ ۞ قُلُهُوَٱلَّذِي ذَرَّأَكُمُّ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِلَّيْهِ ﴾ تَعَشَرُونَ ۞ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَاذَا ٱلْوَعَدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ 710 2020

CHANGE IN CHANGE OF THE PARTY O

ا وَأَسِرُّوا قَوْلَكُمْ أَوَاجْمَرُواْ بِهِ ۖ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ۞ ٱلْإِنْمَا

الجحيم، ولهم أجر كبير وهو ما أعده الله لهم في الجنة، من النعيم المقيم، والملك الكبير، واللذات [المتواصلات] والمشتهيات، والقصور [والمنازل] العاليات، والحور الحسان، والخدم والولدان.

وأعظم من ذلك وأكبر رضا الرحمن، الذي يحله الله على أهل الحنان<sup>(٤)</sup>

﴿ ١٣ - ١٤ ﴾ ﴿وأسروا قولكم أو اجهروا به إنه عليم بذات الصدور \* آلا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير﴾ هذا إخبار من الله بسعة علمه، وشمول لطفه، فقال: ﴿وأسروا قولكم أو اجهروا به ﴾ أي: كلها سواء لديه، لا يخفى عليه منها خافية، ف ﴿إِنَّهُ عليم بذات الصدور ﴾ أي: بما فيها من النيات والإرادات، فكيف بالأقوال والافعال، التي تسمع وتري؟!

ثم قال \_مستدلا بدليل عقلي على علمه -: ﴿ أَلا يعلم من خلق ﴾ فمن خلق الخلق وأتقنه وأحسنه، كيف لا يعلمه؟! ﴿وهو اللطيف الخبير﴾ الذي لطف علمه وخبره، حتى أُدرك السرائر والضمائر، والخبايا [والخفايا والغيوب]، وهو الذي ﴿يعلم السر

<sup>(</sup>٣) في ب: ولا يقصرون عمّا أمرهم (٤) في ب: الذي يحله على ساكنى الجنان.

في ب: التي يهان بها أهلها.

فى ب: ذكر وصف الأبراد السعداء .

فَلْمَارَأَوْهُ زُلْفَةً سِيَعَتْ وُجُوهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَقِيلَ هَٰذَا ٱلَّذِي كَفَتُد

وأخفى في ومن معاني اللطيف، أنه الذي يلطف بعبده ووليه، فيسوق إليه البر والإحسان من حيث لا يشعر، ويعصمه من الشر من حيث لا يحتسب، ويرقيه إلى أعلى المراتب بأسباب لا تكون من [العبد] على بال، حتى إنه يذيقه المكاره، ليتوصل بها إلى المحاب الجليلة، والمقامات النبيلة.

﴿١٥﴾ ﴿هو الذي جعل لكم الأرض ذلولاً فامشوا في مناكبها وكلوا من رزقه وإليه النشور﴾ أي: هو الذي سخر لكم الأرض وذللها، لتدركوا منها كل ما تعلقت به حاجتكم، من غرس وبناء وحرث، وطرق يتوصل بها إلى الأقطار النائية والبلدان الشاسعة، ﴿فامشوا في مناكبها﴾ أي: لطلب المرزق والمكاسب.

وكلوا من رزقه وإليه النشور أي: بعد أن تنتقلوا من هذه الدار التي جعلها الله امتحاناً، وبلغة يتبلغ بها إلى الدار الآخرة، تبعثون بعد موتكم، وتحشرون إلى الله، ليجازيكم بأعمالكم الحسنة والسيئة.

﴿ ١٦ ـ ١٦﴾ ﴿ أَأَمِنتُ مِن في السماء أن يخسف بكم الأرض فإذا هي تمور \* أم أمنتم من في السماء أن يرسل عليكم حاصباً فستعلمون كيف

نذير \* ولقد كذب الذين من قبلهم فكيف كان نكير \* هذا تهديد ووعيد لن استمر في طغياته وتعديه، وعصياته الموجب للنكال وحلول العقوبة، فقال: ﴿ أَأَمْنَتُمْ مِنْ فِي السماء ﴾ وهو الله تعالى، العالى على خلقه.

﴿أَن يُحْسَفُ بِكُمَ الْأَرْضِ فَإِذَا هِي تمور﴾ بكم وتضطرب، حتى تتلفكم وتهلككم(١)

وأم أمنتم من في السماء أن يُرسل عليكم حاصباً أي: عذاباً من السماء عليكم حاصباً أي: عذاباً من السماء يحصبكم، وينتقم الله مسكم يأتيكم ما أنذرتكم به الرسل والكتب، فلا تحسبوا أن أمستكم من الله أن يعاقبكم بعقاب من الأرض ومن أمركم، سواء طال عليكم الزمان (٢) أو قصر، فإن من قبلكم، كذبوا كما كذبتم، فأهلكهم الله تعالى، فانظروا كيف إنكار الله عليهم، عاجلهم بالعقوبة الدنيوية قبل عقوبة الآخرة، فاحذروا أن يصيبكم ما أصابهم.

﴿19﴾ ﴿أولم يروا إلى الطير فوقهم صافات ويقبضن ما يمسكهن إلا الرحن إنه بكل شيء بصير وهذا عتاب وحث على النظر إلى حالة الطير التي سخرها الله، وسخر لها الجو والهواء، تصف فيه أجنحتها للطيران، وتقبضها للوقوع، فتظل سابحة في الجو، مترددة فيه بحسب إرادتها وحاجتها.

﴿ما يمسكهن إلا الرحن فإنه الدي سخر لهن الحور وجعل أجسادهن وخلقتهن (٢) في حالة مستعدة للطيران، فمن نظر في حالة الطير واعتبر فيها، دلته على قدرة الباري وعنايته الربانية، وأنه الواحد الذي لا تنبغي العبادة إلا له، وإنه بكل شيء بصير فه فهو المدبر لعباده بما يليق بهم، وتقتضيه حكمته.

﴿٢٠ ــ ٢١﴾ ﴿أَمَّن هَذَا الَّذِي هُو جندٌ لكم ينصركم من دون الرحمن إن الكافرون إلا في غرور \* أمن هذا الذي يرزقكم إن أمسك رزقه بل لجوا في عنو ونفور، يقول تعالى للعناة النَّافرينُ عن أمره، المعرضين عن الحق: ﴿أُمن هذا الذي هو جندٌ لكم ينصركم من دون الرحمن، أي: ينصركم إذا أراد بكم الرحن سوءا، فيدفعه عنكم؟ أي : من الذي ينصركم على أعدائكم غير الرحن؟ فإنه تعالى هو الناصر العز المذل، وغيره من الخلق لو اجتمعوا على نصر عبد، لم يتفعوه مثقال درة، على أيِّ عدوً كان، فاستمرار الكافرين على كفرهم، بعد أن علموا أنه لا ينصرهم أحد من دون الرحمن، غرور وسَفَهٌ.

وأمن هذا الذي يرزقكم إن أمسك رزقه أي الرزق كله من الله، فلو أمسك عنكم رزقه، فمن الذي يرسله لكم؟ فإن الخلق لا يقدرون على رزق أنفسهم، فكيف بغيرهم؟ فالرازق النعم، الذي لا يصيب العباد نعمة إلا منه، هو الذي يستحق أن يفرد بالعبادة، ولكن الكافرون ولمواكد أي استمروا وفي عتوى أي: قسوة وعدم لين للحق ونفورى أي: شرود عن الحق.

وجهه أهدى أم من يمشي مكباً على وجهه أهدى أم من يمشي سوياً على صراط مستقيم أي: أيَّ الرجلين أهدى؟ من كان تائها في الضلال، غارقاً في الكفر قد انتكس قلبه، فصار الحق عنده باطلاً، والباطل حقاً؟ ومن كان عالماً بالحق، مؤثراً له، عاملاً به، يمشي على الصراط المستقيم في أقواله وأعماله وجميع أحواله؟ فبمجرد النظر وأعماله وجميع أحواله؟ فبمجرد النظر بينهما، والمهتدي من الضال منهما، والأحوال أكبر شاهد من الأقوال.

﴿٢٦ ـ ٢٦﴾ ﴿قسل هسو السذي أنشأكم وجعل لكم السمع والأبصار والأفئدة قبليلاما تشكرون \* قل هو

<sup>(</sup>٢) في ب: الأمد.

السنذي ذرأكسسم فسسي الأرض وإليه تحشرون \* ويقولون متى هذا الوعد إن كنتم صادقين \* قل إنما العلم عند الله وإنما أنا نذيرٌ مبين﴾ يقول تعالى \_ مبيناً أنه المعبود وحده، وداعياً عباده إلى شكره، وإفراده بالعبادة \_: ﴿قُلْ هُو الذي أنشأكم أي: أوجدكم من العدم، من غير معاون له ولا مُظاهر، ولما أنشأكم، كمل لكم الوجود بالسمع والأبصار والأفئدة، التي هي أنفع أعضاء البدن (١)، وأكمل القوى الجسمانية، ولكنه (٢) مع هذا الإنعام ﴿قليلا ما تشكرون﴾ الله ، قليل منكم الشاكر، وقليل منكم الشكر.

﴿قُل هُو اللَّذِي ذرأكم في الأرض﴾ أي: بثكم في أقطارها، وأسكنكم في أرجائها، وأمركم، ونهاكم، وأسدى عليكم من النعم، ما به تنتفعون، ثم بعد ذلك يحشركم ليوم القيامة، ولكن هذا البوعد بالجزاء، ينكره هؤلاء المعاندون ﴿ويقولون﴾ تكذيباً:

﴿متى هذا الوعد إن كنتم صادقين﴾ جعلوا علامة صدقهم أن يخبروا(٣) بوقت مجيئه، وهذا ظلم وعناد، فإنما العلم عند الله لا عند أحد من الخلق، ولا ملازمة بين صدق هذا الخبر وبين الإخبار بوقته، فإن الصدق يعرف بـأدلـتـه، وقـد أقـام الله مـن الأدلـة والبراهين على صحته ما لا يبقى معه أدنى شك لمن ألقى السمع وهو شهيد.

﴿٢٧ ـ ٣٠﴾ ﴿فلمَّا رأُوه زلفةً سيئت وجوه الذين كفروا وقيل هذا الذي كنتم به تدعون # قل أرأيتم إن أهلكني الله ومن معي أو رحمنا فمن يجير الكافرين من عذاب آليم \* قل هو الرحمن آمنا به وعليه توكلنا فستعلمون من هو في ضلال مبين \* قل أرأيتم إن اصبح ماؤكم غورا فمن يأتيكم بماء معين الكفار على تكذيب الكفار وغرورهم به حين كانوا في الدنيا، فإذا

في ب: وهذه الثلاثة هي أفضل

أعضاء البدن.

في ب. ولكنكم

كان يوم الجزاء، ورأوا العذاب منهم ﴿ رَلَفَةُ ﴾ أي: قريباً، ساءهم ذلك وأفظعهم، وقلقل أفئدتهم، فتغيرت لذلك وجوههم، ووبخواعلى تكذيبهم، وقيل لهم هذا الذي كنتم به تكذبون، فاليوم رأيتموه عياناً، وانجلي لكم الأمر، وتقطعت بكم الأسباب ولم يبق إلا مباشرة العداب.

ولما كان الكذبون للرسول ﷺ، [الذين] يردون دعوته، ينتظرون هلاکه، ویتربصوں بدریب (یب آثره) وان أمره الله أن یقول لهم: أنتم  $\binom{(8)}{6}$  وان  $\binom{(8)}{6}$  مانیکم حـصـلـت لـكـم أمـانـيكـم وأهلكني الله ومن معي، فليس ذلك بنافع لكم شيئاً، لأنكم كفرتم بآيات الله، واستحقيتم العذاب، فمن يجيركم من عذاب أليم قد تحتم وقوعه بكم؟ فإذاً؛ تعبكم وحرصكم على هلاكي غير مفيد، ولا مجُدِعنكم

ومن قولهم، إنهم على هدى، والرسول على ضلال، أعادوا في ذلك وأبدوا، وجادلوا عليه وقاتلوا، فأمر الله نبيه أن يخبر عن حاله وحال اتباعه، ما به يتبين لكل أحد هداهم وتقواهم، وهو أن يقولوا: ﴿آمنا بِهُ وعليه توكلنا، والإيمان يشمل التصديق الباطن، والأعمال الباطنة والظاهرة، ولما كانت الأعمال، وجودها وكمالها، متوقفةٌ على التوكل، خص الله التوكل من بين سائر الأعمال، وإلا فهو داخل في الإيمان، ومن جملة لوازمه كما قال تعالى: ﴿وعلى الله فتوكلوا إن كنتم مؤمنين، فإذا كانت هذه حال الرسول وحال من اتبعه، وهي الحال التي تتعين للفلاح، وتتوقف عليها السعادة، وحالة أعدائه بضدها، فلا إيمان [لهم] ولا توكل، علم بذلك من هو على هدى، ومن هو في ضلال مبين.

لِتَصْرِفُنَّهَا مُصْبِحِينَ ۞ وَلَا يَعْتَنْفُونَ ۞ فَطَافَ عَلَيْهَا طَآبِكُ مِن زَيِكَ وَهُمْ نَآيَمُونَ ۞ فَأَصْعَتَ كَالْصَرِيمِ ۞ فَتَنَادَوْالْمُصْبِحِينَ ۞ أَنِ ٱغۡدُواۡعَلَىٰٓءُوۡفِكُواِن كُفُمُ صَرِمِينَ۞ فَٱصْلَفُوا وَحُمۡ يَنۡحَفَتُونَ۞ أَنَّا يَنْ خُلَقُهُا ٱلْيُوْمُ عَلَيْكُمُ قِسْكِينُ۞ وَغَدَّوْاْعَلَى ٓ حَدْيَقَادِينَ۞ فَلَمَّا زَأُوْهَا وَالْوَاٰلِوَا لَصَالُونَ۞ بَلِهُ فَنُحَرُونُونَ۞ وَالْأَوْسُطُمُ الْزَافُولُولُولُونَيْوُنَ ۞ قَالُوالْسُتَحَنَّ رَبِّنَا إِنَّاكُنَا طَالِمِينَ۞ فَأَقِّلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ يَغْضِرِ بِتَلَوْمُونَ ۞قَالُولَقَوْيَلَتَآ إِنَّاكُمَّا عَلِيْعِينَ۞عَسَىٰ رَبُّنَاۤ أَن يُبْدِلَنَا عَيْرَامَنَّمْ إِنَّا إِلَّارَيْنَا (يَغِنُونَ ۞ كَذَالِكَ ٱلْعَدَابُ وَلَعَدَابُ ٱلْآخِزَ وَٱحْتُ رُّوْكَادُا يَعْلَمُونَ ۞ إِذَا لِمُنْقِينَ عِندَتَهِمِ مَخَنْتِ ٱلنَّعِيدِ۞ أَفَيْعَتْ لُلْسُلِينَ كَٱلْخُرِمِينَ۞ مَالَّكُو كَنْتَ تَعْكُمُونَ۞ أَمْلُكُو كِنْتُ فِيهِ نَدْرُسُونَ ۞إِذَا لَكُوفِهِ لَمَا عَنْيَرُوهَ ۞ أَمْ لَكُو أَيْمَنُ عَيْنَ ابْلِغَتُهُ إِلَا يُوْمِ ٱلْقِيْكَةُ إِنَّ لَكُولَا التَّكُمُونَ ۞ سَلَّهُمُ أَيُّهُم بِذَالِكَ زَعِيمٌ ۞ أَمْ كُمُّ مُّرُكَالُهُ فَلْيَأْفُواْ بِشُرَكَا إِبِعِدْ إِنْ كَاثُواْ صَادِ فِينَ ۞ رُّ الْمُومَةُ كُنْتُفُ عَنْ مَاقِ وَيُدْعَوْنَ إِلَى ٱلشُّجُودِ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ 010 E E E E E E

سَنَيسُهُ عَلَا أَنْخُ المُوهِ ۞ إِنَّا مَنْوَنَا فَرَكَا إِلَّوْاَ أَصَعَبَ لَكِنَّةٍ إِذْ أَقْسَدُ ا

ثم أخبر عن انفراده بالنعم، خصوصاً بالماء الذي جعل الله منه كل شيء حيُّ، فقال: ﴿قُلْ أَرْأَيْتُمْ إِنْ اصبح ماؤكم غوراً أي: غائراً ﴿ فَمن يأتيكم بماء معين التشربون منه، وتسقون أنعامكم وأشجاركم وزروعكم؟ وهذا استفهام بمعنى النفي أي: لا يقدر أحد على ذلك غير الله

تمت ولله الحمد<sup>(٦)</sup>

#### تفسير سورة ن وهي مكية

﴿١ - ٧﴾ ﴿ سسم الله السرحسن الرحيم ن والقلم وما يسطرون \*ما أنت بنعمة ربك بمجنون \* وإن لك لأجرأ غير ممنون \* وإنك لعلى خلق عظيم \* فستبصر ويبصرون \* بأيكم المفتون \* إن ربك هو أعلم بمن ضل عن سبيله وهو أعلم بالمهتدين المسم تعالى بالقلم، وهو اسم جنس شامل للأقلام، التي تكتب بها [أنواع] العلوم، ويسطر بها المنثور والنظوم، وذلك أن القلم وما يسطرون به من أنواع الكلام، من آيات الله العظيمة، التي تستحق أن يقسم الله بها، على

والحمد لله.

<sup>(</sup>٢)

في ب: إنكم. (٤)

في ب: أمنيتكم.

في ب أن يخبروهم.

<sup>(0)</sup> 

<sup>(</sup>٦) في ب: تم تفسير سورة الملك

الأولين \* سنسمه على الخرطوم ،

يقول الله تعالى لنبيه ﷺ ﴿فلا تطع

الكذبين، الذين كذبوك وعاندوا

الحق، فإنهم ليسوا أهلاً لأن يطاعوا،

الأنهم لا يأسرون إلابسا ينوافق

أهواءهم، وهم لا يتريدون إلا

الساطل، فالطيع لهم مُقدِمٌ على ما

یضره، وهذا عام فی کل مکذب، وفی

كل طاعة ناشئة عن التكذيب، وإن كان

السياق في شيء خاص، وهو أن

المشركين طلبوا من النبي ﷺ أن

يسكت عن عيب الهنهم ودينهم،

ويسكتوا عِنْهُ، ولهذا قال: ﴿ودوا﴾

أي: المشركون ﴿ لُو تُلْمُ نُ ﴾ أي:

توافقهم على بعض ما هم عليه، إما

بالقول أو بالفعل أو بالسكوت عما

يتعين الكلام فيه، ﴿فيدهنون﴾ ولكن

اصدع بأمر الله، وأظهر دين الإسلام،

فإن تمام إظهاره بنقض ما يضاده،

وعيب مايناقضه، ﴿ولا تطع كل

حلاف الى: كثير الحلف، فإنه

لا يكون كذلك إلا وهو كذاب،

ولا يكون كذاباً إلا وهو ﴿مهين﴾

أي: خسيس النفس، ناقص الهمة،

ليس له همة (٤) في الخير، بل إرادته في

شهوات نفسه الخسيسة. ﴿ همازُ أي:

كثير العيب [للناس] والطعن فيهم (ه)،

﴿مشاء بنميم ﴾ أي: يمشى بين

الناس بالنميمة، وهي نقل كلام

بعض الناس لبعض، لقضد الإفساد

بينهم، وإلقاء العداوة والبغضاء،

﴿مِنَّاعِ لِلْحَيْرِ﴾ الذي يلزمه القيام به من

النفقات الواجبة والكفارات والزكوات

وغير ذلك، ﴿معتد﴾ على الخلق في

بالغيبة والاستهزاء، وغير دلك.

عَنَّهُ أَسْنُ فِرَ تَعَلَّيْهِ رَلَّهُ فَقَا كُولَا لِمُعْنِ إِلَّ الشَّهُ وَرَحُمْ مِنْ لِمِنَّ 

هُ فَدُن وَ مَن يُكُون لِهِ الْمُحَلِّ الْكِيْنِ مَن مَنْ مَنْ الشَّهُ وَرَحُمْ مَنْ فَلِي الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ فَلَمْ الْمُعْلِقِينَ فَلَهِ الْمُعْلِقِينَ فَلَهُ الْمُعْلِقِينَ فَلَمْ الْمُعْلِقِينَ فَلَمْ الْمُعْلِقِينَ فَلَمْ الْمُعْلِقِينَ فَلَا مُعْلِقًا فِي الْمُعْلِقِينَ فَلِينَا فِي الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ فَلِينَا فِي الْمُعْلِقِينَ الْم

اَقَاقَةُ ﴿ مَا مُنَاقَةُ ﴿ وَمَا أَدَيْكُ مَا مُنَاقَةً ﴾ وَمَا أَدَيْكُ مَا مُنَاقَةً ﴾ وَمَا أَدَيْكُ مَا اَمْنَاقَةً ﴾ وَمَا أَدَيْكُ مَا اَمْنَاقَةً ﴾ وَمَا أَدَيْكُ مَا اَمْنَاقَةً أَنْ كُذِبُ مُنْكُونُ وَالْمَالِمُونُ الْمُلْفِئِيةِ ﴿ مَسَخُومًا عَلَيْهِمُ وَالْمَالِمُونُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ مَسَخُومًا عَلَيْهِمُ مُنْكُلِكُمْ الْمُؤْمِنِينَ وَمُنْ الْمُؤْمِنِينَ مُنْكُونًا الْمُؤْمِنِينَ مُنْكُونًا مِنْكُونًا الْمُؤْمِنِينَ مُنْكُونًا مِنْكُونًا الْمُؤْمِنِينَ مُنْكُونًا مِنْكُونًا الْمُؤْمِنِينَ مُنْكُونًا مُنْكُونًا الْمُؤْمِنِينَ مُنْكُونًا مِنْكُونًا الْمُؤْمِنِينَ مُنْكُونًا مِنْكُونًا الْمُؤْمِنِينَ مُنْكُونًا مِنْكُونًا الْمُؤْمِنِينَ مُنْكُونًا مِنْكُونًا مِنْكُونًا مِنْكُونًا مِنْكُونًا عَلَيْكُونًا مِنْكُونًا عَلَيْكُونًا مِنْكُونًا عَلَيْكُونًا مِنْكُونًا مِنْكُونً

براءة نبيه محمد على عا نسبه إليه أعداؤه من الجنون، فنفي عنه الجنون (١٠)، بنعمة ربه عليه وإحسانه، حيث منَّ عليه بالعقل الكامل، والرأي: الجزل، والكلام الفصل، الذي هو أحسن ما جرت بـ الأقـلام، وسـطـره الأنـام، وهذا هو السعادة في الدنيا، ثم ذكر سعادته في الآخرة، فقال: ﴿وإن لك لأجرأ أي: عظيماً، كما يفيده التنكير، ﴿غير ممنون﴾ أي: [غير] مقطوع، بل هو دائم مستمر، وذلك لما أسلفه النبي على من الأعمال الصالحة، والأخلاق الكاملة، ولهذا قال: ﴿ وَإِنْكَ لَعَلَى خَلَقَ عَظِيمٍ ﴾ أي: عالياً به، مستعلياً بخلقك الذي منَّ الله عليك به، وحاصل خلقه العظيم، ما فسرته به أم المؤمنين [عائشة \_ رضى الله عنها \_] لمن سألها عنه، فقالت: «كان خلقه القرآن»، وذلك نحو قوله تعالى له: ﴿خذالعفو وأمر بالعرف وأعرض عن الجاهلين، ﴿فبما رحمة من الله لنت لهم﴾ [الآية]، ﴿لقد جاءكم رسول من أنفسكم عزيز عليه ما عنتم حريص عليكم بالمؤمنين رؤوف رحيم، وما أشبه ذلك من الأيات الدالات على اتصافه على بمكارم

الأخلاق، و [الآيات] الحاثات على الخلق العظيم (٢)، فكان له منها أكملها وأجلَّها، وهو في كل خصلة منها، في الذروة العليا، فكان على سهلاً ليناً، قريباً من الناس، بجيباً لدعوة من دعاه، قاضياً لحاجة من استقضاه، جابراً لقلب من سبأله، لا مجرمه، ولا يرده خائباً، وإذا أراد أصحابه منه أمراً وافقهم عليه، وتابعهم فيه إذا لم يكن فيه محدور، وإن عزم على أمر لم يستبد به دونهم، بل يشاورهم ويؤامرهم، وكان يقبل من محسنهم، ويعفو عن مسيئهم، ولم يكن يعاشر جليساً له إلا أتم عشرة وأحسنها، فكأن لا يعبس في وجهه، ولا يغلظ عليه في مقاله، ولا يطوي عنه بشرّهُ، ولا يمسك عليه فلتأت لسانه، ولا يؤاخذه بما يصدر منه من جفوة، بل يحسن إلى عشيره غاية الإحسان، ويحتمله غاية الاحتمال ﷺ.

فلما أنزله الله في أعلى المنازل من جميع الوجوه، وكان أعداؤه ينسبون إليه أنه مجنون مقال: ﴿فستبصر ويبصرون ﴿ بِأَيكُم المُفتون﴾ وقد تبين أنه أهدى الناس، وأكملهم لنفسه ولغيره، وأن أعداءه أضل الناس [وشر الناس] (٣ للناس، وأنهم هم الذين فتنوا عباد الله، وأضلوهم عن سبيله، وكفى بعلم الله بذلك، فإنه هو المحاسب المجازي.

و ﴿ هو أعلم بمن ضل عن سبيله وهو أعلم بالمهتدين و هذا فيه تهديد للضالين، ووعد للمهتدين، وبيان لحكمة الله، حيث كان يهدي من يصلح للهداية، دون غيره.

ودوالو تدهن فيدهنون \* ولا تطع المكذبين \* ودوالو تدهن فيدهنون \* ولا تطع كل حلاف مهين \* هماز مشاء بنميم \* مناع للخير معتد أثيم \* عتل بحد ذلك زنيم \* أن كان ذا مال وبنين \* إذا تتل عليه آباتنا قال أساطير

ظلمهم، في الدمناء والأموال والأعوال والأعواض (٢) والنيم أي: كثير الإثم والذبوب المتعلقة في حق الله تعالى وعتل بمد ذلك أي: غليظ شرس الخلق قاس غير منقاد للحق وزنيم أي: دَعِيّ، ليس له أصل و [لا] مادة

 <sup>(</sup>٤) في ب: ليس له رغبة.
 (١) في ب: يظلمو

<sup>(</sup>٥) كذًا في ب، وفي أ: في الناس

<sup>(1)</sup> في ب: يظلمهم في دمائهم وأموالهم وأعراضهم

 <sup>(</sup>١) في ب: عنه ذلك.

<sup>(</sup>٢) في ب: علني كل خلق جميل.

<sup>(</sup>٣) زيادة من هامش ب، \_

ينتج منها الخير، بل أخلاقه أقبح الأخلاق، ولا يرجى منه فلاح، له زنمة أي: علامة في الشر يعرف بها .

وحاصل هذا، أن الله تعالى نهى عن طاعة كل حلاف كذاب، خسيس النفس، سيىء الأخلاق، خصوصاً الأخلاق التضمنة للإعجاب بالنفس، والتكبر عن الحق وعلى الخلق، والاحتقار للناس، كالغيبة والنميمة، والطعن فيهم، وكثرة المعاصى.

وهذه الآيات \_ وإن كانت نزلت في بعض المشركين، كالوليد بن المغيرة أو غيره، لقوله عنه: ﴿أَنْ كَانَ دَامَالُ وبنين \* إذا نتلى عليه آباتنا قال أساطير الأولين) أي: لأجل كشرة ماك وولده، طغى واستكبر عن الحق، ودفعه حين جاءه، وجعله من جلة أساطير الأولين، التي يمكن صدقها . وكذبها \_ فإنها عامة في كل من اتصف بدا الوصف، لأن القرآن نزل لهداية الخلق كلهم، ويدخل فيه أول الأمة وآخرهم، وربما نزل بعض الآيات في سبب أو في شخص من الأشخاص، لتتضح به القاعدة العامة، ويعرف به أمثال الجزئيات الداخلة في القضايا

ثم توعد تعالى من جرى منه ما وصف الله، بأن الله سيسمه على خُرطومه(١) في العذاب، وليعذبه عذاباً ظاهراً، يكون عليه سمة وعلامة، في أشق الأشياء عليه، وهو وجهه.

﴿١٧ ـ ٣٣﴾ ﴿إِنَا بِلُونَاهِم كِمَا بلونا أصحاب الجنة إذ أقسموا ليصرمنها مصبحين #ولا يستثنون \* فطاف عليها طائفٌ من ربك وهم نَائُمُونَ﴾ إلى آخر القصة يقول تعالى: إنا بلونا هؤلاء المكذبين بالخير وأمهلناهم، وأمددناهم بما شئنا من مال وولد، وطول عمر، ونحو ذلك، بما يوافق أهواءهم، لا لكرامتهم علينا، بل ربما يكون استدراجاً لهم من حيث لا يشعرون<sup>(٢)</sup>، فاغترارهم بذلك نظير

في ب: من حيث لا يعلمون.

(1)

اغترار أصحاب الجنة، الذين هم فيها شركاء، حين زهت ثمارها وأينعت أشحارها، وأن وقت صرامها، وجزموا أنها في أيديهم وطوع أمرهم، [وأنه] ليس ثَمَّ مانع يمنعهم منها، ولهذا أقسموا وحلفوا من غير استثناء، أنهم سيصرصونها أي: يجذونها مصبحين، ولم يدروا أن الله بالمرصاد، وأن العذاب سيخلفهم عليها، ويبادرهم إليها .

﴿فطاف عليها طائف من ربك﴾ أى: عنداب نول عليها ليلاً ﴿وهم نائمون، فأبادها وأتلفها ﴿فأصبحت كالصريم أي: كالليل المظلم، ذهبت الأشحار والشمار، هذا وهي لا يشعرون مذا الواقع الملم، ولهذا تنادرا فيما بينهم لا أصبحوا يقول بعضهم لبعض: ﴿اغدوا على حرثكم إن كنتم صارمين \* فانطلقوا ﴿ قاصدين له<sup>(۳)</sup> ﴿وهم يتخافتون﴾ فيما بينهم، ولكن بمنع حق الله، ويقولون: ﴿ لا يَدخلنها البوم عليكم مسكين أي: بكروا قبل انتشار الناس، وتواصوا مع ذلك، بمنع الفقراء والمساكين، ومن شدة حرصهم وبخلهم، أنهم يتخافتون بهذا الكلام مخافتة، خوفاً أن يسمعهم أحد، فيخبر الفقراء. ﴿وَعِدُوا ﴾ في هذه الحالة الشنيعة، والقسوة، وعدم الرحمة ﴿على حرد قادرين؛ أي: على إمساك ومنع لحق الله، جازمين بقدرتهم عليها، ﴿ فُلُمَا رَأُوهَا ﴾ على الوصف الذي ذكر الله كالصريم، ﴿قالوا﴾ من الحيرة والانزعاج. ﴿إِنَّا لَصْالُونَ ﴾ [أي: تائهون ] عنها، لعلها غيرها، فلما تحققوها، ورجعت إليهم عقولهم، قالوا: ﴿بل نحن محرومون﴾ منها، فعرفوا حينئذ أنه عقوبة، فـ ﴿قال أوسطهم€ أي: أعدلهم وأحسبهم طريقة: ﴿ أَلَمُ أَقُلُ لَكُمْ لُولًا تُسْبِحُونَ ﴾ أي: تنزهون الله عما لا يليق به، ومن ذلك، ظنكم أن قدرتكم مستقلة،

فلولا استثنيتم فقلتم: «إن شاء الله»، وجعلتم مشيئتكم تابعة لمشيئة الله، لما جرى عليكم ما جرى، فقالوا ﴿سبحان ربنا إنا كنا ظالمن اي: استدركوا بعد ذلك، ولكن بعدما وقع العذاب على جنتهم، الذي لا يرفع، ولكن لعل تسبيحهم هذا، وإقرارهم على أنفسهم بالظلم، ينفعهم في تخفيف الإثم ويكون توبة، ولهذا ندموا ندامة عظيمة ، ﴿فَأَقْبُلُ بِعَضُهُمْ عَلَى بِعَضْ **يتلاومون**♦ فيما أجروه وفعلوه، ﴿قالوا يا ويلنا إنا كنا طاغين ﴾ أي:

متجاوزين للحد في حق الله وحق عباده، ﴿عسى ربنا أنَّ يبدلنا خيراً منها إنا إلى ربنا راغبون الله أن يبدلهم خيراً منها، ووعدوا أنهم سيرغبون إلى الله، ويلحون عليه في الدنيا، فإن كانوا كما قالوا، فالظاهر أن الله أبدلهم في الدنيا خيراً منها، لأن مِن دعا إلله صادقاً، ورغب إليه ورجاه، أعطاه سُؤله.

قال تعالى مبيناً ﴿ عُمْ مَا وَقَعَ : ﴿ كَذَٰلُكُ العداب [أي:] الندنيوي لن أتى بأسباب العذاب أن يسلب الله العبد الشيء الذي طغي به وبغي، وآثر الحياة الدنيا، وأن يزيله عنه، أحوج ما يكون

﴿ولعذاب الآخرة أكبر﴾ من عذاب الدنيا ﴿ لُو كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ فإن من علم ذلك، أوجب له الانزجار عن كل سسب يسوجس المعمذاب ويحمل العقاب(٥)

﴿٤١ ـ ٢٤﴾ ﴿إن للمتقين عند ربهم جنات النعيم \* أفنجعل المسلمين كالمجرمين \* ما لكم كيف تحكمون \* أم لكم كتابٌ فيه تدرسون \* إن لكم فيه لما تخيرون # أم لكم أيمان علينا بالغة إلى يوم القيامة إن لكم لا تحكمون \* سلهم أيهم بذلك زعيم \* أم لهم شركاء فليأتوا بشركائهم إن كانوا صادقين كينبر تعالى بما أعده للمتقين للكفر والعاصي، من أنواع

في ب: لها.

<sup>(</sup>٤) في ب: معظماً.

في ب: على الخرطوم. (٣)

<sup>(</sup>٥) في ب: كل سبب يوجب العقاب ويحرم الثواب

النعيم والعيش السليم في جوار أكرم الأكرمين، وأن حكمت تعالى لا تقتضي أن يجعل المسلمين (١) القانتين لربيم، المنقادين لأوامره، المتبعين لمراضيه كالمجرمين الذين أوضعوا في معاصيه، والكفر بآياته، ومعاندة رسله، وعاربة أوليائه، وأن من ظن أنه يسويهم في الثواب، فإنه قد أساء ورأيه (١) فاسد، وأن المجرمين إذا ادعوا ذلك، فليس لهم مستند، لا كتاب فيه يذرسون [ويتلون] أنهم من أهل الجنة، وأن لهم ما طلبوا وتخيروا.

وليس لهم عند الله عهد ويمين بالغة إلى يوم القيامة أن لهم ما يحكمون، وليس لهم شركاء وأعوان على إدراك ما طلبوا، فإن كان لهم صادقين، ومن المعلوم أن جميع ذلك منتف، فليس لهم كتاب، ولا لهم شركاء يعينونهم، فعلم أن دعواهم شركاء يعينونهم، فعلم أن دعواهم باطلة فاسدة، وقوله: ﴿سلهم أيم الكفيل بهذه التصدر بها ولا الزعامة فيها(٣)

التصدر به ولا الزعامة فيها سحود (٢٤ - ٤٢) فيوم يكشف عن ساق ويسدعون إلى السحود فلا يستطيعون خاشعة أبصارهم السجود وهم سالمون أي: إذا كان يوم القيامة، وانكشف فيه من القلاقل أوالزلازل] والأهوال ما لا يدخل القضاء بين عباده ومجازاتهم، فكشف عن ساقه الكريمة التي لا يشبهها شيء، ورأى الخلائق من جلال الله وعظمته ما لا يمكن التعبير عنه، وعظمته ما لا يمكن التعبير عنه، فحيث في يدعون إلى السجود لله، في سجد المؤمنون المفين كانوا

يسجدون لله، طوعاً واختياراً، ويذهب الفجار والمنافقون ليسجدوا فلا يقدرون على السجود، وتكون ظهورهم كصياصي البقر، لا يستطيعون الانحناء، وهذا الجزاء من جنس عملهم، فإنهم كانوا يدعون في الدنيا إلى السجود لله وتوحيده وعبادته وهم سالمون، لا علة فيهم، فيستكبرون عن ذلك ويأبون، فلا تسأل يومئذعن حالهم وسوء مآلهم، فإن الله قد سخط عليهم، وحقت عليهم كلمة العذاب، وتقطعت أسبابهم، ولم تنفعهم الندامة ولا الاعتذار يوم القيامة، ففي هذا ما يزعج القلوب عن المقام على المعاصى، و [يوجب] التدارك مدة الإمكان.

ولهذا قال تعالى ﴿ ٤٤ - ٢٠٠) ﴿ فَذَرِي ومن يَكَذَبُ سِنَّا الْحَدِيثُ سنستدرجهم من حيث لا يعلمون \* وأملى لهم إن كيدي متين \* أم تسألهم أجراً فهم من مغرم مثقلون \* أم عندهم الغيب فهم يكتبون \* فاصبر لحكم ربك ولاتكن كصاحب الحوت إذ نادى وهو مكظوم \* لولا أن تداركه نعمة من ربه لنبذ بالعراء وهو مذموم \* فاجتباه ربه فجعله من الصالحين \* وإن يكاد الذين كفروا ليزلقونك بأبصارهم لما سمعوا الذكر ويقولون إنه لمجنون \* وما هو إلا ذكر للعالمن أي: دعني والمكذبين بالقرآن العظيم، فإن على جزاءهم، ولا تستعجل لهم، ف ﴿سنستدرجهم من حيث لا يعلمون فنمدهم بالأموال والأولاد، ونسمندههم فسي الأرزاق والأعمال، ليغتروا ويستمروا على ما يضرهم، فإن هذا من كيد الله لهم، وكيد الله لأعدائه، متين قوي، يبلغ در بوي، يبلغ من ضررهم وعدابهم فوق كل مبلغ(<sup>1)</sup>.

﴿أَم تَسِأَلُهُم أَجِراً فَهُم مِنْ مَغُرِمُ مَثْقَلُونَ ﴾ أي: ليس لنفورهم عنك، وعدم تصديقهم لما جثت به، سبب يوجب لهم ذلك، فإنك تعلمهم، وتدعوهم إلى الله، لمحض مصلحتهم، من غير أن تطلبهم من أموالهم مغرماً يثقل عليهم

وأم عندهم الغيب فهم يكتبون هما كان عندهم من الغيوب، وقد وجدوا فيها أنهم على حق، وأن لهم الثواب عند الله، فهذا أمر ما كان، وإنما كانت حالهم حال معاند ظالم، فلم يبق منهم، والاستمرار على دعوتهم، والهذا قال: ﴿فاصبر لحكم ربك أي: لما حكم به شرعاً وقدراً، فالحكم المقدري، يصبر على المؤذي منه، ولا يُتَلقَّى بالسخط والجزع، والحكم الشرعي، يُقابَل بالقبول والتسليم، والانقياد التام لأمره.

وقوله: ﴿ولا تكن كصاحب الحوت، وهو يونس بن متى، عليه الصلاة والسلام أي: ولا تشابه في الحال التي أوصلته، وأوجبت له الانحباس في بطن الحوت، وهو عدم صبره على قومه الصبر المطلوب منه، وذهابه مغاضباً لربه، حتى ركب في البحر، فاقترع أهل السفينة حين ثقلت بأهلها أيم يلقون لكي تخف بهم، فوقعت القرعة عليه، فالتقمه الحوت وهـ و مـليم، [وقوله] ﴿إِذْ نـادي وهـ و مكظوم أي: وهو في بطنها قد كظمت عليه، أو نادي وهو مغتمٌّ مهتم، بأن قال: ﴿لا إِله إلا أنت سبحانك إن كنت من الظالمين ﴿. فاستجاب الله له، وقذفته الحوت من بطنها بالعراء وهو سقيم، وأنبت الله عليه شجرة من يقطين، ولهذا قال منا: ﴿لُولًا أَنْ تَدَارِكُهُ نَعْمَةً مِنْ رَبِّهُ لُنِّبُدُ

<sup>(</sup>١) في ب: المتقين.

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أ: ورأي.

<sup>(</sup>٣) في ب: بهذه الدعوى التي تبين بطلانها فإنه لا يمكن أحداً أن يتصدر بها، ولا يكون زعيماً فيها.

<sup>(</sup>٤) في ب: وعقوبتهم كل مبلغ.

بالعراء ﴾ أي: لطرح في العراء، وهي ولكن الله<sup>(۱)</sup> تغمده برحمته، فنبذ وهو ممدوح، وصارت حاله أحسن من حاله الأولى، ولهذا قال: ﴿فَاجِتِناهُ رِبِهِ ﴾ أي: اختاره واصطفاه ونقاه من كل كدر، . ﴿ فَيَحِعله مِن الصَّالِحِينَ ﴾ أي: الذين صلحت أعمالهم وأقوالهم ونياتهم، [وأحوالهم] فامتثل نبينا عمد على أمر ربه، فصبر لحكم ربه صبراً لا يدركه فيه أحد من العالمين.

فجعل الله له العاقبة ﴿والعاقبة للمتقين، ولم يدرك أعداؤه فيه إلا ما يسوؤهم، حتى إنهم حرضوا على أن يزلقوه بأبصارهم أي: يصيبوه (٢) بأعينهم، من حسدهم وغيظهم وحنقهم، هذا منتهى ما قدروا عليه من الأذي الفعلي، والله حافظه وناصره، وأما الأذي القولي، فيقولون فيه أقوالاً، بحسب ما توحي إليهم قلوبهم، فيقولون تارة «مجنون»، وتارة «ساحر»، وتارة «شاعر».

قال تعالى: ﴿وما هـ والاذكر للعالمين﴾ أي: وما هذا القرآن الكريم، والذكر الحكيم، إلا ذكر للعالمين، يتذكرون به مصالح دينهم ودنياهم. تم تفسير سورة القلم، والحمد لله رب العالمين

#### تفسير سورة الحاقة وهي مكية

﴿١ ــ ٨﴾ ﴿بــــم الله السرحسن الرحيم الحاقة \* ما الحاقة \* وما أدراك ما الحاقة \* كذبت تمودوعاد بالقارعة \* فأما تمود فأهلكوا بالطاغية \* وأما عاد فأهلكوا بريح صرصر عاتية \*سخرها عليهم سبع ليال وتمانية أيام حسوماً فترى القوم فيها صرعى كأنهم أعجاز نخل

صرعي﴾ أي: هلكي موتني، ﴿كأنهم خاوية \* فهل ترى لهم من باقية ﴾ أعجاز نخل خاوية﴾ أي: كأنهم جذوع ﴿ الحاقة ﴾ من أسماء يوم القيامة، لأنها النخل التي قد قطعت رؤوسها تحق وتنزل بالخلق، وتظهر فيها حقائق الخاوية، الساقط بعضها على بعض، الأمور، ومخبآت الصدور، فعظم تعالى ﴿فهل ترى لهم من باقية﴾ وهذا شأنها وفخمه، بماكرره من قوله: استفهام بمعنى النفي التقرر ﴿ الحاقة \* ما الحاقة \* وما أدراك ما اً-فَاقَةً﴾ فإن لها شأناً عظيماً، وهو لاً جسيماً، [ومن عظمتها أن الله أهلك

﴿٩ ـ ١٢﴾ ﴿وجاء فرعون ومن قبله والمؤتفكات بالخاطئة \* فعصوا رسول ربهم فأخذهم أخذة رابية \* إنا لما طغا الماء حملناكم في الجارية \* لنجعلها لكم تذكرة وتعيها أذن واعية﴾ أي: وكذلك غير هاتين الأمتين الطاغيتين، عاد وثمود، جاء غيرهم من الطغاة العناة، كفرعون مصر، الذي أرسل الله إليه عبيدة ورسوله موسى [ابن عمران] عليه الصلاة والسلام، وأراه من الآيات البينات، ما تيقنوا ما الحق، ولكن جحدوا وكفروا، ظلماً وعلواً، وجاء من قبله من المكذبين، ﴿والمؤتفكاتِ﴾ أي: قرى قوم لوط، الحميع حاؤوا ﴿بِالْحَاطِئَةِ ﴾ أي: بالفعلة الطاغية، وهي(٧) الكفر والتكذيب، والطلم والمعاندة، وما انضمَ إلى ذلك من أنواع الفواحش(٨) والفسوق، ﴿فعِصوا رسول ربهم العبد السم جنس أي: كل من هؤلاء كذَّبُ (٩) الرسول الذِّي أرسله الله إليهم، فأخذ الله الحميع ﴿ أَحْلَةً رابية ﴾ أي: زائدة على الحد والمقدار، الذي يحصل به هلاكهم، ومن جملة أولئك، قوم نوح، أغرقهم الله في اليم حين طعي [الماء عـــلي وجـــه] الأرض، وعـــلا عـــلي مواضعها الرفيعة.

وامتنَّ الله على الخلق الموجودين بعدهم أن الله حملهم ﴿ في الجارية ﴾ وهي السفينة في أصلاب آباتهم وأمهاتهم، الليس تجاهم الله، فاحمدوا الله واشكروا الذي نجاكم

في ب. المعاصى.

الأمم المكذبة بها بالعذاب العاجل آلاك،

ثم ذكر نموذجاً من أحوالها الموجودة

في الدنيا الشاهدة فيها، وهو ما<sup>(٤)</sup>

أحله من العقوبات البليغة بالأمم

العاتية، فقال: ﴿كذَّبِت ثمود﴾ وهم

القبيلة المشهورة، سكان الحجر، الذين

أرسل الله إليهم رسوله صالحاً عليه

السلام، ينهاهم عما هم عليه من

الشرك، ويأمرهم بالتوحيد، فردوا

دعوته وكذبوه، وكذبوا ما أخبرهم به

من يوم القيامة، وهي القارعة التي

تقرع الخلق بأهوالها، وكذلك عاد

الأولى، سكان حضرموت، حين

بعث الله إليهم رسوله هوداً عليه

الـصــلاة والـــــلام، يــدعــوهــم إلى

عبادة الله[وحده]، فكذبوه، وكذبوا

بما أخبر (٥) به من البعث، فأهلك الله

الطائفتين بالهلاك المعجل(١٦): ﴿فَأَمَا

**ثمود فأهلكوا بالطاغية﴾** وهي الصيحة

العظيمة الفظيعة، التي انصدعت منها

قلوبهم، وزهقت لها أرواحهم

فأصبحوا موتى لا يُرى إلا مساكنهم

رجثثهم، ﴿وأما عاد فأهلكوا بريح

صرصر﴾ أي: قوية شديدة الهبوب،

لها صوت أبلغ من صوت الرعد

[القاصف]، ﴿عاتية ﴾ [أي:] عتت

على خزاسا، على قول كثير من

المفسرين، أو عتت على عاد، وزادت

على الحدكما هو الصحيح، ﴿سخرها

عليهم سبع ليالٍ وثمانية أيام حسوماً﴾

أي: نحساً وشراً فظيعاً عليهم،

فدمرتهم وأهلكتهم، ﴿فترى القوم فيها

كذا في ب، وفي أ: ومما. (1)

*في ب وأنكروا ما أخبر به.* (0)

<sup>(7)</sup> 

في ب: هو (Y)

في ب: كذبوا. (٩) في ب: العاجل.

كذا في ب، وفي أ: ولكنه.

كذا في ب، وفي أ: أي: يصيبوهم.

من هامش أ.

حين أهلك الطاغين، واعتبروا بآياته الدالة على توحيده، ولهذا قال: والمراد المجعلها أي: الجارية، والمراد جنسها، لكم وتذكرة تذكركم أول سفينة صنعت، وما قصتها، وكيف نجى الله عليها من آمن به واتبع رسوله، وأهلك أهل الأرض كلهم، فإن جس الشيء مذكر بأصله.

وقوله: ﴿وتعيها أذن واعية﴾ أي: تعقلها أولو الألباب، ويعرفون المقصود منها ووجه الآية بها.

وهـ أبـ خـ الاف أهـ ل الإعـ راض والعفلة، وأهل البلادة وعدم الفطنة، فإنهم ليس لهم انتفاع بآيات الله، لعدم وعـــهـ م عـن الله، وفــكــرهــم بآيات الله(1).

﴿١٣ َ ١٨ ﴾ وقوله: ﴿فَإِذَا نَفْخُ في الصور نفخة واحدة \* وحملت الأرض والجبال فدكتا دكة واحدة \* فيومئذ وقعت الواقعة \* وانشقت السماء فهي يومثذ واهية \* والملك على أرجائها ويحمل عرش ربك فوقهم يومئذ تمانية ﴿ يومئذ تعرضون لا تخفى منكم خافية ﴾ لما ذكر ما فعله تعالى بالمكذبين لرسله، وكيف جازاهم وعجل لهم العقوبة في الدنيا، وأن الله نَجَى الرسل وأتباعهم، كان هذا مقدمة لذكر الجزاء الأخروي، وتوفية الأعمال كاملة يوم القيامة، فذكر الأمور الهائلة التي تقع أمام القيامة، وأن أول ذلك أنه ينفخ إسرافيل ﴿في الصور﴾ إذا تكاملت الأحساد نابتة، ﴿نفخة واحدة﴾ فتحرج الأرواح، فتدخل كلّ روح في جسدها، فإذا النَّاسُ قيام لرب

وحلت الأرض والجبال فدكتا دكة واحدة أي: فتتت الجبال

واضمحلت، وخلطت بالأرض، ونسفت على الأرض، ونسفت على الأرض، فكان الجميع قاعاً صفصفاً، لا ترى فيها عوجاً ولا أمتاً، هذا ما يصنع بالأرض وما عليها، وأما ما يصنع بالسماء، فإنها تضطرب وتمور وتتشقق ويتغير لونها، وتهي بعد تلك الصلابة والقوة العظيمة، وما ذاك إلا لأمر عظيم أزعجها، وكرب جسيم هاثل أوهاها وأضوفها

﴿وللك﴾ أي: الملائكة الكرام ﴿على أرجائها﴾ أي: على جوانب السماء وأركانها، خاضعين لربهم، مستكينين لعظمته.

ويحمل عرش ربك فوقهم يومئد ثمانية أملاك في غاية القوة، إذا أتى للفصل بين العباد، والقضاء بينهم بعدله وقسطه وفضله، ولهذا قال: ويومئد تعرضون على الله ولا تخفى منكم خافية له لا من أجسامكم وأجسادكم (١)، ولا من أعمالكم والشهادة.

ويحشر العباد حفاة عُراة غُرلاً، في أرض مستوية، يسمعهم الداعي، وينفذهم البصر، فحينتذ يجازيهم بما عملوا، ولهذا ذكر كيفية الجزاء، فقال:

﴿ ١٩ .. ٤٢﴾ ﴿ فأما من أوتي كتابه بيمينه فيقول هاؤم اقر قوا كتابيه \* إن ظننت أن ملاق حسابيه \* فهو في حيشة راضية \* في جنة عالية \* قطوفها دانية \* كلوا واشربوا هنيئاً بما أسلفتم في الأيام الخالية ﴾ وهؤلاء هم أهل السعادة، يُعطون كتبهم التي فيها أعمالهم الصالحة بأيمانهم، تمييزاً لهم، ورنعاً لمقدارهم، ورنعاً لمقدارهم،

ويقول أحدهم عند ذلك من الفرح والسرور، ومحبة أن يطلع الخلق عِلى ما مَنَّ الله عليه به من الكرآمة: ﴿ هَاؤُهُمُ اقرؤوا كتابيه أي: دونكم كتاب فاقرؤوه، فإنه يبشر بالجنات، وأنواع الكرامات، ومغفرة الذنوب، وستر العيوب، والذي أوصلني إلى هذه الحال، ما منَّ الله به على من الإيمان بالبعث والحساب، والاستعداد له، بالمكن من العمل، ولهذا قال: ﴿إِنَّ ظننت أن ملاق حسابيه ﴾ أي: أيقنت، فالظن ـ هنا ـ [بمعنى] اليقين، ﴿فهو في عيشة راضية ﴾ أي: جامعة لما تشتهيه الأنفس، وتلذ الأعين، وقد رضوها، ولم يختاروا عليها غيرها. ﴿ فِي جنة عالية ﴾ المنازل والقصور، عالية المحل. ﴿قطوفها دانية﴾ أي: ثمرها وجناها، من أنواع الفواكه، قريبة، سهلة التناول على أهلها، ينالها أهلها، قياماً وقعوداً ومتكنين، ويقال لهم إكراماً: ﴿كلوا واشربوا﴾ أي: من كل طعام لذيذ، وشراب شهئ، ﴿هنيئاً﴾ أي: تاماً كاملاً، من غير مكدر ولا منغص.

وذلك الجزاء حصل لكم ﴿بما أسلفتم في الأيام الخالية من الأعمال الصالحة \_ وترك الأعمال السيئة (٢) من صلاة، وصيام، وصدقة، وحج، وإحسان إلى الحلق، وذكر شه، وإنابة الم

فالأعمال جعلها الله سبباً لدخول الجنة، ومادة لنعيمها، وأصلاً لسعادها.

﴿ ٢٥ - ٣٧﴾ ﴿ وأما من أوق كتابه \* بشماله فيقول يا ليتني لم أوت كتابيه \* ولم أدر ما حسابيه \* يا ليتها كانت القاضية \* ما أغنى عني ماليه \* هلك عنى سلطانيه \* خذوه فغلوه \* ثم

<sup>(</sup>١) في ب: وتفكرهم بآياته.

<sup>(</sup>٢) في ب: لا من أجسادكم وذواتكم.

 <sup>(</sup>٣) هكذا في المخطوطتين وقد جاءت جملة: (وترك الأعمال السيئة) بين جملة (الأعمال الصالحة) وتفصيل تلك الأعمال فصار في الكلام نوع إيهام مما دفع إلى تأخير جملة: وترك. . في الطبعات السابقة، وقد جعلت الكلام كما هو مغ الإشارة إلى أنها جملة معترضة.

الجحيم صلوه \* ثم في سلسلة ذرعها سبعون ذراعاً فاسلكوه \* إنه كان لا يؤمن بالله العظيم \* ولا يحض على طمام المسكين \* فليس له اليوم هاهناً حميم \* ولا طعام إلا من غسلين \* لا يأكله إلا الخاطئون، هؤلاء أهل الشقاء، يُعْطُونَ كتب أعمالهم السيئة(١) بشمالهم تمييزاً لهم وخزياً، وعاراً وفضيحة، فيقول أحدهم من الهم والغم والخزي (٢): ﴿ يَا لَيْنَنِي لَمُ أوت كتابيه كلأنه يبشر بدخول النار، والخسسارة الأبدية ، هولم أدر ما حسابيه ﴾ أي: ليتني كنت نسياً منسياً، ولم أبعث وأحاسب، ولهذا قال: ﴿يا ليتها كانت القاضية ﴾ أي: يا ليت موتتي هي الموتة التي لا بعث بعدها.

ثم التفت إلى ماله وسلطانه، فإذا هو وبال عليه، لم يقدم منه لاخرته، ولم ينفعه في الافتداء من عذاب الله<sup>(٣)</sup>، فيقول: ﴿ مَا أَغْنِي عَنِي مَالِيهِ ﴾ أي: مِا نفعني لا في الدنيا، أم أقدم منه شيئاً، ولا في الآخرة، قد ذهب وقت نفعه.

﴿ هلك عنى سلطانيه ﴾ أي: ذهب واضمحل، فلم تنفع الجنود الكثيرة، ولا التعدد الخطيرة (١٤)، ولا الجاه العريض، بل ذهب ذلك كله أدراج الرياح، وفاتت بسببه التاجر والأرباح، وحضر بدله الهموم والغموم والأتراح، فحينئذ يؤمر بعذابه فيقال للزبانية الغلاظ الشداد: ﴿خَذُوهُ فغلوه، أي: اجعلوا في عنقه غلا يخنقه، ﴿ثُمُ الْجَحِيمُ صَلُوهُ أَي: قُلْبُوهِ على جرها ولهبها، ﴿ثم في سلسلة ذرعها سبعون ذراعاً ﴾ من سلاسل الجحيم في غاية الحرارة، ﴿فاسلكوه﴾ أي: انظموه فيها بأن تدخل في دبره وتخرج من فمه، ويعلق فيها، فلا يزال

يعذب هذا العذاب الفظيع، فبئس العذاب والعقاب، وواحسرة من له التوبيخ والعتاب، فإن السبب الذي أوصله إلى هذا الحل: ﴿إنه كان لا يؤمن بالله العظيم له بأن كان كافراً بربه، معانداً لرسله، راداً ما جاؤوا به من الحق ، **﴿ولا يُحضُ على طعام** المسكنين أي: ليس في قلبه رحمة يرحم بها الفقراء والساكين، فلا يطعمهم [من ماله]، ولا يحض غيره على إطعامهم، لعدم الوازع في قلبه، وذلك لأن مدار السعادة ومادتها أمران: الإخلاص لله، الذي أصله الإيمان بالله، والإحسان إلى الخلق، بوجوه الإحسان، الذي من أعظمها، دفع ضرورة المحتاجين، بإطعامهم ما يتقوتون به، وهؤلاء لا إخلاص ولا إحسان، فلذلك استحقوا ما استحقوا، ﴿ فِلْيِسِ لِهِ اليُّومِ هَا هَنَّا ﴾ أي: يوم القيامة ﴿ حميم ﴾ أي: قريب أو صديقُ يشفع له، لينجو من عداب الله، أو يفور بثواب الله: ﴿ولا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له﴾ ﴿مِا للظالمِنَ من حميم ولا شفيع يطاع﴾.

. وليس له طعامٌ إلا من غسلين وهو صديد أهل النار، الذي هو في غاية الحرارة، ونتن الريح، وقبح الطعم ومرارته لايأكل هذا الطعام الذميم ﴿إِلَّا الْخَاطِئُونَ﴾ الذين أخطؤوا الصراط المستقيم، وسلكوا سبل الجحيم (٥)، فلذلك استحقوا العذاب الأليم.

﴿٣٨ \_ ٢٥﴾ ﴿فيلا أقسم سما تيصرون \* وما لا تيصرون \* إنه لقول رسول كريم ۞ وما هو بقول شاعر قليلا ما تؤمنون \* ولا بقول كاهن قليلاً ما تذكرون \* تنزيل من

وَجَأَةَ فِرْعَوْنُ وَمَن قَتَلَهُ وَلَلْوُتَفِكُتُ بِٱلْخَلِطَةِ ۞ فَعَصَوْأُرْسُولَ رَبِهِمْ فَأَخَذَهُمُ أَخَذَةً زَابِيَّةً ۞ إِنَّا لَمَّ أَطْغَا الْكَأْخُمَّ أَنَّكُمُ فِي أَكِارِكِةٍ ۞لِتَجْعَلَهَا لَكُمْ نَذَكِرَةً وَيِّعَهَا أَذْنُ وَعِيَّةٌ۞ فَإِذَا نَفِحَ فِٱلصُّورِ فَفَخَةٌ وَعِدَةُ ۞ وَجُلَتِ ٱلأَرْضُ وَأَلْحِبَالْ فَدُكُادَكُهُ وَجِدَةً ۞ فَوْمَهِ ذِوَهَمَ يَ ٱلْوَاقِعَةُ ۞ وَٱنشَقَّتِٱلسَّمَآءُفَهِي يَوْمَهِ ذِوَاهِيَةٌ ۞ وَٱلْمُنَاكُ عَلَىٰٓ أَرْبِهَا مِنَّا وَيَحْمِلُ عَرْضَ رَيْكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَهِ فِي غُلِيدَةٌ ۞ يَوْمَ إِنْ مُعْرَامُونَ لَا تَغْوَا مِن كُرْمَوْلِيَّةٌ ۞ فَأَمَّا مَنْ أُونِ كِتَكَبَهُ بِيَهِينِهِ فَتُقُولُ هَأَوْمُ أَقُرُهُ وَأَكِيَّنِينَهُ ۞ إِنْ طَنَنتُ أَنِي مُلَقٍ حِسَايِنة ۞ فَهُوَفِي عِشَاءَ زَّاضِيَاةِ ۞ فِجَنَّةٍ عَالِسَةِ ۞ صَّلُوفَهَا وَاينَةٌ ﴿ كُلُواْ وَاشْرَعُواْ هَنيتَا إِمَا أَسْلَقَهُمْ فِالْأَيْلِمِ أَغَالِيَة ۞ وَأَمَّا مَنْ أَوتِ كِذَبَّهُ يِشِمَالِهِ فَيَعُولُ يَلَيْتِنِي أَرَأُونَكَ كِنِينَهُ۞ وَلْرَ أَدْرِمَا حِسَايِية ﴿ يَلِينَهَا كَانِّينَ أَلْقَاضِيَة ﴿ مَا أَغْفَرُهُ فِي مَالِيَهُ۞ مَلَكَ عَنِي سُلْطَيْيَةُ۞ خُذُوهُ فَغُلُوهُ۞ ثُمَّا كُجَعِيبَ صَلَّوهُ ﴿ ثُرُّ فِي سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبَّعُونَ ذِرَاعَا فَأَسُلُكُوهُ ﴿ إِنَّهُ كَانَ لَا وَمِنْ إِلَقِهِ ٱلْمُعْلِيهِ ۞ وَلَا يَحْضُ عَلَى تَلْجَاءِ ٱلْمُسْكِينِ۞

ALBERT OF LONGLE

رب العالمين ﴿ ولو تقول علينا بعض الأقاويل \* لأخذنا منه باليمين \* ثم لقطعنا منه الوتين إلله فما منكم من أحد عنه حاجزين \* وإنه لتذكرة للمتقين \* وإنا لنعلم أن منكم مكذبين \* وإنه لحسرة على الكافرين \* وإنه لحق اليقين \* فسبح باسم ربك العظيم أقسم تعالى بما يبصر الخلق من جميع الأشياء وما لا يبصرونه، فدخل في ذلك كل الخلق، بل يدخل<sup>(٦)</sup> في ذلك نفسه المقدسة، على صدق الرسول بما جاء به من هذا القرآن الكريم، وأن الرسول الكريم بلغه عن الله تعالى، ، ونزه الله رسوله عما رماه به أعداؤه، من أنه شاعر أو ساحر، وأن الذي حملهم على ذلك؛ عبدم إيسانهم وتذكرهم، فلو آمنوا وتذكروا، لعلموا ما ينفعهم ويضرهم، ومن ذلك، أن ينظروا في حال محمد ﷺ ، ويرمقوا أوصافه وأخلاقه، لرأوا أمراً مشل الشمس يدلهم على أنه رسول الله حقاً، وأن ما جاء به تنزيل رب العالمين، لا يليق أن يكون قول

في ب: كتبهم المشتملة على أعمالهم السيئة. (1)

في ب: الحزن. (٢)

ني ب: ولا ينفعه لو افتدى به من العذاب. (1)

في ب: فلم تنفع الجنود ولا الكثرة ولا العَددُ ولا العِدَدُ. (1)

في ب: وسلكوا كل طريق يوصلهم إلى الجحيم. (0)

في ب: بل دخل. (٦)

المنافق المنا

كَانَ مِفْدَارُهُ فَسِينَ أَلْفَ سَنَدَقِ فَأَصْبِرَ صَمَّرُ الجَسِيلُانِ إِنَّهُ مُنِدَوْدَهُ مُعِيدًا ۞ وَزَيهُ قَرِيبًا ۞ وَمَ تَكُنُ ٱلشَّاءُ كَالْهُلِ

٥ وَتُكُونُ أَيْجِهَالُ كَأَلِمِهِنِ ۞ وَلَا يَسَتَلُ جَيِيمُ حَيِيمًا۞

TO BE TO SEE THE SECOND OF THE

البشراك، بل هو كلام دال على عظمة من تكلم به، وجلالة أوصافه، وكمال تربيته لعباده، وعلوه فوق عباده، وأيضاً، فإن هذا ظن منهم بما لا يليق بالله وحكمته فإنه لو تقول عليه' وافترى ﴿ بعض الأقاويل ﴾ الكاذبة، ﴿لأَخذنا منه باليمين \* ثم لقطعنا منه الوتين وهو عرق متصل بالقلب، إذا انقطع، مات (٢) منه الإنسان، فلو قدر أن الرسول \_حاشا وكلا \_تقوَّل على الله، لعاجله بالعقوبة، وأخذه أخذ عزيز مقتدر، لأنه حكيم، على كل شيء قدير، فجكمته تقتضي أن لا يمهل الكاذب عليه، الذي يزعم أن الله أباح له دماء من خالفه وأموالهم، وأنه هو وأتباعه لهم النجاة، ومن خالفه فله الهلاك.

فإذا كان الله قد أيد رسوله بالمعجزات، وبرهن على صدق ما جاء به بالآيات البينات، ونصره على أعدائه، ومكنه من نواصيهم، فهو أكبر شهادة منه على رسالته، وقوله: فهما منكم من أحد عنه حاجزين أي: لو أهلكه، ما امتنع هو بنفسه، ولا قدر أن يمنعه من عذاب الله.

وإنه أي: القرآن الكريم ولتذكرة للمتقين التذكرون به مصالح دينهم ودنياهم، فيعرفونها، ويعملون عليها، يذكرهم العقائد الدينية، والأخلاق المرضية، والأحكام الشرعية، فيكونون من العلماء الربانيين، والعباد العارفين، والأنمة مكذبين، ووإنا لنعلم أن منكم مكذبين الهديين، ووأنا لنعلم أن منكم للمكذبين، فإنه سيعاقبهم على تكذيبهم بالعقوبة البليغة، ووأنه لحسرة على الكافرين فإنهم لما كفروا به، ورأوا ما وعدهم به، تحسروا إذ لم يهتدوا به، ولم وحصلوا على أشد العذاب، وتقطعت وحصلوا على أشد العذاب، وتقطعت

﴿وإنه لحق اليقين ﴾ أي: أعلى مراتب العلم، فإن أعلى مراتب العلم، العلم الشابت، الذي لا يتزلزل ولا يزول.

يهم الأسباب .

واليقين مراتبه ثلاثة، كل واحدة أعلى مما قبلها:

أولها: علم اليقين، وهو العلم المستفاد من الخير.

ثم عين اليقين، وهو العلم المدرك بحاسة البصر

ثم حق اليقين، وهو العلم المدرك بحاسة الذوق والمباشرة.

وهذا القرآن الكريم، بهذا الوصف، فإن ما فيه من العلوم المؤيدة بالبراهين القطعية، وما فيه من الحقائق والمعارف الإيمانية، يحصل به لمن ذاقه حق المقن.

﴿ فَسَبِّح بِاسم ربك العظيم ﴾ أي : نزهه عما لا يليق بجلاله، وقدسه بذكر أوصاف جلالة وجاله وكماله.

تم تفسير سورة الحاقة، والحمد لله أولاً وآخراً، وظاهراً وباطناً، على كماله وأفضاله وعدله.

(٤) في ب: المكذبين.

 (٥) في ب: وإما أن يدَّخر لهم في الآخرة.

# تفسیر سورة سأل سائل وهي مكية

﴿١ - ٧﴾ ﴿بسم الله السرحسن الله السرحسن الرحيم سأل سائل بعذاب واقع \* لكافرين ليس له دافع \* من الله ذي المعارج \* تعرج الملائكة والروح إليه في يوم كان مقداره خسين ألف سنة \* فاصبر صبراً جميلاً \* إنهم يرونه بعيداً \* ونراه قريباً \* يقول تعلى مبيناً لجهل المعاندين، واستعجالهم لعذاب الله المعاندين، واستعجالهم لعذاب الله المعاندين، واستعجالهم لعذاب الله المعاندين، واستعجالهم

وستفتح مستفتح وبعداب واقع \*
واستفتح مستفتح وبعداب واقع \*
للكافرين لاستحقاقهم له بكفرهم وعنادهم وليس له دافع \* من الله أي: ليس لهذا العذاب الذي استعجل به من استعجل المشركين، أحديدفعه قبل نزوله، أو يرفعه بعد نزوله، وهذا حين دعا النصر بن الحارث القرشي أو غيره من المشركين أن فقال: واللهم إن كان هذا هو الحق من عندك فأمطر علينا حجارة من السماء أو اثتنا بعذاب الميم إلى آخر الآيات:

فالعذاب لابدأن يقتع عليهم من الله، فإما أن يعجل لهم في الدنيا، وإما أن يؤخر عنهم إلى الآخرة (٥)، فلو عرفوا الله تعالى، وعرفوا عظمته، وسعة سلطانه، وكمال أسمائه وصفاته، لما استعجلوا ولاستسلموا وتأدبوا، ولهذا أخبر تعالى من عظمته ما يضاد أقوالهم القبيحة ، فقال: ﴿ذي المعارج \* تعرج الملائكة والروح إليه أي: ذو العلو والجلال والعظمة، والتدبير لسائر الخلق، الذي تعرج إليه اللائكة بما دبرها(٢) على تدبيره، وتعرج إليه الروح، وهذا اسم جنس يشمل الأرواح كلها، برِّها وفاجرها، وهذا عند الوقاة، فأما الأبرار، فتعرج أرواحهم إلى الله، فيؤذن لها من سماء

<sup>(</sup>٦) في ب: بما جعلها.

<sup>(</sup>١) في ب: قولاً للبشر.

<sup>(</sup>٢) في ب: علينا.

<sup>(</sup>٣) في ب: هلك.

إلى سماء، حتى تنتهي إلى السماء التي فيها الله عز وجل، فتحيّي ربها وتُسلم عليه، وتحظى بقربه، وتبتهج بالدنو منه، ويحصل لها منه الثناء والإكرام، والبر والإعظام.

وأما أرواح الفجار، فتعرج، فإذا وصلت إلى السماء استأذنت فلم يؤذن لها، وأعيدت إلى الأرض.

ثم ذكر المسافة التي تعرج إلى الله فيها الملائكة والأراوح (١)، وأنها تعرج في يوم بما يسر لها من الأسباب، وأعانها عليه من اللطافة والخفة وسرعة السير، مع أن تلك المسافة على السير المعتاد مقدار خسين ألف سنة، من المعتاد مقدار خسين ألف سنة، من لها، وما تنتهي إليه من الملأ الأعلى، فهذا الملك العظيم، والعالم الكبير، علويه وسفليه، جميعه قد تولى خلقه وتدبيره، العلي الأعلى، فعلم أحوالهم وتدبيره، العلي الأعلى، فعلم أحوالهم ومستقرهم ومستودعهم، وأوصلهم من رحمته وبره ورزقه (٢)، ما عمهم وشملهم، وأجرى عليهم حكمه القدري، وحكمه الشرعى، وحكمه المقارئ

فبؤساً لأقوام جهلوا عظمته، ولم يقدروه حق قدره، فاستعجلوا بالعذاب على وجه التعجيز والاستحان، وسبحان الحليم الذي أمهلهم وما أعملهم، وآذوه فصبر عليهم، وعافاهم ورزقهم.

هذا أحد الاحتمالات في تفسير هذه الآية [الكريمة]، فيكون هذا العروج والصعود في الدنيا، لأن السياق الأول يدل على هذا

ويحتمل أن هذا في يوم القيامة، وأن الله تبارك وتعالى يظهر لعباده في يوم القيامة، من عظمته وجلاله وكبريائه، ما هو أكبر دليل على معرفته، مما يشاهلونه من عروج الأملاك والأرواح، صاعدة ونازلة،

بالتدابير الإلهية، والشؤون في الخليقة (٢).

في ذلك اليوم الذي مقداره خسون ألف سنة من طوله وشدته، لكن الله تعالى يخففه على المؤمن.

وقوله: ﴿ فَاصِيرِ صِيراً جَمِيلاً ﴾ أي: اصبر على دعوتك لقومك صبراً جميلاً، لا تضجّر فيه ولا ملل، بل استمر على أمر الله، وادع عباده إلى توحيده، ولا يمتعك عنهم ماترى من عدم انقيادهم، وعدم رغبتهم، فإن في الصبر على ذلك خيراً كثيراً، ﴿إنهم يرونه بعيداً \* ونراه قريباً الضمير يعود إلى البعث، الذي يقع فيه عذاب السائلين بالعذاب أي: إن حالهم حال المنكر له، أو الذي غلبت عليه الشقوة والسكرة، حتى تباعد جميع ما أمامه من البعث والنشور، والله براه قريباً، لأنه رفيق حليم لا يعجل، ويعلم أنه لا بد أن يكون، وكل ما هو آت فهو قريب. ثم ذكر أهوال ذلك اليوم وما يكون فيه، فقال:

﴿ ٨ - ٨١ ﴾ ﴿ يوم تكون السماء كالمهل \* وتكون الجبال كالعهن \* ولا يسأل حميم حيماً \* يبصرونهم يود المجرم لو يفتدي من حذاب يومئذ ببنيه \* وصاحبته وأخيه \* وفصيلته التي تؤويه \* ومن في الأرض جيماً ثم ينجيه \* كلا إنها ليظى \* نزاعة ليلشوى \* تدعو من أدبر وتولى \* وجم فأوعى ﴾

أي: ﴿ ويوم ﴾ القيامة ، تقع فيه هذه الأمور العظيمة فـ ﴿ تكون السماء كالمهل ﴾ وهو الرصاص المذاب من تشققها ، وبلوغ الهول منها كل مبلغ .

﴿٩﴾ ﴿وتكون الجبال كالعهن﴾ وهو الصوف النفوش، ثم تكون بعد ذلك هباء منثوراً، فتضمحل، فإذا كان هذا القلق والانزعاج لهذه الأجرام الكبيرة الشديدة، فما ظنك بالعبد

يَتَصَرُونَهُمْ وَتُلْلَحَ مُولَوَيْفَتَدِي مِنْ عَذَابٍ يَوْمِدِ بِبَنِيءٍ ۞ وَصَلَحِمَتِهِ، وَأَخِيهِ ۞ وَفَصِيلَاِهِ ٱلَّتِي تُقُوِيهِ ۞ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَيِعَاثُرَ يُنْجِيهِ ﴿ كُلَّ إِنَّهَا لَعْلَى ۞ زَاعَةً لِكُولِي مَنْعُوا اً مَنَ أَمْرَ وَقَالُ ۞ وَمُعَمَّ أَوْقَىٰ ۞ ﴿ إِنَّ ٱلْإِسْنَ خُلِقَ هَلُوعًا ﴿ إِذَا مُتَ الشُّرُورَةِ فَ وَإِذَا مُتَ الْمُعَارِّدُونَا ﴿ إِلَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا الْمُسَلِّينَ ۞ ٱلَّذِينَ هُرَعَالَ صَلَاثِهِمْ وَآيِمُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ فِي أَمْوَلُمْ حَقُّ مَعَلُومٌ ۞ لِلسَّابِلِ وَلَلْتَحْرُوهِ ۞ وَٱلَّذِنَ يُصَدِّقُونَ بِيَوْمِ ٱلدِّينِ ٥ وَٱلَّذِينَ هُرِقِنْ عَدَابِ رَيْهِم مُّشْفِقُونَ۞ إِنَّ عَدَابَ رَيِّهِمْ غَيْرُ مَأْمُونِ ۞ وَٱلَّذِينَ هُرُ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ۞ إِلَّاعَلَنَ أَزْوَجِهِمُ أَوْمَا مَلَكُتْ أَمِّنُهُمُ وَإِنَّهُمُ مَا أَمِنُكُمُ مَا أَمَا مَلَكُتْ أَمِّنَا كَمَا مَلَكُتْ أَمَا مَلَك ا فَأُوْلَيْكَ هُزُالُهَادُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُمْ إِلْمُلَتَيْمِ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ وَ وَالَّذِينَ مُرِيثَهُ لِنَاعِمْ فَآيِمُونَ ۞ وَالَّذِينَ مُ عَلَى سَلَا يَهِمْ يَحَافِظُونَ 🕽 ۞ أَذَلَيِكَ فِي جَنَّاتِ تُكُونُونَ۞ فَمَالِ ٱلَّذِينَ كَشَرُولَ قِلَكَ مُعْطِعِينَ و عَنَ ٱلْمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ عِزِينَ ۞ أَيَطْمَعُ كُلَّ أَرْجِهِ مِنْهُمَّدُ TO SERVE TO SERVER

الضعيف الذي قد أثقل ظهره بالذنوب والأوزار؟

أليس حقيقاً، أن ينخلع قلبه وينزعج لبه، وينذهل عن كل أحد؟ ولهذا قال: ﴿ولا يسأل حميم حميما \* يبصرونهم أي: يشاهد الحميم، وهو القريب حميمه، فلا يبقى في قلبه متسع نسوال حميه عن حاله، ولا يهمه إلا نفسه، ولا يهمه إلا نفسه، ولو يفتدي من عذاب يومئذ ببنيه \* ولا يفتدي من عذاب يومئذ ببنيه \* وصاحبته أي: روجته ﴿وأخيه \* أي: التي جرت عادتها في المدنيا أن وتساسر ويعين بعضها بعضاً، ففي يوم القيامة، لا ينفع أحد أحداً، ولا يشفع أحد أحداً، ولا يشفع

بل لو يفتدي [المجرم المستحق للعذاب] بجميع ما في الأرض ثم ينجيه لم ينفعه ذلك.

﴿كلا﴾ أي: لاحيلة ولا مناص لهم، قد حقت كلمة ربك على الذين فسقوا أنهم لا يؤمنون (١٤)، وذهب نفع الأقارب والأصدقاء.

<sup>(</sup>١) ۚ فَيْ ب: تَعْرَجُ فيها الملائكةُ والروحِ إلى الله.

<sup>(</sup>۲) في ب: وإحسانه.

<sup>(</sup>٣) في ب: والشؤون الربانية.

<sup>(</sup>٤) في ب: قد حقت عليهم كلمة ربك.

فَلْآ أَقْدِهُ مِن إِلْمُشَرِقِ وَالْغَرْبِ إِنَّا لَهَا يُرْمُونَ ۞ عَلَىٓ أَن تُبْزِلَ خَرُافِتُهُمْ وَمَاخَنُ مِسْبُوفِينَ ۞ فَذَوَهُمْ يَخُوضُواْ وَيَلْعَبُواْ حَيَّى يُلْتَقُولُ يُومَهُمُ ٱلَّذِي وُعَدُونَ ﴿ يَوْمَ يَعْرُجُونَ وَنَ الْخَيْدَاثِ سِرَاعًا كَأَخُمُ إِلَى فَصُبِ يُوضِنُونَ ﴿ خَلِيْمَةً أَنْصَارُهُمْ تَوْمَقُهُمْ لِلَّهُ أَذَّاكِ ٱلْيَوْمُ الَّذِي كَافُوا فُوعِدُونَ ﴿

64 B

TO SHEW CONTRACTOR

إِنَّا أَرْسَكُنَا فُوحًا إِلَى قَوْمُومَ أَنَ أَنذِرَ قَوْمَكَ مِن قَبْلِ أَن يَأْفِيتُمْ عَذَابُ لَٰلِيرٌ ۞ قَالَ يَعَقُومِ إِنِّي لَحَكُمْ يَنِيرُ ثُمِّينٌ ۞ أَنِ ٱغَيْدُواْلَلَهُ وَأَتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ ۞ يَغَفِرُلُّكُمْ مِن ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِّرُهُ إِلَّا أَجَلِ مُسَتَمَّى إِنَّ أَجَلَ اللَّهِ إِذَا جَآءَ لَا يُؤَخِّ أَنْوَكُمُ مُرَّتَ مُونَ ۞ قَالَ رَبِّ إِنْ رَعَوْتُ قَرِي لَيْكُا وَنَهَازًا ۞ فَلَرْ يَزِدُهُمُ دُعَآ إِيَّ إلَّافِ لَلَا ۞ وَإِنِّ حَكَانَّمَا دَعَوْتُهُمْ لِنَغْيَرَ لَمُعَرَجَعَلُوْ ٱلْمَسْيِعَهُمْ في الذيهة وأستغشو إيابهم وأحروا واستكبروا أسيكارا ۞ ثُرَّانِ دَعَوْتُهُمْ مِهَا كَا۞ ثَرَانِيَ أَعَلَتُ لَكُرُّ وَأَمْرَرُتُ لَمُنْدُ إِسْرَازُكِ فَقُلْتُ ٱسْتَغَيْرُواُرَدِّكُمْ إِلَيْكُاتَ عَفَارًا ۞

﴿ إنها لظى \* نزاعة للشوى ﴿ أَي: للأعضاء الظاهرة والباطنة من شدة عذاما (١).

ON BROWN OV. BROWN

﴿ تَسَادَعُ إِلَيْهِا (٢) ﴿ مَسَنُ أَدْيِسِ وتولى \* وجمع فأوعى اي: أدبر عن اتباع الحق وأعرض عنه، فليس له فيه غرض، وجمع الأموال بعضها فوق بعض وأوعاهآ، فلم ينفق منها فإن النار تدعوهم إلى نفسها، وتستعد للالتهاب

- ﴿١٩﴾ ﴿إن الإنسان خيلق هلوعا \* إذا مسه الشر جزوعاً \* وإذا مسه الخير منوعاً \* إلا المصلين \* الذين هم على صلاتهم دائمون \* والذين في أموالهم حتَّ معلوم \* للسائل والمحروم \* والذين يصدقون بيوم الدين \* والذين هم من عذاب ربهم مشفقون ﴿ إِنْ عَذَابِ رَبُّهُمْ غَيْرُ مأمون \* والذين هم لفروجهم حافظون \* إلا على أزواجهم أو ما ملكت أيمانهم فإنهم غير ملومين \* فمن ابتغى وراء ذلك فأولئك هم المادون \* والذين هم لأماناتهم وعسهدهم راعون ﴿ واللَّذِينَ هِم بشهاداتهم قائمون \* والذين هم على صلاتهم يحافظون \* أولئك في جنات

مكرمون، وهذا الوصف للإنسان من حيث هو وصف طبيعته الأصلية، أنه هلوع. وفسر الهلوع بأنه: ﴿إِذَا مسه الشر جزوعاً ﴾ فيجزع إن أصابه فقر أو مرض، أو ذهاب محبوب له، من مال أو أهل أو ولد، ولا يستعمل في ذلك الصبر والرضابما قضى الله، ﴿وإذا مسه الخير منوعا، فلا ينفق مما أناه الله، ولا يشكر الله على نعمه وبره، فيجزع في الضراء، ويمنع في السراء. ﴿ إِلَّا الْمُصلين ﴾ الموصوفين بتلك الأوصاف، فإنهم إذا مسهم الخير شكروا الله، وأنفقوا مما خولهم الله، وإذا مسهم الشر صبروا واحتسبوا

وقوله: [في وصفهم] ﴿الذَّين هم على صلاتهم دآئمون الله أي : مداومون عليها في أوقاتها بشروطها ومكملاتها. وليسوا كمن لا يفعلها، أو يفعلها وقتاً دون وقت، أو يفعلها على وجه ناقص. ﴿والذين في أموالهم حق معلوم، من زكاة وصدقة ﴿للسائل﴾ الذي يتعرض للسؤال، ﴿والحروم﴾ وهو المسكين الذي لا يسأل النياس فيعطوه، ولا يفطن له، فيتصدق عليه. ﴿ وَالَّذِينَ يَصَدُقُونَ بِيومَ الدِّينَ ﴾ أى: يومنون بما أخبر الله به،

وأخبرت به رسله، من الجزاء والبعث، ويتيقنون ذلك، فيستعدون للآخرة، ويسعون لها سعيها. والتصديق بيوم الدين، يلزم منه التصديق بالرسل، وبما جاؤوا به من الكتب.

﴿ واللَّذِينَ هِم مِن عَلَاكِ رَجِمَ مشفقون، أي: خاتفون وجلون، فيتركون لذلك كل ما يقربهم من عداب الله. ﴿إِنْ عداب ربهم غير مأمون الله أي: هو العذاب الذي يخشى يحافظون بمداومتها على أكمل ويحذر.

> ﴿والذين هم لفروجهم حافظون﴾ فلا يطؤون بها وطأ محرماً، من زنى، أو لواطٍ، أو وطءٍ في دبر، أو حيض، ونحو ذلك، ويجفظونها أيضا من النظر

إليها ومسها، من لا يجوز له ذلك، ويتركون أيضاً، وسائل المحرمات الداعية لفعل الفاحشة .

﴿إِلا على أزواجهم أو ما ملكت أيمانهم) أي: سرياتهم ﴿فإنهم غير ملومين، في وطئهن، في المحل الذي هو محل الحرث، ﴿فمن ابتغي وراء **ذلك ﴾** أي: غير الزوجة وملك اليمين، ﴿ فَأُولِنُكُ هِم العادون ﴾ أي: المتحاوزون ما أحل الله إلى ما حرم الله، ودلت هذه الاية على تحريم [نكاح] التعة، لكونها غير زوجة مقصودة، ولا ملك يمين.

- ﴿وَالَّذِينَ هُمُ لأَمَانَاتُهُمْ وَعَهَدُهُمُ را**عون﴾** أي: مراعون لها، حافظون مجتهدون على أدائها والوفاء سا، وهذا شامل لجميع الأمانات التي بين العبد وبين ربه، كالتكاليف السرية، التي لا يطلع عليها إلا الله، والأمانات التي بين العبد وبين الخلق، في الأموال والأسرار، وكذلك العهد، شامل للعهد الذي عاهد عليه الله، والعهد الذي عاهد عليه الخلق، فإن العهد يسأل عنه العبد، هل قام به ووفاه، أم رفضه وخانه فلم يقم به؟

﴿والذين هم بشهاداتهم قائمون﴾ أي: لا يشهدون إلا بما يعلمونه، من غير زيادة ولا نقص ولا كتمان، ولا يحابي فيها قريباً ولا صديقاً ونحوه، ويكون القصد بها<sup>(٢)</sup> وجه الله .

قال تعالى: ﴿وأقيموا الشهادة للهُ ﴿يا أيها الذين آمنوا كونوا قوامين بالقسط شهداء لله ولو على أنفسكم أو الوالدين والاقربين، ﴿ . . .

﴿والمذبن عم عملي صلاتهم وجوهها، ﴿**اولئك**﴾ أي: الوصوفون بتلك الصفات﴿في جنات مكرمون﴾ أي: قد أوصل الله لهم من الكرامة والنعيم المقيم ما تشتهيه الأنفس، وتلذ الأعين، وهم فيها خالدون. . . .

في ب: أي: النار التي تتلظى تنزع (٢) في ب: تدعو إلى نفسها. من شدتها للأعضاء الظاهرة (٣) في ب: القصد بإقامتها. والباطنة .

وحاصل هذا، أن الله وصف أهل السبعادة والخير بهذه الأوصاف الكاملة، والأخلاق الفاضلة، من العبادات البدنية، كالصلاة، والمداومة الداعية لكل خير، والعبادات المالية، والعقائد النافعة، والأخلاق الفاضلة، ومعاملة الله، ومعاملة خلقه، أحسن وأسرارهم (١)، والعفة التامة بحفظ عهودهم وأسرارهم (١)، والعفة التامة بحفظ الفروج عما يكره الله تعالى.

﴿٣٦ ـ ٣٩ ﴿ فعال الذين كفروا قبلك مهطعين \* عن اليمين وعن الشمال عزين \* أيطمع كل امرى، منهم أن يدخل جنة نعيم \* كلا إنا خلقناهم مما يعلمون \* يقول تعالى، مبيناً اغترار الكافرين: ﴿ فعال الذين كفروا قبلك مهطعين \* أي: مسرعين ﴿عن اليمين وعن الشمال عزين \* أي: قطعاً متفرقة، وجماعات متوزعة (٢٠٠٠) كل منهم بما لذيه فرح.

﴿أيطمع كل امرىء منهم أن يدخل جنة نعيم بأي: سبب أطمعهم، وهم لم يقدموا سوى الكفر، والجحود برب العالمين، ولهذا قال: ﴿كلا﴾ [أي:] ليس الأمر بأمانيهم، ولا إدراك ما يشتهون بقوتهم.

﴿إِنَا خَلَقْنَاهُم مَا يَعْلَمُونَ ﴾ أي: من ماء دافق، يخرج من بين الصلب والتراثب، فهم ضعفاء، لا يملكون لانفسهم نفعاً ولا ضراً، ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً.

المشارق والمغارب إنا لقادرون \* على أن المشارق والمغارب إنا لقادرون \* على أن نبدل خيراً منهم وما نحن بمسبوقين \* فنرهم يخوضوا ويلعبوا حتى يلاقوا يومهم الذي يوعدون \* يوم يخرجون من الأجداث سراعاً كأنهم إلى نصب يوقضون \* خاشعة أبصارهم ترهقهم ذلة ذلك اليوم الذي كانوا يوعدون خذا إقسام منه تعالى بالمشارق والغارب، للمسمس والقصر والقصر

والكواكب، لما فيها من الأيات الباهرات على البعث، وقدرته على تبديل أمثالهم، وهم بأعيانهم، كما قال تعالى: ﴿وننشئكم فيما لا تعلمون﴾ ﴿وما نحن بمسبوقين اي: ما أحد يسبقنا ويفوتنا ويعجزنا إذا أردنا أن نعيده، فإذا تقرر البعث والجزاء، واستمروا على تكذيبهم، وعدم انقيادهم لآيات الله ﴿فَذَرُهُمْ يَخُوضُوا ويسلمبوا أي: يخوضوا بالأقوال الباطلة، والعقائد الفاسدة، ويلعبوا بدينهم، ويأكلوا ويشربوا، ويتمتعوا ﴿حتى يلاقوا يومهم الذي يوعدون﴾ فإن الله قد أعد لهم فيه من النكال والوبال ما هو عاقبة خوضهم ولعبهم . . ثم ذكر حال الخلق حين يلاقون (٣) الذي يوعدون، فقال: ﴿يُوم يومهم' يخرجون من الأجداث﴾ أي: القبور، ﴿سراعا﴾ محيبين لدعوة الداعي، مهطعين إليها ﴿كأنهم إلى نصب يوفضون أي: [كأنهم إلى عَلَم] يؤمون ويسرعون (٤) أي: فلا يتمكنون من الاستعصاء للداعي، والالتواء لنداء المنادي، بل يأتون أذلاء مقهورين للقيام، بين يدي رب العالمين. ﴿خاشعة أبصارهم ترهقهم ذلة﴾ وذلك أن المذلة والقلق قد ملك قلوبهم، واستولى على أفتدتهم، فخشعت منهم الأبصار، وسكنت منهم الجركات، وانقطعت الأصوات. فهذه الحال والمآل، هو يومهم ﴿الذي كانوا يوعدون و لا بد من

#### تفسير سورة نوح عليه السلام وهي مكية

الوفاء بوعد الله [تمت والحمد لله].

﴿١ - ٢٨﴾ ﴿بـــم الله الـرحـن الرحـن الرحـن الرحين الرحي إنا أرسلنا نوحاً إلى قومه أن أنذر قومك إلى آخر السورة لم يذكر الله في هذه السورة سوى قصة نوح وحدها لطول لبثه في قومه، وتكرار دعوته إلى التوحيد، ونهيه عن الشرك، فأخبر

(٣)

تعالى أنه أرسله (٥) إلى قومه، رحمة بهم وإنذاراً لهم من عذاب الله الأليم، خوفاً من استمرارهم على كفرهم، فيهلكهم الله هلاكاً أبدياً، ويعذبهم عذاباً سرمدياً، فامتثل نوح عليه السلام لذلك، وابتدر لأمر الله، فقال: ﴿ يِا قوم إن لكم نذير مبين، أي: واضح النذارة بينها، وذلك لتوضيحه ما أنذر به وما أنذر عنه، ويأي: شيء تحصل النجاة، بين جميع ذلك بياناً شافياً، فأحبرهم وأمرهم بزبدة ما يأمرهم به (٢٠) ، فقال: ﴿أَنْ أَعِيدُوا اللهِ وَاتَّقُوهُ ﴾ وذلك بإفراده تعالى بالتوحيد والعبادة، والبعد عن الشرك وطرقه ووسائله، فإنهم إذا اتقوا الله عفر ذنوبهم، وإذا غفر ذنوبم، حصل لهم النجاة من العداب، والنفور بالشواب، ﴿ويوْخركم إلى أجل مسمى﴾ أي: يمتعكم في هذه الدار، ويدفع عنكم الهلاك إلى أجل مسمى أي: مقدر [البقاء في الدنيا] بقضاء الله وقدره [إلى وقت محدود]، وليس المتاع أبداً، فإن الموت لا بدمنه، ولهذا قال: ﴿إِنَّ أجل الله إذا جاء لا يؤخر لوكنتم تعلمون، لما كفرتم بالله، وعاندتم الحق، فلم يجيبوا لدعوته، ولا انقادوا لأمره، فقال شاكياً لربه: ﴿رب إني دعوت قومي ليلاً ونهاراً \* فلم يزدهم دمائي إلا فراراً أي: نفوراً عن الحق وإعراضاً، فلم يبق لذلك فائدة، لأن فائدة الدعوة أن يحصل جميع المقصود أو بعضه، ﴿وإني كلما دعوتهم لتغفر لهم﴾ أي: لأجل أن يستجيبوا، فإذا استجابوا، غفرت لهم، فكان هذا محض مصلحتهم، ولكنهم أبوا إلا تمادياً على باطلهم، ونفوراً عن الحق، ﴿جعلوا أصابعهم في آذانهم ﴿ حذر سماع ما يقول لهم نبيهم نوح عليه السلام، ﴿واستغشوا ثيابهم ﴾ أي: تغطوا بها غطاء يغشاهم، بعداً عن الحق وبغضاً له، ﴿وأصرُوا﴾ على كفرهم وشرهم، ﴿واستكبروا﴾ على

في ب: اليوم. (٥) في ب: أنه أرسل نوحاً.

<sup>)</sup> في ب: ويقصدون. (٦) في ب: وأمرهم بأصل ذلك.

<sup>(</sup>١) في ب: وحفظ حقوقهم وأماناتهم.

<sup>(</sup>۲) في ب: متنوعة.

رأوها، ثم طال الأمد، وجاء غير

أولئك فقال لهم الشيطان: إن

اسلافكم يعبدونهم، ويتوسلون بهم،

وبهم يسقون المطر، فعبدوهم، ولهذا

أوصى رؤساؤهم للتابعين لهم، أن لا

**﴿وقد أصلوا كثيراً﴾** أي: وقد

أضل الكبار والرؤساء بدعوتهم كثيرأ

من الخلق، ﴿ولا تود الطالمن إلا

**ضلالاً﴾** أي: لوكانٌ ضلالهم عند

دعوتي إياهم بحق، لكان مصلحة،

ولكن لايزيدون بدعوة الرؤساء إلا

ضلالاً أي: فلم يبق محل لنجاحهم

ولا لصلاحهم، ولهذا ذكر الله

عذابهم وعقوبتهم الدنيوية والأخروية،

الذي أحاط بهم ﴿ فَأَدْخُلُوا نَاراً ﴾

فذهبت أجسادهم في الغرق،

وأرواحهم للنار والحرق، وهذا كله

بسبب خطيئاتهم، التي أتاهم نبيهم

نوح ينذرهم عنها، ويخبرهم بشؤمها

ومعبتها، فرفضوا ما قال، حتى حل

بهم النكال، ﴿فلم يجدوا لهم من

دون الله أنصاراً ﴾ ينصرونهم حين نزل

بهم الأمر الأمَرُ، ولا أجديـقـدر

﴿ وقال نوح رب لا تذر على الأرض

من الكافرين ديارا، يدور على وجه

الأرض، وذكر السبب في ذلك،

يعارض القضاء والقدر.

﴿ مَا خطيئاتُهُمُ أَعْرِقُوا ﴾ في اليم

فقال :

يدعوا عبادة هذه الآلهة(٣).

الحق (استكيباراً) فشرُهم ازداد، وخيرهم بَعُدَ.

وثم إن دعوتهم جهاراً أي:
بمسمع منهم كلهم، وثم إن أعلنت
لهم وأسررت لهم إسراراً كل هذا
حرص ونصح، وإتيانهم بكل باب يظن
أن يحصل منه المقصود (۱۱) وفقلت
استغفروا ربكم في أي: اتركوا ما أنتم
عليه من الذنوب، واستغفروا الله
منها.

﴿إِنه كان غفاراً ﴾ كثير الغفرة لمن تاب واستغفر ، فرغبهم بمغفرة الذنوب، وما يترتب عليها من حصول الثواب، واندفاع العقاب.

ورغبهم أيضاً بخير الدنيا العاجل، فقال: ﴿ يُرسل السماء عليكم مدرارا ﴾ أي: مطراً منتابعاً، يروي الشعاب والوهاد، ويحيي البلاد والعباد. ﴿ ويمددكم بأموال وبنين ﴾ أي: يكثر أموالكم التي تدركون بها ما تطلبون من الدنيا وأولادكم، ﴿ ويجعل لكم أنهارا ﴾ وهذا من أبلغ ما يكون من لذات الدنيا ومطالبها.

ومالكم لا ترجون لله وقارأ الله وقارأ الله وقارة الله عظمة، وليس لله عندكم قدر، ووقد خلقكم أطوارا الله : خلقاً [من] بعد خلق، في بطن الأم، ثم في الرضاع، ثم الشباب، إلى آخر ما وصل إليه الخلق (٢) ، فالذي انفرد بالخلق والتدبير البديع، متعين أن يفرد بالعبادة والتوحيد، وفي ذكر ابتداء خلقهم تنبيه لهم على الإقرار بالمعاد، وأن الذي أنشأهم من العدم قادر على أن يعيدهم بعد موتهم.

واستدل أيضاً عليهم بخلق السماوات التي هي أكبر من خلق الناس، فقال: ﴿ أَلُمْ تروا كيف خلق الله سبع سماوات طباقا﴾ أي:

كل سماء فوق الأخرى، ﴿وجعل الشمر فيهن توراً ﴾ لأهل الأرض ﴿وجعل الشمس سراجا﴾.

ففيه تنبيه على عظم خلق هذه الأشياء، وكثرة المنافع في الشمس والقمر الدالة على رحمته وسعة إحسانه، فالعظيم الرحيم، يستحق أن يعظم ويحب ويعبد ويخاف ويرجى، ﴿واللهُ أنبتكم من الأرض نباتاً ﴿ حين خلق أباكم أدم وأنتم في صلبه، وثم يعيدكم فيها، عند الموت ﴿ويخرجكم إخراجاكه للبعث والنشور، فهو الذي يملك الحياة والموت والنشور، ﴿والله جعل لكم الأرض بساطا ﴾ أي: مبسوطة مهيأة للانتفاع بها، ﴿لتسلكوا منها سبلاً فحاجاً، فلولا أنه بسطها، لما أمكن ذلك، بل ولا أمكنهم حرثها وغرسها وزرعها، والبناء، والسكون على ظهرها:

وقال نوح شاكياً لربه: إن هذا الكلام والوعظ والتذكير ما نجع فيهم ولا أفاد: وإنهم عصون فيما أمرتهم به وواتبعوا من لم يزده ماله وولده إلا خساراً في أي: عصوا الرسول الناصح الخير، واتبعوا الملا والأشراف الذين لم تزدهم أموالهم ولا أولادهم إلا خساراً أي: هلاكاً وتفويتاً والماعهم؟! وومكروا مكراً كبارا في أي: مكراً كبيراً بليغاً في معاندة الحق. وأطاعهم؟! وومكروا مكراً كبارا في معاندة الحق. وقالوا في لهم داعين إلى الشرك مزينين له: ولا تدون آله منكم هذعوهم إلى التخصب على ما هم عليه من الشرك، وأن لا يدعوا ما عليه من الشرك،

أباؤهم الأقدمون، ثم عينوا الهتهم،

فقالوا: ﴿ولا تَدُرِنُ وِداً ولا سواعاً ولا

يغوث ويعوق ونسراله وهذه أسماء

رجال صالحين، لما ماتوا، زين الشيطان

لقومهم أن يبصوروا صورهم،

لينشطوا - بزعمهم - على الطاعة إذا

فقال: ﴿إِلَّكُ إِنْ تَلْرِهُمْ يَصْلُوا عِبَادُكُ وَلا يَلْدُوا إِلاَ فَاجِراً كَفَاراً﴾ أي: بقاؤهم مفسدة محضة، لهم ولغيرهم، وإنما قال نوح - عليه السلام - ذلك، لأنه مع كثرة مخالطته إياهم، ومزاولته لأخلاقهم، علم بذلك نتيجة أعمالهم، لا جرم أن الله استجاب دعوته (أ)، فأغرقهم أجمعين، ونجى نوحاً ومن معه من المؤمنين.

﴿رب اغفر لي ولوالدي ولمن دخل

<sup>(</sup>١) في ب: بكل طريق يظن به حصول المقصود.

<sup>(</sup>٢) في ب: ثم إلى آخر ما يصل إليه الخلق.

<sup>(</sup>٣) في ب: هذه الأصنام

<sup>(</sup>٤) في ب: فلهذا استجاب الله له دعوته.

بيني مؤمناً خص المذكورين لتأكد حقهم وتقديم برهم، ثم عمم الدعاء، فقال: ﴿وللمؤمنين والمؤمنات، ولا تزد الظالمين إلا تبارا﴾ أي: خساراً ودماراً وهلاكاً.

تم تفسير سورة نوح عليه السلام [والحمد لله]

# تفسير سورة قل أوحي إلي [وهي] مكية

﴿ - ٢﴾ ﴿ بسم الله الرحمن الرحيم قل أوحي إلي أنه استمع تقر من الجن فقالوا إنا سمعنا قرآناً عجباً \* يهدي إلى الرشد فآمنا به ولن نشرك بربنا أحداً﴾ أي: ﴿قل﴾ ينا أيها الرسول للناس ﴿ أُوحِي إلي أنه استمع نفر من الجن﴾ صرفهم الله [إلى رسوله] لسماع آياته، لتقوم عليهم الحجة، [وتتم عليهم النعمة] ويكونوا نذراً (١) لقومهم.

وأمر الله رسوله، أن يقص نبأهم على الناس، وذلك أنهم لما حضروه، قالوا: أنصتوا، فهموا معانيه، ووصلت حقائقه إلى قلويهم، فقالوا إنا سمعنا قرآناً عجبا أي: من العجائب الغالية، والمطالب العالية.

والرشد: اسم جامع لكل ما يرشد والرشد: اسم جامع لكل ما يرشد والرشد: اسم جامع لكل ما يرشد وفاتما به ولن نشرك بربنا أحدا﴾ فجمعوا بين الإيمان الذي يدخل فيه جيع أعمال الخير، وبين التقوى، التضمنة لترك الشر] وجعلوا السبب الداعي لهم إلى الإيمان وتوابعه، ما علموه من إرشادات القرآن، وما اشتمل عليه من الصالح والفوائد

واجتناب المضار، فإن ذلك آية عظيمة، وحجة قاطعة، لمن استنار به، واهتدى بهديه، وهذا الإيمان النافع، المشمر لكل خير، المبني على هداية القرآن، بخلاف إيمان العوائد، والمربى والإلف ونحو ذلك، فإنه إيمان تقليد تحت خطر الشبهات والعوارض الكثيرة، وأنه تعالى جد ربنا أي أي: تعالت عظمته وتقدست أسماؤه، وما الخذ وعظمته، ما دلهم على بطلان من يزعم وعظمته، ما دلهم على بطلان من يزعم الكمال أفي كل صفة كمال، واتخاذ الكمال أن له العظمة الصاحبة والولدينافي ذلك، لأنه يضاد كمال الغنى.

﴿وأنه كان يقول سفيهنا على الله شططا ﴾ أي: قدولاً جبائراً عن الصواب، متعدياً للحد، وما حمله على ذلك إلا سفهه وضعف عقله، وإلا فلو كان رزيناً مطمئناً لعرف كيف يقول.

وه وأنا ظننا أن لن تقول الإنس والجن على الله كذبا أن لن تقول الإنس قبل ذلك، وغرنا القادة (٣) والرؤساء من الجن والإنس، فأحسنا بهم الظن، وظنناهم (٤) لا يتجرؤون على الكذب على الله، فلذلك كنا قبل هذا على طريقهم، فاليوم إذ بنان لنا الحق، رجعنا إليه (٥)، وانقدنا له، ولم نبال بقول أحد من الناس (٢) يعارض الهدى.

﴿٦﴾ ﴿وأنه كان رجال من الإنس يعوذون برجال من الجن فزادوهم رهقا﴾ أي: كان الإنس يعبدون الجن ويستعيذون بهم عند المخاوف والأفزاع (٢٠٠)، فزاد الإنس الجن رهقا أي: طغياناً وتكبراً، لما رأوا الإنس

يُرْسِلِ ٱلمُسَمَاءَ عَلَيْكُمْ فِنْ ذَارًا ۞ وَيُحِدِدُ كُمْ يَأْخُولُ وَيَنِينَ وَيَجْعَل لَكُرْجَنَّتِ وَيَجْعَلُ لَكُو أَبْعَلُ ۞ مَّا لَكُو لِانْزِهُونَ لِقَوْقَالًا ۞ وَقَدْ خَلَقَكُو ٱلْمُوارَّا۞ ٱلْرَّنْـرَوْاْكَيْفَ خَلَقَ ٱللهُ سَيْعَ مَعَوَتِ طِبَاقًا ۞ وَجَعَلَ الْقَصَرَفِيهِ نَ فُولًا وَجَعَلَ النَّمْ مَرَاحًا ۞ وَاللَّهُ أَنْبُتَكُمْ مِنَ ٱلأَرْضِ بَالَا ۞ تُوني دُونُوا وَيُحْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا ٥ وَالْتَهُ جَعَلَ لَكُوا ٱلرَّصْ بِسَاطَا ۞ إِنْسَالُتُ وَالْمَا مِبْلًا فِجَاجًا۞ قَالَ فُوحُ زَّبِ إِنَّهُمْ عِصَوْفِ وَالْتَبَعُواْ مَن لَّرْيَكِزِدْهُ مَالُهُۥ وَوَلَدُوْء إِلَّاحْتَ أَرَّا۞ وَمَكَّرُواْمَكُواكُبُارَا۞ وَعَالُوالْاَوْنَ عَلِلْهَنَكُمُّ وَلَاتَذُرُنَّ وَدًّا وَلَاسُوَاعًا وَلَايغُوثَ وَيَعُوقَ وَلَسْرَا ۞ وَقَدْ أَضَكُوا كَيْهِ أَوْلَاتَ زِدِ الطَّالِمِ مِنَ لِلْاصَلَلَا ۞ يَمَّا حَطِيتَ لِنِهِ مُأْغَيَّهُواْ فَأَدْخِ لُواْ فَازَ خَلَا فَلَرْبِجِ دُواْ لَمَتْمِ فِن دُونِ ٱلْهَ أَنصَارًا ١٥ وَقَالَ فُوحٌ زَّتِ لَاتَذَرْعَلَ ٱلأَرْضِ مِنَ ٱلْكَفِينَ مَنكَادًا ۞ إِنَّكَ إِن تَذَرُهُمُ مِنْ يُعِدُّ وَأَعِدَادُكَ وَلَا يَكُدُوا إِلَّا فَاجِرًا كَفَّارًا ۞ رَّبِّ ٱغْفِرْ لِي وَلِوَلِادَى وَلِعَن دَخَلَ بَنْيِيّ مُؤْمِثُ إِنَّهُمْ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ وَلَاتَزِدِ ٱلظَّلِمِينَ إِلَّائِبَارًا۞ OF THE PARTY OF TH

يعبدونهم، ويستعيدون بهم، ويحتمل أن الضمير في زادوهم يرجع إلى الجن ضمير الواو (^^ أي: زاد الجن الإنس ذعراً وتقويفاً لما رأوهم يستعيدون بهم، ليلجئوهم إلى الاستعادة بهم، فكان الإنسي إذا نزل بواد يخوف، قال: «أعوذ بسيد هذا الوادي من سفهاء قومه».

﴿وأنهم ظنوا كما ظننتم أن لن يبعث الله أحداً الي: فلما أنكروا البعث، أقدموا على الشرك والطغيان.

﴿ وَأَنَا لَمَنَا السَمَاءَ ﴾ أي أتيناها واختبرناها، ﴿ فوجدناها ملئت حرساً شديداً ﴾ عن الوصول إلى أرجائها [والدنو منها]، ﴿ وشهبا ﴾ يرمى بها من استرق السمع، وهذا بخلاف عادتنا الأولى، فإنا كنا نتمكن من الوصول إلى خبر السماء

﴿ وَأَنَا كِنَا تَقْعِدُ مِنْهَا مَقَاعِدُ للسمع ﴾ فنتلقف من أخبار السماء ما شاء الله ، ﴿ فَمَنْ يَسِيتُمُعُ الآن يَجِدُ لِهُ شَهَابًا

<sup>(</sup>١) في ب. منذرين لقومهم.

<sup>(</sup>٢) في ب: والجلال.

<sup>(</sup>٣) في ب: عزتنا السادة والرؤساء.

<sup>(</sup>٤) في ب: وحبناهم.

<sup>(</sup>٥) في ب: سلكنا طريقه.

<sup>(</sup>٦) في ب: من الخلق.

<sup>(</sup>٧) في ب: كان الإنس يعوذون بالجن عند المخاوف والأفزاع، ويعبدونهم.

 <sup>(</sup>A) في ب: ويحتمل أن الضمير وهي الواو يرجع إلى الجن.

رصدا أي: مرصداً له، معداً لإتلافه وإحراقه أي: وهذا له شأن عظيم، ونبأ جسيم، وجزموا أن الله تعالى أراد أن يحدث في الأرض حادثاً كبيراً، من خير أو شبر، فلهذا قالوا: ﴿وَأَتَا لا ندري أَشَرُّ أُريد بمن في الأرض أم أراد بهم ربهم رشدا أي: لا بد من هذا أو هذا، لأنهم رأوا الأمر تغير عليهم تغيراً أنكروه، فعرفوا بفطنتهم، أن هذا ألأمر يريده الله، ويحدثه في الأرض، ألأمر يريده الله، ويحدثه في الأرض، وفي هذا بيان لأدبهم، إذ أضافوا الخير وفي هذا بيان لأدبهم، إذ أضافوا الخير ما الله تعالى، والشر حذفوا فاعله تأدباً مع الله.

﴿وانا منا الصالحون ومنا دون ذلك اي: فساق وفجار وكفار، ﴿كنا طرائق قددا أي: فرقاً متنوعة، وأهواء متفرقة، كل حزب بما لديم فرحون.

وأنا ظننا أن لن نعجز الله في الأرض ولن نعجزه هربا أي: وأنا في وقتنا الآن تبين لنا كمال قدرة الله وكمال عجزنا، وأن نواصينا بيد الله، فلن نعجزه في الأرض ولن نعجزه إن هربنا وسعينا بأسباب الفراد والخروج عن قدرته، لا ملجأ منه إلا إليه، فوأنا لما سمعنا الهدى وهو القرآن الكريم، الهادي إلى الصراط المستقيم،

وعرفنا هدايته وإرشاده، أثَّر في قلوبنا فـ ﴿آمنا به﴾.

ثم ذكروا ما يرغب المؤمن فقالوا: فهمن يؤمن بربه إيماناً صادفاً فلا غاف بخساً ولا رهفاً هاي: لا نقصاً ولا طغياناً ولا أذى يلحقه (۱) ، وإذا سلم من الشر حصل له الخير، فالإيمان سبب داع إلى حصول كل خير وانفاء كل شر.

﴿ وأنسا مسنسا المسسل مسون ومسنسا القاسطون ﴾ أي: الجائرون، العادلون عن الصراط المستقيم.

﴿ فمن السلم فاولئك تحروا رشدا﴾ أي: أصابوا طريق الرشد، الموصل لهم إلى الجنة وتعيمها، ﴿ وأما القاسطون فكانوا لجهنم حطبا﴾ وذلك جزاء على أعمالهم، لا ظلم من الله المريقة ﴾ إلى ﴿ لأسقيناهم ماء غدقاً ﴾ أي: هنيئاً مريئاً، ولم يمنعهم ذلك إلا ظلمهم وعدوانهم. ﴿ لنفتنهم فيه ﴾ أي: لنختبرهم فيه ونمتحنهم، ليظهر الصادق من الكاذب.

ومن يعرض من ذكر ربه يسلكه عذاباً صعدا أي: من أعرض عن ذكر الله، الذي هو كتابه، فلم يتبعه ويُنقد له، بل غفل عنه ولهي، يسلكه عذاباً صعداً أي: شديداً بليغاً.

﴿وَأَن المساجد لله فلا تدعوا مع الله أحداً أَهُ أَي: لا دعاء عبادة، ولا دعاء مسألة، فإن المساجد التي هي أعظم عال العبادة، مبنية على الإخلاص لله، والخضوع لعظمته، والاستكانة لعزته، ﴿وَأَنّه لما قيام عبد الله يدعوه ﴾ أي: يسأله ويتعبد له ويقرأ القرآن كاد الجن من تكاثرهم عليه أن يكونوا عليه لبدا أي: متلبدين متراكمين، حرصاً على سماع ما جاء به من الهدى.

﴿ قل﴾ لهم يا أيها الرسول، مبيناً حقيقة ما تدعو إليه:

﴿إِنَمَا أَدْعُو رِي وَلا أَشْرِكُ بِهِ أَحِداً﴾ أي: أوجيه وحيده لا شريبك له، وأخلع ما دونه من الأنداد والأوثان، وكل ما يتخذه المشركون من دونه.

وقل إن لا أملك لكم ضراً ولا رشداً ولا من الأمر ولا من التصرف شيء.

(۲۲) ﴿قل إِن لَن يَجِيرِن مِن الله أحد) أي: لا أحد أستجير به ينقذني من عداب الله، وإذا كان الرسول الذي هو أكمل الخلق، لا يملك ضرأ ولا رشداً، ولا يمنع نقسه من الله أن أراده بسوء، فغيره من الخلق من باب أولى وأحرى، ﴿ولن أجد من دونه ملتحدا ﴾ أي: ملجاً ومنتصراً ومنتصراً ليس لي مزية على الناس، إلا أن الله خصني بإبلاغ رسالاته ودعوة الخلق لل الله، وجذا (٢) تقوم الحجة على الناس.

﴿ومن يعص الله ورسوله فإن له نار جهنم خالدين فيها أبداً ﴿ وهذا المراد به المعصية الكفرية ، كما قيدتها النصوص الأخر المحكمة .

وأما مجرد المعصية، فإنه لا يوجب الخلود في النار، كما دلت على ذلك آيات القرآن، والأحاديث عن النبي الله وأجمع عليه سلف الأمة وأئمة هذه الأمة.

وحتى إذا رأوا ما يوعدون أي: شاهدوه عباناً، وجزموا أنه واقع بهم، ونسيعلمون في ذلك الوقت حقيقة عدداً حين لا ينصرهم غيرهم ولا أنفسهم ينتصرون، وإذ يحشرون فرادى كما خلقوا أول مرة، وقل لهم إن سألوك [فقالوا] «متى هذا الوعد»؟: فإن أدري أقريب ما توعدون أم يجعل له ربي أمدا أي: غاية طويلة، فعلم ذلك عند الله، وعالم الغيب فلا يظهر على غيبه أحدا أو من الخلق، بل انفرد بعلم الضمائر والأسرار والغيب، وإلا بعلم الضمائر والأسرار والغيب، وإلا بعلم الضمائر والأسرار والغيب، وإلا

<sup>(</sup>١) في ب: فقالوا: ﴿فَمَن يَوْمَن بَرِبِهِ فَلَا يَخَافَ بِخَسَا وَلَا رَهْقاً﴾ أي: من آمن به إيماناً صادقاً فلإ عليه نقص ولا أذى يلحقه.

<sup>(</sup>٢) فى ب: ودعوة خلقه إليه وبذلك.

من ارتضى من رسول ﴾ أي: فإنه يخبره بما اقتضت حكمته أن يخبره به، وذلك لأن الرسل ليسوا كغيرهم، فإن الله أيدهم بتأييد ما أيده أحدا من الخلق، وحفظ ما أوحاه إليهم حتى يبلغوه على حقيقته، من غير أن تتخبطهم الشياطين، ولا(١) يزيدوا فيه أو ينقصوا، ولهذا قال: ﴿ فَإِنَّهُ يَسَلُّكُ مِنْ بين يديه ومن خلفه رصدا، أي: يحفظونه بأمر الله؛ ﴿ليعلم ﴾ بذلك ﴿أَن قد أبلغوا رسالات رجم ﴾ بما جعله لهم من الأسباب، ﴿وَأَحَاطُ بِمَا لديهم أي: بما عندهم، وما أسروه وأعلنوه، ﴿وأحصى كل شيء

وفي هذه السورة فوائد كثيرةً:

منها: وجود الجن، وأنهم مكلفون مأمورون مكلفون منهيون، مجازو**ن** بأعمالهم، كما هو صريح في هذه

ومنها: أن رسول الله ﷺرسول إلى الجنن، كنمنا هنو رسول إلى الإنس<sup>(۲)</sup>، فإن الله صرف نفر الحن ليستمعوا ما يوحى إليه ويبلغوا

ومنها: ذكاء الجن ومعرفتهم بالحق، وأن الذي ساقهم إلى الإيمان هو ما تحققوه من هداية القرآن، وحسن أدبهم في خطامهم .

ومنها: اعتناء الله برسوله، وحفظه لما جاء به، فحين ابتدأت بشائر نبوته، والسماء محروسة بالنجوم، والشياطين قد هربت عن أماكنها، وأزعجت عن مراصدها، وأن الله رحم به الأرض وأهلها رجمة ما يقدر لها قدري وأراد بهم ربهم رشدا، فأراد أن يظهر من دينه وشرعه ومعرفته في الأرض، ما تبتهج

له القلوب، وتفرح به أولو الألباب، وتظهر به شعائر الإسلام، وينقمع به أهل الأوثان والأصنام.

ومنها: شدة حرص الحن لاستماع الرسول ﷺ، وتراكمهم عليه.

ومنها: أن هذه السورة، قد اشتملت على الأمر بالتوجيد والنهى عن الشرك، وبينت حالة الخلق، وأن كل أحد منهم لا يستحق من العبادة مثقال ذرة، لأن الرسول محمداً عَلَيْهُ، إذا كان لا يملك لأحد نفعاً ولا ضراً، بل ولا يملك لنفسه، علم أن الخلق كلهم كذلك، فمن الخطأ والغلط(٣) اتخاذ من هذا وصفه إلهاً [آخر]

ومنها: أن علوم الغيب قد انفرد الله بعلمها، فلا يعلمها أحد من الخلق، إلا من ارتضاه الله وخصه (؟) بعلم شيء منها.

> تم تفسير سورة قل أوحي إلي، ولله الحمسد(ه)

#### تفسير سورة المزمل [وهي] مكية

﴿١١-١﴾ ﴿بسم الله السرحسن الرحيم يا أيها المزمل \* قم الليل إلا قليلاً \* نصفه أو انقص منه قليلاً \* أو زد عليه ورتبل القرآن ترتيلاً \* إنا سنلقى عليك قولا ثقيلاً \* إن ناشئة الليل هي أشد وطناً وأقوم قيلاً \* إن لك في النهار سبحاً طويلا ﴿ وَاذْكُرُ اسم ربك وتبتل إليه تبتيلاً \* رب المشرق والمغرب لا إله إلا هو فاتخذه وكيلا \* واصبر على ما يقولون واهجرهم هجراً جميلا \* وذرني والمكذبين أولي النعمة ومهلهم قليلا﴾ المزمل: المتغطى بثيابه كالمدثر، وهذا وهي السلاة، وسأكد الأوقات

SHIPPING AND MARKET BETTER إً وَأَنَّا مِنَا ٱلْمُسُامُ وَ حَمِنَا ٱلْفَاسِطُونَّ فَيْزَأَسْلَمَ فَأَوْلَاكَ تَحَرَّوْا المَّنَا وَ وَأَمَّا الْقَلِيطُونَ وَكَاوُلِهُ مَنَّا مُعَلِّا هُ [ وَأَلَّهِ آسْتَقَاعُوا عَلَى القَامِهَةِ لَأَسْقَيْنَا لَمُ مَّأَةٌ عَدُقًا ﴿ لِمُعْنِسَا لُمِّ فِيهً وَمَن يُعْمِضَ عَن ذِكْرِ رَبِيهِ يَسْلُحُهُ عَذَابُ اصَعَدَاكَ وَأَنَّهُ المُستجدَيلَيهِ فَلَانَدَعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا ﴿ وَأَنْفَدَ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللَّهِ ﴾ يَدْعُوهُ كَادُواْ يَكُوفُونَ عَلَيْهِ لِيكَا۞ قُلُّ إِنَّكُمَّا أَدْعُواْرَ فِي وَلَاّ أُشْرِكُ بِهِ: أَحَدًا۞ قُلْ إِنِّ لَآ أَمْلِكُ لَكُوْمَتَرًّا وَلَا رَضَّدُا۞ قُلْ إِنِّي لَن يُجِيرَفِ مِنَ أَلْمَهِ أَحَدُ وَلَنَّ أَجِدَمِن دُونِهِ مُلْتَحَدًّا ﴿ إِلَّا بِلَاغًا عِنَ ٱللَّهِ وَرِسَكَ لَا يَدِّ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَإِلَى الْمُنَارَجَهَا لَمَ خَلِينِ فِيهَا أَبِدُا۞ حَتَىٰ إِذَا رَأُواْ مَا يُوعَدُونَ فَسَيَعَكُونَ مَنْ أَضْعَفُ نَاصِرًا وَأَقَلُّ عَكَدُا ۞ قُلْ إِنْ أَدْرِي أَقَيِبٌ مَا تُوعَدُّونَ أَمْ يَجْعَلُ لَهُ رَبِّ أَمَدَا ۞عَلِمُ ٱلْعَيْبِ فَلَايْظُهِرُ الله عَلَى غَيِيهِ عِدَأَ حَدَالِهِ إِلَّا مِن أَرْتَضَىٰ مِن رَّسُولِ فِإِنَّهُ رُمَسَلُكُ مِنْ الله الله وَعِنْ خَلْفِهِ وَصَلَالًا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله يُّمُ رَبِيهِ مِن وَأَحَاظَ بِمَالْدَيْهِ مِ وَأَحْصَىٰ كُلُّ شَيْءٍ عَدَدُاهِ TO SECOND

الوصف حصل من رسول الله ﷺ حين أكرمه الله برسالته، وابتدأه بإنزال [وحيه بإرسال] جبريل إليه، فرأي أمراً لم ير مثله، ولا يقدر على الثبات له إلا المرسلون، فاعتراه في ابتداء ذلك(٦) انزعاج حين رأى جبريل عليه السلام، فأتى إلى أهله، فقال: «رملون رملون» وهو ترعد فرائصه، ثم جاءه جبريل، فقال: «اقرأ»، فقال: «ما أنا بقاريء»، فغطه حتى بلغ منه الجهد، وهو يعالجه على القراءة، فقرأ ﷺ، ثم ألقي الله عليه الثبات، وتابع عليه الوحي، حتى بلغ مبلغاً ما بلغه أحد من المرسلين.

فسبحان الله، ما أعظم التفاوت بين ابتداء نبوته ونهايتها، ولهذا خاطبه الله جذا الوصف الذي وجد منه في أول

فأمره هنا بالعبادات المتعلقة به، ثم أمره بالصبر على أذية أعدائه(٧)، ثم أمره بالصدع بأمره، وإعلان دعوتهم إلى الله، فأمره هنا بأشرف العبادات،

في ب: من غير أن تقر به الشياطين فلا. (i)

في ب: مبعوث إلى الجن كما هو مبعوث إلى الإنس. (٢)

**في ب.** من الخطأ والطلم. **(٣)** 

في ب: واختصه. (٤)

في ب: تم تفسيرها والحمد لله رب العالمين. (o)

في ب: فاعتراه عند ذلك.

في ب. على أدية قومه. (Y)

وأفضلها، وهو قيام الليل.

ومن رحمته تعالى، أنه لم يأمره بقيام الليل كله، بل قال: ﴿قَمْ اللَّيلِ إِلا قَلْلَ: ﴿قَمْ اللَّيلِ إِلا قَلْلَا ﴾ ثم قدر ذلك، فقال: ﴿نصفه أو انقص مشه ﴾ أي: من النصف ﴿قليلا ﴾ بأن يكون الثلث ونحوه ﴿أو زدعليه ﴾ أي: على النصف، فيكون الثلثن ونحوه!

ورتل القرآن ترتيلا فإن ترتيل القرآن به يحصل التدبر والتفكر، وتحريك القلوب به، والتعبد بآياته، والتعبد بآياته، والتهيؤ والاستعداد التام له، فإنه قال: فإنا سنلقي عليك قولاً ثقيلاً أي: نوحي إليك هذا القرآن الثقيل أي: العظيمة معانيه، الجليلة أوصافه، وما كان مذا الوصف، حقيق أن يتهيأ له، ويرتل، ويتفكر فيما يشتمل عليه. ثم فقال: فإن ناشئة الليل أي: الصلاة فيه بعد النوم هي أشد وطأ وأقوم فيه يعد النوم هي أشد وطأ وأقوم مقصود القرآن، يتواطأ على القرآن (٢) مقصود القرآن، يتواطأ على القرآن (٢) القلب واللسان، وتقل الشواغل،

ويفهم ما يقول، ويستقيم له أمره، وهذا بخلاف النهار، فإنه لا يحصل به هذا المقصود (٢٠)، ولهذا قال: ﴿إِن لك في النهار سبحاً طويلا﴾ أي: تردداً على حوائجك ومعاشك، يوجب اشتغال القلب، وعدم تفرغه التفرغ التام، ﴿واذكر السم ربك﴾ شامل لأنواع الذكر كلها ﴿وتبتّل إليه تبتيلا﴾ أي: انقطع إلى الله تعالى، فإن الانقطاع إلى الله والإنابة إليه، هو الانفصال بالقلب عن الخلائق، والاتصاف بمحبة الله، وكل ما يقرب إليه، ويدني من رضاه.

﴿ رب الشرق والمغرب ﴾ وهذا اسم جنس يشمل الشارق والمغارب [كلها] ، فهو تعالى رب المشارق والمغارب ، وما يكون فيها من الأنوار ، وما هي مصلحة له من العالم العلوي والسفلي ، فهو رب كل شيء وخالقه ومدره .

﴿لا إله إلا هو﴾ أي: لا معبود إلا وجهه الأعلى، الذي يستحق أن يخص بالمحبة والتعظيم، والإجلال والتكريم، ولهذا قال: ﴿فَاتَخَذُهُ وَكِيلا﴾ أي: حافظاً ومديراً لأمورك كلها.

فلما أمره الله بالصلاة خصوصاً، وبالذكر عموماً، وذلك يحصل للعبد ملكة قوية في تحمل الأثقال، وفعل الثقيل أن من الأعمال، أمره بالصبر على ما يقول فيه المعاندون له ويسبونه أمر الله، لا يصده عنه صاد، ولا يبرده راد، وأن يهجرهم هجراً جيلاً، وهو الهجر حيث اقتضت ولا يمردة الهجر الذي لا أذية فيه، فيقابلهم (٥) بالهجر والإعراض عنهم فيقابلهم (٩) بالهجر والإعراض عنهم وعن أقوالهم التي تؤذيه، وأمره

بجدالهم بالتي هي أحسن.

﴿وذرني والمكذبين﴾ أي: اتركني وإياهم، فسأنتقم منهم، وإن أمهلتهم فلا أهملهم، وقوله: ﴿أُولِي النعمة﴾ أي: أصحاب النعمة والغنى، الذين طغوا حين وسع الله عليهم من رزقه، وأمدهم من فضله كما قال تعالى: ﴿كلا إن الإنسان ليطغى \* أن رآه استغنى \* ثم توعدهم بما عنده من العقاب، فقال:

﴿ ١٤ \_ ١٤ ﴾ ﴿إِن لَدِينَا أَنْكَالاً وجحيماً \* وطعاماً ذا غصة وعذاباً أليماً \* يوم ترجف الأرض والجبال وكانت الجبال كثيباً مهيلاً أي: إن عندنا ﴿أَنْكَالاً﴾ أي: عذاباً شديداً، جعلناه تنكيلاً للذي لا يزال مستمراً على الذنوب (٢٠) . ﴿ وجعيما ﴾ أي: ناراً حامية ﴿وطعاما ذا غصة﴾ وذلك لمرارته وبشاعته، وكراهة طعمه وريحه الخبيث المنتن ، ﴿وعدابا أليما ﴾ أي: موجعاً مفظعاً، وذلك ﴿ يُوم ترجف الأرض والجبال من الهول العظيم، ﴿وكانت الجيال﴾ الراسيات الصم الصلاب **(كثيبا مهيلا)** أي: يمنزلة الرمل المنهال المنتثر، تم إنها تبس بعد ذلك، فتكون كالهباء المتثور :

وانا أرسلنا إليكم رسولاً شاهداً عليكم كما أرسلنا إليكم فرعون رسولاً \* فعصى فرعون الرسول فأخذناه أخذاً وبيلاً يقول تعالى: احمدوا ربكم على إرسال هذا النبي الأمي العربي البشير النذير، الشاهد على الأمة بأعمالهم، واشكروه وقوموا بهذه النعمة الجليلة، وإياكم أن تكفروها، فتعصوا رسولكم، فتكونوا كفرعون حين أرسل الله إليه موسى بن عصران، فسدعاه إلى الله، وأمره بالتوجيد، فلم يصدقه، بل عصاه،

<sup>(</sup>١) في ب: حصول.

<sup>(</sup>۲) في ب: عليه،

<sup>(</sup>٣) في ب: فإنه لا تحصل به هذه المقاصد.

<sup>(</sup>٤) في ب: وفعل المشق.

<sup>(</sup>٥) في ب: بل يعاملهم.

 <sup>(</sup>٦) في ب: على ما يغضب الله.

﴿ ﴿ ١٧ ﴾ ﴿ فكيف تتقون إن كفرتم يوماً يجعل الولدان شيباً \* السماء منقطرٌ به كان وعده مفعولاً السماء أي: فكيف يحصل لكم الفكاك والنجاة من يوم القيامة، اليوم المهيل أمره، العظيم قدره (١٦)، الذي يشيب الولدان، وتذوب له الجمادات العظام، فتتفطر به السماء وتنتثر به نجومها ﴿كان وعده مفعولاً أي: لا بدمن وقوعه، ولا حائل دونه.

﴿١٩﴾ ﴿إن هذه تذكرة فمن شاء اتخذ إلى ربه سبيلا ﴾ [أي:] إن هذه الموعظة التي نبأ الله بها من أحوال يوم القيامة وأهواله (٢<sup>)</sup>، تذكرة يتذكر سأ المتقون، وينزجر بها المؤمنون، ﴿فمن شاء اتخذ إلى ربه سبيلاً أي: طريقاً موصلاً إليه، وذلك باتباع شرعه، فإنه قد أبانه كل البيان، وأوضحه غاية الإيضاح، وفي هذا دليل على أن الله تعالى أقدر العباد على أفعالهم، ومكنهم منها، لا كمايقوله الجبرية: إن أفعالهم تقع بغير مشيئتهم، فإن هذا خلاف النقل والعقل.

﴿٢٠﴾ ﴿إِنَّ ربك يعلم أنك تقوم أدنى من ثلثي الليل ونصفه وثلثه وطائفة من الذين معك والله يقدر الليل والنهار علم أن لن تحصوه فتاب عليكم فاقرؤوا ما تيسر من القرآن علم أن سيكون منكم مرضى وآخرون يضربون في الأرض يبتغون من فضل الله وآخرون يقاتلون في سبيل الله فاقرؤوا ما تيسر منه وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة وأقرضوا الله قرضاً حسناً وما تقدموا لأنفسكم من خير تجدوه عند الله هو خيرا وأعظم أجرا واستغفروا الله إن الله غفور رحيم الله في أول هذه السورة أنه أمر رسوله بقيام نصف الليل، أو ثلثه أو ثلثيه، والأصل أن أمته أسوة له في الأحكام، وذكر في

فأخذه الله أخذاً وبـيلا أي: شـديـداً ﴿ هذا الموضع، أنه امتثل ذلك هو وطائفة معه من المؤمنين.

ولما كان تحرير الوقت المأمور به مشقة على الناس، أخبر أنه سهل عليهم في ذلك غاية التسهيل، فقال: ﴿والله يقدر الليل والنهار ﴾ أي: يعلم مقاديرهما وما يمضي منهما ويبقى.

﴿ عِلْم أَن لَن تَحْصُوه ﴾ أي: [لن] تعرفوا مقداره من غير زيادة ولا نقص، لكون ذلك يستدعي انتباها وعناء زائداً أي: فخفف عنكم، وأمركم بما تيسر عليكم، سواء زاد على القدر أو نقص، ﴿فاقرؤوا ما تيسر من القرآن، أي: مما تعرفون ومما لا يشق عليكم، ولهذا كان الصلي بالليل مأموراً بالصلاة ما دام نشيطاً، فإذا فتر أو كسل أو نعس، فليسترح، ليأتي الصلاة بطمأنينة وراحة .

ثم ذكر بعض الأسباب المناسبة للتخفيف، فقال: ﴿علم أن سيكون منكم مرضى پشق عليهم صلاة ثلثي الليل أو نصفه أو ثلثه، فليصل المريض المتسهل عليه (٢)، ولا يكون أيضاً مأموراً بالصلاة قائماً عند مشقة ذلك، بل لو شقت عليه الصلاة النافلة، فله تركها [وله أجر ماكان يعمل صحيحاً]. ﴿وآخرون يضربون في الأرض يبتغون من فضل الله اي أي: وعلم أن منكم مسافرين يسافرون للتجارة، ليستغنوا عن الخلق، ويتكففوا عن الناس(٤) أي: فالمسافر، حاله تناسب التخفيف، ولهذا خفف عنه في صلاة الفرض، فأبيح له جمع الصلاتين في وقت واحد، وقصر الصلاة الرباعية .

وكذلك ﴿ آخرون يقاتلون في سبيل الله فاقرؤوا ما تيسر منه الله فذكر تعالى تخفيفين، تخفيفاً للصحيح المقيم، يراعي فيه نشاطه، من غير أن يكلف عليه تحرير الوقت، بل يتحرى الصلاة الفاضلة، وهي ثلث الليل بعد نصفه

\* إِنَّ رَبِّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ هَوْمُ أَدَيْنِ مِنْكُمَّ الَّيْلِ وَنِصْهَمُ وَثُلْتُهُ وَيَلَا لِهَا مِّنَ ٱلَّذِينَ مَعَكَفَّ وَٱلْلَهُ يُقِدِّرُ ٱلْيَلَ وَٱلْتَهَارُّعِلِرَانَ لَن تَحْصُوهُ فَنَابَ عَلَيْكُمُ فَاقَرَهُ وَامَا يَنْكَرَينَ ٱلْقُرْءَانِّ عَلِرَأَن سَيَكُونُ مِنكُم مَرْضَىٰ وَمَلْحُرُونَ يَضْرِيُونَ فِي ٱلْأَرْضِ يَبْنَعُونَ مِن فَضْبِل ٱللَّهِ وَءَاحَرُونَ يُقَائِلُونَ فِي سَيِيلِ ٱللَّهِ فَاقَرْءُوا مَا نَيْسَرَعِنْهُ وَأَقِيمُوا ٱلفَّبَالُوةَ وَءَا لَوُا ٱلزَّكُوةَ وَأَقْرِضُوا ٱللَّهُ قَرْضًا حَسَنًا وَمَا تُقَدِّمُواْ لِأَنْفُيكُم مِنْ ضَرْبِيِّجُ دُوهُ عِندَاللَّهِ هُوَخَيْرًا وَأَعْظَمَ أَجَرًا وَأَسْتَغَفِرُوا أَللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ عَسَفُورٌ تَجِيمُ \_واَمْوَالْوَمُوْالِيَّهُ اللهُ يَالَيُّا لَلْقَارِّ ۞ فَوَالْمِيْدَ ۞ وَرَبِّكَ فَكَيْرَ ۞ وَيُبَالِكَ فَلَهُرَ ۞ وَٱلرُّهُوَ فَالْهُوْرُ۞ وَلَا مَنْنَ تَسْتَكُورُ۞ وَلِرُنِكَ فَأَصْدِرُ۞ فَإِنَاقِهُ فِٱلنَّاقُورِ ۞ فَلَالِكَ وَمَهِ ذِوْمُ عَسِيرُ ۞ عَلَى ٱلْكَفِينَ عَيْرُ لِسِيرِ كُلُّ ۞ ذَرَنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيدًا ۞ وَجَعَلْتُ لَهُ مَا لَا ثَمَّدُونًا ٥ وَيَنِينَ شُهُودًا ٥ وَمَهَدَتُ لَهُ مَتَهِيدًا ١ فُرْيَطُمَعُ أَنْ أَزِيدَ ٥ كُلَّآ إِنَّهُ زُكَانَ لِأَيْكِيْنَا عَنِينًا ۞ سَأَرْفِقُهُ مُصَعُودًا ۞ PARAMONO LARGES

وتخفيفاً للمريض أو المسافر، سواء كان سفره للتجارة، أو لعبادة، من قتال أو جهاد، أو حج، أو عمرة، ونحو ذلك (٥)، فإنه أيضاً يراعي ما لا يكلفه، فلله الحمد والثناء، الذي ما جعل على الأمة في الدين<sup>(٦)</sup> من حرج، بل سهل شرعه، وراعي أحوال عباده ومصالح دينهم وأبدانهم ودنياهم.

الأول.

ثم أمر العباد بعبادتين، هما أم العبادات وعمادها: إقامة الصلاة، التي لا يستقيم الدين إلا بها، وإيتاء الزكاة التي هي برهان الإيمان، وبها تحصل المواساة للفقراء والمساكين، ولهذا قال:

«وأقيموا الصلاة» بأركانها، وشروطها، ومكملاتها، ﴿وأقرضوا الله قرضاً حسنا﴾ أي: خالصاً لوجه الله، من نية صادقة، وتثبيتاً من النفس، ومال طيب، ويدخل في هذا، الصدقة الواجبة والستحبة، ثم حث على عموم الخير وأفعاله، فقال: ﴿وما تقدموا الأنفسكم من خير تجدوه عند الله هو خيراً وأعظم أجرأ الحسنة بعشر أمثالها، إلى سبعمائة ضعف، إلى أضعاف كثيرة.

في ب: أو لعبادة من جهاد أو حج (0)

أو غيره.

نى ب: ويتكففوا عنهم.

في ب: خطره. (1)

في ب: وأهوالها. في ب: ما يسهل عليه. (٣)

في ب: حيث لم يجعل علينا في الدين .

إِتَهُ مُكَرِّرَهُمُّ رَقِي فَقُيلَ كِيْفَ فَتَدَرَ اللهِ فُولِكَيْفَ فَتَدَ اللهِ فُرْتَظَرَ ٥ أُمُّ عَنَنَ وَنَمْرَ فَ مُمَّ أَمْرُوالْمَ عَكُمْرَ فَعَالَ إِنَّ هَذَا ۖ إِلَّا مِعْرُ إِوْمُنُ ۞إِنْ هَنَآ إِلَّا فَوْلُٱلْبَشِرِ صَالْمَيْدِ وَمَعَرَى وَمَاۤ أَدَرَكَ مَاسَعًرُ۞ لَاثْنِي وَلَانَدُرْ ۞ قُوْلَتَ لِلْقِدِي عَلَيْهِ النَّعَةَ عَشَرَ ۞ وَمَاجَعَلْنَا أَصْحَبُ النَّارِيا لَّامَلَيْتِكُمُّ وَمَاجَعَلْنَاعِدَّ ثُمُّ إِلَّافِنَةُ لِلَّذِينَ كُثْرُوا لِيسَلِّيقَ ٱلَّذِينَ أُوقُواْ ٱلْكِتَابَ وَيَرْدُادَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِيْنَا وَلَا يَزَبَّابَ ٱلَّذِينَ أُوقُوا ٱلْكِنَاتَ وَٱلْمُؤْمِثُونُ وَلِيقُولَ ٱلَّذِينَ فِي تُلُوبِهِم مَّرَيِنَّ وَٱلْكَهْرُونَ مَاذَا أَرَادَ أَنْهُ يَهِذَا مَنَكُو كُذَالِكَ يُعِيلُ أَفَدُ مَن يَشَاهُ وَيَهْدِى مَن يَشَاهُ اللهِ وَمَايَعَا أَرْجُوُو وَرَبِّكَ إِلَّاهُو وَمَاهِنَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْبَشَرِ۞ كَلَّا وَالْقَبَرِ ۞ وَالَّيْلِ إِذَ أَدْرَ ۞ وَالشَّيْحِ إِذَا أَسْفَرَ ۞ إِنَّهَا لِإِحْدَى الْكُرْ ۞ نَيْهِ كَ لِلْبَشَرِ ۞ لِمَنْ شَلَّة مِنكُمْ أَن يَتَقَدَّمَ أَفْوِيَّا أُخَّرُ ۞ كُلُّ تَفْسِ عَاكُسُبَتْ رَهِينَةُ ۞ إِلَّا أَصْعَبُ ٱلْيِينِ۞ فِحَنَّتِ يَتُسَاَّ أُونَ ٤ عَنِ ٱلْجُرِيمِينَ ﴿ مَاسَلَكَ كُرُ فِي سَقَرَ ۞ قَالُواْ لَرَنَكُ مِنَ ٱلْصَٰلِينَ ۞ وَلَوْنَكَ نَطْعِهُ ٱلْمُسْكِينَ ۞ وَكَنَا أَغُوضُ مَعَ مرسون و وَكَالْمُوْمُنَّ مَنَّ الْمُوْمُنِيَّ وَمِيلِيْنِ ﴿ وَمَالَتُومُنَّ مَنَّ الْمُومُنَّ مَنَّ الْمُومُن الْمُوْمِينِينَ ﴿ وَكَالْمُومِنِينَ ﴿ وَمَالَتُنَا الْمُومِنَ ﴿ وَمَالَتُنَا الْمُومُنِّ مِنْ الْمُومِنِينَ ﴿ وَهُذَا مِنْ مِنْ الْمُومِنِينَ ﴿ وَمُعَالِمُونِ الْمُومِنِينَ الْمُومِنِينَ الْمُومِنِينَ الْمُومِنِينَ الْمُ

وليعلم أن مثقال ذرة من الخير في هذه الدار، يقابله أضعاف أضعاف الدنيا، وما عليها في دار النعيم المقيم، من اللذات والشهوات، وأن الخير والبر في هذه الدنيا، مادة الخير والبر في دار القرار، وبذره وأصله وأساسه، فوا أسفاه على أوقاتٍ مضت في الغفلات، وواحسرتاه على أزمان تقضت بغير الأعمال الصالحات، وواغوثاه من قلوب لم يؤثر فيها وعظ بارئها، ولم ينجع فيها تشويق من هو أرحم بها منها(١٦)

TOUR TOU ON MARKED

فلك اللهم الحمد، وإليك المشتكي، ويك المستغاث، ولا حول ولا قوة إلا بك

﴿واستخفروا الله إن الله غفور رحيم، وفي الأمر بالاستغفار بعد الحث على أفعال الطاعة والخير، فائدة كبيرة، وذلك أن العبد ما يخلو من التقصير فيما أمر به، إما أن لا يفعله أصلاً أو يفعله على وجه ناقص، فأمر بترقيع ذلك بالاستغفار، فإن العبد يذنب آناء الليل والنهار، فمتى لم

يتغمده الله برحمته ومغفرته، فإنه

# تم تفسير سورة المزمل<sup>(٢)</sup>

# تفسير سورة المدثر [وهي] مكية

﴿ ١ - ٧﴾ ﴿ بسم الله السرحسن الرحيم يا أيها المثر \* قم فأنذر \* وربك فكبر \* وثيابك فطهر \* والرجز فاهجر \* ولا تمنن تستكثر \* ولربك فاصبرك تقدم أن المزمل والمدثر بــمــعــــــــــى واحـــد، وأن الله أمـــر رسوله ﷺ، بالاجتهاد في عبادة الله القاصرة والمتعدية، فتقدم هناك الأمر له بالعبادات الفاضلة القاصرة، والصبر على أذى قومه، وأمره هنا بإعلان الدعوة (٣)، والصدع بالإنذار، فقال: ﴿ قَم ﴾ [أي] بجد ونشاط ﴿ فأنذر ﴾ الناس بالأقوال والأفعال، التي يحصل بها المقصود، وبيان حال المنذر عنه، ليكون ذلك أدعى لتركه، ﴿وربك فكبر، أي: عظمه بالتوحيد، واجعل قيصدك في إندارك وجيه الله، وأن يعظمه العباد ويقوموا بعبادته

﴿وثيابك فطهر ﴾ يحتمل أن المراد بثيابه، أعماله كلها، وبتطهيرها تخليصها والنصح بها، وإيقاعها على أكمل الوجوه، وتنقيتها عن المطلات والمفسدات، والمقصات من شرك ورياء، [ونفاق]، وعجب، وتكبر، وغفلة، وغير ذلك، يما يؤمر العبد باجتنابه في عباداته.

ويدخل في ذلك تطهير الثياب من النجاسة، فإن ذلك من تمام التطهير للأعمال خصوصاً في الصلاة، التي قال كثير من العلماء: إن إزالة النجاسة عنها شرط من شروط الصلاة.

المعروفة، وأنه مأمور بتطهيرها عن [جميع] النحاسات، في جميع الأوقات، خصوصاً في الدخول في الصلوات، وإذا كان مأموراً بتطهير الظاهر، فإن طهارة الظاهر من تمام طهارة الباطن.

﴿ والرجز فاهجر ﴾ يجتمل أن المراد بالرجز الأصنام والأوثان، التي عبدت مع الله، فأمره بتركها، والبراءة منها ومما نسب إليها من قول أو عمل . . .

ويحتمل أن المراد بالرجز أعمال الشر كلها وأقواله، فيكون أمراً له بترك الذنوب، صغيرها وكبيرها (<sup>رَّتَ</sup>)، ظاهرها وباطنها، فيدخل في ذلك ا**لشر**ك وما دونه .

﴿ وَلا عَنن تستكثر ﴾ أي: لا عنن على الناس بما أسديت إليهم من النعم الدينية والدنيوية، فتتكثر (٥) بتلك المنة، وترى لك [الفضل] عليهم بإحسانك المنة، بل أحسن إلى الناس مهما أمكنك، وَانْسَ [عندهم] إحسانك، ولا تطلب أجره إلا من الله تعالى، واجعل من أحسنت إليه وغيره على حد

وقد قيل: إن معنى هذا، لا تعطى أحداً شيئاً، وأنت تريد أن يكافئك عليه بأكثر منه، فيكون هذا خاصاً بالنبي ﷺ .

﴿ ولربك فاصبر ﴾ أي: احتسب بصبرك، واقصديه وجه الله تعالى، فامتثل رسول الله ﷺ لأمر ربه، وبادر إليه، فأنذر الناس، وأوضح لهم بالآيات البينات جميع المطالب الإلهية، وعظم الله تعالى، ودعا الخلق إلى تعظيمه، وطهر أعماله الظاهرة والباطنة من كل سوء، وهجر كل ما يبعد عن الله(٦) من الأصنام وأهلها، والشر وأهله، وله المنة على الناس \_ ويحتمل أن المراد بشيابه، الشياب بعد منة الله - من غير أن يطلب منهم

في ب: بالإعلان بالدعوة. (٣)

<sup>(</sup>٤)

قي ب: وهجر كل ما يعبد من دون الله وما يبعد منه. (1)

في ب: أرحم بها من نفسها. (1)

في ب: تم تفسيرها والحمد لله. **(Y)** 

في ب: صغارها وكبارها.

فى ب: فتستكثر، (0)

على ذلك (١) جزاء ولا شكوراً، وصبر لله أكمل صبر، فصبر على طاعة الله، وعن معاصى الله، وعلى أقدار الله المؤلمة (٢)، حتى فاق أولي العزم من الرسلين، صلوات الله وسلامه عليه وعليهم أجمعين. 🗼

﴿ ﴿ ٨ ــ ١٠ ﴾ ﴿ فسإذا نسقسر فسي الناقور \* فذلك يومئذ يوم عسير \* على الكافرين غير يسير﴾ أي: فإذا نفخ في الصور للقيام من القبور، وجمع الخلق(٢) للبعث والنشور. ﴿فَذَلَكُ يومئذيوم عسيركه لكثرة أهواله وشدائده ﴿على الكافرين غير يسير﴾ لانهم قد أيسوا من كل خير، وأيقنوا بالهلاك والبوار.

ومفهوم ذلك أنه على المؤمنين يسير، كما قال تعالى: ﴿يقول الكافرون هذا يوم عسر ھ.

﴿١١ ـ ٣١) ﴿ وَذِرِن ومن خلقت وحيداً \* وجعلت له مالا ممدوداً \* وبنين شهوداً \* ومهدت له تمهيداً \* ثم يطمع أن أزيد \* كلا إنه كان لآياتنا عنيداً \* سأرهقه صموداً \* إنه فكر وقدر \* فقتل كيف قدر \* ثم قتل كيف قدر \* ثم نظر \* ثم عبس وبسر \* ثم أدبر واستكبر \* فقال إن هذا إلا سحرٌ يؤثر \* إن هذا إلا قول البشر \* سأصليه سقر \* وما أدراك ما سقر \* لا تبقى ولا تذر \* لواحة للبشر \*عليها تسعة عشر \*وما جعلنا أصحاب النار إلا ملائكة وما جعلنا عدتهم إلافتنة للذين كفروا ليستيقن الذين أوتوا الكتاب ويزداد الذين آمنوا إيمانا ولا يرتاب الذين أوتوا الكتاب والمؤمنون وليقول الذين فى قلوبهم مرض والكافرون ماذا أراد الله بهذا مثلاً كذلك يضل الله من

یشاء ویهدی من یشاء وما یعلم جنود ربك إلا هو وما هي إلا ذكري للبشر﴾ هـذه الايـات، نـزلـت في الـوليد بـن المغيرة، معاند الحق، والمبارز لله ولرسوله بالمحاربة والمشاقة، فذمه الله ذماً لم يذمه (٤) غيره، وهذا جزاء كل من عاند الحق ونابذه، أن له الخزي في الدنيا، ولعذاب الآخِرة أخزى، فقال : ﴿ وَرِن ومن خلقت وحيداً ﴾ أي: خلقته منفرداً، بلا مال ولا أهل، ولا غيره، فلم أزل أنميه وأربية (ه)، ﴿وجعلت له مالاً عدوداً ﴾ أي: كثيراً ﴿وَ﴾ جعلت له ﴿بنينَ﴾ أي: ذكوراً ﴿شهوداً﴾ أي: دائماً حاضرين عنده، [على الدوام] يتمتع بهم، ويقضي بهم حوائجه، ويستنصر بهم.

﴿ومهدت له تمهيدا ﴾ أي: مكنته من الدنيا وأسبابها، حتى انقادت له مطالبه، وحصل على(٦) ما يشتهي ويسريد، ﴿ أَنْهُ مَعَ هَدُهُ السُّعِيمُ والإمدادات ﴿ يطمع أن أزيد ﴾ أي: يطمع أن ينال نعيم الآخرة كما نال نعيم الدنيا. ﴿كلا﴾ أي: ليس الأمر كما طمع، بل هو بخلاف مقصوده ومطلوبه، وذلك لأنه ﴿كانِ لآياتنا عنيدا أي: معالداً، عرفها ثم أنكرها، ودعته إلى الحق فلم ينقد لها ولم يكفه أنه أعرض وتولى عنها، بل جعل يحاربها ويسعى في إبطالها، ولهذا قال عنه:

﴿ إِنَّهُ فَكُرِ ﴾ [أي:] في نفسه، ﴿ وَقَدُّر ﴾ ما فكر فيه، ليقول قولا يبطل به القرآن .

﴿ فقتل كيف قدر \* ثم قتل كيف قدر، لأنه قدر أمرا ليس في طوره، وتُسَوَّر على ما لا يناله هو و [لا] أمثاله، ﴿ثم نظر﴾ ما يقول، ﴿ثم

A REGISTER AS ASSESSED OF SECTION فَالنَفَعُهُمُ مُشَفَعَةُ الثَّنِفِينَ ۞ فَالْمُتُوْنِ النَّذِكُرَةِ مُعْمِضِينَ۞ كَأَنَّهُمْ خُرُقْتُسْتَنفِرَةٌ ۞ فَرَتَدُمِن قَسْوَرَةٍ۞ بَلْ يُرِيدُكُلُّ آمَرِي مِنْهُمْ أَن يُؤَلِّنَ مُحُمَّا مُنَشِّرَةً ۞ كَلَّا بَل لَا يَكَافُونَ ٱلْآخِرَةَ ۞ كُلَّ إِنَّهُ زُمَّا كُونَ أَنْ شَكَّةَ ذَكَّرُهُ. ﴿ وَمَا يَذَكُّونُ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللَّهُ مُعَوَّاهً لَ الشَّقْوَىٰ وَأَهَلُ الْمُعْمِرَةِ ۞ لاَ أُقِيدُ مِ مُوما لِلْيَكُمَةُ ۞ وَلاَ أُقِيدُ مِ التَّقِيلِ اللَّوَامَةِ ۞ أَيَحَسَبُ ٱلْإِنسَنُ أَلَّ خَمْمَ عِظَامَهُ ۞ بَلَى قَلِيوِينَ عَلَىٰٓ أَن ثُمْوِي تَالَمُ۞ بَلَ الْ يُبِيدُ ٱلْإِسْنَ لِيَفْجُ أَمَامَمُ ۞ يَعَقُلُ أَيَّانَ يَوْمُ ٱلْفِينَةِ ۞ فِالْرِقَ ٱلْمِسَرُ ۞ وَخَسَفَ ٱلْفَتَرُ۞ وَيَعِمَ ٱلشَّمْسُ وَٱلْفَتَرُ۞ يَتُولُٱلْإِنْ مُنْ يَوْمَ إِ أَنْ ٱلْمُرَّ ۞ كُلُّ لأَوْرَدَ ۞ إِلَى رَقِكَ فِي بِالْكِتِنْكُ رُ ۞ يُتَنِيُّوا ٱلْإِنْسَنُ يُوْمَ يِدِيمَاقَكُمْ فَأَخَّرُ يَلِٱلْإِنْسَنُ عَلَى تَقْيدِهِ، بَصِيدِيرَةٌ ﴿ وَلَوْ أَلْنَ مَعَاذِينَ ٥ لَا تُعَرِكَ بِهِ وَلِسَالُكَ لِنَقِلَ بِهِ : ۞ إِنَّ عَلَيْنَا جَمَّعَهُ إِنَّ وَقَرْعَالُهُ ۞ فَإِنَّا قَرَأَتُهُ فَأَلَّيْعِ قُرِّءَالَمُ ۞ ثُمُّ إِلَّهُ عَلَيْنَا يَكِ لَمُ NECES OF STREET

> عبس وبسر، في رجهه، وظاهره نفرة عن الحق وبغضاً له، ﴿ثم أَدِبْرِ﴾ أي: تولى **(واستكبر)** نتيجة سعيه الفكري والعملي والقولي، أن قال: ﴿إن هذا إلا سِحر يؤثر \* إن هذا إلا قول البشر ﴾ أي: ما هذا كلام الله، بيل كلام البشر، وليس أيضا كلام البشر الأخيار، بل كلام الفجار منهم والاشرار، من كل كاذب سحار.

فتبًّا له، ما أبعده من الصواب، وأحراه بالخسارة والتباب!!

كيف يدور في الأذهان، أو يتصوره ضمير كل إنسان، أن يكون أعلى الكلام وأعظمه، كلام الرب العظيم، الماجد الكريم، يشبه كلام المخلوقين الفقراء الناقصين؟!

أم كيف يتجرأ هذا الكاذب العنيد، على وصفه كلام المبدىء المعيد<sup>(٧)</sup>.

فماحقه إلا العذاب الشديد والنكال، ولهذا قال تعالى:

﴿سأصليه سقر \* وما أدراك ما سقر \* لا تبقى ولا تلر ﴾ أي:

في ب: وصبر لربه أكمل صبر، فصبر على طاعة الله وعن معاصيه، وصبر على أقداره المؤلمة. (٢)

في ب: الخلائق. (٣)

في ب: لم يدم به غيره. (٤)

في ب: أربيه، وأعطيه. (0)

**ن**ي ب: وحصل له. **(7)** 

**ف**ي ب: على وصفه بهذا الوصف لكلام الله تعالى. (V)

في ب: أن يطلب عليهم بذلك.

CONTROL OF STREET كُلَّا أَنْ يَعْبُونَ ٱلْمَاحِلَةَ ۞ وَمَذَرُونَ ٱلْآخِزَةَ ۞ وُجُودٌ يُوْمَدِ مَا عِبْرَةً ﴿ إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةً ﴿ وَقُجُوهٌ وَقَهِ إِبَاسِرَةً ۞ نَظُنَّ أَن يُفْعَلَ بِهَا فَاقِرَةٌ ۞ كُلا إِذَا بَلَعَتِ ٱللِّزَاقِ۞ وَقِيلَ مَنَّ زَاقٍ۞ وَظَنَ أَنْهَ ٱلْفِرَاقُ ﴿ وَالْتُفِّي النَّاقُ بِالنَّاقِ ۞ إِلَّا رَبِّكَ يَوْمَ بِدِ ٱلْمُنَاقُ ۞ فَلَا صَدِّقَ وَلَاصَلِّي ۞ وَلَكِنَ كُذَبَ وَقُولُكُ ۞ ثُرَّدُهَبَ إِلَىٰٓ أَهْلِهِ؞ يْسَطَيْ ۞ أَوْلَى لَكَ فَأُولَى ۞ ثُرَّ أَوْلَى لَكَ فَأُولَ ۞ أَخَسَبُ ٱلْإِنتَنُأَنَ يُتَرَكَ سُدًى ۞ أَلْرَيَكُ نَطْفَةً مِن مِّنِي تُمَنَّى ۞ ثُرُّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوَّىٰ ۞ فَخَلَلَ مِنْهُ ٱلزَّوْيَةِيْنِ ٱلذَّكَّرَ وَٱلأَنْثَىٰ ﴾ أَلِيْسَ دَالِكَ بِقَلَدِرٍ عَلَىٰٓ أَن يُحْتِيَّ ٱلْمُولِّكِ ۞ هَلْأَنَّ عَلَىٰ لَإِسْنِي بِينٌ بِّنَ ٱللَّهُ مِلْتِكُنُ شَيْعًا مَّنْفُولًا ۞ إِنَّا خَلَفْنَا ٱلْإِسْنَ مِنْ الْمَقْقَةِ أَمْشَاجٍ تَنْظِيهِ فَتَعَلَّنَهُ سَمِيعًا الصِيرًا ۞ إِنَّا هَدَيْنَاهُ ٱلسَّيْسِلَ إِمَّاشَاكِرُاوَا مَّاكَفُورًا ۞ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلْكَفِينَ سَلَسِلاَ وَأَغْلَلَا وَسَعِيرًا

لا تبقى من الشدة، ولا على المعذب شيئاً إلا وبلغته، ﴿لوَّاحَةُ للبشر﴾ أي: تلوحهم [وتصليهم] في عذابها، وتقلقهم بشدة حرها وقرِّها.

۞ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَيَشْرَبُونَ مِن كَأْسِكَانَ مِزَاجُهَا كَافُولًا۞

﴿عليها تسعة عشر﴾ من الملائكة، خـزنــة لــهــا، غــلاظ شــداد، لا يعصون الله ما أمرهم، ويفعلون ما يۇمرون.

﴿ وما جعلنا أصحاب النار إلا ملائكة﴾ وذلك لشدتهم وقوتهم.

﴿وما جعلنا عدتهم إلا فتنة للذين كفروا ﴿ يُعتمل أن المراد: إلا لعدّابهم وعقابهم في الآخرة، ولزيادة نكالهم فيها، والعذاب يسمى فتنة، [كما قال تعالى: ﴿يوم هم على النار يفتنون﴾] ويحتمل أن الراد: أناما أخبرناكم بعدتهم، إلا لنعلم من يصدق ومن يكذُّب، ويدل على هذا، ما ذكر بعده في قوله: ﴿ليستيقن الذين أوتوا الكتاب ويزداد الذين آمنوا إيمانا الله فإن أهل الكتاب، إذا وافق ما عندهم وطابقه، ازداد يقينهم بالحق، والمؤمنون كلما أنزل الله آية، فآمنوا بها وصدقوا، ازداد إيمانهم، ﴿ولا يرتاب الذين أوتوا الكتاب والمؤمنون ﴾ أي: ليزول عنهم الريب والشك، وهذه مقاصد جليلة، يعتني بها أولو الألباب، وهي

كل وقت، وكل مسألة من مسائل الدين، ودفع الشكوك والأوهام التي تعرض في مقابلة الحق، فجعل ما أنزله الله على رسوله محصلاً لبهذه الفوائد(١١) الجليلة، ومميزاً للكاذبين من الصادقين، ولهذا قال: ﴿وليقول الذين في قلوبم مرض ﴾ أي: شك وشبهة ونفاق. ﴿والكافرون ماذا أراد الله بهذا مشلا ، وهذا على وجه الحيرة والشك، والكفر منهم بآيات الله، وهذا وذاك من هداية الله لن يهديه، وإضلاله لن يضل، ولهذا

﴿كذلك يضل الله من يشاء ويهدي من يشاء ﴿ فَمَنْ هَاهُ اللهُ ، جعل ما أنزله الله على رسوله رحمة في حقه، وزيادة في إيمانه ودينه، ومن أضله، جعل ما أنزله على رسوله زيادة شقاء عليه وحيرة، وظلمه في حقه، والواجب أن يتلقى ما أخبر الله به ورسوله بالتسليم، فإنه لا يعلم جنود ربك من الملائكة وغيرهم ﴿إلا هو﴾ فإذا كنتم جاهلين بجنوده، وأخبركم ما العليم الخبير، فعليكم أن تصدقوا خبره، من غير شك ولا ارتياب، ﴿وما هي إلا ذكري للبشر﴾ أي: وما هذه الموعظة والتذكار مقصوداً به العبث واللعب، وإنما القصود به، أن يتذكر [به] البشر ما ينفعهم فيفعلونه، وما يضرهم فيتركونه.

٩٢٦\_٣٢ ﴿ ٣٤ ﴿ كَلَا وَالْفُمْرِ \* والليل إذ أدبر \* والصبح إذا أسفر \* إنها لإحدى الكبر \* نديراً للبشر \* لن شاء منكم أن يتقدم أو يتأخر \* كل نفس بما كسبت رهينة \* إلا أصحاب اليمين \* في جنات يتساءلون \* عن المجرمين \* ما سلككم في سقر \* قالوا لم نك من المصلين ﴿ وَلَمْ نَكَ نَطُّعُمْ ا المسكين \* وكنا نخوض مع الخائضين \* وكنا نكذب بيوم الدين \* حتى أتانا اليقين \* فما تنفعهم شفاعة الشافعين \* فما لهم عن التذكرة السعي في اليَّقين، وزيادة الإيمان في معرضين \* كأنهم حمر مستنفرة \*

فرت من قسورة \* بل يريد كل امرىء منهم أن يؤتى صحفاً منشرة \* كلا بل لا يخافون الأخرة \* كلا إنه تذكرة \* فمن شاء ذكره \* وما يذكرون إلا أن يشاء ألله هو أهل التقوى وأهل المغفرة ﴾ ﴿كلاً﴾ هنا بمعنى: حقاً، أو بمعنى «ألا» الاستفتاحية؛ فأقسم تعالى بالقمر، وبالليل وقت إدباره، والنهار وقت إسفاره، لاشتمال المذكورات على آيات الله العظيمة، الدالة على كمال قدرة الله وحكمته، وسعة سلطانه، وعموم رجمته، وإحاطة علمه والمقسم عليه قوله: ﴿إنها﴾ أي: النار ﴿لإحدى الكسر﴾ أي: لإحدى العظائم الطامة والأمور الهامة، فإذا أعلمناكم بها، وكنتم على بصيرة من أمرها، فمن شاء منكم أن يتقدم، فيعمل بما يقربه من ربه، ويدنيه من رضاه، ويزلفه من دار كرامته، أو يتأخر [عما خلق له و] عما يجبه الله [ويرضاه]، فيعمل بالمعاصي، ويتقرب إلى نار جهنم، كما قال تعالى: ﴿وقل الحق من ربكم، فمن شاء فليؤمن، ومن شاء فليكفرُ ﴾ الآية .

 
 ﴿ كُلُ نَفْسُ بِمَا كُسِبِتَ ﴾ من أعمال المالية السوء وأفعال الشر، ﴿ رهينة ﴾ سا موثقة بسعيها، قد ألزم عنقها، وغل في رقبتها، واستوجبت به العذاب، ﴿إِلا أصحاب اليمين ﴿ فَإِنْهُمُ لَمُ يرتمنوا، بل أطلقوا وفرحوا **﴿في** جنات يتساءلون \* عن المجرمين » أي. في جنات قد حصل لهم بها جميع مطلوباتهم، وتمت لهم الراحة والطمأنينة، حتى أقبلوا يتساءلون، فأفضت بهم المحادثة، أنَّ سألوا عن الجرمين، أي: حال وصلوا إليها، وهل وجدوا ما وعدهم الله تعالى؟

فقال بعضهم لبعض: «هل أنتم مطلعون عليهم»، فاطلعوا عليهم في وسط الجحيم يعذبون، فقالوا لهم: ﴿ما سلككم في سقر﴾ أي: أيّ شيء أدخىلىكىم فىيىها؟ وبانى: ذنب استحققتموها؟ في ﴿قالوا لم نك من

المصلين «ولم نك نطعم المسكين» فلا إخلاص للمعبود، [ولا إحسان] ولا نفع للخلق المحتاجين.

﴿وَكُنَا نَحُوضَ مِعِ الْخَاتُمْيِنِ ﴾ أي: نخوض بالباطل، ونجادل به الحق، ﴿وَكِنَا نَكُذُب بِيومِ اللَّيْنِ ﴾ هذا آثار الحوض بالباطل، [وهو] التكذيب بالحق، ومن أحق الحق، يوم الدين، الذي هو تحل الحزاء على الأعمال، وظهور ملك الله وحكمه العدل لسائر الخلق.

فاستصرينا على هذا المذهب المفاسد (١) ﴿ حتى أتانا اليقين ﴾ أي: الموت، فلما ماتوا على الكفر تعذرت حيث في حيث في عليهم الحيل، وأنسد في وجوههم باب الأمل، ﴿ فما تنفعهم ألله الرقمي، وهؤلاء لا يرضى الله أعمالهم (٢).

فلما بين الله مآل المخالفين، ورهب ما<sup>(٣)</sup> يفعل بهم، عطف على الموجودين بالعتاب واللوم، فقال: ﴿فما لهم عن التذكرة معرضين﴾ أي: صادين غافلين من المناسبة عن المناسبة

وكأنهم في نفرتهم الشديدة منها وحرّ مستنفرة أي: كأنهم حمر وحش نفرت فنفر بعضها بعضا، فزاد عدوها، وفرت من قسورة أي: من صائد ورّام يريدها، أو من أسد ورّام يريدها، أو من أسد النفور عن الحق، ومع هذا الإعراض وهذا النفور، يدعون الدعاوى الكبار. في ويديد كل امرىء منهم أن يؤتى صحفاً منشرة نازلة عليه من السماء، يزعم أنه لا ينقاد للحق إلا بذلك، وقد كذبوا، فإنهم لو جاءتهم كل آية لم يؤمنوا حتى يروا العذاب الأليم، فإنهم

جاءتهم الآيات البينات التي تبين الحق وتوضحه، فلو كان فيهم خير لآمنوا، ولهذا قال: ﴿كلا﴾ أن نعطيهم ما طلبوا، وهم ما قصدوا بذلك إلا التعجيز، ﴿بل لا يخافون الآخرة﴾ فلو كانوا يخافونها، لما جرى منهم ما جرى.

و كلا إنه تذكرة الضمير إما أن يعود على هذه السورة، أو على ما اشتملت عليه [من] هذه الموعظة، فمن شاء ذكره لأنه قد بين له السبيل، ووضح له الدليل.

وما يذكرون إلا أن يساء الله فإن مشيئته (٤) نافذة عامة ، لا يخرج عنها حادث قليل ولا كثير ، ففيها رد على القدرية ، الذين لا يدخلون أفعال العباد تحت مشيئة الله ، والحبرية ، ولا فعل حقيقة ، وإنما هو مجبور على أفعاله ، فأثبت تعلى للعباد مشيئة حقيقة وفعلاً ، وجعل ذلك تابعاً لمشيئته ، هو أهل التقوى وأهل المغفرة ﴾ أي: هو أهل أن يتقى ويعبد ، لأنه الإله الذي لا تنبغي العبادة إلا له ، وأهل أن يغفى وناهد ، وأهل أن

تم تفسير سورة المدثر، ولله الحمد<sup>(ه)</sup>

# تفسير سورة القيامة [وهي] مكية

﴿ ١ - ٢ ﴾ ﴿ بسم الله السرحين المرحيم لا أقسم بيوم القيامة \* أيحسب ولا أقسم بالنفس اللوامة \* أيحسب الإنسان أن لن نجمع عظامه \* بل يريد الإنسان ليفجر أمامه \* يسأل أيان يوم القيامة ﴾ ليست «لا» [ها] هنا نافية ،

[ولا زائدة] وإنما أي بها للاستفتاح والاهتمام بما بعدها، ولكثرة الإتيان بها مع اليمين، لا يستغرب الاستفتاح بها، وإن لم تكن في الأصل موضوعة للاستفتاح.

فالقسم به في هذا الموضع، هو المقسم عليه، وهو البعث بعد الموت، وقيام الناس من قبورهم، ثم وقوفهم ينتظرون ما يحكم به الرب عليهم، هولا أقسم بالنفس اللوامة وهي حميع النفوس الخيرة والفاجرة، سُمّيت «لوامة» لكثرة ترددها وتلومها، وعدم عبد الموت تلوم صاحبها على ما عملت (")، بل نفس المؤمن تلوم صاحبها في الدنيا على ما حصل منه، عمريط أو تقصير في حق من من تفريط أو تقصير في حق من الجزاء، وعلى الجزاء، وعلى الجزاء، وعلى الجزاء، وعلى الجزاء، وعلى الجزاء،

ئم أخبر مع هذا، أن بعض المعاندين يكذب بيوم القيامة، فقال: ﴿أيحسب الإنسان أن لن نجمع **عظامه ﴾** بعد الموت ، كما قال في الآية الأخرى: ﴿قَالَ مِنْ يَحِينِ العِظَامِ وَهِي رميم﴾؟ فاستبعد من جهله وعدوانه قدرة الله على خلق عظامه التي هي عماد البدن، فرد عليه بقوله: ﴿ بلِّي قادرين على أن نسوي بنانه اي: أطراف أصابعه وعظامه، المستلزم ذلك لخلق حميع أجزاء البدن، لأنها إذا وجدت الأنامل والبنان، فقدتمت خِلقة الجسد، وليس إنكاره لقدرة الله تعالى قصوراً بالدليل الدال على ذلك، وإنما [وقع] ذلك منه أن قصده وإرادته أن يكذب (٧) بما أمامه من البعث. والفجور: الكذب مع التعمد.

<sup>(</sup>١) في ب: الباطل.

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أ: ولا يرضى أعمالهم.

<sup>(</sup>٣) في ب: وبين ما يفعل بهم.

<sup>(</sup>٤) في ب: فإن مشيئة الله.

<sup>(</sup>٥) في ب: تمت وله الحمد والمنة.

<sup>(</sup>٦) في ب: على ما فعلت.

<sup>(</sup>٧) في ب: لأن إرادته وقصده التكذيب.

ثم ذكر أحوال القيامة فقال:

⟨√ - 10 ⟩ ﴿ فإذا برق البصر \* وخسف القمر \* وجع الشمس ولقمر \* يقول الإنسان يومئذ أين المفر \* كلا لا وزر \* إلى ربك يومئذ المستقر \* ينبأ الإنسان يومئذ بما قدم وأخر \* بل الإنسان على نفسه بصيره \* ولو ألقى معاذيره ﴾.

أي: إذا كمانت القيامة برقت الأبصار من الهول العظيم، وشخصت فلا تطرف كما قال تعالى: ﴿إِنَمَا يَوْحُرهُم لِيوم تشخص فيه الأبصار \* معطين مقنعي رؤوسهم لا يرتد إليهم طرفهم وأفئدتهم هواء ﴿ وحسف القمر ﴾ أي: ذهب نوره وسلطانه، منذ خلقهما الله تعالى، فيجمع الله بينهما يوم القيامة، ويحسف القمر، وتكور الشمس، ثم يقذفان في النار، ليرى العباد أنهما عبدان مسخران، وليرى من عبدهما أنهم كانوا كاذبين.

﴿يقول الإنسان﴾ حين يرى تلك القلاقل المزعجات: ﴿أَينَ الْفَرِ﴾؟ أين الفرك؟ أين الخلاص والفرار عما طرقنا وأصابنا (٢٠٠)

وكلا لا وزر الله : لا ملجاً لأحد دون الله : هإلى ربك يومشد الستق لسائر العباد، فليس في إمكان أحد أن يستتر أو يهرب عن ذلك الموضع ، بل لا بد من إيقافه ليجزى بعمله ، ولهذا قال : هينبا الإنسان عومئذ بما قدم وأخر أي : بجميع عمله الحسن والسيى ، في أول وقته وآخره ، وينبأ بخبر لا ينكره ، هبل وعاسباً ، هولو ألقى معاذيره فإنها الإنسان على نفسه بصيرة أي : شاهدا وعاسباً ، هولو ألقى معاذيره فإنها العبد " ، فيقر به ، كما قال تعالى :

﴿ اقرأ كتابك كفي بنفسك اليوم عليك حسيبا ﴾ .

فالعبد وإن أنكر، أو اعتذر عما عمله، فإنكاره واعتذاره يفيدانه شيئاً، لأنه يشهد عليه سمعه وبصره وجميع جوارحه بما كان يعمل، ولأن استعتابه قد ذهب وقته وزال نفعه: ﴿
وَنِيومَئذُ لا ينفع الذين ظلموا معذرتهم ولا هم يستعبون﴾.

﴿١٩ ـ ١٩﴾ ﴿لا تحرك به لسانك لتعجل به ﴿إِنَّ علينا جَعه وقرآنه \* فإذا قرأناه فاتبع قرآنه \* ثم إنّ علينا بيانه كان النبي ﷺ إذا جاءه جبريل بالوحي، وشرع في تلاوته عليه، بادره النبي ﷺ من الحرص قبل أن يفرغ، وتلاه مع تلاوة جبريل إياه، فنهاه الله عن هذا، وقال: ﴿ولا تعجل بالقرآن من قبل أن يقضى إليك وحيه ﴾.

وقال هنا: ﴿لا تحرك به لسانك لتعجل به ﴾ ثم ضمن له تعلل أنه لا بد أن يحفظه ويقرأه ، ويجمعه الله في صدره ، فقال: ﴿إِن علينا جمعه وقرآنه ﴾ فالحرص الذي في خاطرك ، إنما الداعي له حذر القوات والنسيان ، فإذا ضمنه الله لك ، فلا موجب لذلك .

﴿ فَإِذَا قرأناه فَاتَبِع قَرآنَه ﴾ أي: إذا كمّل جبريل قراءة ما أوحى الله (٢) إليك، فحينتذ اتبع ما قرأه وأقرأه.

وشم إن علينا بيانه أي: بيان معانيه، فوعده بحفظ لفظه وحفظ معانيه، وهنذا أعلى ما يكون، فامتثل ولا لأدب ربه، فكان إذا تلا عليه جبريل القرآن بعد هذا، أنصت له، فإذا فرغ قرأه.

وفي هذه الآية أدب لأخذ العلم، أن لا يبادر المتعلم المعلم قبل أن يفرغ من (٤) المسألة التي شرع فيها، فإذا فرغ منها سأله عما أشكل عليه، وكذلك إذا

كان في أول الكلام ما يوجب الرد أو الاستحسان، أن لا يبادر برده أو قبوله، حتى يفرغ من ذلك الكلام، ليتبين ما فيه من حق أو باطل، وليفهمه فهماً يتمكن به من الكلام عليه.

وفيها: أن النبي ﷺ كما بين للأمة ألفاظ الوحي، فإنه قد بين لهم معانيه.

﴿۲٠ ـ ۲۰﴾ ﴿كـلابـل تحبيون الماجلة \* وتذرون الآخرة \* وجوه يومئذ ناضرة \* إلى ربها ناظرة \* ووجوه يومئذ باسرة \* تظن أن يفعل مِها فاقرة ﴾ أي: هذا الذي أوجب لكم الخفلة والإعراض عن وعظ الله وتذكيره أنكم وتحبون الماجلة ﴾ وتسعون فيما يحصلها، وفي لذاتها وشهواتها، وتؤثرونها على الآخرة، فتذرون العمل لها، لأن الدنيا نعيمها ولذاتها عاجلة، والإنسان مولع بحب العاجل، والآخرة متأخر ما فيها من النعيم المقيم، فلذلك غفلتم عنها وتركتموها، كأنكم لم تخلقوا لها، وكأن هذه الدارهي دار القرار، التي تبذل فيها نفائس الأعمار، ويسعى لها آناء الليل والنهار، وجذا انقلبت عليكم الحقيقة، وحصل من الخسار ما حصل.

فلو آثرتم الآخرة على الدنيا، ونظرتم للعواقب نظر البصير العاقل لأنجحتم، وربحتم ربحاً لا خسارة معه، وفرتم فوزاً لا شقاء يصحبه.

ثم ذكر ما يدعو إلى إيثار الآخرة، ببيان حال أهلها وتفاوتهم فيها، فقال في جزاء المؤثرين للآخرة على الدنيا: ﴿وَجُوهُ مِومِنَا لَا نَاضِرَةٌ ﴾ أي: حسنة بهية، لها رونق ونور، مما هم فيه من نعيم القلوب، وبهجة النفوس، ولذة الأرواح، ﴿إلى ربها ناظرة ﴾ أي: تنظر إلى ربها ناظرة ﴾ أي: تنظر إلى ربها ناظرة » أي: منهم إلى ربها (ه)

 <sup>(</sup>۱) في ب: والفكاك مما طرقنا وألم بنا.

<sup>(</sup>۲) في ب: بل يقرر بعمله.

<sup>(</sup>٣) في ب: إذا أكمل جبريل ما يوحى إليك.

 <sup>(</sup>٤) في ب: أن لا يبادر المتعلم للعلم قبل أن يفرغ المعلم.
 (٥) فى ب: أي ينظرون إلى ربهم.

من ينظره كل يوم بكرة وعشيا، ومنهم من ينظره كل يوم بكرة وعشيا، ومنهم من ينظره كل جمعة مرة واحدة، وجماله الباهر، الذي ليس كمثله شيء، فإذا رأوه نسوا ما هم فيه من النعيم، وحصل لهم من اللذة والسرور ما لا يمكن التعبير عنه، ونضرت وجوههم، وازدادوا جمالاً إلى جالهم، فنمأل الله الكريم أن يجعلنا معهم.

وقال في المؤثريين العاجلة على الآجلة: ﴿وجوه يومئذ باسرة ﴾ أي: معبسة ومكدرة (١١) خاشعة ذليلة ﴿تَظُنُ أَنْ يَفْعُلُ بِهَا فَاقْرَهُ أَي: عقوبة شديدة، وعذاب أليم، فلذلك تغيرت وجوههم وعبست.

﴿٢٦ ... ٤٤ ﴿ كَلَّا إِذَا يُسْلِّعُ تَ التراقى \* وقيل من راق \* وظن أنه الفراق \* والتفت الساق بالساق \* إلى ربك يومئذ الساق \* فلا صدق ولا صلى \* ولكن كذب وتولى \* ثم ذهب إلى أهله يتمطى \* أولى لك فأولى \* ثم أولى لك فأولى \* أيحسب الإنسان أن يترك سدى \* ألم يك نطفة من منى يمنى \* ثم كان علقة فخلق فسوى \* فجمل منه الزوجين الذكر والأنشى \* أليس ذلك بقادر على أن يحيى الموتى، يعظ تعالى عباده، بذكر حال المحتضر عند السياق(٢)، وأنه إذا بلغت روحه التراقي، وهي العظام الكتنفة لثغرة النحر، فحينتذ يشتد الكرب، ويطلب كل وسيلة وسبب، يظن أن يحصل به الشفاء والراحة، ولهذا قال: ﴿**وقيل** من راق﴾ أي: من يرقيه، من الرقية، لأنهم انقطعت آمالهم من الأسباب العادية، فلم يبق إلا الأساب الإلهية<sup>(٢)</sup>

ولكن القضاء والقدر، إذا حتم وجاء فلا مردله، ﴿وظن أنه الفراق﴾ للدنيا.

﴿ والتفت الساق بالساق ﴾ أي: اجتمعت الشدائد والتفت، وعظم الأمر وصعب الكرب، وأريد أن تخرج الروح التي ألفت البدن (٤) ولم تزل معه، فتساق إلى الله تعالى، حتى يجازيها بأعمالها، ويقررها بفعالها.

فهذا الرجر، [الذي ذكره الله] يسوق القلوب إلى ما فيه نجاتها، ويزجرها عما فيه هلاكها.

ولكن المعاند الذي<sup>(ه)</sup> لا تنفع فيه الآيات، لا يزال مستمراً على بغيه وكفره وعناده

﴿ فلا صدِّق ﴾ أي: لا آمن بالله وملإئكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشره ﴿ولا صلى \* ولكن كذب بالحق في مقابلة التصديق، ﴿وتولي﴾ عن الأمر والنهي، هذا وهو مطمئن قلبه، غير خائف من ربه، بل يذهب ﴿إِلَّى أَهَّلُهُ يتمطى الله أي: ليس على باله شيء، توعده بقوله: ﴿ أُولِي لِكُ فَأُولِي \* ثم آولي **لك فأولى**، وهذه كلمات وعيد، كررها لتكرير وعيده، ثم ذكّر الإنسان بخلقه الأول، فقال: ﴿أَيْحُسُبُ الْإِنْسَانُ أن يشرك سدى اي: معطلاً ٢٠٠٠، لا يـؤمـرولا يـنـهـى، ولا يُـثـاب ولا يُعاقَب؟ هذا حسبان باطل، وظن بالله بغير ما يليق بحكمته.

﴿أَلَمْ يَكُ نَطْفَةٌ مِنْ مَنِي يَمِنَى ﴿ ثُمْ كَانَ ﴾ بعد الذي ﴿عَلْقَةَ أَي: دَمَا ، ﴿فَخُلْقَ ﴾ الله منها الحيوان وسواه أي: أتقنه وأحكمه ، ﴿فجعل منه الزوجين الذكر والأنثى ﴿ أليس ذلك ﴾ الذي

خلق الإنسان هذه [وطوره إلى] الأطوار المختلفة ﴿بقادر على أن يحيي الموتى﴾ بلى إنه على كل شيء قدير.

تم تفسير سورة القيامة، وله الحمد والنة، وذلك في ١٦ صفر سنة ١٣٤٤ (٧)

المجلد التاسع من تيمير الكريم الرحمن في تفسير القرآن لجامعه الفقير إلى الله: عبد الرحمن بن ناصرين عبد الله السعدي غفر الله له ولوالديه وللمسلمين أمين.

# تفسير سورة هل أتى على الإنسان وهي مكية

﴿ - ٣﴾ ﴿ بسم الله الرحن الرحيم هل أتى على الإنسان حين من الدهر لم يكن شيئاً مذكوراً ﴿ إنا خلقنا الإنسان من نطفة أمشاج نبتليه فجعلناه سميعاً بصيراً ﴾ إنا هديناه السبيل إما شاكراً وإما كفوراً ﴾ ذكر الله في هذه السورة الكريمة أول حالة الإنسان ومبتدأها ومتوسطها ومتهاها.

فذكر أنه مر عليه دهرٌ طويل، وهو الذي قبل وجوده، وهو معدوم بل ليس مذكوراً.

ثم لما أراد الله تعالى خلقه، خلق [أباه] آدم من طين، ثم جعل نسله مسلملاً ﴿من نطقة أمشاح ﴾ أي: ماء مهين مستقدر ﴿نبتليه ﴾ بذلك، لنعلم هل يرى حاله الأولى، ويتفطن لها أم ينساها وتغره نفسه؟

فأنشأه الله، وخلق له القوى الباطنة والظاهرة، كالسمع والبصر، وسائر الأعضاء، فأتمها له وجعلها سالمة يتمكن بها من تحصيل مقاصده.

ثم أرسل إليه الرسل، وأنزل عليه الكتب، وهداه الطريق الموصلة

<sup>(</sup>۱) في ب: كدرة.

<sup>(</sup>٢) في ب: بذكر المحتضر حال السياق.

<sup>(</sup>٣) في ب: فتعلقوا بالأسباب الإلهية.

<sup>(</sup>٤) في ب: أن تخرج الروح من البدن الذي ألفته.

<sup>(</sup>٥) كذا في ب، وفي أ: التي.

<sup>(</sup>٦) في ب: أي مهملاً.

<sup>(</sup>٧) في ب: والحمد لله رب العالمين، وصلى الله على محمد وسلم.

إلى الله (1)، ورغّبه فيها، وأخبره بما له عند الوصول إلى الله

ثم أخبره بالطريق الموصلة إلى الهلاك، ورهبه منها، وأخبره بما له إذا سلكها، وابتلاه بذلك، فانقسم الناس إلى شاكر لنعمة الله عليه، قائم بما لنعمة الله عليه، أنعم الله عليه بالنعم الله عليه بالنعم الله يقله بالنعم وسلك الطريق الموصلة إلى الهلاك.

ثم ذكر تعالى حال الفريقين عند الجزاء فقال:

ولا ـ ٢٢﴾ وإنا أعتدنا للكافرين سلاسل وأغلالاً وسعيراً \* إن الأبرار يشربون من كأس كان مزاجها كافوراً الله أخر الثواب أي: إنا هيأنا وأرصدنا لن كفر بالله، وكذب رسله، وتجرأ على المعاصي وسلاسلَ في نار جهنم، كما قال تعالى: ﴿ ثم في سلسلة ذرعها سبعون ذراعاً فاسلكوه ﴾

﴿ وَأَعْلَالُهُ تَعْلَ مِنَا أَيْدَيْهُمْ إِلَى أَعِنَاقَهُمْ وَيُوثَقُونَ مِنَا.

﴿وسعيرا﴾ أي: ناراً تستعربها أجسامهم، ﴿كلما نضجت جلودهم بدلناهم جلودا غيرها، ليذوقوا العذاب ﴿ وهذا العذاب فالم أبداً، خلدون فيه سامدا.

وأما ﴿الأبرار﴾ وهم الذين برت قلوبهم بما فيها من محبة الله ومعرفته، والأخلاق الجسميسلة، فبرت جوارحهم (٢)، واستعملوها بأعمال البر، أخبر أنهم ﴿يشربون من كأس﴾ أي: شراب لذيذ من خرقد مزج بكافور أي: خلط بكافور [في غاية وللذة]، قد سلم من كل مكدر ومنغص، موجود في كافور الدنيا،

فإن الآفة الموجودة في الأسماء التي ذكر الله أنها في الجنة وهي في الدنيا تعدم في الآخرة (٣).

كما قال تعالى: ﴿في سدر غضود ﴿ وطلح منضود﴾ ﴿وأزواج مطهرة﴾ ﴿لهم دار السلام عندربهم﴾ ﴿وفيها ما تشتهيه الأنفس وتلذ الأعين﴾.

وعيناً يشرب بها عباد الله أي: ذلك الكأس اللذيذ الذي يشربون به، ذلك الكأس اللذيذ الذي يشربون به، لا يخافون نفاده، بال له مادة والجريان، يفجرها عباد الله تفجيرا، أنى شاؤوا، وكيف أرادوا، فإن شاؤوا صرفوها إلى البساتين الزاهرات، أو إلى الرياض الناضرات، أو بين جوانب القصور والمساكن المزخرفات، أو إلى أي: جهة يرونها من الجهات المونقات. وقد ذكر (٤٤) جملة من أعمالهم في

أول هذه السورة، فقال: ﴿ وَفِوفُونَ بِالنَّذُرِ ﴾ أي: بما ألزموا به أنفسهم لله من النذور والمعاهدات، وإذا كنانوا الا بإيجابم على أنفسهم، كان فعلهم وقيامهم بالفروض الأصلية، من باب مستطيرا ﴾ أي: منتشراً فاشياً، فخافوا أن ينالهم شره، فتركوا كل سبب موجب لذلك، ﴿ ويطعمون الطعام على المال والطعام، لكنهم قدموا محبة الله على عبة نفوسهم، ويتحرون فيها طلاعامهم أولى الناس وأحوجهم، والمعامهم أولى الناس وأحوجهم،

ويقصدون بإنفاقهم وإطعامهم وجه الله تعالى، ويقولون بلسان الحال: ﴿إِنما نطعمكم لوجه الله لا نريد منكم جزاء ولا شكورا﴾ أي:

لا جزاء مالياً، ولا ثناء قوليا. ﴿إِنَا نَخَافَ مِن رَبِنا يُوماً عَبُوساً﴾ أي: شديد الجهمة والشر ﴿قمطريراً﴾ أي: ضنكاً ضيقا، ﴿قوقاهم الله شر ذلك اليوم﴾ فلا يجزنهم الفزع الأكبر،

وتتلقاهم الملائكة [هذا يومكم الذي كنتم توعدون].

ولقاهم أي: أكرمهم وأعطاهم وغضرة في وجوههم وسرورا في قلوبهم، فجمع لهم بين نعيم الظاهر والباطن، وجزاهم بما صبروا على طاعة الله، فعملوا ما أمكنهم منها، وعن معاصي الله، فتركوها، وعلى أقدار الله المؤلمة، فلم يتسخطوها، كل مكدر ومنغص، وحريرا كما قال [تعالى:] وولباسهم فيها حرير ولعل الله إنما خص الحرير، لأنه لباسهم الظاهر، الدال على حال

ومتكئين فيها على الأرائك الاتكاء: التمكن من الجلوس، في حال الرفاهية والطمأنينة [الراحة]، والأرائك هي السرر التي عليها اللباس المزين، ولا يرون فيها أي: في الجنة وسمسا في يضرهم حرها، ولا زمهريرا أي: بردا شديدا، بل جميع أوقاتهم في ظل ظليل، لا حرولا برد، بحيث تلتذ به الأجساد، ولا تتألم من حرولا برد.

﴿ودانية عليهم ظلالها وذللت قطوفها تذليلا أي: قربت ثمراتها من مريدها تقريباً ينالها، وهو قائم، أو قاعد، أو مضطجع.

ويطاف على أهل الجنة أي: يدور [عليهم] الخدم والولدان<sup>(٦)</sup> ﴿بآتية من فضة وأكواب كانت قواريرا \* قوارير من فضة ﴾ أي: مادتها من فضة،

<sup>(</sup>١) في ب: الطريق الموصلة إليه وبينها.

<sup>(</sup>٢) في ب: أعمالهم.

<sup>(</sup>٣) في ب: الموجودة في الدنيا تنعدم من الأسماء التي ذكرها الله في الجنة.

<sup>(</sup>٤) في ب: ثم ذكر.

<sup>(</sup>a) في ب: الذي هو غير واجب.

<sup>(</sup>٢) في ب: ﴿وَيُطاف عليهم﴾ أي: يدور الولدان والخدم على أهل الجنة.

[وهي] على صفاء القوارير، وهذا من أعجب الأشياء، أن تكون الفضة الكثيفة، من صفاء جوهرها، وطيب معدنها، على صفاء القوارير.

**﴿قدروها تقديرا﴾** أي: قدروا الأواني المذكورة على قدر ريهم، لا تزيد ولا تنقص، لأنها لو زادت نقصت لذتها، ولو نقصت لم تف

ويحتمل أن المراد: قدرها أهل الجنة بنفوسهم بمقدار يوافق لذتهم، فأتتهم على ما قدروا في خواطرهم، **﴿ويسقون فيها﴾** أي: في الجنة، من كأس، وهبو الإناء المملّوء من خمر ورحيق، ﴿كَانِ مِزَاجِها﴾ أي: خلطها **﴿زنجبيلا﴾** ليطيب طعمه وريحه.

﴿عيناً فيها﴾ أي: في الحنة، «تسمى سلسبيلا» سميت بذلك لسلاستها وللتها وحسنها.

﴿ويطوف﴾ على أهل الجنة، في طعامهم وشرابهم وخدمتهم.

﴿ ولدان مخلدون ﴾ أي: خلقوا من الجنة للبقاء، لا يتغيرون ولا يكبرون، وهم في غاية الحسن، ﴿إذا رأيتهم﴾ منتشرین فی خدمتهم **﴿حسبتهم﴾** من حسنهم ﴿لُولُوا مِنتُورا﴾ وهذا من تمام لذة أهل الجنة، أن يكون خدامهم الولدان الخلدون، الذين تسر رؤيتهم، ويدخلون على مساكنهم، امنين من تبعتهم، ويأتونهم بما يدعون وتطلبه نفوسهم، ﴿وإذا رأيت ثم﴾ أي: هناك في الجنة؛ ورمقت ما هم فيه من النعيم (٢٠). ﴿ وأيت نعيماً وملكاً كبيراً فتجد الواحد منهم، عنده من القصور والساكن والغرف الزينة الزخرفة، ما لا يدركه الوصف، ولديه من البساتين الزاهرة، والثمار الدانية، والفواكه اللذيذة، والأنهار

الجارية، والرياض المعجبة، والطيور المطربة [المشجية]، ما يأخذ بالقلوب، ويفرح النفوس.

وعنده من الزوجات، اللاتي هن في غاية الحسن والإحسان، الجامعات لجمال الظاهر والباطن، الخيرات الحسان، ما يملأ القلب سروراً، ولذةً وحبورا، وحوله من البولدان المخلدين، والخدم المؤبدين، ما بــه تحصل الراحة والطمأنينة، وتتم لذة العيش، وتكمل الغبطة.

ثم علاوة ذلك ومعظمه، الفوز برؤية (٣) الرب الرحيم، وسماع خطابه، ولذة قربه، والابتهاج برضاه، والخلود الدائم، وتزايد ما هم فيه من النعيم كل وقت وحين، فسبحان الملك المالك، الحق المبين، الذي لا تنفد حزائنه، ولا يقل خيره، فكما لا نهاية لأوصافه، فلا نهاية لبره وإحسانه، ﴿عاليهم ثياب سندس خضر﴾ أي: قد جللتهم ثياب السندس والإستبرق الاخضران، اللذان هما أجلَّ أنواع الحرير، فالسندس: ما غلظ من الديباج (٤)، والاستبرق: ما رقّ منه.

﴿وحلوا أساور من فضة ﴾ أي: حلوا في أيديهم أساور الفضة، ذكبورهم وإتناثيههم وهنذا وعمد وعدهم الله، وكان وعده مفعولا، لأنه لا أصدق منه قيلاً ولا حديثاً.

وقوله: ﴿وسقاهم ربهم شراباً طهورا﴾ أي: لا كدر فيه بوجه من الوجوه، مطهراً لما في بطونهم من كل اذي وقذي .

﴿إِنْ هِذَا﴾ الجزاء الجزيل والعطاء الجميل ﴿كان لكم جزاء ﴾ على ما أسلفتموه من الأعمال، ﴿وكان سعيكم مشكورا﴾ أي: القليل منه، يجعل الله لكم به من النعيم المقيم ما لا يمكن

عَيْنَا يَشْرَبُهُ عَاعِدَا وُاللَّهِ فِنْ يَرُونَهَا لَغِيرًا ۞ يُوفُونَ بِٱلنَّذْرِ وَيَحَافُونَ وَمَا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا ۞ وَيُطْعِمُونَ الظَّعَامَ عَلَى حَيْدِ مِنْكِينًا وَيَتِمَا وَأُسِيرًا ۞ إِنَّمَا تُطْعِمُ كُرُ لِوَجُواْ تَقِلَا ثُرِيدُ مِنْكُرِيزًا ۗ وَلَا تُشْكُولُ ۞ٳڹۧٵۼۜٵڡؙٛ؈ٚڗٙڹٟٵێۄٚڡٵۼؠؙۅڛٵڣٞڡڟؘڔۣؽڶ۞ڣٚۄؘڣۿؠؙڵۿڎۺڗۜڐٳڮ ٱلْيُوْدِ وَلَقَنَاهُمْ نَضَرَةُ وَمُرُولًا ۞ وَجَرَفِهُم عَاصَبُرُواْجَنَّةً وَحَرِيرًا ٥ مُتَكِوِينَ فِهَا عَلَى ٱلْأَرْآبِكِ لَا يَرُوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَلَازَعُهَ بِرُاهِ وَوَانِيَةً عَلَيْهِ مَظِلَالُهَا وَثُلِلَتَ ثُطُوفُهَا نَذْلِيلًا ۞ وَيُطَافُ عَلَيْهِ مِ يِعَانِيَةِ قِنْ فِضَةِ وَأَحْدَوابِ كَانَتْ قَوَارِيرًا ۞ قَوَارِيرَا مِن فِضَّةٍ فَذَرُوهَا لَقْدِيرًا ۞ وَلِيُتَقَوْنَ فِهَا كَأْسًا كَانَ مِنَ اجْهَا زَيْجِيلًا ۞ عَيْنَا فِيهَا شُسِّنَىٰ سَلْسَيِيلًا ﴿ وَيَظُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَنَّ تُخَلَّهُ وَنَإِذَا رَأَيْنَهُمَّ حَسِينَهُمْ أَوُلُوا مَّتَوُرًا ۞ وَإِذَا رَأَيْتَ ثَرَّرَأَيْتَ نَعِيمًا وَمُلْكَاكِمِيرًا۞ عَلِيَهُمْ ثِيَالُ سُندُس حُنَمْ وَاسْتَبَقَ وَصُوَّا أَسَاوِدَمِن فِصَهَ وَسَفَاهُ رَبُّهُمْ سَرَايًا طَهُورًا ۞ إِنَّ هَلَا كَانَ أَكُمْ جَزَّا وَكَانَ سَعَيْكُمْ مَشْكُورًا [ ۞ إِنَّا تَحَنُّ زَلْنًا عَلَيْكَ الْقُرْءَ انَ نَبْنِيلًا ۞ فَأَصْيِرُ لِحُكْمِ رَبِّكَ وَلَا ثُطِّعْ أُم مِنْهُمْ وَانِمًا أَوْلَهُ وَرَاحَ وَأَذَرُ أَسْمَرَ يَكَ بُحُكُرَةً وَأَصِيلُاهِ THE SECOND

وقوله تعالى لما ذكر نعيم الجنة ﴿إِنا نحن نزلنا عليك القرآن تنزيلا، فيه الوعد والوعيد، وبيان كل ما يحتاجه العباد، وفيه الأمر بالقيام بأوامره وشرائعه أتمّ القيام، والسعي في تنفيذها، والصبر على ذلك.

ولهذا قال: ﴿فاصبر لحكم ربك ولا تطع منهم آثماً أو كفوراً أي: اصبر لحكمه القدري، فلا تسخطه، ولحكمه الديني، فامض عليه، ولا يعوقك عنه عائق.

﴿ولا تطع من المعاندين، الذين يريدون أن يصدوك ﴿آثِماً﴾ أي: فاعلاً إثماً ومعصية ولا ﴿كفورا﴾ فإن طاعة الكفار والفجار والفساق، لا بدأن تكون في المعاصي، فلا يأمرون<sup>(ه)</sup> إلا بما تهواه أنفسهم.

ولماكان الصبر يساعده القيام بعبادة الله(٦)، والإكثار من ذكره، أمره الله بذلك، فقال: ﴿واذكر اسم ربك بكرة وأصيلاً أي: أول النهار وأخره، فدخل في ذلك، الصلوات

في ب: لم تكفهم لريهم. (1)

في ب: أي رمقت ما أهل الجنة عليه من النعيم الكامل. (٢)

<sup>(</sup>٣) فی ب: برضا.

في ب: ما غلظ الحرير.  $(\xi)$ 

في ب: لا بد أن تكون معصية لله لأنهم لا يأمرون. (0)

في ب: يستمد من القيام بطاعة الله. (7)

を表現している。 のでは、 وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَأَسْجُ ٱلْمُوَسَيِّحْهُ لَيْلًا طَوِيلًا ۞ إِنَ هَنَوُلاَءٍ يُحِيُّونَ أَلْمَاجِلَةً وَيَذَرُونَ وَيَآءَ هُزَيْوَمَا ثَقِيلًا ۞ لَحَنُ خَلَفَنَاهُمُ وَشَدَدُنَا أَسْرَهُمْ وَإِذَا شِنْمَنَا بِدَلْنَا أَمْثَالَهُمْ بَبْدِيلًا ۞ إِنَّ هَاذِهِهِ مُنْكِرَةٌ فَنَ شَأَةً أَقَدُ إِلَّى رَيِّهِ مسَهِي لَا ۞ وَمَاتَشَاءُ وَنَ إِلَّا أَن يَشَاءَ أَنفَةً إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلِيمًا حَكِمًا ۞ يُتْخِلُ مَن يَشَكَّهُ فِي رَحْمَتِهُ وَوَلَظَّ لِمِينَ أَعَدَّ هَمُّوعَلَا بِٱلْكِيانَ المنتلاع والمنتلاء وَٱلْمُرْسَكَنِّ عُرُفًا ۞ فَٱلْعَصِفَاتِ عَصْفَا ۞ وَٱلنَّيْمِرَتِ نَشَرًا ۞ فَٱلْفَنْوَقَاتِ فَرَقًا ۞ فَٱلْمُنْقِينَتِ ذِكْرًا ۞ عُذْرًا أَوْمُدُرا ۞ إِثْمَا تُوْعَدُونَ لَوَقِعْ ۞ فَإِذَا النُّجُومُ مُلْمِسَتْ ۞ وَإِذَا السَّمَا الْهُومَ الْمِثْفَا وَإِنَّا أَيُّهِمَالُ نُبِيفَتْ ۞ وَإِنَّا ٱلرُّسُلُ أَفْتَ ۞ لِأَيْرَوْمِ أُجِّلَتْ @ لِيَوْمِ ٱلْفَصْلِ ۞ وَمَا أَدْرَيْكَ مَالِوَمُ ٱلْفَصْلِ ۞ وَتَدُّرُ يُوْمَنِ ذِ ٱلْكَدِينَ ۞ ٱلْوَقِيكِ ٱلْأَوْلِينَ ۞ تُؤَتِّيمُهُمُ ٱلَّذِينَ ۞ كَذَلِكَ تَفْعَلُ بِٱلْتُحْرِمِينَ ۞ وَيَلْ يَوْمَ إِذِ إِلَّهُ كَذِيبَ ۞ ADDE ON LONGE

المكتوبات وما يتبعها من النوافل، والذكر، والتسبيح، والتهليل، والتكبير في هذه الأوقات.

﴿ وَمِن اللَّيْلُ فَاسْجِدُ لَهُ ﴾ أي: أكثر [له] من السجود، ولا يكون ذلك إلا بالإكثار من الصلاة (١١).

﴿وسبحه ليلاً طويلا﴾ وقد تقدم تقييد هذا المطلق بقوله: ﴿يا أيها المزمل \* قم الليل إلا قليلا﴾ الآية (٢) أيا أيها الرسول بعدما بينت لهم الآيات، ورغبوا ورهبوا، ومع ذلك، لم يفد فيهم ذلك شيئاً، بل لا يزالون يؤثرون ﴿العاجلة﴾ ويطمئنون إليها، ﴿ويهدلون ﴾ أي: يتركون العمل ويهملون ﴿وواءهم ﴾ أي: أمامهم فيوماً ثقيلاً وهو يوم القيامة، الذي مقداره خسون ألف سنة نما تعدون، وقال تعالى: ﴿يقول الكافرون هذا يوم عسر ﴾.

فكأنهم ما خلقوا إلا للدنيا والإقامة فيها.

و ۲۸ أم استدل عليهم وعلى بعثهم بدليل عقلى، وهو دليل الابتداء، فقال: فنحن خلقناهم أي: أوجدناهم من العدم، فوشددنا أسرهم أي: أحكمنا خلقتهم بالأعصاب، والعروق، والأوتار، والقوى الظاهرة والباطنة، حتى تم يريده، فالذي أوجدهم على هذه الحالة، قادر على أن يعيدهم بعد موتهم لجزائهم، والذي نقلهم في هذه الدار لل يليق به أن يتركهم سدى، لا يؤمرون، ولا ينهون، ولا ينابون، ولا يعاقبون، ولهذا قال.

﴿بدلنا أمثالهم تبديلا أي: أنشأناكم للبعث نشأة أخري، وأعدناكم بأعيانكم، وهم بأنفسهم أمثالهم.

﴿إِنْ هَذْهُ تَلْكُرُهُ ﴾ أي: يتذكر بها المؤمن، فينتفع بما فيها من التخويف والترغيب.

﴿فمن شاء اتخذ إلى ربه سبيلا﴾
أي: طريقاً موصلاً إليه، فالله يبين الحق
والهدى، ثم يخير الناس بين الاهتداء
بها أو النفور عنها، مع قيام الحجة
عليه (٣)، ﴿وما تشاؤون إلا أن
عليه الله فإن مشيئة الله نافذة،
﴿إن الله كان عليماً حكيما ﴾ فله
الحكمة في هداية المهتدي، وإضلال

﴿يدخل من يشاء في رحمته﴾ فيختصه بعنايته، ويوفقه لأسباب السعادة ويهديه لطرقها.

**(والظالمين)** الذين اختاروا الشقاء

على الهدى ﴿أعدلهم عذاباً أليما﴾ [بظلمهم وعدوانهم].

> تم تفسير سورة الإنسان، ولله الحمد والمئة (٤)

# تفسير سورة المرسلات وهي مكية

﴿ ١- ٥٠ ﴿ بسسم الله السرحين الرحيم والمرسلات عرفا \* فالعاصفات عصفاً \* والمناشرات نشراً \* فالمارقات فرقاً \* فالملقيات ذكراً \* عذراً أو نذراً \* إنما توعدون لواقع \* فإذا النجوم طمست \* وإذا السماء فرجت \* وإذا الجبال نسفت \* وإذا الرسل أقتت \* لأي: يوم أجلت \* ليوم المصل أوما أدراك ما يوم الفصل \* ويل يومئذ للمكذبين أقسم تعلى على البعث والجزاء الملائكة التي يرسلها الله تعلى بشؤونه الملائكة التي يرسلها الله تعلى بشؤونه الشرعية ووحيه إلى رسله.

و وعرفه حال من الرسلات أي: أرسلت بالعرف والحكمة والصلحة، لا بالنكر والعبث.

والعاصفات عصفا وهي [أيضاً] الملائكة التي يرسلها الله تعالى، وصفها بالمبادرة لأمره، وسرعة تنفيذ أوامره، كالريح العاصف، أو: أن العاصفات، الرياح الشديدة، التي يسرع هبوبها، والمناشرات نشرا يحتمل أنها الملائكة (٦)، تنشر ما دبرت على نشره، أو أنها السحاب التي يُنشِر بها الله الأرض، فيحييها بعد موتها، والملقيات ذكرا هي الملائكة، تلقي أشرف الأواصر، وهو الذكر الذي

<sup>(</sup>١) في ب: وذلك متضمن لكثرة الصلاة.

<sup>(</sup>٢) في ب: أكمل الآيات ﴿نصفه أو انقص منه قليلاً أو زد عليه﴾.

<sup>(</sup>٣) في ب: إقامة للحجة ليهلك من هلك عن بينة، ويحيى من حيٌّ عن بينة.

<sup>(</sup>٤) في ب: تمت ولله الحمد.

<sup>(</sup>٥) في ب: على الأعمال.

<sup>(</sup>٦) في ب: يحتمل أن المراد بها الملائكة.

يرحم الله به عباده، ويذكرهم فيه

منافعهم ومصالحهم، تلقيه إلى الرسل،

﴿عَذُراً أَو نَذُرا﴾ أي : إعذاراً وإنذاراً

للناس، تنذر الناس ما أمامهم من

﴿إِنَّمَا تُوعِدُونَ ﴾ مِن البعث والجزاء

فإذا وقع حصل من التغير للعالم

والأهوال الشديدة ما يزعج القلوب،

وتشتد له الكروب، فتنطمس النجوم

أي: تتناثر وتزول عن أماكنها وتنسف

الجبال، فتكون كالهباء المنثور، وتكون

هي والأرض قاعاً صفصفا، لا تري

فيهًا عوجاً ولا أمتا، وذلك اليوم هو

اليوم الذي أقتت فيه الرسل، وأجلت

﴿لأي: يوم أجُلت ﴾ استفهام

ثم أجاب بقوله: ﴿ لِيوم الفصل ﴾

[أي: ] بين الخلائق، بعضهم لبعض،

وحساب كل منهم منفرداً، ثم توعد

المكذب بهذا اليوم، فقال: ﴿ويلَ يومئذ للمكذبين ﴿ أي: يا حسرتهم،

وشدة عذابهم، وسوء منقلبهم، أخبرهم الله، وأقسم لهم، فلم

يصدقوه، فاستحقوا(٢) العقوبة

الأولين \* ثم نتبعهم الأخرين \*

كذلك نفعل بالجرمين \* ويل يومئذ

للمكذبين﴾ أي: أما أهلكنا المكذبين

السابقين، ثم نتبعهم بإهلاك من كذب

من الأخرين، وهذه سنته السابقة

واللاحقة في كل مجرم لا بدمن

عذابه <sup>(۳)</sup>، فلم لا تعتبرون بما ترون

للحكم بينها وبين أممها، ولهذا قال:

للتعظيم والتفخيم والتهويل.

على الأعمال ﴿**لواقع**﴾ أي: متحتم

وقوعه، من غير شك ولا ارتياب.

المخاوف، وتقطع معذرتهم'

فلا يكون لهم حجة على الله.

والعقوبات والمثلات.

خلقناكم أيها الأدميون﴿من ماء مهين﴾ ذلك الجنين، في تلك الظلمات،

﴿فنعم القادرون﴾ [يعني بذلك

﴿ويل يومئذ للمكذبين العدما بين الله لهم الآيات، وأراهم العبر

﴿ ٢٥ ــ ٢٨﴾ ﴿ أَلَمُ نَجِعِلَ الأَرْضَ ويل يومئذ للمكذبين ﴾ أي: أما امتننا<sup>(ه)</sup> عليكم وأنعمنا، بتسخير الأرض لمصالحكم، فجعلناها ﴿ كفاتا ﴾ لكم، ﴿أحمياء ﴾ فسى المدور، ﴿ وأمواتاً ﴾ في القبور، فكمّا أن الدور والقصور من نعم الله على عباده ومنته، فكذلك القبور، رحمة في حقهم، وستراً لهم، عن كون أجسادهم بادية للسباع وغيرها.

وتسمعون؟ ﴿ويل يومئذ للمكذبين﴾ بعدما شاهدوا من الآيات البينات،

﴿٢٠ ــ ٢٤﴾ ﴿أَلَمُ نَخَلَقُكُمُ مِنْ مَاءُ مهين \* فجعلناه في قرار مكين \* إلى قدر معلوم \* فقدرنا فنعم القادرون \* ويلُّ بومُنْذُ للمكذبين ﴾ أي: أما أي: في غاية الحقارة، خرج من بين الصلب والترائب، حتى جعله الله ﴿ فِي قرار مكين ﴾ وهو الرحم، به يستقر وينمو ﴿إلى قدر معلوم﴾ ووقت مقدر، ﴿فقدرنا﴾ أي: قدرنا ودبرنا ونقلناه من النطفة إلى العلقة، إلى المضغة، إلى أن جعله الله جسداً، ثم نفخ فيه الروح، ومنهم من يموت قبل

نفسه المقدسة] حيث كان قدراً تابعاً للحكمة، موافقاً للحمد (٤).

كفاتاً \* أحياءً وأمواتاً \* وجعلنا فيها رواسي شامخات وأسقيناكم ماءً فراتاً \*

ٱلزَغَلُقكُمْ مِن مَّآءِ مِّهِ مِن ﴿ خَمَّلْنَهُ فِي قَرَارِةً كِينِ ۞ إِلَّا قَـكَ رِ مَّعَلُومِ۞ فَقَدَرُنَا فَيَعَمَّا لُقَايِدُونَ۞ وَثُلَّيَوْمَهِ ذِلْأَمُكَذِينَ۞ ٱلْرَجْعَيُلِٱلْأَرْضَ كِمَالًا۞ أَحْيَآهُ وَأَمْوَاً۞ وَجَعَلْتَ افِيهَا رَوَسَى شَيْدِخَتِ وَأَسْقَيْنَكُمْ مَّآءَ قُلْتَأَ۞ وَيُلِّ يَوْمَ إِذِ لِلْمُكَذِينَ۞ ٱنطَلِقُوٓاْ إِلَىٰ مَا كُنتُم بِهِ عُنَّكِيْتُهُونَ ۞ ٱنطَلِقُوٓاْ إِلَىٰ ظِلَ ذِي تُلَّتُ شُعَبِ۞ لَاظَلِيلِ وَلَايُغُنِي مِنَ ٱللَّهَبِ۞ إِنَّهَا تَرْمِي بِشَرَدِ كَالْفَصْرِ ۞ كَالْفَرْجِنَلَتْ صَفْرٌ ۞ وَمُثَّارِفُومٍ إِلَيْلَا كُنْدِينَ ۞ هَنَا يَوْمُ لَا يَطِعُونَ ۞ وَلَاؤُونَنْ أَمُنْ فَيَعَنَدِرُونَ۞ وَثُلُ وَثُمِيدٍ لِلْمُكَذِينِ ﴾ هَلَنَا يُوْمُ ٱلْفَصْلِ مَعَنَاكُمُ وَٱلْأَوْلِينَ۞ فَإِن كَانَ لَكُوْ كِنَدُ فَكِيدُ وَفِي ۞ فَكُلُّ وَمَهِدِ ٱلْمُكَدِّيِينَ ۞ إِنَّ ٱلْمُنْقِينَ فِيظِلَا وَعُيُونِ ۞ وَقَرَّكَهُ مِمَا يَشْتَهُونَ ۞ كُلُواْوَاشْرَعُ الْهَيْتَا

يِمَاكُنتُرْتَعْمَلُونَ۞ إِنَّاكَذَلِكَ نَجْيِهِ ٱلْمُحْسِنِينَ۞ وَيْلُ

يَوْمَ إِلَيْكُمْذِينَ ﴿ كُلُواْ وَتَتَمَّوُا فَلِيلًا إِنَّكُمْ فَغَيْمُونَ ۞ وَالَّهُ

﴿ يَوْمَهِ رِلْمُكَيِّنِينَ ۞ مَاذَاقِلَ لَهُمُّا أَنْكَعُوا لَا يَرْكُنُونَ ۞

﴿ وَمُلَّ وَوْتِهِ ذِلْفُكُلَّةِ مِنَ ۞ فِأَيْ حَدِيثٍ بَعْمَةُ مُرَفِّمُنُونَ ۞

ترسى الأرض، لئلا تميد بأهلها، فثبتها الله بالجبال الراسيات الشاخات أي: الطوال العراض، ﴿وأسقيناكم ماء فراتا، أي: عـذبـأ زلالا، قـال تعالى: ﴿أَفْرَأَيْتُمُ الْمَاءُ الذِّي تَشْرِبُونَ \* أأنتم أنزلتموه من الزن أم نحن المنزلون \* لو نشاء جعلناه أجاجا فلولا تشكرون﴾.

﴿ ويل يومئذ للمكذبين ﴾ مع ما أراهم الله من النعم، التي انفرد الله بها، واختصهم بها، فقابلوها بالتكذيب.

﴿٢٩ ـ ٣٣﴾ ﴿انطلقوا إلى ما كنتم به تكذبون \* انظلقوا إلى ظل ذي ثلاث شعب \* لا ظليل ولا يغني من اللهب # إنها ترمى بشرر كالقصر # كأنه جمالة صفر \* ويبل يومئذ المكذبين ﴿ هذا من الويل الذي أعد [للمجرمين] للمكذبين، أن يقال لهم يوم القيامة:﴿انطلقوا إلى ما كنتم به تكذبون شم فسر ذلك بقوله: ﴿انطلقوا إلى ظل ذي ثلاث شعب﴾ ﴿وجعلنا فيها رواسي﴾ أي: جبالاً أي: إلى ظل نار جهنم، التي تتمايز في

البلبغة

في ب: أعذارهم. (1)

في ب: فلذلك استحقوا. (٢)

في ب: عقابه. (٣)

في ب: لأن قدره تابع لحكمته موافق للحمد. (٤)

في ب: أمامننا. (0)



خلاله ثلاث شعب أي: قطع من النار أي: تتعاوره وتتناوبه وتجتمع به.

﴿لا ظليل﴾ ذلك الظل أي: لا راحة فيه ولا طمأنينة، ﴿ولا يغني﴾ من مكث فيه ﴿من اللهب﴾ بل اللهب قد أحاط به، يمنة ويسرة ومن كل جانب، كما قال تعالى: ﴿لهم من فوقهم ظلل من النارومن تحتهم ظلل ».

﴿لهم من جهنم مهاد ومن فوقهم غواش وكذلك نجزي الظالمين﴾.

ثم ذكر عظم شرر النار، الدال على عظمها وفظاعتها وسوء منظرها، فقال:

﴿إنها ترمي بشرر كالقصر \* كأنه جالة صفر \* وهي السود التي تضرب إلى لون فيه صفرة، وهذا يدل على أن النار مظلمة، لهبها وجرها وشررها، وأنها سوداء، كريهة المرأى (١٠)، شديدة الحرارة، نسأل الله العافية منها [من الأعمال المقربة منها].

# ﴿ويل يومئذ للمكذبين﴾

هذا يوم الفصل جمعناكم والأولين \*
فإن كان لكم كيد فكيدون \* ويل
يومئذ للمكذبين \* أي: هذا اليوم
العظيم الشديد على المكذبين ،
لا ينطقون فيه من الخوف والوجل
الشديد ، ﴿ولا يؤذن لهم فيعتذرون )
أي: لا تقبل معذرتهم ، ولو اعتذروا:
﴿فيومئذ لا ينفع الذين ظلموا
معذرتهم ولا هم يستعتبون ﴾ .

ومذا يوم الفصل جمناكم والأولين الفصل بينكم، ونحكم بين الخلائق، وفإن كان لكم كيد القدرون على الخروج من ملكي، وتنجون به من عذابي، وفكيدون أي: ليس لكم قدرة ولا سلطان، كما قال تعالى: ويا معشر الجن والإنس إن استطعتم أن تنفذوا لا تنفذون السلطان .

ففي ذلك اليوم، تبطل حيل الظالمين، ويضمحل مكرهم وكيدهم، ويستسلمون لعذاب الله، ويبين لهم كذبهم في تكذيبهم ﴿ويل يومئذ للمكذبين﴾

﴿13 \_ 63 ﴾ ﴿إِن المتقين في ظلال وعيون \* وقواكه تما يشتهون \* كلوا واشربوا هنيئاً بما كنتم تعملون \* إنا كذلك نجزي المحسنين \* ويل يومئذ للمكذبين ، للحسنين ، فقال : ﴿إِن المحسنين ، فقال المحسنين ، وأعمالهم ، ولا يكونون كذلك إلا بأدائهم الواجبات ، وتركهم المحرمات .

﴿ فَي ظلال ﴾ من كثرة الأشجار المتنوعة ، الزاهية البهية . ﴿ وعيون ﴾ جارية من السلسبيل ، والرحيق وغيرهما ، ﴿ وقواكه مما يشتهون ﴾ أي : من خيار الفواكه وطيبها ، ويقال لهم : ﴿ كلوا واشربوا ﴾ من المآكل الشهية ،

والأشربة اللذيذة، ﴿هنيناً﴾ أي: من غير منغص ولا مكدر، ولا يتم هناؤه، حتى يسلم الطعام والشراب من كل آفة ونقص، وحتى يجزموا أنه غير منقطع ولا زائل، ﴿بما كنتم لمصلون﴾ فأعمالكم هي السبب الموصل لكم إلى هذا النعيم ألقيم، وهكذا كل من أحسن في عبادة الله وأحسن إلى عباد الله، ولهذا قال: ﴿إِنَّا كَذَلِكُ نَجْزِي المحسنين ﴿ وَلِلْ يَوْمَنْدُ لَلْمُ كَذَلِينَ ﴾ ولو لم يكن لهم من هذا لويل إلا فوات هذا النعيم، لكفي به حرماناً وخسراناً ''.

(17 - 00) (كلوا و متعوا قليلاً السكابين \* وإذ قيل لهم اركعوا للمكذبين \* وإذ قيل لهم اركعوا فبأي: حديث بعده يؤمنون هذا تهديد ووعيد للمكذبين، أنهم وإن أكلوا في الدنيا وشربوا وتمتعوا باللذات، وغفلوا عن القربات، فإنهم المجرمون، يستحقون ما يستحقه المجرمون، فستنقطع عنهم اللذات، وتبقى عليهم التبعات، ومن إجرامهم أنهم إذا أمروا بالصلاة التي هي أشرف العبادات، وقيل لهم: ﴿ واركعوا ﴾ امتنعوا من ذلك.

فأيُّ إجرام فوق هذا؟ وأيُّ تكذيب يزيد على هذا؟!!

ويل يومئذ للمكذبين ومن الويل عليهم أنهم تنسد عليهم أبواب التوفيق، ويحرمون كل خير، فإنهم إذا كذبوا هذا القرآن الكريم، الذي هو أعلى مراتب الصدق واليقين على الاطلاق.

﴿ فَبِأَي: حديث بعده يؤمنون ﴾ أبالباطل الذي هو كاسمه، لا يقوم عليه شبهة فضلاً عن الدليل؟ أم بكلام كل مشرك كذاب أفاك مين؟

فليس بعد النور المبين إلا دياجي

<sup>(</sup>٣) في ب: إلى جنات النعيم.

<sup>(</sup>٤) في ب: حزناً وحرماناً.

<sup>(</sup>١) في ب: كريهة المنظر.

<sup>(</sup>۲) في ب: ثواب.

الظلمات، ولا بعد الصدق الذي قامت الأدلة والبراهين على صدقه إلا الكذب الصراح والإفك المبين<sup>(١)</sup>، الذي لا يليق إلا بمن يناسبه

فتباً لهم، ما أعماهم! وويحاً لهم، ما أخسرهم وأشقاهم!

نسأل الله العفو والعافية [إنه جواد كريم. تمت].

#### تفسیر سورۃ عم وھی مکیت

﴿ - • ﴾ ﴿ بسم الله السرحمن النبأ الرحيم عم يتساءلون \* عن النبأ سيعلمون \* كلا سيعلمون \* أي: سيء يتساءل المكذبون عن أي: شيء يتساءل المكذبون المالات الله ثقال: ﴿ عن النبأ العظيم \* الذي هم الذي طال فيه نزاعهم ، وانتشر فيه خلافهم على وجه التكذيب والاستبعاد، وهو النبأ الذي لا يقبل المكذبون بلقاء ربهم لا يؤمنون ، ولو المكذبون بلقاء ربهم لا يؤمنون ، ولو العذاب الأليم .

ولهذا قال: ﴿كلا سيعلمون \* ثم كلا سيعلمون ﴾ أي: سيعلمون إذا نزل بهم العذاب ما كانوا به يكذبون، حين يُدَعُون إلى نار جهنم دعًا، ويقال لهم: ﴿هذه النار التي كنتم بها تكذبون ﴾.

ثم بيّن (٢) تعالى النعم والأدلة الدالة على صدق ما أخبرت (٢) به الرسل، فقال

﴿٦ - ١٦﴾ ﴿أَلَم نبجِعل الأرض

مهاداً \* والجبال أوتاداً \* وخلقناكم آزواجاً \* وجعلنا نومكم سباتاً \* وجعلنا الليل لباساً \* وجعلنا النهار معاشاً \* وبنينا فوقكم سبعاً شداداً \* وجملنا سراجاً وهاجاً \* وأنزلنا من المعصرات ماء تجاجاً \* لنخرج به حبا ونباتاً \* وجناتِ ألفافاً ﴾ أي: أما أنعمنا عليكم بنعم جليلة، فجعلنا لك ﴿الأرض مهادا﴾ أي: عهدة مهيأة (٤) لكم ولصالحكم، من الحروث والمساكن والسبل. ﴿والجبال أوتادا﴾ تمسك الأرض لئلا تضطرب بكم وتميد، **﴿وخلقناكم أزواجاً ﴾** أي: ذكوراً وإناثاً من جنس واحد، ليسكن كل منهما إلى الآخر، فتكون (٥) المودة والرحمة، وتنشأ عنهما الذرية، وفي ضمن هذا الامتنان، بلذة المنكح.

وجعلنا نومكم سباتا أي: راحة لكم، وقطعاً لأشغالكم، التي متى تمادت بكم أضرت بأبدانكم، فجعل الله الليل والنوم يغشى الناس، لننقطع (٢) حركاتهم الضارة، وتحصل راحتهم النافعة.

وبنينا فوقكم سبعاً شدادا أي: سبع سموات، في غاية القوة، والصلابة والشدة، وقد أمسكها الله بقدرته، وجعلها سقفاً للأرض، فيها عدة منافع لهم، ولهذا ذكر من منافعها الشمس، فقال: ﴿وجعلنا سراجاً وهاجا﴾ نبه بالسراج على النعمة بنورها، الذي صار كالضرورة للخلق، وبالوهاج الذي فيه الحرارة على حرارتها وما فيها من المصالح (٧)

وأنزلنا من المصرات أي: السحاب (ماء تجاجا) أي: كثيراً حداً.

المنافية منافره منافية والمنافرة والمنافرة المنافرة المنافرة والمنافرة والم

(معين معين من بُرُ وشعير، وفرة وأرز، وغير ذلك مما يأكله الأدميون.

﴿وَنِبِاتاً﴾ يشمل سائر النبات، الذي جعله الله قوتاً لمواشيهم، ﴿وجنات ألفافا﴾ أي: بساتين ملتفة، فيها من جميع أصناف الفواكه اللذيذة.

فالذي أنعم عليكم بهذه النعم المعظيمة (١/١) التي لا يقدر قدرها، ولا يحصى عدها، كيف [تكفرون به و] تكذبون ما أخبركم به من البعث والنشور؟! أم كيف تستعينون بنعمه على معاصيه وتجحدونها؟!!

﴿١٧ - ٣٠﴾ ﴿إن يوم الفصل كان ميقاتاً \* يوم ينفخ في الصور فتأتون أفواجاً \* وفتحت السماء فكانت أبواباً \* وسيرت الجبال فكانت سراباً \* إن جهنم كانت مرصاداً \* للطاخين مآباً \* لابثين فيها أحقاباً \* لا يذوقون فيها برداً ولا شراباً \* إلا

<sup>(</sup>١) في ب: الذي قامت عليه الأدلة والبراهين القاطعة إلا الإفك الصراح والكذب المبين.

<sup>(</sup>۲) في ب: ثم ذكر.

<sup>(</sup>٣) في ب؛ على ما جاءت به الرسل.

<sup>(</sup>٤) في ب: مذللة.

<sup>(</sup>٥) في ب: فتتكون.

<sup>(</sup>٦) في ب: لتسكن.

<sup>(</sup>٧) في ب: الذي صار ضرورة للخلق، وبالوهاج وهي: حرارتها على ما فيها من الإنضاج والمنافع.

<sup>(</sup>٨) في ب: الجليلة.

THE PART OF THE PA إِذَ نَادَنُهُ رَبُّهُ مِالْوَادِ ٱلْقُدَّسِ طُوى ۞ ٱذْهَبْ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ مِلْغَىٰ @فَقَالُ هَا لِلَّهَ إِلَيْهَ أَن زُرُّكُ ۞ وَأَهْدِينَكَ إِلِّن رَبِّكَ فَيَخْشَى ۞ وَأَرِينُواْ الْآيَوْ ٱلْكُرْيَا۞ فَكُذَّبَ وَعَصَىٰ۞ ثُمَّ أَذَرُ لَتَعَا۞ فَتَتَرَ عَادَىٰ عَالِمُنْ الْخَيْرِ الْخَانِ فَأَعَدُ مُالْفَعُوا الْجَرُوَا لَأَلَّ ۞ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَمِيرَةً لِمَن يَغِضُنَّ ۞ ءَأَنتُرَأَ أَشَدُّ خَلُقًا أَمِرَ السَّمَالَةُ بَنَهَا ۞ رَفَعَ سَمَكُهَا فَسَوَنِهَا ۞ وَأَغْطَشَ لَيَلُهَا وَأَخْرَجَ ضَعَلَهَا ۞ وَٱلْأَرْضَ بَعْدَذَ لِكَ دَحَهَا ۞ أَخْرَمَ مِنْهَا مَآءَ هَا وَمَهْمَلَهَا ٥ وَآيُجِالَ أَوْسَهَا ۞ مَنَعَا لَكُوْوَلِا تَعْذِيكُو۞ فَإِذَا جَآءَتِ ٱلطَّأَفَةُ ٱلْكُرْوَا ۞ فِرْمَ يَتَذَكَّرْ ٱلْإِنكُنَّ مَاسَعَى ۞ وَيُجْزِرُتِ ٱلْجَرِيمُ لِمَن رَى ﴿ فَأَمَّا مَن طَغَى ۞ وَءَا أَزَّاكُينُوهُ ٱلدُّنِّيا۞ فَإِنَّ أَجْدَعِيمَ هِيَ ٱلْمُأْوَىٰ ۞ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَيْهِ وَفَهَى ٱلْفَسَ عَنِ ٱلْمُوَىٰ۞ فَإِنَّ ٱلْجُنَّةَ هِيَ ٱلْمَأْوَىٰ۞ يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَهَا ﴿ فِيمَ أَنْتَ مِن وَكُرُنَهِ آلِ إِنْ رَبِكَ مُنَهَمَ لِهَا ﴿ إِثَّمَا أَنْتَ مُنذِرً مَن يَخْشَهَا ۞ كَأَنَّهُم يُومَيِّرُونَهَا لَرَيْلُبَثُواْ إِلْاعَيْنَيَّةُ أُوضَّهَا۞ AND SALES

حميما وغساقاً \* جزاء وفاقاً \* إنهم كانوا لا يرجون حساباً \* وكذبواً بأياتنا كذاباً \* وكل شيء أحصيناه كتاباً \* فذوقوا فلن نزيدكم إلا عذابا ﴿ ذكر تعالى ما يكون في يوم القيامة الذي يتساءل عنه المكذبون، ويجحده المعاندون، أنه يوم عظيم، وأن الله جعله ﴿ميقاتا﴾ للخلق ﴿ينفخ في الصور فتأتون أفواجا ﴾ ويجرى فيه من الزعازع والقلاقل ما يشيب له الوليد، وتنزعج له القلوب، فتسير الجبال، حتى تكون كالهباء المثوث، وتشقق(١) السماء حتى تكون أبوابا، ويفصل الله بين الخلائق بحكمه الذي لا يجور، وتوقدنار جهنم التي أرصدها الله وأعدها للطاغين، وجعلها مثوي لهم ومآبا، وأنهم يلبثون فيها أحقاباً كثيرة، و «الحقب» على ما قاله كثير من المفسرين: ثمانون سنة.

وهم إذا وردوها (٢٠ ﴿لا يدوقون فيها بردا ولا شرابا﴾ أي: لا ما يبرد

جلودهم، ولا ما يدفع ظمأهم.

﴿ إلا حميما ﴾ أي: ماء حاراً،
يشوي وجوههم، ويقطع أمعاءهم،
﴿ وغساقا ﴾ وهو صديد أهل النار،
الذي هو في غاية النتن، وكراهة
الذاق، وإنما استحقوا هذه العقوبات
الفظيعة جزاء لهم ووفاقاً على ما عملوا
من الأعمال الموصلة إليهم، لم
يظلمهم الله، ولكن ظلموا أنفسهم،
ولهذا ذكر أعمالهم، التي استحقوا بها
هذا الجزاء، فقال: ﴿ إنهم كانوا
هذا الجرجون حسابا ﴾ أي: لا يؤمنون

للآخرة . ﴿ وَكَذَبُوا بِآيَاتِنَا كَذَابِا ﴾ أي : كذبوا بِها تكذيباً واضحاً صريحاً وجاءتهم البيئات فعاندوها .

بالبعث، ولا أن الله يجازي الخلق

بالخير والشر، فلذلك أهملوا العمل

وكل شيء من قليل وكثير، وخير وشر وأحصيناه كتابا أي: وخير وشر وأحصيناه كتابا أي: كتبناه المخرمون أنا عذبناهم فلا يخشى المجرمون أنا عذبناهم يضيع من أعمالهم شيء، أو ينسى منها مثقال ذرة، كما قال تعالى: ووضع الكتاب فترى المجرمين مشفقين نما فيه ويقولون يا ويلتنا مال هذا الكتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها ووجدوا ما عملوا حاضراً ولا يظلم ربك أحداً في

﴿ فَ فَوقَ وَ اللَّهِ أَيِّهِ الْكَذَبُ وَ هَذَا الْعَذَابِ الْأَلِيمِ وَالْحَزِي الْكَانِمِ ﴿ فَلَنَ نَرِيدُكُم إِلَّا عَذَابِ اللَّهِ وَكُلُّ وَكُلُّ وَتَ وَحِينَ يَرْدَادُ عَذَابِهِم [وهذه الآية أشد الآيات في شدة عذاب أهل النار أجارنا الله منها].

ولهم فيها زوجات على مطالب النفوس (كواعب): وهي: النواهد اللاتي لم تتكسر ثديهن من شبابهن، وقوتين، ونضارتهن (١).

و الأشراب : اللاي على سن واحد متقارب، ومن عادة الأتراب أن يكن متآلفات متعاشرات، وذلك السن الذي هن فيه ثلاث وثلاثون سنة، في أعدل سن الشباب (٧٠).

﴿ وكأساً دهاقا ﴾ أي: مملوءة من رحيق، لذة للشاربين، ﴿ لا يسمعون فيها لغوا﴾ أي: كلاماً لا فائدة فيه ﴿ ولا كذابا ﴾ أي: إثماً.

كما قال تعالى: ﴿لا يسمعون فيها لغوا ولا تأثيماً \* إلا قيلاً سلاماً سلاماً .

وإنما أعطاهم الله هذا الثواب الجزيل [من فضله وإحسانه] هجزاء من ربك لهم هعطاء حساباً أي : بسبب أعمالهم التي وفقهم الله لها، وجعلها ثمناً لجنته ونعيمها (٨٨).

<sup>(</sup>١) في ب: وتنشق.

<sup>(</sup>٢) في ب: فإذا وردوها.

<sup>(</sup>٣) في ب: أثبتناه.

<sup>(</sup>٤) كذا في ب، وفي أ: فقال: إن المتقين.

 <sup>(</sup>٥) في ب: عن معصيته.

<sup>(</sup>٦) كذا في ب، وفي أ: وهي الناهد التي لم ينكسر ثديها من شبابها ونضارتها وقوتها.

<sup>(</sup>٧) في ب: أعدل ما يكون من الشباب.

<sup>(</sup>A) فى ب: وجعلها سبباً للوصول إلى كرامته.

﴿٢٧ ـ ٤٠ ﴾ ﴿رب الــــماوات والأرض وما بينهما الرحمن لا يملكون منه خطابا ۴ يوم يقوم الروح والملائكة صفاً لا يتكلمون إلا من أذن له الرحمن وقال صواباً \* ذلك اليوم الحق فمن شاء اتخذ إلى ربه مآباً \* إنا أنذرناكم عذاباً قريباً يوم ينظر المرء ما قدمت يداه ويقول الكافر يًا ليتني كنت ترابا﴾ أي : الذي أعطاهم هذه العطايا هو ربهم ﴿رب السماوات والأرض﴾ الذي

خلقها ودبرها ﴿الرحمن﴾ الذي رحمته

وسعت كل شيء، فرباهم ورحمهم،

ولطف بهم، حتى أدركوا ما أدركوا.

ثم ذكر عظمته وملكه العظيم يوم القيامة، وأن جميع الخلق كلهم ذلك اليوم ساكتون لا يتكلمون، و ﴿لا يملكون منه خطابا﴾ إلا من أذن له الرحمن وقال صوابا، فلا يتكلم أحد إلا بهذين الشرطين: أن يأذن الله له في الكلام، وأن يكون ما تكلم به صوابا، لأن ﴿ذَكُ الْيُومُ﴾ هـو ﴿ الحق ﴾ الذي لا يروج فيه الباطل، ولا ينفع فيه الكذب، وفي ذلك اليوم ﴿يقوم الروح﴾ وهو جبريل عليه السلام، الذي هو أشرف الملائكة (١)، ﴿والملائكة [﴾ أيضاً يقوم الجميع ﴿] صفا ﴿ خاضعين لله ﴿ لا يتكلمون ﴾ إلا بما أذن لهم الله به (٢).

فلما رغَّب ورهِّب، وبشِّر وأنذر،

﴿ فَمِن شَاءَ اتَّخَذَ إِلَى رَبُّهُ مَآبًا ﴾ أي: عملاً، وقدم صدق يرجع إليه يوم القيامة .

﴿إِنَا أَنْذُرِنَاكُمْ عَذَابًا قَرِيبًا ﴾ لأنه قد أزف مقبلاً، وكل ما هـ و أت فـهـ و قريب .

﴿يوم ينظر المرء ما قدمت يداه أي: همذا الذي يهمه ويفزع إليه، فلينظر في هذه الدنيا إليه (٣)، كما قال

تعالى : ﴿يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله ولتنظر

نفس ما قدمت لغد واتقوا الله إنَّ الله خبيرٌ بما تعملون ﴾ الآيات.

و فإن وجد خيراً فليحمد الله، وإن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه، ولهذا كان الكفار يتمنون الموت من شدة الحسرة والندم.

نسأل الله أن يعافينا من الكفر والشر كله، إنه جواد كريم.

> تم تفسير سورة عم، والحمد للهرب العالمين

### تفسير سورة النازعات وهي مكية

﴿١٤ ـ ١٤﴾ ﴿ بسيم الله السرحسن الرحيم والنازعات غرقا \* والناشطات نشطأ \* والسابحات سبحاً \* فالسابقات سبقاً \* فالمدبرات أمراً \* يوم ترجف الراجفة \* تتبعها الرادفة \* قلوب يومئذ واجفة \* أبصارها خاشمة \* يقولون أثنا لمردودون في الحافرة \* أإذا كنا عظاماً نخرة \* قالوا تلك إذا كرة خاسرة \* فإنما هي زجرة واحدة \* فإذا هم بالساهرة ﴿ هذه الإقسامات بالملائكة الكرام، وأفعالهم الدالة على كمال انقيادهم لأمر الله، وإسراعهم في تنفيذ أمره، يحتمل أن المقسم عليه، الجزاء والبعث، بدليل الإتيان بأحوال القيامة بعد ذلك، ويحتمل أن المقسم عليه والمقسم به متحدان، وأنه أقسم على الملائكة، لأن الإيمان بهم أحد أركان الإيمان الستة، ولأن في ذكر أفعالهم هنا ما يتضمن الجزاء الذي تتولاه الملائكة عند الموت وقبله وبعده، فقال: ﴿والنازعات **غرقا﴾**: وهم الملائكة التي تنزع الأرواح بقوة، وتغرق في نزعها حتى تخرج الروح، فتجازي بعملها.

عَبْسَ وَتُولِّنَ ۞ أَنجَاءَهُ ٱلْأَضْعَىٰ۞ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّهُ يَزُّكُّنَّ ۞ أَوّ ﴿ يَذُّكُّونَ عَنْفَهُ ٱلذِّكُّونَ ۞ أَمَّا مَنْ أَسْتَغَنَّى ۞ فَأَنْتَ لَهُ رَصَّدَّىٰ ۞ وَمَا عَلَيْكَ أَلَايَزَكُني ۞ وَأَمَّا مَن جَآءَكَ يَسْعَنى ۞ وَهُويَغْشَىٰ ۞ فَأَتَ عَنْهُ لَلَهُمْ ۞ كُلَّا إِنَّهَا لَقُرُدُتُ۞ فَنَ شَلَّهُ ذَكَّرُهُ۞ فِصُّفِ مُكَّرِّفَهِ ۞ مَّرَوْرَعَةِ مُطَهِّرَةٍ ۞ بِأَيْدِي سَفَرَةٍ۞ كِلَهِ رُزَوْقٍ۞ فَيْلَ ٱلْإِنسَانُ مَا ٱلْفَرَهُ۞ مِنْ أَيْ شَيْءٍ خَلَقَهُۥ۞ مِنْ أَطُفَةٍ خَلَقَهُ وَفَقَدُرُهُ۞ ثَرُّ ٱلتَبِيلَ يُتَرَوُنِ ثُرَّأَمَا لَمُ فَأَقْرُونُ هِ ثُرُ إِنَا مَنَّاءَ أَفَتُونُ ﴿ كُلَّا لَنَا يَقْفِ مَا أَمْرُدُ۞ فَلِيَنْظُرِ ٱلإِنْكُرُ إِلَى طَعَامِيدَ۞ أَنَّا صَيَبْنَا لَلْأَهُ صَبًّا @ ثُرَّشَقَقَنَا ٱلأَرْضَ ثَقَالَ مَأْلِثَنَا فِيَاحَبَا ۞ وَعِنْنَا وَقَضْبَا ۞ڗڒؿؙۯٵڗۼۼؙڒ۞ڗڝؘٳۧؿۼؙڷ؆۞ڗڲڮؽڎؘۯڷؽؙ۞ؾۜؽٵڷٚػٛڔ وَالْمُنْكِدُ ﴿ فَإِنْ الْمَدْتِ الْمُنْآخَةُ ﴿ فِي مِنْ الْأَنَّ وَمُ الْحِيدُ وَأَقِهِ وَأَبِيهِ ۞ وَصَاحِيْهِ وَبَنِيهِ ۞ لِكُلِّ آمْرِي مِنْهُمْ يُوْمِ إِنْشَالُهُ إ كُنِّيدِ ۞ وَمُحُوهُ يُؤْمِيدِ لِمُسْفِرَةٌ ۞ صَلِيكَةٌ تُسْتَبَيْتِرَةٌ ۞ وَوُجُوهٌ إِلَّمْ يَوْمَ يِنِعَلَيْهَا مَثَرَةٌ ۞ زَهَمْهَا مَثَرَةٌ۞ أُولَلِكَ هُزَالْكُمْرَةُ ٱلْجَرَةُ۞ AND AND ON COME OF

**﴿والناشطات نشطا﴾**: وهم الملائكة أيضاً، تجتذب الأرواح بقوة ونشاط، أو أن النزع يكون لأرواح المؤمنين، والنشط لأرواح الكفار.

﴿والسابحات﴾ أي المترددات في الهواء صعوداً ونزولاً ﴿سبحا﴾ ﴿فالسابقات﴾ لغيرها ﴿سبقا﴾ فتبادر لأمر الله، وتسبق الشياطين في إيصال الوحمي إلى رسل الله حمد ي

. ﴿ فَالْمُدْبِرِاتُ أَمْرًا ﴾ الملائكة، الذين وكلهم الله أن يدبروا كثيراً من أمور العالم (٥) العلوي والسفلي، من الأمطار، والنبات، والأشجار، والرياح، والبحار، والأجنة، والحيوانات، والجنة، والنار [وغير ذلك] ﴿يوم ترجف الراجفة﴾ وهي قيام الساعة ، ﴿تتبعها الرادفة ﴾ أي : الرجفة الأخرى التي تردفها وتأق تِلُوَهَا، ﴿قُلُوبِ يُومِئُذُ وَاجِفَةِ﴾ أي: موجفةً ومنزعجة من شدة ما تري

﴿أبصارها خاشعة ﴾ أي: ذليلة حقيرة، قدملك قلوبهم الخوف،

في ب: أفضل الملائكة. (1)

في ب: إلا بإذنه. **(Y)** 

<sup>(4)</sup> في ب: فلينظر في هذه الدار ما قدَّم لدار القرار.

في ب: لئلا تسترقه. (1)

في ب: الذين جعلهم الله يدبرون كثيراً من أمور العالم. (0)

المنافقة ال

وأذهل أفتدتهم الفزع، وغلب عليهم التأسف[واستولت عليهم] الحسرة.

يقولون أي: الكفار في الدنيا، على وجه التكذيب: ﴿ أَإِذَا كُنَا صَطَّاماً نَحْرَةَ ﴾ أي: بالية فتاتا.

﴿قالوا تلك إذا كرة خاصرة ﴾ أي: استبعدوا أن يبعثهم الله ويعيدهم بعدما كانوا عظاماً نخرة، جهلاً [منهم] بقدرة الله، وتجرُّؤا عليه.

قال الله في بيان سهولة هذا الأمر عليه: ﴿فَإِنَّمَا هِي رَجْرَةُ وَاحْدَةٌ ﴾ ينفخ فيها في الصور.

فإذا الخلائق كلهم ﴿بالساهرة﴾ أي: على وجه الأرض، قيام ينظرون، فيجمعهم الله ويقضي بينهم بحكمه العدل ويجازيهم.

(۱۵ ـ ۲٦) (مل أتاك حديث موسى \* إذ ناداه ربه بالواد المقدس طوى \* اذهب إلى فرعون إنه طغى \* فقل مل لك إلى أن تزكى \* وأهديك إلى ربك فتخشى \* فأراه الآية الكبرى \* فكذب وعصى \* ثم أدبر يسمى \* فحشر فنادى \* فقال أنا ربكم الأعلى \* فأخذه الله نكال الآخرة

والأولى \* إنَّ في ذلك لعبرة لن يخشى \* يقول [اله] تعالى لنبيه عمد ﷺ: ﴿هل أتاك حديث موسى \* وهذا الاستفهام عن أمر عظيم متحقق وقوعه.

أي: هل أتاك حديثه ﴿إذ ناداه ربه بالواد المقدس طوى ﴾ وهو المحل الذي كلمه الله فيه، وامتنّ عليه بالرسالة، واختصه بالوحي والاجتباء (١١) فقال له: ﴿ اذهب إلى فرعون إنه طغي أي: فانهه عن طغيانه وشركه وعصيانه، بقول لين، وخطاب لطيف، لعله ﴿ يَذْكُر أو يَخْشَى ﴾

﴿فقل الله : ﴿ مل لك إلى أن تزكي الله أي : هل لك في خصلة حيدة، ومحمدة جميلة، يتنافس فيها أولو الألباب، وهي أن تُزكي نفسك وتطهرها من دنس الكفر والطغيان، إلى الإيمان والعمل الصالح؟

﴿وأهديك إلى ربك﴾ أي: أدلك عليه، وأُبيِّنُ لك مواقع رضاه، من مواقع سخطه.

﴿ فَتَحْشَى ﴾ الله إذا علمت الصراط المستقيم، فامتنع فرعون مما دعاه إليه موسى .

﴿فَأَرَاء الآية الكبرى﴾ أي: جنس الآية الكبرى، فلا ينافي تعددها ﴿فَأَلْقَى عصاه فَإِذَا هِي تعبان مِبن \* وَنزع يده فَإِذَا هِي بيضاء للناظرين. ﴿فَكَذَبِ بِالحَق ﴿وعصى ﴾ الأمر، ﴿فَكَذَبِ بِالحَق ﴿وعصى ﴾ الأمر، مُبارزة الحق وعاربته، ﴿فَحَشَرُ بَعِيده أي: جعهم ﴿فَنَادَى \* فَقَال ﴾ جنوده أي: جمعهم ﴿فَنَادَى \* فَقَال ﴾ وأقروا بباطله حين استخفهم، وأقروا بباطله حين استخفهم، وأقروا بباطله حين استخفهم، وأقروا بباطله حين استخفهم، أي: صارت عقوبته (٢) دليلاً وزاجراً، ومبينة لعقوبة الدنيا والآخرة، ﴿إن في ومبينة لعقوبة الدنيا والآخرة، ﴿إن في فيان من في فيان من

يخشى الله، هو الذي ينتفع بالآيات والعبر، فإذا رأى عقربة فرعون، عرف أن كل من تكبر وعصى، وبارز الملك الأعلى، عاقبه في الدنيا والآخرة، وأما من ترحلت خشية الله من قلبه، فلو جاءته كل آية لم يؤمن [بها].

﴿ ٢٧ \_ ٣٣﴾ ﴿ أَأَنتِم أَشْدَ خَلَقاً أَم السماء بناها \* رفع سمكها فسواها \* وأغطش ليلها وأخرج ضحاها \* والأرض بعد ذلك دحاها \* أخرج منها ماءها ومرعاها \*والجبال أرساها \* متاعاً لكم ولأنعامكم \* يقول تعالى مبيناً دليلاً واضحاً لمنكري البعث ومستبعدي إعادة الله للأجساد: ﴿ أَنْتُم ﴾ أيها البشر ﴿ أَشَد خلقاً أُم السماء الحرم العظيم، والخلق القوى، والارتفاع الباهر ﴿بِنَاهِا﴾ الله، ﴿رفع سمكها﴾ أي: جرسها وصورتها، ﴿فسواها﴾ بإحكام وإتقان يحير العقول، ويذهل الألباب، ﴿ وَأَغْطِشُ لِيلَهِا ﴾ أي: أظلمه، فعمت الظلمة [جميع] أرجاء السماء، فأظلم وجه الأرض، ﴿وأخرج صحاهـ ا﴾ أي: أظهر فيه النور العظيم، حين أتى بالشمس، فامتد (٣) الناس في مصالح دينهم ودنياهم.

﴿ والأرض بعد ذلك ﴾ أي: بعد خلق السماء ﴿ دحاها ﴾ أي: أودع فيها منافعها.

وفسر ذلك بقوله: ﴿أخرج منها ماءها ومرحاها \* والجبال أرساها﴾ أي: ثبتها في الأرض

فَدَّحْيُ الأرض بعد خلق السماء، كما هو نص هذه الآيات [الكريمة].

وأما خلق نفس الأرض، فمتقدم على خلق السماء كما قال تعالى: ﴿قَلَ الْبَعُمُ لِتَكْفُرُونَ بِاللَّّي خلق الأرض في يومين ﴾ إلى أن قال: ﴿ثم استوى إلى السماء وهي دخان فقال لها وللأرض التيا طوعاً أو كرهاً قالتا أتينا

<sup>(</sup>١) في ب: وابتعثه بالوحي واجتباه.

<sup>(</sup>٢) في ب: أي جعل الله عقوبته.

<sup>(</sup>٣) في ب: فانتشر.

طائعين﴾<sup>(١)</sup>.

فالذي خلق السماوات العظام وما فيها من الأنوار والأجرام، والأرض الكثيفة الغبراء، وما فيها من ضروريات الخلق ومنافعهم، لا بد أن يبعث الخلق المكلفين، فيجازيهم على أحمالهم، فمن أحسن فله الحسنى، ومن أساء فلا يلومن إلا نفسه، ولهذا وذر بعد هذا القيام الجزاء (٢)، فقال:

الكبرى \*يوم يتذكر الإنسان ما الكبرى \*يوم يتذكر الإنسان ما سعى \*وبرزت الجحيم لمن يرى \* فأما من طغى \* وآثر الحياة الدنيا \* فإن الجحيم هي المأوى \* وأما من فإن الجحيم هي المأوى \* وأما من الهوى \* فإن الجنة هي المأوى \* وأما من إذا جاءت القيامة الكبرى، والشدة العظمى، التي يهون عندها كل شدة، العظمى، التي يهون عندها كل شدة، ولصاحب عن صاحبه [وكل محب عن والصاحب عن صاحبه [وكل محب عن والده، في الدنيا، و ﴿ يتذكر الإنسان ما سعى \* في الدنيا، من حير وشر، فيتمنى زيادة مثقال ذرة في حسناته، ويغمّه ويحزن لزيادة مثقال ذرة في حسناته، ويغمّه ويحزن

ويعلم إذ ذاك أن مادة ربعه وخسرانه ما سعاه في الدنيا، وينقطع كل سبب ووصلة كانت في الدنيا، سوى الأعمال.

﴿ وبرزت الجحيم لمن يرى ﴾ أي: جعلت في البراز، ظاهرة لكل أحد، قد برزت (٣٠ لأهلها، واستعدت لأخذهم، منتظرة لأمر ربها.

﴿ فَأَمَا مِن طَعْيَ ﴾ أي: جاوزُ الحِد، بأن تجرأ على المعاصي الكبار، ولم يقتصر على ما حده الله.

﴿ وَآثر الحياة اللنيا ﴾ على الآخرة،

فصار سعيه لها، ووقته مستغرقاً في حظوظها وشهواتها، ونسي الآخرة وترك العمل لها.

﴿ فإن الجحيم هي المأوى ﴾ [له] أي: المقر والمسكن لمن هذه حاله، ﴿ وأما من خاف مقام ربه ﴾ أي: خاف القيام عليه وجازاته بالعدل، فأثّر هذا الخوف في قلبه. فنهى نفسه عن هواها الذي يقيدها (٤) عن طاعة الله، وصار هواه تبعاً لما جاء به الرسول، وجاهد الهوى والشهوة الصادين عن الخير، ﴿ فإن الجنة ﴾ [المشتملة على كل خير وسرور ونعيم] ﴿ هي المأوى ﴾ لن هذا وصفه.

﴿ ٤٦ ـ ٤٦﴾ ﴿ يسألونك عن الساعة أيّان مرساها \* فيم أنت من ذكراها \* إلى ربك منتهاها \* إنما أنت منذر من يخشاها \* كأنهم يوم يرونها لم يلبثوا إلا عشية أو ضحاها ﴾ أي: يسألك المتعنتون المكذبون بالبعث ﴿عن الساعة ﴾ متى وقوعها و ﴿ أيان مرساها الله فأجابهم الله بقوله: ﴿فيم أنت من ذكراها ﴾ أي: ما الفائدة لك ولهم في ذكرها ومعرفة وقت مجيئها؟ فليس تحت ذلك نتيجة، ولهذا لما كان علم العباد للساعة ليس لهم فيه مصلحة دينية ولا دنيوية ، بل المصلحة في خفائه عليهم، طوى علم ذلك عن جميع الخلق، واستأثر بعلمه فقال: ﴿ إِلَى رَبُّكُ مِنتهاها ﴾ أي: إليه ينتهي علمها، كما قال في الآية الأخرى: ﴿يِسأَلُونِكُ عِنِ السَّاعِةِ أَيَانَ مُرسَّاهِا قُلِّ إنما علمها عند ربي لا يجليها لوقتها إلا هو ثقلت في السماوات والأرض لا تأتيكم إلا بغته يسألونك كأنك حفى عنها قل إنما علمها عند الله ولكن أكثر الناس لا يعلمون﴾<sup>(ه)</sup>.

﴿إِنَّمَا أَنْتُ مَنْذُر مِنْ يَخْشَاهَا ﴾ أي:

إنما تذراتك [نفعها] لمن يخشى بجيء الساعة، ويخاف الوقوف بين يديه، فهم الذين لا يهمهم سوى الاستعداد لها والعمل لأجلها.

وأما من لا يؤمن بها، فلا يبالي به ولا بتعنته، لأنه تعنت مبني على العناد والتكذيب، وإذا وصل إلى هذه الحال، كان الإجابة عنه عبثاً، ينزه الحكيم عنه [تمت] والحمد لله رب العالمين.

### تفسیر سورة عبس وه*ي* مکي*ة*

﴿ا ـ • ١﴾ ﴿بسم الله الرحمن السرحيم عبس وتولى \* أن جاءه الأحمى \* وما يدريك لعله يزكى \* أما من أو يذكر فتنفعه الذكرى \* أما من استغنى \* فأنت له تصدى \* وما عليك ألا يزكى \* وأما من جاءك يسعى \* وهو يخشى \* فأنت عنه تلهى ﴾ وسبب نزول هذه الآيات الكريمات، أنه جاء رجل من المؤمنين أعمى يسأل النبي ﷺ ويتعلم منه.

وجاءه رجل من الأغسياء، وكان وجاءه رجل من الأغسياء، وكان وكان وحد والمعنى إلى الغني، وصد عن الأعمى الفقير، رجاء لهداية ذلك الغني، وطمعاً في تزكيته، فعاتبه الله بهذا العتاب اللطيف، فقال: ﴿عبس﴾ أي: ا في وجهه ﴿وتولى﴾ في بدنه، في الإقبال عليه، فقال: ﴿وما يدريك لعله﴾ أي: الأعمى ﴿ يزَّكُي ﴾؟ أي: ينطهر عن الأخلاق الرذيلة، ويتصف بالأخلاق الجميلة؟

﴿ أُو يَذَكِّر فَتَنْفَعَهُ الذَّكُرِي ﴾؟ أي: يتذكر ما ينفعه، فبعمل (٢) بتلك الذكري.

<sup>(</sup>۱) وقع هنا سبق قلم من الشيخ ـ رحمه الله ـ فقال: إلى أن قال ﴿ثم استوى إلى السماء فسواهنّ سبع سموات﴾ وصواب ذلك ما أثنته.

<sup>(</sup>٢) في ب: ذكر بعد هذا قيام الساعة ثم الجزاء.

<sup>(</sup>٣) ني ب: هيئت.

<sup>(</sup>٤) في ب: الذي يصدها.

 <sup>(</sup>٥) وردت الآية ناقصة في وسطها من نسخة (أ) ووردت ناقصة من آخرها من نسخة ب فأثممتها.

<sup>(</sup>٦) في ب: فيتفع.

وهذه فائدة كبيرة، هي المقصودة من بعثة الرسل، ووعظ الوعاظ، وتذكير المنحرين، فإقبالك على من جاء بنفسه مفتقراً لذلك منك (۱)، هو الأليق الواجب، وأما تصديك وتعرضك للغني المستغني الذي لا يسأل ولا يستقتي لعدم رغبته في الخير، مع تركك من هو أهم منه، فإنه لا ينبغي لك، فإنه ليس عليك أن لا يزكى، فلو لم يترَدُّ، فلست بمحاسب على ما عمله من الشر.

فدل هذا على القاعدة الشهورة، أنه: «لا يترك أمر معلوم لأمر موهوم، ولا مصلحة متحققة لمصلحة متوهمة»، وأنه ينبغي الإقبال على طالب العلم، المفتقر إليه، الحريص عليه أزيد من غبره.

﴿١١ ـ ٢٢﴾ ﴿كلا إنها تذكرة \* فمن شاء ذكره \* في صحف مكرمة \*مرفوعة مطهرة \* بأيدي سفرة \* كرام بررة \* قتل الإنسان ما أكفره \* من أي: شيء خلقه \* من نطفة خلقه فقدره \* ثم السبيل يسره \* ثم أماته فأقبره \* ثم إذا شاء أنشره \* كلالما يقض ما أمره \* فلينظر الإنسان إلى طمامه \* أنا صبينا الماء صباً \* ثم شققنا الأرض شقاً \* فأنبتنا فيهاحباً \* وعنباً وقضباً \* وزيتونا ونخلا \* وحدائق غلبا \* وفاكهة وأبّاً \* مناعاً لكم ولأنعامكم \* يقول تعالى: ﴿ كلا إنها تذكرة ﴾ أي: حقاً إن هذه الموعظة تذكرة من الله، يذكر بها عباده، ويبين لهم في كتابه ما يحتاجون إليه، ويبين الرشد من الغي، فإذا تبين ذلك ﴿ فمن شاء ذكره ﴾ أي: عمل به، كقوله تعالى: ﴿وقل الحق من ربكم فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر 🦃 .

ثم ذكر محل هذه التذكرة وعظمها ورفع قدرها، فقال: ﴿فَي صحف مكرمة \* مرفوعة \* القدر والرتبة ﴿مطهرة \* [من الآفاق و] عن أن تنالها أيدي الشياطين أو يسترقوها، بل هي

﴿الدي سفرة﴾: وهم الملائكة [الذين هم] السفراء بين الله وبين عباده،
﴿كرام﴾ أي: كثيري الخير والبركة،
﴿بررة﴾ قلوبهم وأعمالهم.

وذلك كله حفظ من الله لكتابه، أن جعل السفراء فيه إلى الرسل الملائكة الكرام الأقوياء الأنقياء، ولم يجعل للشياطين عليه سبيلاً، وهذا مما يوجب الإيمان به وتلقيه بالقبول، ولكن مع هذا أبى الإنسان إلا كفوراً، ولهذا قال تعالى: ﴿قتل الإنسان ما أكفره لنعمة الله، وما أشد معاندته للحق بعدما تبين، وهو ما هو؟ هو من أضعف الأشياء، خلقه الله من ماء مهين، ثم قدر خلقه، وسواه بشراً مهين، ثم قدر خلقه، وسواه بشراً سويا، وأتقن قواه الظاهرة والباطنة

وثم السبيل يسره أي: يسر له الأسباب الدينية والدنبوية، وهداه السبيل، [وبينه] وامتحنه بالأمر والنهي، وثم أماته فأقبره أي: أكرمه الدفن، ولم يجعله كسائر الحيوانات التي تكون جيفها على وجه الأرض، موته للجزاء، فالله هو المنفرد بتدبير موته للجزاء، فالله هو المنفرد بتدبير يشاركه فيه مشارك، وهو مع هذا يشاركه فيه مشارك، وهو مع هذا فرضه عليه، بل لا يزال مقصراً تحت الطلب.

ثم أرشده تعالى إلى النظر والتفكر في طعامه، وكيف وصل إليه بعدما تكررت عليه طبقات عديدة، ويسره لمعامه \* أنا صببنا الماء صباً ﴾ أي: أنزلنا المطرعلى الأرض بكثرة، وثم شقتا الأرض كلنبات وشقاً \* فأنبتنا الملديدة، والأقوات الشهية وحباً كاللذيذة، والأقوات الشهية وحباً كافتان أصنافها، ووعنباً وقضبا ؛ وهو أصنافها، ووزيتوناً ونخلا و وخص هذه القت، ووزيتوناً ونخلا و وخص هذه الأربعة لكثرة فوائدها ومنافعها.

﴿وحدائق غلبا﴾ أي: بساتين فيها

الأشجار الكثيرة اللتفة، ﴿وفاكهة وأبا﴾ الفاكهة: ما يتفكه فيه الإنسان، من تين وعنب وخوخ ورمان، وغير ذلك.

والأب: ما تأكله البهائم والأنعام، ولهذا قال: ﴿متاعاً لكم ولأنعامكم﴾ التي خلقها. الله وسخرها لكم، فمن نظر في هذه النعم، أوجب له ذلك شكر ربه، وبذل الجهد في الإنابة إليه، والإقبال على طاعته، والتصديق بأخباره.

و ۲۳ \_ ۲۲ ﴾ ونيادا جياءت الصاخة \* يوم يفر المرء من أخيه \* وأمه وأبيه \* وصاحبته وبنيه \* لكل امرىء منهم يومئذ شأن يفنيه \* وجوه يومئذ مسفرة \* ضاحكة مستبشرة \* ووجوه يومئذ عليها غبرة \* ترهقها تترة \* أولتك هم الكفرة الفجرة \* أي: إذا جاءت صيحة القيامة، التي تصخ لهولها الأسماع، وتنزعج لها الأفئدة يومئذ، مايري الناس من الأهوال وشدة الحاجة لسالف الأعمال، ﴿ يَهُمُ المرَّهُ مِن أَعِرَ النَّاسِ إليه، وأشفقهم لديه، ﴿من أخيه \* وأمه وأبيه \* وصاحبته اي: زوجته ﴿وبنيه ﴾ وذلك لأنه ﴿لكل امرىء منهم يومئذ شأن يفنيه اي: قد أشغلته نفسه، واهتم لفكاكها، ولم يكن له التفات إلى غيرها، فحينتذ ينقسم الخلق إلى فريقين. سعداء وأشقياء، فأما السعداء، فوجوههم [يومئذ] ﴿مسفوة﴾ أي: قد ظهر فيها السرور والبهجة، من ما عرفوا من نجاتهم، وفورهم بالنعيم، ﴿ضاحكة مستبشرة \* ووجوه الأشقياء ﴿ يومئذ عليها غبرة \* ترهقها ♦ أي: تغشاها ﴿قترة ﴾ فهي سوداء مطلمة مدلهمة ، قد أيست من كل خير، وعرفت شفاءها وهلاكها .

﴿ أُولَئكَ ﴾ الذين بَهذا الوصف ﴿ هم الكفرة الفجرة ﴾ أي: الذين كفروا بنعمة الله، وكذبوا بآيات الله، وتجرؤوا على محارمه.

 <sup>(</sup>١) في ب: مفتقراً لذلك مقبلاً.

كريم [والحمد لله رب العالمين].

## تفسير سورة التكوير [وهي] مكية

﴿١٤ ـ ١٤﴾ ﴿بـــم الله السرحمين الرحيم إذا الشمس كورت \* وإذا النجوم انكدرت \* وإذا الجبال سيرت \* وإذا العشار عطلت \* وإذا الوحوش حشرت \* وإذا البحار سجرت \* وإذا النفوس زوجت \* وإذا الموؤودة سشلت \* بأي: ذنب قتلت \* وإذا الصحف نشرت \* وإذا السماء كشطت \* وإذا الجحيم سعرت \* وإذا الجنة أزلفت \*علمت نفس ما أحضرت ان إذا حصلت هذه الأمور الهائلة، تميز الخلق، وعلم كل أحد ما قدمه لآخرته، وما أحضره فيها من خير وشر، وذلك إذا كان يوم القيامة تكور الشمس أي: تجمع وتلف، ويخسف القمر، ويلقيان في النار، ﴿ وإذا النجوم انكدرت ﴾ أي: تغيرت، وتساقطت (١) من أفلاكها، **﴿وإذا الجبال سيرت﴾ أي: صارت** كثيباً مهيلاً، ثم صارت كالعهن النفوش، ثم تغيرت وصارت هباء منبثا، وسيرت عن أماكنها، ﴿وإذا العشار عطلت﴾ أي: عطل الناس حينئذ نفائس أموالهم التي كانوا يهتمون لها ويراعونها في جميع الأوقات، فجاءهم مايذهلهم عنها، فنبّه بالعشار، وهي النوق التي تتبعها أولادها، وهي أنفس أموال العرب إذ ذاك عندهم، على ما هو في معناها من كل نفيس .

﴿وإذا الوحوش حشرت ﴿ أي: جمعت ليوم القيامة، ليقتص الله من بعضها لبعض، ويرى العباد كمال عدله، حتى إنه ليقتص من القرناء للجمّاء(٢)، ثم يقول لها: كوني ترابأ. ﴿وإذا البحار سبخرت ﴿ أَي:

> في ب: وتناثرت. (1)

في ب: حتى إنه يقتص للشاة الجماء من الشاة القرناء. (٢)

> في ب: ولكن هذا فيه توبيخ وتقريع لقاتليها. (٣)

نسأل الله العفو والعافية، إنه جواد أوقدت فصارت ـعلى عظمها \_نارأ

﴿ وَإِذَا النَّفُوسِ زُوجِتِ ﴾ أي: قرن كل صاحب عمل مع نظيره، فجمع الأبرار مع الأبرار، والـفـجـار مع الفجار، وزوج المؤمنون بالحور العين، والكافرون بالشياطين، وهذا كقوله تعالى: ﴿وسيق الذين كفروا إلى جهنم زمرا﴾ ﴿وسيق الذين اتقوا رجم إلى الجنة زمرا﴾ ﴿احشروا الذين ظلموا وأزواجهم.

﴿ وَإِذَا اللَّهِ وَوَدَةُ سَئِلُتُ ﴾ وهي التي كانت الجاهلية الجهلاء تفعله من دفن البنات وهن أحياء من غير سبب، إلا خشية الفقر، فتسأل: ﴿بأي: ذنب قتلت، ومن المعلوم أنها ليس لها ذنب، ففي هذا توبيخ وتقريع لقاتلىھا<sup>(٣)</sup>.

﴿وإذا الصحف﴾ المشتملة على ما عمله العاملون من خير وشر ﴿نشرت﴾ وفرقت على أهلها، فآخذ كتابه بيمينه، وآخذ كتابه بشماله، أو من وراء ظهره.

﴿وإذا السماء كشطت ﴿ أَي: أزيلت، كما قال تعالى: ﴿يوم تشقق السماء بالعمام) ﴿ يُوم نطوي السماء كطى السجل للكتب، ﴿والأرض جميعا قبضته يوم القيامة والسماوات مطويات بيمينه ﴾ .

﴿وإذا الجحيم سعرت ﴾ أي: أوقد عليها فاستعرت، والتهبت التهابأ لم يكن لها قبل ذلك، ﴿ وإذا الجنةُ أزلفت اللمتقين، ﴿ علمت نفس ﴾ أي: كل نفس، لإتيانها في سياق الشرط.

﴿ مَا أَحضُوتَ ﴾ أي: ما حضر لديها من الأعمال [التي قدمتها] كما قال تعالى: ﴿ووجدوا ما عملوا حاضراً﴾. وهذه الأوصاف التي وصف الله بها يوم القيامة، من الأوصاف التي تنزعج لها القلوب، وتشتدمن أجلها

THE PROPERTY OF THE PROPERTY O إِذَا التَّنَاءُ الفَطَارِةُ ۞ وَإِذَا الْكُوْلَاكِ أَتَكُونُ ۞ وَإِذَا ٱلْمِحَارُ غُرَّتْ ﴿ وَإِذَا ٱلْقُبُورُيُعُ رِّنَ ﴿ عَلِمَتْ نَفْسٌ مَا فَتَمَتْ وَأَخَرَتْ ۞ يَتَأَيُّهَا ٱلْإِنْسُنُ مَا غُرُكَ يِرَبِّكَ ٱلْكَدِيرِ ۞ ٱلَّذِى خَلَقَكَ فَسَوَّىٰكَ فَعَدَلَكَ ۞ فِي أَيْ صُورَةِ مِّالْشَآءَ رَحَّيَكَ ۞ كَلَّا بَلْ تُكَذِيُونَ مِالَةِينِ ۞ وَمِانَ عَلَيْتُ كُولَمَ فَظِينَ ۞ كِرَامًا كَنْبِينَ ۞ يَعُمَّنُونَ مَانَفَعَلُونَ ۞ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لِيَ نَعِيدٍ۞ وَإِنَّ الْفُجَّارَ لَىٰ يَحِيمِ فِي يَصْلُونَهَا يَوْمَ الَّذِينِ ﴿ وَمَا هُمَّ عَنْهَا بِعَنَابِينَ ۞ وَمَآ أَدْرَيْكَ مَا يُوَّمُ ٱلَّذِينِ۞ ثُرَّمَّاۤ أَدْرَيْكَ مَا يُوْمُ ٱلْذِينِ۞ يَوْمَ لَا تَمْلِكُ نَفْسُ لِتَفْسِ شَيْئاً وَٱلْأَثْمَرُ يُومَهِ لَا يَتَهِ ۞ ا وَيْلِّ النَّمَلَفِفِينَ ۞ ٱلَّذِينَ إِذَا ٱكْتَالُواْعَلَى ٱلنَّاسِ يَسْتَقِفُونَ۞ وَإِذَاكَ الْوَهُرُ أُو وَزَفُوهُمْ يُغْيِيرُونَ ۞ أَلَا يَظُنُ أَوُلَيْكَ أَنْهُمُ مُّتَعُوفُونَ ۞ لِيَوْمِ عَظِيمٍ ۞ يَوْمَ يَقُومُ ٱلنَّاسُ لِيِّ ٱلْعَالَمِينَ ۞ TO THE STATE OF TH

> الكروب، وترتعد الفرائص، وتعم المخاوف، وتحـث أولى الألــــابُ للاستعداد لذلك اليوم، وتزجرهم عن كل ما يوجب اللوم، ولهذا قال بعض السلف: من أراد أن ينظر ليوم القيامة كأنه رأي عين، فليتدبر سورة ﴿إذا الشمس كورت).

> ﴿ ١٥ \_ ٢٩﴾ ﴿ في الله أقي .... بالخنس \* الجوار الكنس \* والليل إذا عسمس \* والصبح إذا تنفس \* إنه لقول رسول كريم \* ذي قوة عند ذي المرش مكين 4 مطاع ثم أمين 4 وما صاحبكم بمجنون \* ولقد رآه بالأفق المبين \* وما هو على الغيب بضنين \* وما هو بقول شيطان رجيم \* فأين تذهبون \* إن هو إلا ذكر للعالمين \* لمن شاء منكم أن يستقيم \* وما تشاؤون إلا أن يشاء الله رب العالمين، أقسم تعالى ﴿بالخنس﴾ وهي الكواكب التي تخنس أي: تتأخر عن سير الكواكب المعتاد إلى جهة المشرق، وهي النجوم السبعة السيارة: «الشمس»، و «المقدمدر»، و «المزهدرة»، و «المشــــــــري»، و «المريــــخ»، و «زحل»، و «عطارد»، فهذه السبعة

SALEHER AT SHEET SE كَلَّا إِنَّ كِنْبَ الْفُتَجَارِ لَنِي سِجِينٍ ۞ وَمَاۤ أَدَّرَيكَ مَاسِجِينٌ۞ كِنَابُّ مِّرَقُومٌ ۞ وَيُلِّ وَمِينِ إِلَّهُ كَنِينِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يُكَدِّبُونِ بِيَوْمِ ٱلِدِينِ۞ وَمَا يُكَاذِبُ بِهِ ۗ الْأَكْلُ مُعَنَّكَ أَثِيرِ۞ إِذَا تُسْأَلَ عَلَيْهِ مَا يَكُنَّا قَالَ أَسَطِيرُ ٱلْأُولِينَ ۞ كَلَّا بَلَّ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَافُوا يَكْسِبُونَ ۞ڴؙڒٙٳؘڹٞۿؿؙؽڒٞؽۿؠ۫ڗڣؠٞڹڶڠٞڿۄؙۄٛڹ۞ڎٛڗؙڸڣۜؿڵڝۘٵڷٳٵڰؚڮڝ ۞ تُرَيُّمَالُ هَلَنَا ٱلَّذِي كُشُمُ رِهِ عَكَمْ يُؤْنَ۞ كُلَّا إِنَّ كِلَبَ ٱلْأَجْرَارِ لْإِنْ عِلْيِتِينَ ۞ وَمَا أَدْرَيكَ مَاعِلْتُونَ۞كِنَكُ مَرْفُومٌ۞ يَشْهَدُهُ ٱلْمُقَرِّقُونَ ۞ إِنَّا ٱلْأَثِرَارُ لِي تَعِيرٍ ۞ عَلَى ٱلْزَلَيْكِ يَنْظُرُونَ۞ نَعَرِفُ فِي وُجُوهِ بِمِ مَنْضَرَةَ ٱلْنَعَى بِرِ ۞ يُسْفَوَّنَ مِن تَكِيقٍ نَحَنُّومٍ ۞ خِنَمُمُوسَكُ وَفِي ذَالِكَ فَلْيَتَنَاقِينَ أَلْمُتَنَفِيسُونَ ۞ وَمِزَاجُهُۥ مِن تَسْمِيهِ۞ عَيْنَايَشُرَيْجَا ٱلْمُقَرِّقُونَ۞ إِذَّ ٱلَّذِينَ أَجْرَعُواْ كَافُواْمِرَ ٱلَّذِينَ ٱلْمَتُواْمِضُكُوُّنَّ ۞ وَإِذَا مَثُواْ بِيمَ يَتَعَامَرُونَ ۞ مَإِذَا أَنقَ كُوُّا إِنَّ أَهْ لِهِمُ أَنقَ كُوا فَكِهِينَ۞ وَإِذَا رَأُوهُمْ قَالُوَّا إِنَّ هَنَوُلَآءٍ لَصَآ لُونَ۞ وَمَآ أَرْمِيلُواْ عَلَيْهِمْ حَفِظِينَ ۞ فَالْيُومَ الَّذِينَ ءَاسْوُامِنَ ٱلْكَفَّارِيَضَ حَكُونَ ۞ A DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

سير إلى جهة المغرب مع باقي الكواكب والأفلاك(١)، وسير معاكس لهذا من جهة المشرق تختص به هذه

السبعة دون غيرها .

فأقسم الله بها في حال خنوسها أي: تأخرها، وفي حال جريانها، وفي حال كنوسها أي: استتارها بالنهار، ويحتمل أن المراد بها جميع النجوم (٢٦)

الكواكب السيارة وغيرها. 

﴿ وَاللَّهُلُ إِذَا عَسْمَسُ ﴾ أي: أدبر، وقيل: أقبل، ﴿ والصبح إذا تنفس ﴾ أي: بانت (٢) علائم الصبح، وانشق النور شيئاً فشيئاً حتى يستكمل وتطلع الشمس، وهذه آيات عظام، أقسم الله وحفظه من كل شيطان رجيم، فقال: ﴿ إِنه لقول رسول كريم ﴾ وهو جبريل عليه السلام، نزل به من الله تعالى، كما قال تعالى: ﴿ وإنه لشنزيل رب كما قال تعالى: ﴿ وإنه لشنزيل رب العالمين \* نزل به الروح الأمين \* على قلبك لتكون من المنذرين ﴾

ووصفه الله بالكريم لكرم أخلاقه،

وكثرة خصاله الحميدة، فإنه أفضل الملائكة، وأعظمهم رتبة عند ربه، ﴿

ومن قوته أنه قلب ديار قوم لوط بهم فأهلكهم.

﴿عند ذي العرش﴾ أي: جبريل مقرب عند الله، له منزلة رفيعة، وخصيصة من الله اختصه بها، أي: له مكانة ومنزلة فوق منازل الملائكة كلهم.

﴿ مطاع ثم ﴾ أي: جبريل مطاع في الملأ الأعلى، لديه ( صن الملائكة القربين جنود، نافذ فيهم أمره، مطاع أمر به، ﴿ أُمِينَ ﴾ أي: ذو أمانة وقيام بما أمر به، لا يزيد ولا ينقص، ولا يتعدى ما حُدَّ له، وهذا [كله] يدل على شرف القرآن عند الله تعالى، فإنه بعث به هذا الملك الكريم، الموصوف بتلك الصفات الكاملة. والعادة أن الملوك لا ترسل الكريم عليها إلا في أهم المهمات، وأشرف الرسائل.

ولما ذكر فضل الرسول الملكي الذي جاء بالقرآن، ذكر فضل الرسول البشري الذي نزل عليه القرآن، ودعا إليه الناس، فقال: ﴿وَمَا صَاحِبِكُم ﴾ وهو محمد ﷺ ﴿بمجنون ﴾ كما يقوله أعداؤه المكذبون برسالته، المتقولون عليه من الأقوال، التي يريدون أن يُطفؤوا بها ما جاء به ما شاؤوا وقدروا عليه، بل هو أكمل الناس عقلا، وأجزلهم رأياً، وأصدقهم لهجة.

﴿ ولقد رآه بالأفق المبن ﴾ أي: رأى عمد ﷺ جبريل عليه السلام بالأفق البين، الذي هو أعلى ما يلوح للبصر.

﴿وما هو على الغيب بضنين ﴾ أي: وما هو على ما أوحاه الله إليه بمتهم

يزيد فيه أو بيقص أو يكتم بعضه ، بل هـو على أمين أهـل السماء وأهـل الأرض ، الذي بلغ رسالات ربه البلاغ ولا فقير ، ولا رئيس ولا مرؤوس ، ولا ذكر ولا أنشى ، ولا حضري ولا بدوي ، ولذلك بعثه الله في أمة أمية ، جاهلة جهلاء ، فلم يمت على حتى كانوا عـلماء ربانيين ، وأحبارا كانوا عـلماء ربانيين ، وأحبارا متفرسين ، إليهم الغاية في العلوم ، والفهوم ، وهم الأساتذة ، وغيرهم والفهوم ، وهم الأساتذة ، وغيرهم قصاراه أن يكون من تلاميذهم .

﴿ وما هو بقول شيطان رجيم ﴾ لا ذكر جلالة كتابه (٢) وفضله بذكر الرسولين الكريمين، اللذين وصل إلى الناس على أيديهما، وأثنى الله عليهما بما أثنى، دفع عنه كل آفة ونقص مما يقدح في صدقه، فقال: ﴿ وما هو بقول شيطان رجيم ﴾ أي: في غاية البعد عن الله وعن قربه، ﴿ فأين تذهبون ﴾ أي: كيف يخطر هذا ببالكم، وأين عزبت عنكم أذها نكم ؟ حتى علم الذي هو في أعلى درجات وليدق بمنزلة الكذب، الذي هو أنزل ما يكون [وأرذك] وأسفل الباطل؟ هل هذا إلا من انقلاب الحقائق.

وإن هو إلا ذكر للعالمين يتذكرون به ربهم، وما له من صفات الكمال، وما ينزه عنه من النقائص والرذائل [والأمشال]، ويتذكرون به الأوامر والنواهي وحكمها، ويتذكرون به الأحكام القدرية والشرعية والجزائية، وبالجملة، يتذكرون به مصالح الدارين، وينالون بالعمل به السعادين.

﴿ لَن شاء منكم أن يستقيم ﴾ بعدما

 <sup>(</sup>۱) في ب: مع سائر الكواكب والفلك.

<sup>(</sup>٢) في ب: الكواكب.

<sup>(</sup>٣) في ب: بدت.

<sup>(</sup>٤) في ب: أقسم الله عليها لقوة سند القرآن.

<sup>(</sup>٥) في ب: لأنه.

<sup>(</sup>٦) كذا في ب، وفي أ: جلالته.

تبين الرشد من الغي، والهدى من الضلال.

﴿ وما تشاؤون إلا أن يشاء الله رب العالمين ﴾ أي: فمشيئته نافذة، لا يمكن أن تعارض أو تمانع.

وفي هذه الآية وأمثالها، ردِّ على فِرقتي القدرية النفاة، والقدريّة المجبرة كما تقدم مشلها [والله أعلم والحمد لله].

## تفسير سورة الانفطار [وهي] مكية

\$\\(\phi \) - 0 \$\\(\phi\) (man) الله الرحن الرحيم إذا السماء انفطرت \$ وإذا الكواكب التثرت \$ وإذا البحار فجرت \$ وإذا البعر بعرت \$ وإذا البعر بعرت \$ وأذا البعر بعرت السماء وانفطرت وانتثرت (١) نجومها، وزال جالها، وفجرت البحار فصارت بحراً واحداً، وبعشرت القبور بأن أخرجت (١) ما فيها من الأموات، وحشروا للموقف بين يدي الله للجزاء على الأعمال.

فحينئذ ينكشف الغطاء، ويزول ما كان خفياً، وتعلم كل نفس ما معها من الأرباح والحسران، هنالك يعض الظالم على يديه إذا رأى أعماله باطلة، وميزانه قد خف، والمظالم قد تداعت إليه، والسيئات قد حضرت لديه، وأيقن بالشقاء الأبدي والعماداب

و [هنالك] يفوز المتقون، القدمون لصالح الأعمال بالفوز العظيم، والنعيم المقيم، والسلامة من عذاب الجحيم.

﴿٦ - ١٢﴾ ﴿ يَا أَيَّا الْإِنسَانَ مَا غُركُ بِرِبُكُ الْكَرِيمِ \* الذِي خَلَقَكُ فَسُواكُ فَعَدَلُكُ \* فَي أَي : صورة ما شاء ركبك \* كلابل تكذبون

بالدين \* وإن عليكم خافظين \* كراماً كاتبين \* يعلمون ما تفعلون > يقول تعالى معاتباً للإنسان القصر في حق ربه، المتجرىء على مساخطه (٤): ﴿ وَمَا أَيّها الإنسان ما غرك بربك الكريم > أتهاوناً منك في حقوقه؟ أم احتقاراً منك لعذابه؟ أم عدم إيمان منك بجزائه؟

أليس هو (الذي خلقك فسواك) في أحسن تقويم؟ (فعدلك) وركبك تركيباً قويماً معتدلاً، في أحسن الأشكال، وأجمل الهيئات، فهل يليق بك أن تكفر نعمة المنعم، أو تجحد إحسان المحسن؟

إن هذا إلا من جهلك وظلمك وعدادك وغلمك وعدادك وغشمك، فاحمد الله أن لم يجعل صورتك صورة كلب أو حمار، أو نحوهما من الحيوانات [فلهذا قال تعالى في أي صورة ما شاء ركبك)

[وقوله:] ﴿كلابل تكذبون بالدين ﴾ أي: مع هذا الوعظ والتذكير، لا تزالون مستمرين على التكذيب بالجزاء.

وأنتم لا بدأن تحاسبوا على ما عملتم، وقد أقام الله عليكم ملائكة كراماً يكتبون أقوالكم وأفعالكم ويعلمون أفعالكم، ودخل في هذا أفعال القلوب، وأفعال الجوارح، فاللاثق بكم أن تكرموهم وتجلوهم وتحترموهم.

(18 - 19) ﴿إِن الأبرار لَفَي عَصِيم \* وإن الفجار لفي جحيم \* يصلونها يوم الدين \* وما هم عنها بغائبين \* وما أدراك ما يوم الدين \* يحم ما أدراك ما يوم الدين \* يوم لا تملك نفس لنفس شيئاً والأمر يومئذ شه المراد بالأبرار، القائمون بحقوق الله وحقوق عباده، الملازمون

THE WILLIAM SEE AL عَلَ ٱلْأَرْآمِكِ يَنْظُرُونَ ۞ مَلْ قُوْبَ ٱلْكُفَّارُمُ كَافُولَهُ عَلَونَ ۞ إِذَا السَّيَاءُ السَّفَقَتُ ۞ وَأَوْمَتَ عِلرَهُمَا وَحُقَتْ ۞ وَإِذَا ٱلْأَرْضُ مُتَّنَّ ۞ وَأَلْقَتْ مَافِيهَا وَقَطَّتْ ۞ وَأَفِنَتْ إِنِّهَا وَخُفَّتَ ۞ يَتَأَيُّهَا ٱلْإِنسَنُ إِنَّكَ كَامِحُ إِلَّارَتِكَ كَنَّمًا فَتُلَقِيهِ ۞ فَأَمَّا مَنْ أُونِيَ كِنَبَهُ بِينَهِينِهِ وَ۞ فَتَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا إِنَّهِ مِرًّا ۞ وَيَتَقَلِبُ إِلَىٰٓ أَهْ إِهِ مِنْ مُرُورًا ۞ وَأَمَّا مَنْ أُونِيَكِنَهُ وَكَأَهُ ظَهْرِهِ ٥ فَسَوْفَ يَدْعُواْ ثُبُورًا ۞ وَيَصَلَّى سَعِيرًا ۞ إِنَّهُدُكَانَ فِي أَهْلِهِ م مَسْرُورًا۞ إِنَّهُ ظُنَّ أَنْ لَنَ يَحُورَ۞ بَلَنَ إِنَّ رَبَّهُ كَانَ مِهِ ـ بَصِهِ رَا ٥ فَلَّا أَفْيَهُ مُ إِلَنَّكُونَ ۞ وَالَّذِلِ وَمَا وَسَقَ۞ وَٱلْقَهَمَرِ إِذَا ٱشَّقَ وِّ الْهِ لَنَرَكُنُ طَبَقًا عَنَ طَبَقٍ ۞ فَمَا لَمُتَرِ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ وَإِذَا فَرِينَ كُمَّا عَلَيْهِمُ ٱلْفَرَّةِ أَنْ لَا يَسْتَجَدُونَ ﴾ ﴿ مِلِ ٱلَّذِينَ كَفَتُرُوا أَتِكَفَّوْنَ ﴿ وَأَتَمَا أَعَادُ بِمَا يُوعُونَ ۞ فَبَشِ رَهُ رِيعَ ذَابِ أَلِيمِ۞ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيمِلُواْ الصَّالِحَتِ لَهُمَّأَتِرٌ غَيْرُمَمَنُونِ۞ ON MEDICAL

للبر، في أعمال القلوب وأعمال الجوارح، فهؤلاء جزاؤهم النعيم في القلب والروح والبدن، في دار الدنيا [وفي دار] البرزخ و [في] دار القرار.

﴿ وَإِن الْفَجَارِ ﴾ الذين قصروا في حقوق الله وحقوق عباده ، الذين فجرت أعمالهم فجرت أعمالهم الفي جحيم ﴾ أي: عذاب أليم ، في دار الدنيا و [دار] البرزخ وفي دار القرار ﴿ يصلونها ﴾ ويعذبون [بها] أشد العذاب ﴿ يوم الدين ﴾ أي: يوم الجزاء على الأعمال .

هوما هم عنها بغائبين، أي: بل هم ملازمون لها، لا يخرجون منها.

﴿ وما أدراك ما يوم الدين \* ثم ما أدراك ما يوم الدين \* ففي هذا تهويل لذلك اليوم الشديد الذي يحيس الأذهان.

﴿ يوم لا تملك نفس لنفس شيئاً ﴾ ولو كانت لها قريبة [أو حبيبة] مصافية، فكل مشتغل بنفسه لا يطلب الفكاك لغيرها.

﴿ وَالْأَمْرِ يَوْمَتُذَ لَهُ ﴾ فَهُ وَ الذِّي يفصل بين العباد، ويأخذ للمظلوم حقه من ظالمه [والله أعلم].

<sup>(</sup>٢) في ب: بأن أخرج.

 <sup>(</sup>٣) في ب: إذا رأى ما قدمت يداه وأبقن بالشقاء الأبدي والعذاب السرمدي.

<sup>(</sup>٤) في ب: المقصر في حقه المتجريء على معاضيه.



#### تفسير سورة المطففين وهى مكية<sup>(١)</sup>

﴿١ - ٦﴾ ﴿بسم الله الرحمن الرحيم ويل للمطففين \* الدِّين إذا اكتالوا على الناس يستوفون \* وإذا كالوهم أو وزنوهم يحسرون \* ألا يظن أولئك أنهم مبموثون \* ليوم عظيم \* يوم يقوم الناس لرب المالمين، ﴿ويل﴾ كلمة عذاب، ووعيد (<sup>٢)</sup> ﴿للمطففين﴾ وفسر الله المطففين بقوله (٣) ﴿ الذين إِذَا اكتالوا على الناس اي: أخذوا منهم وفاءً عما ثبت لهم قبلهم يستوفونه كاملاً من غير نقص.

﴿ وإذا كالوهم أو وزنوهم ﴾ أي: إذا أعطوا الناس حقهم، الذي للناس(٤) عليهم بكيل أو وزن، ﴿ يَسُرُونَ ﴾ أي: ينقصونهم ذلك، إما بمكيال وميزان ناقصين، أو بعدم ملء المكيال والميزان، أو نحو ذلك، فهذا سرقة [الأموال] السّاس(٥)، وعدم إنصاف [لهم] منهم.

وإذا كان هذا الوعيد(٢) على الذين يبخسون الناس بالمكيال والميزان، فالذي يأخذ أموالهم قهراً أو سرقة،

أولى بهذا الوعيد من المطففين.

ودلت الآية الكريمة، على أن الإنسان كما يأخذ من الناس الذي له، يجب عليه أن يعطيهم كل ما لهم من الأموال والمعاملات، بل يدخل في [عموم هذا](٧) الحجج والمقالات، فإنّه كما أن المتناظرين قد جرت العادة أن كل واحد [منهما] يجرص على ما له من الحجج، فيجب عليه أيضاً أن يبين ما لخصمه من الحجج (^) [التي لا يعلمها]، وأن ينظر في أدلة خصمه كما ينظر في أدلته هو، وفي هذا الموضع يعرف إنصاف الإنسان من تعصبه واعتساف، وتواضعه من كبره، وعقله من سفهه، نسأل الله التوفيق

ثم توعد تعالى المطففين، وتعجب من حالهم وإقامتهم على ما هم عليه، فقال: ﴿ أَلَّا يَطُنُ أُولَّتُكُ أَنْهِمَ مبعوثون \* ليوم عظيم \* يوم يقوم الناس لرب العالين، فالذي جرأهم على التطفيف عدم إيمانهم باليوم الآخر، وإلا فلو أمنوا به، وعرفوا أنهم يقومون بين يدي الله، يحاسبهم<sup>(٩)</sup> علىٰ القليل والكثير، لأقلعوا عن ذلك وتابوا منه.

﴿٧ \_ ١٧ ﴾ ﴿كلا إن كتاب الفجار لفي سجين ﴿ وما أدراك ما سجين ﴿ كساب مرقوم \* ويل يومئذ للمكذبين \*الذي يكذبون بيوم الدين \* وما يكذب به إلا كل معتد أثيم \* إذا تتلى عليه آياتنا قال أساطير الأولين \* كلا بل ران على قلوبهم ما كانوا يكسبون \* كلا إنهم عن ربهم يومئذ لمحجوبون \* ثم إنهم لصالوا الجحيم \* ثم يقال هذا الذي كنتم به تكذبون﴾ يقول تعالى: ﴿كلا إن كتاب الفجار﴾ [وهذا شامل لكل فاجر] من أنواع الكفرة والمنافقين، والفاسقين

﴿لَفِي سَجِينَ﴾ ثم فسّر ذلك بقوله: أعمالهم الخبيثة، والسجين: المحل الضيق الضنك، و «سجين» ضد «علين» الذي هو محل كتاب الأبرار،

ومستقرهم في معادهم.

﴿ويل يومئذ للمكذبين ﴾ ثم بين المكذبين بأنهم (١٠٠) ﴿الذين يكذبون بيوم الدين أي: يوم الحزاء، يوم يدين الله فيه الناس بأعمالهم.

﴿وما يكذب به إلا كل معتد الله على محارم الله، متعد من الحلال إلى الحرام.

· ﴿ أَثْيِمِ ﴾ أي: كثير الإثم، فهذا الذي يحمله عدوانه على التكذيب، ويحمله [عدوانه على التكذيب ويوجب له] كبره رد الحق، ولهذا ﴿إِذَا تُمِّل عَلَيْهُ وعاندها، ﴿وقال﴾: هذا ﴿أساطير الأولين﴾ أي: من ترهات المتقدمين، وأخبار الأمم الغابريين، ليس من عند الله تكبُّراً وعناداً.

وأما من أنصف، وكان مقصوده الحق البين، فإنه لا يكذب بيوم الدين، لأن الله قد أقام عليه من الأدلة القاطعة، والبراهين الساطعة، ما يجعله حق اليقين، وصار لقلومهم مثل الشمس للأبصار (١١١)، بخلاف من ران على قلبه كسبه، وغطته معاصيه، فإنه محجوب عن الحق، ولهذا جوزي على ذلك، بأن حجب عن الله، كما حجب قلبه في الدنيا عن آيات الله، ﴿ثُم إنهم﴾ مع هذه العقوبة البليغة ﴿لصالوا الجحيم﴾ ثم يقال لهم توبيخاً

(١٠) في ب: ثم بينهم بقوله.

الشمس للأبصار .

(١١) في ب: وصار لبصائرهم بمنزلة

- في ب: وعيداً.. (T)
- في ب: يدخل في دلك. (v)
  - في ب: الحجة. (A)
- في ب: أنهم سيقومون بين يدي الله (4)
  - فيحاسبهم.
- في ب: وهي مدلية.
  - في ب: وعقاب. (٢)

(١)

- في ب: يأنهم. (٣)
- (1) في ب لهم
- كذا في ب، وفي أ: سرقة للناس. (0)

- ﴿ وما أدراك ما سجين \* كساب مرقوم﴾ أي: كتاب مذكور فيه كما سيأتي.
- وقد قيل: إن «سجين» هو أسفل الأرض السابعة، مأوى الفجار

آياتنا﴾ الدالة على الحق، و [على] صدق ما جاءت به رسله، كذبها

وتقريعاً: ﴿ هذا الذي كنتم به تكذبون ﴾ فذكر لهم ثلاثة أنواع من العذاب: عذاب الجحيم، وعلَّذاب التوبيخ، واللوم.

وعذاب الحجاب من رب العالمين، المتضمن لسخطه وغضبه عليهم، وهو أعظم عليهم من عذاب النار، ودل مفهوم الآية، على أن المؤمنين يرون رجم يوم القيامة وفي الجنة، ويتلذذون بالنظر إليه أعظم من سائر اللذات، ويبتهجون بخطابه، ويفرحون بقربه، كما ذكر الله ذلك في عدة آيات من القرآن، وتواتر فيه النقل عن رسول الله.

وفي هذه الآيات، التحذير من الذنوب، فإنها ترين على القلب وتغطيه شيئاً فشيئاً، حتى ينطمس نوره، وتموت بصيرته، فتنقلب عليه الحقائق، فيرى الباطل حقاً، والحق باطلاً، وهذا من بعض (٢١ عقوبات الذنوب.

﴿۱۸ ـ ۲۷﴾ ﴿کــلا إن کــتــاب الأبرار لفى عليين \* وما أدراك ما عليون \* كتاب مرقوم \* يشهده المقربون \* إن الأبرار لفي نعيم \* على الأرائك ينظرون ۞ تعرف في وجوههم نضرة النعيم \* يسقون من رحيق مختوم \* ختامه مسك وفي ذلك فليتنافس المتنافسون \* ومزاجه من تسنيم الله فكر أن كتاب الفجار في أسفل الأمكنة وأضيقها، ذكر أن كتاب الأبرار في أعلاها وأوسعها، وأفسحها وأن كتابهم المرقوم ﴿يشهده المقربون﴾ من الملائكة الكرام، وأرواح الأنبياء، والصديقين والشهداء، ويُنوِّه الله بذكرهم في الملأ الأعلى، و «عليون» اسم لأعلى الجنة، فلما ذكر كتابهم، ذكر أنهم في نعيم، وهو اسم جامع لنعيم القلب والروح والبدن، ﴿على الأرائك اي: [على] السرر الزينة بالفرش الحسان.

﴿ينظرون﴾ إلى ما أعد الله لهم من

النعيم، وينظرون إلى وحه رسم الكريم، ﴿تعرف﴾ أيها الناظر إليهم ﴿ في وجوههم نضرة النعيم ﴾ أي: بهاء النعيم (٢) ونضارته ورونقه، فإن توالي اللذة والسرور (٣)، يكسب الوجه نوراً وحسناً وبهجة.

﴿ يسقون من رحيق ﴾ وهو من أطيب ما يكون من الأشربة وألذها، ﴿مختوم﴾ دلك الشراب، **﴿ختامه مسك﴾ يح**تمل أن المراد مختوم عن أن يداخله شيء ينقص لذته، أو يفسد طعمه، وذلك الختام الذي ختم به مسك.

ويحتمل أن المراد أنه [الذي] يكون في آخر الإناء، الذي يشربون منه الرحيق حثالة، وهي المسك الأذفر، فهذا الكدر منه، الذي حرت العادة في الدنيا أنه يراق، يكون في الجنة بهذه المثابة ، ﴿ وفي ذلك ﴾ النعيم المقيم ، الذي لا يعلم مقداره وحسنه إلا الله، ﴿ فليتنافس المتنافسون ﴾ أي: يتسابقوا في المادرة إليه والأعمال الموصلة إليه، فهذا أولى ما بذلت فيه نفائس الأنفاس، وأحرى ما تزاحت للوصول إليه فحول الرجال.

۲۷ – ۲۸ ومزاج هذا الشراب من تسنيم، وهي عين ﴿يشرب بها المقربون، صِرْفاً، وهي أعلى أشربة الجنة على الإطلاق، فلذلك كانت خالصة للمقربين، الذين هم أعلى الخلق مسزلية، وممزوجة لأصحاب اليمين أي: مخلوطة بالرحيق وغيره من الأشربة اللذيذة.

﴿٢٩ ـ ٣٦﴾ إنَّ اللَّذِينِ أَجْرِمُوا كأنوا من الذين آمنوا يضحكون \* وإذا مروا بهم يتغامزون \* وإذا انقلبوا إلى أهلهم انقلبوا فكهين \* وإذا رأوهم قالوا إن هؤلاء لضالون \* وما أرسلوا عليهم حافظين \* فاليوم الذين آمنوا من الكفار يضحكون \*على الأرائك ينظرون \* هل ثوّب الكفار ما كانوا يفعلون، لما ذكر تعالى جزاء المجرمين

وجزاء المؤمنين (<sup>٤)</sup>، و [ذكر] ما بينهما من التفاوت العظيم، أخبر أن المجرمين كانوا في الدنيا يسخرون بالمؤمنين، ويستهزؤون بهم، ويضحكون منهم، ويتغامزون بهم عند مرورهم عليهم، احتقارأ لهم وازدراء، ومع هذا تراهم مطمئنين، لا يخطر الخوف على بالهم، ﴿وإذا انقلبوا إلى أهلهم ﴾ صباحاً أو مساء ﴿انقلبوا فكهين﴾ أي: مسرورين مغتبطين (٥)، وهذا من أعظم (٦) ما يكون من الاغترار، أنهم معوابين غاية الإساءة والأمن (٧) في الدنيا، حتى كأنهم قد جاءهم كتاب من الله وعهد، أنهم من أهل السعادة، وقد حكموا لأنفسهم أنهم أهل الهدي، . وأن المؤمنين ضالون، افتراء على الله، وتجرؤاً على القول عليه بلا علم.

قال تعالى: ﴿وما أرسلوا عليهم حافظين﴾ أي: وما أرسلوا وكلاء على ٰ المؤمنين ملزمين بحفظ أعمالهم، حتى يحرصوا على رميهم بالضلال، وما هذا منهم إلا تعنت وعناد وتلاعب، ليس له مستند ولا برهان، ولهذا كان جزاؤهم في الآخرة من جنس عملهم، قال تعالى: ﴿ فَالْيُومِ ﴾ أي: يـوم القيامة، ﴿الدِّينَ آمِنُوا مِن الكفار **يضحكون﴾** حين يرونهم في عمرات العذاب يتقلبون، وقد ذهب عنهم ما كانوا يفترون، والمؤمنون في غاية الراحة والطمأنينة ﴿على الأرائك﴾ وهي السرر المزينة، ﴿ينظرون﴾ إلى ما أعد الله لهم من النعيم، وينظرون إلى وجه ربهم الكويم.

﴿ هِ لَ ثُوِّبُ الكِفَارِ مِا كِنانُوا يفعلون، أي: هل جوزوا من جنس عملهم؟

فكما ضحكوا في الدنيا من المؤمنين ورموهم بالضلال، ضحك المؤمنون منهم في الآخرة، ورأوهم (٨) في العذاب والنكال، الذي هو عقوبة الغي والضلال.

والمسرات والأفراح.

في ب: المحسين. (٤)

كذا في ب، وفي أ: مغوطين

<sup>(7)</sup> 

<sup>(0)</sup> في ب: فإن توالي اللذات (٣)

في ب: وهذا أشد.

في ب: مع الأمن. (Y)

في ب: حين رأوهم. (A)

في ب: من أعظم. (1)

في ب: أي بهاءه. **(Y)** 

نعم، ثوبوا ما كانوا يفعلون، عدلاً من الله وحكمة، والله عليم حكيم.

### تفسير سورة الانشقاق وهي مكية

﴿١ \_ ١٥﴾ ﴿بسيم الله السرحسن الرحيم إذا السماء انشقت \* وأذنت لربها وحقت \* وإذا الأرض مدت \* وألقت ما فيها وتخلت \* وأذنت لربها وحقت \* يا أيها الإنسان إنك كادح إلى ربك كدحاً فملاقيه \* فأما من أوق كتابه بيمينه \* فسوف محاسب حسابا يسيراً \* وينقلب إلى أهله مسروراً \* وأما من أوق كتابه وراء ظهره \* فسوف يدعو ثبوراً \* ويصلي سعيراً \* إنه كان في أهله مسروراً \* إنه ظن أن لن يحور \* بلي إن ربه كان به بصيرا﴾ يقول تعالى مبينا لما يكون في يوم القيامة من تغير الأجرام العظام: ﴿إِذَا السماء انشقت﴾ أي: انفطرت وتمايز بعضها من بعض، وانتثرت نجومها، وخسف بشمسها وقمرها.

﴿وَأَذَنْتُ لَرِجِا﴾ أي: استمعت لأمره، وألقت سمعها، وأصاخت لخطابه، وحق لها ذلك، فإنها مسخرة مدبرة تحت مسخر ملك عظيم، لا يعصى أمره، ولا يخالف حكمه.

﴿وَإِذَا الْأَرْضُ مَدَتُ الْيَ : رَجَفَتُ وَارَجَت ، وَنَسَفَتَ عَلَيْها جِبَالُها ، وَدَكُ مَا عَلَيْها مِن بناء ومعلم ، فسويت ، ومدها الله تعالى مد الأديم ، حتى صارت واسعة جداً ، تسع أهل الموقف على كثرتهم ، فتصير قاعاً صفصفاً لا ترى فيه عوجاً ولا أمتاً .

﴿ وَالقت ما فيها ﴾ من الأموات والكنوز.

﴿وَتَخلَتُ منهم، فإنه ينفخ في الصور، فتخرج الأموات من الأجداث إلى وجسه الأرض، وتخسرج الأرض كنوزها، حتى تكون كالأسطوان العظيم، يشاهده الخلق، ويتحسرون

على ما هم فيه يتنافسون، ﴿وأذنت لربها وحقت \* با أيها الإنسان إنك كادح إلى ربك كدحاً فملاقيه ﴾ أي: إنك ساع إلى الله، وعامل بأوامره ونواهيه، ومتقرب إليه إما بالخير وإما بالشر، ثم تلاقي الله يوم القيامة، فلا تعدم منه جزاء بالفضل إن كنت سعيداً، أو بالعدل إن كنت شقياً (۱).

ولهذا ذكر تفصيل الجزاء، فقال: ﴿فأما من أوتي كتابه بيمينه ﴾ وهم أهل السعادة.

﴿ ٨﴾ ﴿ فسرف يحاسب حساباً يسيراً ﴾ وهو العرض اليسير على الله، فيقرره الله بذنوبه، حتى إذا ظن العبد أنه قد هلك، قال الله [تعالى] له: "إني قد سترتها عليك في الدنيا، فأنا أسترها لك اليوم».

﴿وينقلب إلى أهله ﴾ في الجنة ﴿مسروراً ﴾ لأنه نجا من العذاب وفاز بالثواب، ﴿وأما من أوي كتابه وراء ظهره ﴾ أي: بشماله من خلفه (٢).

ولفضيحة، وما يجد في كتابه من الخزي والفضيحة، وما يجد في كتابه من الأعمال التي قدمها ولم يتب منها، ويصلى سعيراً أي: تحيط به السعير من كل جانب، ويقلب على عذابها، وذلك لأنه في الدنيا وكان في أهله مسروراً لا يخطر البعث على باله، وقد أساء، ولم (٣) يظن أنه راجع إلى ربه وموقوف بين يديه.

﴿بلى إن ربه كان به بصيرا فلا يحسن أن يتركه سدى، لا يؤمر ولا ينهى، ولا يثاب ولا يعاقب.

﴿١٦ \_ ٢٥﴾ ﴿فـلا أقـــــم بالشفق \* والليل وما وسق \* والقمر إذا اتسق \* لتركبن طبقاً عن طبق \* فما لهم لا يؤمنون \* وإذا قرىء عليهم القرآن لا يسجدون \* بل الذين كفروا يكذبون \* والله أعلم بما يوعون \* فبشرهم بعذاب أليم \* إلا

الذين آمنوا وعملوا الصالحات لهم أجرٌ غير ممنون ﴾ أقسم في هذا الموضع بآيات الليل، فأقسم بالشفق الذي هو بقية نور الشمس، الذي هو مفتتح الــليل، ﴿**والــليل ومــا وســق**﴾ أي: احتوى عليه من حيوانات وغيرها، ﴿والقمر إذا اتسق﴾ أي: امتلاً نوراً بإبداره، وذلك أحسن ما يكون وأكثر منافع، والمقسم عليه قوله: ﴿لتركبن﴾ [أي: ] أيها الناس ﴿طبقاً عن طبق﴾ أي: أطواراً متعددة وأحوالاً متباينة، من النطفة إلى العلقة، إلى المضغة، إلى نفخ الروح، ثم يكون وليداً وطفلاً، تم ميزاً، ثم يجري عليه قلم التكليف، والأمر والنهي، ثم يموت بعد ذلك، ئم يبعث ويجازي بأعماله، فهذه الطبقات المختلفة الجارية على العبد، دالة على أن الله وحده هو المعبود، الموحد، المدبر لعباده بحكمته ورحمته، وأن العبد فقير عاجز، تحت تدبير العزيز الرحيم، ومع هذا، فكثير من الناس لا يؤمنون ﴿ وإذا قرىء عليهم القرآن لا يسجدون اي أي: لا يخضعون للقرآن، ولا ينقادون لأوامره ونواهيه، ﴿بِلِ النَّدِينِ كَفُرُوا يَكُذُّبُونَ﴾ أي: يعاندون الحق بعدما تبين، فلا يستغرب عدم إيمانهم وعدم انقيادهم للقرآن، فإن المكذب بالحق عناداً، لا حيلة فيه، ﴿وَاللهُ أَعِلْمُ بِمَا يُوعِونَ ﴾ آي: بما يعملونه وينوونه سرأ، فالله يعلم سرهم وجهرهم، وسيجازيهم بأعمالهم، ولهذا قال: ﴿فَبِشُرِهُم بِعِذَابِ أَلِيمِ﴾ وسميت البشارة بشارة، لأنها تؤثر في البشرة سروراً أو غماً.

فهذه حال أكثر الناس، التكذيب بالقرآن، وعدم الإيمان [به].

ومن الناش فريق هداهم الله، فآمنوا بالله، وقبلوا ما جاءتهم به الرسل، فآمنوا وعملوا الصالحات.

فهؤلاء لهم أجر غير ممنون أي: غير

<sup>(</sup>١) في ب: جزاء بالفضل أو العدل، بالفضل إن كنت سعيداً، وبالعقوبة إن كنت شقياً.

<sup>(</sup>۲) في ب: من وراء ظهره.

<sup>(</sup>٣) في ب: ولا.

مقطوع، بل هو أجر دائم مما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر..

#### أتم تفسير السورة ولله الحمد

### تفسير سورة البروج وهي مكية

﴿١ - ٢٢﴾ ﴿بسبم الله السرحسن الرحيم والسماء ذات البروج \* واليوم الموعود \*وشاهدومشهود \*قتل أصحاب الأخدود \* النار ذات الوقود \* إذ هم عليها قعود \* وهم على ما يفعلون بالمؤمنين شهود \* وما نقموا منهم إلا أن يؤمنوا بالله العريز الحميد \* الذي له ملك السماوات والأرض والله على كل شيء شهيد \* إن الذين فتنوا المؤمنين والمؤمنات ثم لم يتوبوا فلهم عذاب جهنم ولهم عذاب الحريق # إن الذين آمنوا وعملوا الصالحات لهم جنات تجري من تحتها الأنهار ذلك الفوز الكبير \* إن بطش ربك لشديد \* إنه هو يبدىء ويعيد \* وهنو النفيفيور النودود \* ذو النميرش المُجيد \* فعال لما يريد \* هـل أتاك حديث الجنود \* فرعون وثمود \* بل الذين كفروا في تكذيب \* والله من ورائهم محيط \* بل هو قرآن مجيد \* فى لوح محفوظ) ﴿والسماء ذات البروج) أي: [ذات] المنازل المستملة على منازل الشمس والقمر، والكواكب المنتظمة في سيرها، على أكمل ترتيب ونظام دال على كمال قدرة الله تعالى ورحمته، وسعة غلمه وحكمته.

﴿ واليوم الموعسود ﴾ وهسويسوم القيامة ، اللي وعد الله الخلق أن يجمعهم فيه ، ويضم فيه أولهم وآخرهم ، وقاصيهم ودانيهم ، الذي

لا يمكن أن يتغير، ولا يخلف الله المعاد.

﴿وشاهد ومشهود﴾ وشمل هذا كل من اتصف بهذا الوصف أي: مُبْصِر ومُبْصَر، وحاضر ومحضور، وراء ومُرْئي.

والمقسم عليه، ما تضمنه هذا القسم من آيات الله الباهرة، وحكمه الظاهرة، ورحمته الواسعة، وقيل: إن المقسم عليه قوله: ﴿قَتْلُ أَصِحابِ الأخدود﴾ وهذا دعاء عليهم بالهلاك.

و «الأخدود»: الحفر التي تحفر في الأرض.

وكان أصحاب الأخدود هؤلاء قومأ كافرين، ولديهم قوم مؤمنون، فراودوهم للدخول(١) في دينهم، فامتنع المؤمنون من ذلك، فشق الكافرون أخدوداً [في الأرض]، وقذفوا فيها النار، وقعدوا حولها، وفتنوا المؤمنين، وعرضوهم عليها، فمن استجاب لهم أطلقوه، ومن استمر على الإيمان قذفوه في النار، وهـذا في غـايـة المحـاربـة لله ولحـزبـه المؤمنين، ولهذا لعنهم الله وأهلكهم وتوعدهم فقال: ﴿قَتُلُ أُصِحَابِ الأحدود الم فسر الأحدود بقوله: ﴿النار ذات الوقود \* إذ هم عليها قعود \* وهم على ما يفعلون بالمؤمنين شهود﴾ وهذا من أعظم ما يكون من التجبر وقساوة القلب، لأنهم جمعوا بين الكفر بآيات الله ومعاندتها، ومحاربة أهلها وتعذيبهم بهذا العذاب، الذي تنفطر منه القلوب، وحضورهم إياهم عند إلقائهم فيها، والحال أنهم ما نقموا من المؤمنين إلا خصلة(٢) يمدحون عليها، وبها سعادتهم، وهي أنهم كانوا يؤمنون بالله العزيز الحميد أي: الذي له

المنافق المنا

العزة التي قهر بها كل شيء، وهو حميد في أقواله وأوصافه وأفعاله.

والأرض خلقاً وعبيداً، يتصرف فيهم والأرض خلقاً وعبيداً، يتصرف فيهم تصرف المالك بملكه (٢) ، ﴿ والله على وسمعاً وسمعاً وسمعاً الله ، أن يبطش بهم العزيز المقتدر، أو ما علم وا أنهم جميعهم على الله ، أن يبطش إلى لأحد على أحد على أحد سلطة ، من دون إذن المالك؟ أو خفي عليهم أن الله محيط بأعمالهم ، مجاز لهم على فعالهم (٥) كلا إن الكافر في غرور ، والظالم في جهل وعمى (٢) عن سواء السبيل .

ثم وعدهم وأوعدهم، وعرض عليهم التوبة، فقال: ﴿إِنَّ اللّٰينَ فَتَنُوا المؤمنين والمؤمنات ثم لم يتوبوا فلهم عذاب جهنم ولهم عذاب الحريق﴾ أي: العذاب الشديد المحرق.

قال الحسن رحمه الله: انظروا إلى هذا الكرم والجود، هم قتلوا أولياءه

<sup>(</sup>۱) في ب: على الدخول.

<sup>(</sup>٢) في ب: حالة.

<sup>(</sup>٣) ني ب: يتصرف فيهم بما يشاء.

<sup>(</sup>٤) في ب: أفلا خاف هؤلاء المتمردون عليه أن يأخذهم العزيز المقتدر، أو ما علموا كلهم أنهم مماليك لله.

<sup>(</sup>٥) في ب: مجازيهم عليها.

<sup>(</sup>٦) في ب: والجاهل في عمى وضلال.

المُتنافِين المُتنافِين الدُّين و وَالاَين المُتنافِق الْمَالِين المُتنافِق الدُّين و الاَين و الاَين و المُتنافِق المُتناف المُتنافِق المُتناف المُتنافِق المُتنافِق المُتنافِق المُتنافِق المُتنافِق المُتناف المُتنافِق المُتنافِق المُتنافِق المُتنافِق المُتنافِق المُتناف المُتنافِق المُتنافِق المُتنافِق المُتنافِق المُتنافِق المُتناف

CARLETTE WAS ENDED

وأهل طاعته، وهو يدعوهم إلى التوبة.
ولما ذكر عقوبة الظالمين، ذكر ثواب
المؤمنين، فقال: ﴿إِن الذين آمنوا﴾
بقلوبهم ﴿وعملوا المصالحات﴾
بجوارحهم ﴿لهم جنات تجري من
تحتها الأنهار ذلك الفوز الكبير﴾ الذي
حصل به الفوز (١) برضا الله ودار

﴿إِن بطش ربك لشديد ﴿ أَي: إِن عقوبته لأهل الجرائم والذنوب العظام المقوية ] شديدة ، وهو بالمرصاد للطالمين ، كما قال الله تعالى: ﴿ وكذلك أخذ ربك إذا أخذ القرى وهي ظالمة إِن أخذه أليم شديد ﴾ .

ولي صحة إن المتابع مسيد أي : هو إنه هو يبدىء ويعيد أي : هو المنفر د بإبداء الخلق وإعادته ، فلا مشارك له في ذلك (٢) ، ﴿وهو الغقور ﴾ الذي يغفر الذنوب جميعها لمن تاب ، ويعفو عن السيئات لمن استغفره

﴿الودود﴾ الذي يحبه أحبابه محبة لا يشبهها شيء فكما أنه لا يشابهه شيء في صفات الجلال والجمال، والمعاني والأفعال، فمحبته في قلوب خواص خلقه، التابعة لذلك، لا يشبهها شيء من أنواع المحاب،

ولهذا كانت محبته أصل العبودية، وهي المحبة التي تتقدم جميع المحاب وتغلبها، وإن لم يكن غيرها تبعاً لها، كانت عذاباً على أهلها، وهو تعالى الودود، الواد ويجبونه والمودة هي المحبة الصافية، وألودود» بالغفور، ليدل ذلك على أن أهل الذنوب إذا تابوا إلى الله وأنابوا، غفر لهم ذنوبهم وأجبهم، فلا يقال: بل تغفر ذنوبهم، ولا يرجع إليه ما الود، كما قاله بعض الغالطين.

بل الله أفرح بتوبة عبده حين يتوب، من رجل له راحلة، عليها طعامه وشرابه وما يصلحه، فأضلها في أرض فلاة مهلكة، فأيس منها، فاضطجع في ظل شجرة ينتظر الموت، فبينما هو على تلك الحال، إذا راحلته على رأسه، فأخذ بخطامها، فالله أعظم فرحاً بتوبة العبد من هذا براحلته، وهذا أعظم فرح يقدر.

فلله الحمد والثناء، وصفو الوداد، ما أعظم بره، وأكثر خيره، وأغزر إحسانه، وأوسع امتنانه!! ﴿ فَو العرش المحيد ﴾ أي: صاحب العرش العظيم، الذي من عظمته، أنه وسع السماوات والأرض والكرسي، فهي بالنسبة إلى العرش كحلقة ملقاة في فلاة، بالنسبة للسائر الأرض، وخص الله العرش بالذكر، لعظمته، ولأنه أخص المخلوقات بالقرب منه تعالى، وهذا المخلوقات بالقرب منه تعالى، وهذا على قراءة الجر، يكون «المجيد» نعتا للعرش، وأما على قراءة الرفع، فإن المجيد نعت الله والمجيد سعة المؤوصاف وعظمتها.

﴿فعال لا يريد﴾ أي: مهما أراد شيئاً فعله، إذا أراد شيئاً قال له كن فيكون، وليس أحد فعالاً لا يريد إلا الله.

فإن المخلوقات، ولو أرادت شيئاً، فإنه لا بد لإرادتها من معاون وممانع،

والله لا معاون لإرادته، ولا نمانع له مما أراد.

ثم ذكر من أفعاله الدالة على صدق ما جاءت به رسله، فقال: ﴿هِل أَتَاكُ حديث الجنود \* فرعون وثمود \* وكيف كذبوا المرسلين، فجعلهم الله من المهلكين، ﴿بِلِ الذِّينِ كَفُرُوا فَيَ تكذيب﴾ أي: لا يزالون مستمرين على التكذيب والعناد، لا تنفع فيهم الآيات، ولا تجدي لديهم العظات، ﴿والله من ورائهم محيط ﴾ أي: قد أحاط بهم علماً وقدرة، كقوله: ﴿إِنَّ ربك لبالمرصاد) ففيه الوعيد الشديد للكافرين، من عقوبة من هم في قبضته، وتحت تدبيره. ﴿بل هو قرآنُ مجيد، أي: وسيع المعاني عظيمها، كثير الخير والعلم، ﴿في لُوح محفوظ﴾ من التغيير والزيادة والنقص، ومحفوظ من الشياطين، وهو اللوح المحفوظ الذي قد أثبت الله فيه كل شيء.

وهذا يدل على جلالة القرآن وجزالته، ورفعة قدره عند الله تعالى، والله أعلم.

#### تم تفسير السورة

### تفسير سورة الطارق وهي مكية

﴿١ - ١٧﴾ ﴿بسم الله السرحمن الرحيم والسماء والطارق \* وما أدراك ما الطارق \* النجم الثاقب \* إن كل نفس لما عليها حافظ \* فلينظر الإنسان مم خلق \* خلق من ماء دافق \* بخرج من بين الصلب والترائب \* إنه على من بين الصلب والترائب \* والسماء ذات له من قوة ولا ناصر \* والسماء ذات الرجع \* والأرض ذات الصدع \* إنه لقول فصل \* وما هو بالهزل \* إنه لقول فصل \* وما هو بالهزل \* إنه لكيدون كيداً \* وأكيد كيداً \* فمهل الكافرين أمهلهم رويدا﴾ يقول [الله] تعالى: ﴿ والسماء والطارق ﴾ تعالى: ﴿ والسماء والطارق ﴾ تعالى: ﴿ والسماء والطارق ﴾ تعالى: ﴿ والسماء والطارق ﴾

ثم فسر الطارق بقوله: ﴿النجم

<sup>(</sup>١) في ب: حصل لهم الفوز.

<sup>(</sup>٢) في ب: فلا يشاركه في ذلك مشارك.

<sup>(</sup>٣) في ب: فإنه يكون نعتاً لله

الثاقب الله أي: المضيء، الذي يثقب نوره، فيخرق السماوات [فينفذ حتى يرى في الأرض]، والصحيح أنه اسم جنس يشمل سائر النجوم الثواقب.

وقد قيل: إنه «زحل» الذي يخرق السماوات السبع وينفذ فيها(١)، فيري

وسمى طارقاً، لأنه يطرق ليلاً، والمقسم عليه قوله: ﴿إِنَّ كُلُّ نَفْسُ لِمَا عليها حافظ يحفظ عليها أعمالها الصالحة والسيئة، وستجازي بعملها المحفوظ عليها، ﴿فلينظِر الإنسان مم خلق﴾ أي: فليتدبر خلقته ومبدأه، فإنه مخلوق ﴿من ماء دافق﴾ وهو المني الدذي ﴿ يخرج من بين البصلب والترائب المحتمل أنه من بين صلب الرجل وترائب المرأة، وهي ثدياها.

ويحتمل أنّ المراد المني الدافق، وهو منى الرجل، وأن محله الذي يخرج منه ما بين صلبه وتراثبه، ولعل هذا أولي، فإنه إنما وصف الله به الماء الدافق، والذي يحس [به] ويشاهد دفقه، هو منى الرجل، وكذلك لفظ الترائب فإنها تستعمل في الرجل، فإن التراثب للرجل، بمنزلة الثديين للأنثي، فلو أريدت الأنثى، لقال: «من بين الصلب والثديين، ونحو ذلك، والله أعلم.

فالذي أوجد الإنسان من ماء دافق، يخرج من هذا الموضع الصعب، قادر على رجعه في الآخرة، وإعادته للبعث والنشور [والجزاء]، وقد قيل: إن معناه، أن الله على رجع الماء المدفوق في الصلب لقادر، وهذا وإن كان المصنى صحيحاً ـ فليس هو المراد من الآية، ولهذا قال بعده: ﴿ يُومُ تَبِلَي السرائر﴾ أي: تختبر سرائر الصدور، ويظهر ما كان في القلوب من خير وشر على صفحات الوجوه قال تعالى: ﴿يوم تبيضٌ وجوه وتسودٌ وجوه﴾ ففي الدنيا، تنكتم كثير من الأمور، ولا تظهر عياناً للناس، وأما في القيامة، فيظهر برُّ الأبرار، وفجور الفجار،

وتصير الأمور علانية، ﴿**فما له من قوة﴾** يلدفع بها عن نيفسه (٢)، **﴿ولا ناصر**﴾ خارجي (٣٠) ينتصر به، فهذا القَسَمُ على حالة العاملين وقت عملهم وعند جزائهم.

ثم أقسم قسماً ثانياً على صحة القرآن، فقال: ﴿والسماء ذات الرجع \* والأرض ذات الصدع أي: ترجع السماء بالمطر كل عام، وتنصدع الأرض للنبات، فيعيش بذلك الأدميون والبهائم، وترجع السماء أيضاً بالأقدار والشؤون الإلهية كل وقت، وتنصدع الأرض عن الأموات، ﴿إِنَّهُ أَي: القرآن ﴿لقول فصل ﴾ أي: حق وصدق، بَيِّنٌ واضح.

﴿وما هو بالهزل﴾ أي: جد ليس بالهزل، وهو القول الذي يفصل بين الطوائف والقالات، وتنفصل به الخصومات.

﴿إنهام الكندبين كيدا﴾ ليدفعوا بكيدهم الحق، ويؤيدوا الباطل، ﴿وأكيد كيدا﴾ لإظهار الحق، ولو كره الكافرون، ولدفع ما جاؤوا به من الباطل، ويعلم بهذا من الغالب، فإن الأدمى أضعف وأحقر من أن يغالب القوي العليم في كيده، ﴿فمهِّل الكافرين أمهلهم رويدا الله أي: قليلاً، فسيعلمون عاقبة أمرهم، حين ينزل بهم العقاب.

> تم تفسير سورة الطارق، والحمد لله رب العالمين

#### تفسير سورة سبح وهي مكية

﴿١٩ - ١٩﴾ ﴿بستم الله السرحين الرحيم سبح اسم ربك الأعلى \* الذي خلق فسوى ﴿ والذي قدر فهدي إ والذي أخرج المرعى \* فجعله غثاء أحوى \* سنقرئك فلا تنسى \* إلا ما شاء الله إنه يعلم الجهر وما يُخفى \*

حالقال فأالتخالك وَالْفَحْرِ ۞ وَلِيَالِمَشْرِ ۞ وَالشَّفْعِ وَالْوَحْرِ ۞ وَالْتَبْلِ إِذَا لِسَبْ ۞ هَلْ فِي ذَلِكَ قَسَـُرُلَذِي جَعْرِ۞ ٱلْوَتَرَكِّفُ فَعَـَلَ رَبُّكَ بِعَـَادٍ ۞إِنَّ ذَاتِ ٱلْمِسَادِ ۞ ٱلِّي لَرَيْحَ أَقْ مِثْلُهَا فِي ٱلْمِلَادِ ۞ وَقَيْمُودَ ٱلَّذِينَ جَاهُواْ ٱلصَّحْرَ بِٱلْوَادِ ۞ وَفِرْعَوْدَ ذِي ٱلْأَرْتَادِ ۞ ٱلَّذِينَ مَلْغَوَا فِي ٱلْمِلَادِي فَأَحْتَمُ وَأَفِيهَا ٱلْفَسَادَةِ فَصَبَّ عَلَيْهُ مُرَبُّكَ سَوْطَ عَنَابِ۞ إِنَّ رَبِّكَ لَيسَلَقْرَصَادِ۞ فَأَمَّا ٱلْإِنسَانُ إِذَا مَا أَبْنَلُكُ وَيَهُمُ وَأَكْرَمُهُ وَتَعَكَّمُهُ مَنْ فَيَقُولُ رَبَّى أَكْرَمُنِ ۞ وَأَمَّا إِذَا مَا آبَتُكُنهُ فَقَدَدَ مَعَلَيْهِ رِزْقَتُهُ فَيَعَوُّلُ رَبِّيَّ أَعَنَنِ ۞ كَلَّابُل لَا تُكُرِّمُونَ ٱلِّيتِيدَ ۞ وَلَا تَعَتَشُونَ عَلَى طَعَامِ النكين ۞ رَبَّاكُلُونَ ٱلنَّاكَ لَكُلَّا لَكُ الْكَا ۞ وَغَيْوُنَ ٱلْمَالَحُنَّاجَمًا ۞ كَلَّ إِنَا وَحَمَّتِ ٱلْأَرْضُ وَكُا وَكُنَّا ۞ وَجَاءً رَبُّكَ وَٱلْمَلَكُ صِفًّا صِفًّا ۞ وَجِأْتَهَ يُوْمِيذٍ بِعَهَنْمُ وَوْسِهِ فِينَدُكُوالْإِنسُنُ وَأَلْبِ لَهُ ٱلْفِصَرَىٰ ۞ DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF

> ونيسرك لليسرى \* فذكر إن نفمت الذكرى السيذكر من يخشى \* ويتجنبها الأشقى \* الذي يصلى النار الكبرى \* ثم لا يموت فيها ولا يحيى \* قد أفلح من تزكى \* وذكر اسم ربه فصلي \* بل تؤثرون الحياة الدنيا \* والآخرة خير وأبقى \* إن هذا لفي الصحف الأولى \* صحف إبراهيم وموسى، يأمر تعالى بتسبيحه المتضمن لذكره وعبادته، والخضوع لجلاله، والاستكانة لعظمته، وأن يكون تسبيحاً، يليق بعظمة الله تعالى، بأن تذكر أسماؤه الجسنى العالية على كل اسم بمعناها الحسن العظيم (٤)، وتذكر أفعاله التي منها أنه خلق المخلوقات فسواها، أي: أتفنها وأحسن خلقها، ﴿والذي قدر﴾ تقديراً، تتبعه جميع المقدرات ﴿فهدى﴾ إلى ذلك جميع المخلوقات.

وهذه الهداية العامة، التي مضمونها أنه هدي كل مخلوق لمصلحته، وتذكر فيها نعمه الدنيوية، ولهذا قال فيها: **﴿والذي أخرج المرحى**﴾ أي: أنزل من السماء ماء فأنبت به أنواع (٥) النبات والعشب الكثير، فرتع فيها الناس والبهائم وكل حيوانِ<sup>(٢٦)</sup>، ثم بعد أن

(١)

<sup>(</sup>٣) . في ب: من خارج.

في ب: أصناف.

<sup>(</sup>٤) في ب: بمعناها العظيم الجليل.

في ب: ويتفذها. **(Y)** في ب: أي من نفسه يدفع بها

في ب: وجميع الحيوانات.

المنافق المنا

استكمل ما قدر له من الشباب، ألوي نباته، وصَوَّح عشبه، ﴿فِجعله غثاء **أحوى﴾** أي : أسود أي : جعله هشيماً رميماً، ويذكر فيها نعمه الدينية، ولهذا امتنَّ الله بأصلها ومنشأها(١)، وهو القرآن، فقال: ﴿سنقرئك فلا تنسى﴾ أي: سنحفظ ما أوحينا إليك من الكتاب، ونوعيه قلبك، فلا تنسى منه شيئاً، وهذه بشارة كبيرة من الله لعبده ورسوله محمد ﷺ، أن الله سيعلمه علماً لا ينساه، ﴿إلا ما شاء الله عا اقتضت حكمته أن ينسيكه لصلحة بالعة، ﴿إنه يعلم الجهر وما يُخفي﴾ ومن ذلك أنه يعلم ما يصلح عباده أي: فلذلك يُشرع ما أراد، ويحكم بما يريد<sup>(۲)</sup>، ﴿ونيسرك لليسرى﴾ وُهذه أيضاً بشارة كبيرة (٣)، أن الله ييسر رسوله ﷺ لليسري في جميع أموره، ويجعل شرعه ودينه يسرأ

﴿فَذَكُو﴾ بشرع الله وآيات ﴿إِنْ نفعت الذكرى﴾ أي: ما دامت الذكرى مقبولة، والموعظة مسموعة، سواء

حصل من الذكري جميع المقصود أو بعضه.

ومفه وم الآية أنه إن لم تنفع الذكرى، بأن كان التذكير يزيد في الشر، أو ينقص من الخير، لم تكن الذكرى مأموراً بها، بل منهياً عنها، فالذكرى ينقسم الناس فيها قسمين: منفعون وغير متفعين.

فأما المنتفعون، فقد ذكرهم بقوله: رسيدًكر من يخشى الله تعالى، فإن خشية الله تعالى، وعلمه بأن سيجازيه على أعماله (٥)، توجب للعبد الانكفاف عن المعاصي (٢) والسعي في الخيرات.

وأما غير المنتفعين، فذكرهم بقوله: 
﴿ويتجنبها الأشقى \* الذي يصلى النار الموقدة، التي تطلع على الأفشدة، ﴿ثم لا يموت فيها ولا يحيى أي: يعذب عذاباً أليماً، من غير راحة ولا استراحة، حتى إنهم يتمنون الموت فلا يحصل لهم، كما قال تعالى: ﴿لا يقضى عليهم فيموتوا ولا يخفف عنهم من عذابها ﴾.

وربح من طهر نفسه ونقاها من الشرك وربح من طهر نفسه ونقاها من الشرك والظلم ومساوى الأخلاق، ووذكر السم ربع فصلى أي: اتصف بذكر الله، وانصبغ به قلبه، فأوجب له ذلك العمل بما يرضي الله، خصوصاً الصلاة، التي هي ميزان الإيمان، فهذا معنى الآية الكريمة، وأما من فسر قوله: وتركي بمعنى أخرج زكاة وله وذكر اسم ربه فصلى، أنه صلاة العيد، فإنه وإن كان داخلاً في اللفظ وبعض جزئياته، فليس هو المعنى وحده.

﴿ بل تؤثرون الحياة الدنيا ﴾ أي: تقدمونها على الآخرة، وتختارون نعيمها

المنخص المكدر الزائل على الآخرة، [ والآخرة خير وأبقى ] وللآخرة خير من الدنيا في كل وصف مطلوب، وأبقى لكونها دار خلد وبقاء وصفاء، والمدنيا دار فناء، فالمؤمن العاقل لا يختار الأردأ على الأجود، ولا يبيع لذة ساعة، بترحة الأبد، فحب الدنيا وإيثارها على الآخرة رأس كل خطيئة، وإيثارها على الآوام الحسنة، والأخبار المباركة، من الأوام الحسنة، والأخبار صحف إبراهيم وموسى اللذين هما أشرف المرسلين، سوى النبي عمد صلى الله عليه وسلم.

فهذه أوامر في كل شريعة، لكونها عائدة إلى مصالح الدارين، وهي مصالح في كل زمان ومكان.

تم تقسير سورة سبح، ولله الحمد

### تفسير سورة الغاشية وهي مكية

﴿١٦ - ١٦) ﴿ وسسم الله السرحسن الرحيم هل أتاك حديث الغاشية \* وجوه يومئذ خاشعة \* عاملة ناصبة \* تصلى ناراً حامية \*تسقى من عين آنية \* ليس لهم طعام إلا من ضربع \* لا يسمن ولا يغني من جوع \* وجوه بومئذ ناعمة \*لسعيها راضية \* في جنة عالية \* لا تسمع فيها لاغية \* فيهاعين جارية \* فيهاسرر مرفوعة \* وأكواب موضوعة \* ونمارق مصفوفة \* وزراي مبثوثة \* يذكر تعالي أحوال يوم القيامة وما فيها من الأهوال الطامَّة، وأنها تعشي الخلائق بشدائدها، فيجازون بأعمالهم، ويتميزون [إلى] فريقين: فريقاً في الجنة، وفريقاً في السعير.

<sup>(</sup>١) في ب: ومادتها.

<sup>(</sup>٢) كذا في ب، وفي أ: يحكم بما أراد، ويحكم بما يريد.

<sup>(</sup>٣) في ب: أخرى.

<sup>(</sup>٤) كذًا في ب، وفي أ: يسيراً.

<sup>(</sup>٥) في ب: والعلم بمجازاته على الأعمال.

 <sup>(</sup>٦) في ب: الانكفاف عمّا يكرهه الله.
 (٧) في ب: بعد.

فأخبر عن وصف كلا الفريقين، فقال في [وصف] أهل النار: ﴿وجوه يومثذ﴾ أي: يوم القيامة ﴿خاشعة﴾ من الذل والفضيحة والخزي.

﴿عاملة ناصبة ﴾ أي: تاعبة في العذاب، تُجُرُ على وجوهها، وتغشى وجوههم النار.

ويحتمل أن المراد [بقوله:] ﴿ وجوه يومند خاشعة \* عاملة ناصبة \* في الدنيا أهل عبادات وعمل، ولكنه لما عدم شرطه وهو الإيمان، صاريوم القيامة هباء منثوراً، وهذا الاحتمال وإن كان صحيحاً من الكلام، بل الصواب المقطوع به هو وهو يوم القيامة، ولأن المقصود هنا وهو يوم القيامة، ولأن المقصود هنا بيان وصف أهل النار عموماً، وذلك بيان وصف أهل النار عموماً، وذلك بيان حال الناس عند غشيان الكلام في بيان حال الناس عند غشيان الغاشية، بيان العالم في الليسة إلى أهلها (١٠) ولأن الكلام في المياس فيه تعرض لأحوالهم في الدنيا.

وقوله: ﴿تصلى ناراً حامية﴾ أي: شديداً حرها، تحيط بهم من كل مكان، ﴿تسقى من عين آنية﴾ أي: حارة شديدة الحرارة ﴿وإن يستغيثوا يغاثوا بماء كالمهل يشوي الوجوه﴾ فهذا شرابهم.

وأما طعامهم، ف السيس لهم طعام الله من ضريع \* لا يسمن ولا يغني من جوع \* وذلك أن المقصود من الطعام أحد أمرين: إما أن يسد جوع صاحبه ويزيل عنه ألمه، وإما أن يسمن بدنه من الهزال، وهذا الطعام ليس فيه شيء من هذين الأمرين، بل هو طعام في غاية المرارة والنتن والخسة، نسأل الله العافية.

وأما أهل الخير، فوجوههم يوم

القيامة ﴿العمة﴾ أي: قد جرت عليهم نضرة النعيم، فنضرت أبدانهم، واستارت وجوههم، وسروا غاية السرور، ﴿لسعيها﴾ الذي قدمته في الدنيا من الأعمال الصالحة، والإحسان أو به مدخراً مضاعفاً، فحمدت عقباه، وحصل لها كل ما تتمناه، وذلك أنها ﴿عالية﴾ في محلها ومنازلها، فمحلها في أعلى علين، ومنازلها، فمحلها عالية، لها غرف ومن فوق الغرف غرف مبنية يشرفون منها على ما أعد الله لهم من الكرامة.

وقطوفها دانية أي: كثيرة الفواكه اللذيذة، المثمرة بالثمار الحسنة، السهلة التناول، بحيث ينالونها على أي: حال كانوا، لا يحتاجون أن يصعدوا شجرة، أو يستعصي عليهم منها ثمرة. ولا تسمع فيها أي: الجنة فضلاً عن الكلام المحرم، بل كلامهم كلام حسن [نافع] مستمل على ذكر الله تعالى، وذكر نعمه المتواترة عليهم، و [على] الآداب المستحسنة (٢) بين المتعاشرين، الذي يسر القلوب،

ويشرح الصدور. ﴿فيها عين جارية ﴿ وهذا اسم جنس أي: فيها العيون الجارية التي يفجرونها ويصرفونها كيف شاؤوا، وأتى أرادوا.

وفيها سرر مرفوعة و «السرر» جمع «سرير»، وهي المجالس الرتفعة في ذاتها، وبما عليها من الفرش اللينة الوطيئة.

و و اكواب موضوعة اي: أوان معلقة اللذيذة، قد معتلقة من أنواع الأسربة اللذيذة، قد وضعت بين أيديهم، وأعدت لهم، وصارت تحت طلبهم واختيارهم،

يطوف بها عليهم الولدان المخلدون. ﴿ونمارق مصفوفة ﴾ أي: وسائد من الحرير والإستبرق وغيرهما بما لا يعلمه إلا الله، قد صفت للجلوس والاتكاء عليها، وقد أريحوا عن أن

يضعوها، ويَصْفُوها بأنفسهم.

﴿ ١٦﴾ ﴿ وَرَرَائِيُ مَبِثُوثَةً ﴾ والزرابي [هي: ] البسط الحسان، مبثوثة أي: مملوءة بها مجالسهم من كل جانب.

(۱۷ - ۲۷) ﴿أفلابنظرون إلى الإبل كيف خلقت \* وإلى السماء كيف رفعت \* وإلى الجبال كيف نصبت \* وإلى الجبال كيف سطحت \* فذكر إنما أنت مذكر \* لست عليهم بمصيطر \* إلا من تولى الأبر \* وكفر \* فيعلبه الله العذاب الأكبر \* يقول تعالى حتّا للذين لا يصدقون يقول تعالى حتّا للذين لا يصدقون يتفكروا في مخلوقات الله الدالة على توحيده: ﴿أفلا ينظرون إلى الإبل كيف توحيده: ﴿أفلا ينظرون إلى الإبل كيف خليقت ﴾ أي: [ألا] ينظرون إلى الإبل كيف البديع، وكيف سخرها الله للعباد، وذللها لمنافعهم الكثيرة التي يضطرون الى الماء،

﴿ وَإِلَى الجِبالَ كَيفَ نصبتَ ﴾ بهيئة باهرة، حصل بها استقرار الأرض (٢) و ثباتها عن الاضطراب، وأودع الله فيها من المنافع [الجليلة] ما أودع.

ولل الأرض كيف سطحت الي مدت مدا واسعا، وسهلت غاية التسهيل، ليستقر الخلائق (٤) على ظهرها، ويتمكنوا من حرثها وغراسها، والبنيان فيها، وسلوك الطرق الموصلة (٥) إلى أنواع المقاصد فيها.

. واعلم أن تسطيحها لا ينافي أنها كرة مستديرة، قد أحاطت الأفلاك فيها من جميع جوانبها، كما دل على ذلك

<sup>(</sup>١) في ب: جزء قليل بالنسبة إلى أهل النار.

<sup>(</sup>٢) في ب: الحسنة.

<sup>(</sup>٣) في ب: الاستقرار للأرض.

<sup>(</sup>٤) في ب: العباد.

<sup>(</sup>٥) في ب: طرقها.

النقل والعقل والحس والمشاهدة، كما هو مذكور معروف عند أكثر(١) الناس، خصوصاً في هذه الأزمنة، التي وقف الناس على أكثر أرجائها بما أعطاهم الله من الأسباب المقربة للبعيد، فإن التسطيح إنما ينافي كروية الجسم الصغير جداً، الذي لو سطح لم يبق له استدارة تذكر.

وأما جسم الأرض الذي هو في غاية الكبر والسعة (٢)، فيكون كروياً مسطحاً، ولا يتنافي الأمران، كما يعرف ذلك أرباب الخبرة.

﴿ فَذَكُر إِنْمَا أَنْتَ مَذَكُر ﴾ أي: ذكر الناس وعِظهم، وأنذرهم وبشرهم، فإنك مبغوث لدعوة الخلق إلى الله وتذكيرهم، ولم تبعث مسيطراً عليهم، مسلطاً موكِّلاً بأعمالهم، فإذا قمت بما عليك، فلا عليك بعد ذلك لوم، كقوله تعالى: ﴿وما أنت عليهم بجبار فذكر بالقرآن من يخاف وعيد﴾.

وقوله: ﴿إِلَّا مِن تُولِي وَكُفُرٍ ﴾ أي: لكن من تولى عن الطاعة وكفر بالله ﴿
فيعذبه الله العذاب الأكبر ﴾
أى: الشديد الدائم، ﴿إِن إِلينا إِيابِهم ﴾ أي: رجوع الخليفة (٣) وجمعهم في يوم

﴿ثم إن علينا حسابهم ﴾ فنحاسبهم على ما عملوا من خير وشر. آخر تفسير سورة الغاشية.. والحمد لله رب العالمين

## تفسير سورة الفجر وهي مكية

﴿ ١ - ٥﴾ ﴿ بسبم الله السرحمين الرحيم والفجر \* وليال عشر \* والشفع والوتر \* والليل إذا يسر \* هل في ذلك قسمٌ لذي حجر﴾ الظاهر أن المقسم به هو المقسم عليه، وذلك جائز مستعمل، إذا كان أمراً ظاهراً مُهمّاً، وهو كذلك في هذا الموضع. فأقسم تعالى بالفجر، الذي هو آخر

الليل ومقدمة النهار، لما في إدبار الليل

وإقبال النهار، من الآيات الدالة على كمال قدرة الله تعالى، وأنه وحده المدبر(1) لجميع الأمور، الذي لا تنبغي العبادة إلا له، ويقع في الفجر صلاة فاضلة معظمة، يحسن أن يقسم الله بها، ولهذا أقسم بعده بالليالي العشر، وهي على الصحيح: ليالي عشر رمضان، أو [عشر] ذي الحجة، فإنها ليال مشتملة على أيام فاضلة ، ويقع فيها من العبادات والقربات ما لا يقع في

وفي ليالي عشر رمضان ليلة القدر، التي هي خير من ألف شهر، وفي نهارها، صيام آخر رمضان الذي هو ركن من أركان الإسلام.

وفي أيام عشر ذي الحجة، الوقوف بعرفة، الذي يغفر الله فيه لعباده مغفرة يحزن لها الشيطان، فما رُبِّي الشيطان أحقر ولا أدحر منه في يوم عرفة، لما يرى من تَنَزُّلِ الأملاك والرحمة من الله لعباده، ويقع فيها كثير من أفعال الحج والعمرة، وهذه أشياء معظمة، مستحقة لأن يقسم الله بها.

﴿والسليل إذا يسسر ﴾ أي: وقت سريانه وإرخاته ظلامه على العباد، فيسكنون ويستريحون ويطمئنون، رحمة منه تعالى وحكمة

﴿ مِل في ذلك ﴾ الذكور ﴿ قسم لذي حجر﴾ أي: [لذي] عقل؟ نعم، بعض ذلك يكفي، لن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد.

﴿٦ - ١٤﴾ ﴿أَلَمْ تُو كَيْفُ فَعَلَّ رَبُّكُ بعاد \* إرم ذات العماد \* التي لم يخلق مثلها في البلاد \* وثمود الذين جابوا المصخر بالواد \* وفرعون ذي الأوتاد \* الذين طغوا في البلاد \* فأكثروا فيها الفساد \* فصب عليهم ربك سسوط عسداب \* إن ربك لبالمرصادي يقول تعالى: ﴿ أَلَّمُ تُمُّ بقلبك وبصيرتك كيف فعِل بهذه الأمم الطاغية، وهي ﴿إرم﴾ القبيلة العروفة في اليمن ﴿ ذات العماد ﴾ أي: القوة

الشديدة، والعتو والتجبر، ﴿التي لم يخلق مثلها ﴾ أي: مثل عاد ﴿فَي **البلاد،** أي: في جميع البلدان [في القوة والشدة]، كما قال لهم نبيهم هود عليه السلام: ﴿واذكروا إذ جعلكم خلفاء من بعد قوم نوح وزادكم في الخلق بسطة فاذكروا آلاء الله لعلكم تفلحون، ٨.

﴿وتمود الذين جابوا الصخر **بالواد**، أي: وادي القري، نحتوا بقوتهم الصخور، فاتخذوها مساكن، ﴿ وفر عبون ذي الأوتاد ﴾ أي: [ذي] الجنود الذين ثبتوا ملكه، كما تثبت الأوتاد ما يراد إمساكه بها، ﴿الدِّينِ طغوا في البلاد، هذا الوصف عائد إلى عاد وثمود وفرعون ومن تبعهم، فإنهم طغوا في بلاد الله، وآذوا عباد الله، فى ديشهم ودنياهم، ولهذا قال: ﴿فَأَكِثُرُوا فِيهَا الفُسادِ﴾ وهو العمل بالكفر وشَعَبه، من جميع أجناس المعاصي، وسعوا في محاربة الرسل وصد النَّاس عن سبيلٌ الله، فلما بلغوا من العتو ما هو موجب لهلاكهم، أرسل الله عليهم من عذابه ذنوباً وسوط عذاب، ﴿إن ربك لبالمرصاد) لمن عصاه (٥) يمهله قليلاً، ثم يأخذه أخذعزيز مقتدر .....

﴿١٥ \_ ٢٠ ﴾ ﴿فأما الإنسان إذا ما ابتلاه ربه فأكرمه ونعمه فيقول ربي أكرمن \* وأما إذا ما ابتلاه فقدر عليه رزقه فيقول ربي أسانن \* كلايل لا تكرمون اليتيم \* ولا تحاضون على طعام المسكين ﴿ وتأكلون التراث أكلاً لمأ \* وتحبون المال حبأ جماً ﴾ يحبر تعالى عن طبيعة الإنسان من حيث هو ، وأنه جاهل ظالم، لا علم له بالعواقب، يظن الحالة التي تقع فيه تستمر ولا تزول، وينظن أن إكرام الله في الدنيا وإنعامه عليه يدل على كرامته عنده وقربه منه، وأنه إذا ﴿قدر عليه رزقه اي: ضيَّقه، فصار بقدر قوته لا يفضل منه، أن هذا إهانة من الله

(٥) في ب: لمن يعصيه.

<sup>(</sup>٣) في ب: المخلائق.

في ب: وأنه تعالى هو المدبر. (1)

<sup>(1)</sup> في ب: كثير.

في ب: الذي هو كبير جداً واسع.

له، فرد الله عليه هذا الحسبان: بقوله ﴿ كلا ﴾ أي: ليس كل من نَعَمْتُه في الدنيا فهو كريم على، ولا كل من قدرت عليه رزقه فهو مهان لدي، وإنما الغني والفقر، والسعة والضيق، ابتلاء من الله، وامتحان يمتحن به العباد، ليري من يقوم له بالشكر والصبر، فيثيبه على ذلك الثواب الجزيل، ممن ليس كذلك فينقله إلى العذاب الوبيل.

وأيضاً، فإن وقوف همة العبد عند مراد نفسه فقط، من ضعف الهمة، ولهذا لامهم الله على عدم اهتمامهم بأحوال الخلق المحتاجين، فقال: ﴿كلا بل لا تكرمون اليتيم﴾ الذي فقد أباه وكاسبه، واحتاج إلى جبر خاطره والإحسان إليه.

فأنتم لا تكرمونه بل تهينونه، وهذا يدل على عدم الرحمة في قلوبكم، وعدم الرغبة في الخير .

﴿ولا تحاضون على طعام المسكين﴾ أي: لا يحض بعضكم بعضاً على إطعام المحاويج من المساكين والفقراء، وذلك لأجل الشح على الدنيا ومحبتها الشديدة المتمكنة من القلوب، ولهذا قال: ﴿وتأكلون التراث﴾ أي: المال المخلف ﴿ أُكلاً لَمَّا ﴾ أي: ذريعاً ، لا تبقون على شيء منه.

﴿وَتَحْبُونَ المَالُ حَبًّا جَمَّا﴾ أي: كثيراً شديداً، وهذا كقوله تعالى: ﴿بل تؤثرون الحياة الدنيا والأخرة خير وأبقى ﴿ كلا بل تحبون العاجلة وتذرون الأخرة﴾.

﴿٢١ ـ ٣٠ ﴾ ﴿كـلا إذا دكّـت الأرض دكاً دكاً \* وجاء ربك والملك صفاصفا \*وجيء يومئذ بجهنم يومئذ يتذكر الإنسان وأنى له الذكرى \* يقول يا ليتني قدمت لحيات \* فيومئذ لا يمذب عذابه أحد \* ولا يـوثـق وثـاقـه أحـدُ \* يا أيتها النفس المطمئنة \* ارجعي إلى ربك راضية مرضية \* فادخلي في

عبادي \* وادخلي جنتي ﴾ ﴿كلا ﴾ أي: ليس [كل] ما أحببتم من الأموال، وتنافستم فيه من اللذات، بباق لكم، بل أمامكم يوم عظيم، وهول جسيم، تدك فيه الأرض والجبال وماعليها حتى تجعل قاعاً صفصفاً لا عوج فيه ولا أمت.

ويجيء الله تعالى لفصل القضاء بين عباده في ظلل من العمام، وتجيء الملائكة الكرام، أهل السماوات كلهم، صفأ صفاأي: صفأبعد صف، كل سماء يجيء ملائكتها صفا، يحيطون بمن دونهم من الخلق، وهذه الصفوف صفوف خضوع وذل للملك الجبار، ﴿وجيء يومئذ بجهنم﴾ تقودها الملائكة بالسلاسل.

فإذا وقعت هذه الأمور في ومئد يتذكر الإنسان الله ما قدمه من خير وشر.

﴿وأتَّى له الذكري﴾ فقدفات أوانها، وذهب زمانها، يقول متحسرا على ما فرط في جنب الله: ﴿ يَا لَيْنَنِي قدمت لحيات) الدائمة الباقية، عملاً صالحاً، كما قال تعالى: ﴿يقول يا ليتني اتخذت مع الرسول سبيلا \* يا ويلتي ليتني لم أتخذ فلاناً خليلاً ﴾.

وفي الآية دليل على أن الحياة التي وفي تتميم لذاتها، هي الحياة في دار القرار، فإنها دار الخلد والبقاء،

وأفقوا لتخرالتخاج وَٱلثَّنْدِ، وَضُعَلَهَا ۞ وَٱلْقَمْرِ إِذَالَالَهُ هَا۞ وَٱلنَّهَارِ إِذَا جَلَعْهَا ۞ وَٱلَّيْسِلِ إِذَا يَغْتَ نَهَا۞ وَٱلسَّمَآيِهِ وَمَا بَنَنَهَا۞ وَٱلْأَرْضِ وَمَا تَلْحَنْهَا ۞ وَتَفْسِ وَمَاسَوَّتِهَا ۞ فَأَلْفُمُهَا فَجُورَهَا وَيَقُونَهَا ٥ تَدْأَفْلَتَ مَن زَكَفَهَا ٥ وَقَدْخَاكِ مَن دَسَّنهَا٥ كَذَّبَتْ ثَمُودُ بِطِغُونِهَا ۞ إِذِ ٱنْبَعَثَ أَشْقَىٰهَا ۞ فَقَالَ لَمُّمَّ رَسُولُ اللَّهِ مَاقَةَ أَللَّهِ وَسُقِّكُهَا ۞ فَكُذَّبُوهُ فَعَـ قَرُوهَ فَدَمْدَمُ عَلَيْهِمْ رَبُّهُم بِذَنْبِهِمْ فِسَوَّلَهَا ۞ وَلَا يَغَافُ عُقْبَهَا ۞ وَالْيَلِ إِلَا يَعْتَىٰ ۞ وَالنَّهِ إِنَا عَمَلَى ۞ وَمَا خَلَقَ ٱلذَّرُّوٓ ٱلأَحْقَانَ إِنَّا سَعْيَكُولَشَغَالَ فَأَمَّاصَ فَأَمَّاصَ أَعْطَى وَأَقَقَ ٥ وَصَدَّقَ بِأَنْكُ مَنْ ٥ اللهُ اللهُ اللهُ مُنْ اللِّهُ مُنْ إِلَيْهُ مُرَاكِ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَالِمُ مُنْ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنْ اللَّالِمُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ ا الله الله الله المُعْدَرَيْ ﴿ وَمَا لِعُنِي عَنْهُ مَا لَهُ وَإِنَّا لَوْتَى ﴿ إِنَّا لَكُوا لِمَا لَكُ لَلْهُدَعَا ۞ وَإِذَ لَنَا لَلْآخِرَةَ وَأَلْأُولَى ۞ فَأَنذَرْتُكُو لَاكَ لَلْقَلِ ۞

أوليائه وأحبابه ﴿راضية مرضية﴾ أي: راضية عن الله، وعن ما أكرمها به من الثواب، والله قد رضي عنها.

﴿ فَادْخِلِي فِي عِبَادِي \* وادخِلِي **جنتي﴾** وهَّذا تَخَاطب به الروح يوم القيامة، وتخاطب به في حال الموت [والحمد الله رب العالمين].

### تفسير سورة لا أقسم بهذا البلد(٢) مكية

- ﴿ ١ - ٢٠﴾ ﴿ بسيم الله السرحين ينبغي السعى في أصلها وكمالها(١١)، الرحيم لا أقسم بهذا البلد \* وأنت حل سذا البلد \* ووالد وما ولد \* لقد خلقنا الإنسان في كبد \* أيحسب أن لن ﴿فيومئذ لا يعذب عذابه أحد﴾ لن يقدر عليه أحد \* يقول أهلكت مالاً أهمل ذلك اليوم ونسى العمل له، لبدا \* أيحسب أن لم يره أحد \* ألم ﴿ولا يوثق وثاقه أحد﴾ فإنهم يقرنون نجعل له عينين \* ولساناً وشفتين \* بسلاسل من نار، ويسحبون على وهديناه النجدين \* فلا اقتحم وجوههم في الحميم، ثم في النار العقبة \* وما أدراك ما العقبة \* فك يسجرون، فهذا جزاء المجرمين، وأما رقبة \* أو إطمامٌ في يوم ذي مسغبة \* من اظمأن إلى الله وآمن بـه وصــــدق يتيماً ذا مقربة ﴿ أَوْ مسكيناً ذا متربة ﴿ رسله، فيقال له: ﴿ يا أيتها النفس ثم كان من الذين آمنوا وتواصوا بالصبر المطمئنة ﴾ إلى ذكر الله، الساكنة [إلى] وتواصوا بالمرحمة \* أولئك أصحاب حبه، التي قرت عينها بالله ﴿ أرجعي الميمنة \* والذين كفروا بآياتنا هم إلى ربك، الذي رباك بنعمته، وأسدى أصحاب المشأمة \* عليهم نارُّ علك من إحسانه ما صرت به من مؤصدة ، يقسم تعالى ﴿ سِذَا البِلد ﴾

<sup>(</sup>۱) في ب: السعى في كمالها (۲) في ب: وقت السياق والموت.

<sup>(</sup>٣) في ب: سورة البلد.



الأمين، الذي هو مكة المكرمة، أفضل البلدان على الإطلاق، خصوصاً وقت حلو الرسول عليها، ﴿ووالدوما والله وما ولد﴾ أي: آدم وذريته.

والمقسم عليه قوله: ﴿لقد خلقنا الانسان في كبد﴾ يحتمل أن المراد بذلك ما يكابده ويقاسيه من الشدائد في المدنيا، وفي البرزخ، ويوم يقوم الأشهاد، وأنه ينبغي له أن يسعى في عمل يريحه من هذه الشدائد، ويوجب له الفرح والسرور الدائم.

وإن لم يفعل، فإنه لا يزال يكابد العذاب الشديد أبد الآباد.

ويحتمل أن المعنى: لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم، وأقوم خلقة، مقدر (١٠) على التصرف والأعمال الشديدة، ومع ذلك، [فإنه] لم يشكر الله على هذه النعمة العظيمة]، بل بطر بالعافية وتجبر على خالقه، فحسب بجهله وظلمه أن هذه الحال ستدوم له، وأن سلطان تصرفه لا ينعزل، ولهذا قال تعالى: ﴿أيحسب

أن لن يقدر عليه أحد الله ويطغى ويفتخر بما أنفق من الأموال على شهوات نفسه، ف ﴿يقول أهلكت مالاً لُبدا الله أي: كثيراً، بعضه فوق بعض.

وسمى الله تعالى الإنفاق في الشهوات والمعاصي إهلاكا، لأنه لا ينتفع المنفق بما أنفق، ولا يعود عليه من إنفاقه إلا الندم والخسار والتعب والقلة، لا كمن أنفق في مرضاة الله في سبيل الخير، فإن هذا قد تاجر مع الله، وربح أضعاف أضعاف ما أنفق.

قال الله متوعداً هذا الذي يفتخر بما أنفق في الشهوات: ﴿ أَكِسَبُ أَنْ لَمْ يَرِهُ أَكِمَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَال أحد ﴾ أي: أيحسب (٢) في فعله هذا، أن الله لا يراه ويحاسبه على الصغير والكبر؟

بل قدرآه الله، وحفظ عليه أعماله، ووكل به الكرام الكاتبين، لكل ما عمله من خير وشر.

ثم قرره بنعمه، فقال: ﴿ أَلَمْ نَجَعَلُ لَهُ عَيِينَ \* ولساناً وشَقَيْنَ ﴾ للجمال والبصر والنطق، وغير ذلك من المنافع الضرورية فيها، فهذه نعم الدنيا، ثم قال في نعم الدين: ﴿ وهدينا النجدين ﴾ أي: طريقي الخير والشر، بينا له الهدى من الضلال، والرشد من ال

فيهده المنن الجزيلة، تقتضي من العبد أن يقوم بحقوق الله، ويشكر الله على نعمه، وأن لا يستعين بها على معاصيه (٢)، ولكن هذا الإنسان لم يفعل ذلك.

(11) ﴿ فلا اقتحم العقبة ﴾ أي: لم يقتحمها ويعبر عليها، لأنه متبع لشهواته (١٠)

وهذه العقبة شديدة عليه، ثم فسر [هذه] العقبة بقوله: ﴿فَكُ رِقْبَهُ أَي:

فكها من الرق، بعتقها أو مساعدتها على أداء كتابتها، ومن باب أولى فكاك الأسير المسلم عند الكفار.

﴿أُو إطعام في يوم ذي مسغبة﴾ أي: مجاعة شديدة، بأن يطعم وقت الحاجة أشد الناس حاجة ، ويتيما ذا مقربة ﴿ أَي: جامعاً بين كونه يتيماً ، فقيراً ذا قرابة، ﴿أَوِ مسكيناً ذا متربة﴾ أي: قد لزق بالتراب من الحاجة والنضرورة، ﴿ ثم كان من العذيين آمنوا﴾ (٥) أي: آمنوٰ ا بقلوبهم بما يجب الإيمان به، وعملوا الصالحات بجوارحهم من كل قول<sup>(١)</sup> وفعل واجب أو مستحب، ﴿وتواصوا **بالصبر**، على طاعة الله وعن معصيته، وعلى أقدار الله المؤلمة بأن يحث بعضهم بعضاً على الانقياد لذلك، والإتيان به كاملاً منشرحاً به الصدر، مطمئنة به النفس.

وتواصوا بالمرحمة المخلق، من إعطاء محتاجهم، وتعليم جاهلهم، والقيام بما محتاجون إليه من جميع المحالح ومساعدتهم على المصالح يحب لنفسه، ويكره لهم ما يكره لنفسه، أولئك الذين قاموا بهذه العقبة وأولئك أصحاب المينة المنهم أدوا ما أمر الله به من حقوقه وحقوق عباده، وتركوا ما نهوا عنه، وهذا عنوان السعادة وعلامتها.

﴿ والذين كفروا بآياتنا ﴾ بأن نبذوا هـذه الأمور وراء ظهورهم، فلم يصدقوا بالله ، [ولا آمنوا به] ، ولا عبد الله ، ﴿ والذين كفروا بآياتنا هم أصحاب المشامة \* عليهم نار مؤولة ) أي: مغلقة ، في عمد عمدة ، مؤولة ﴾ أي: مغلقة ، في عمد عمدة ،

<sup>(</sup>١) في ب: يقدر.

<sup>(</sup>٢) في ب: أيظن.

<sup>(</sup>٣) في ب: على معاصي الله.

<sup>(</sup>٤) في ب: لهواه.

<sup>(</sup>٥) سبق قلم الشيخ فزاد في الآية ﴿وعملوا الصالحات﴾ فحذفت الزيادة في الآية وأبقيت التفسير.

<sup>(</sup>٦) في ب: فدخل في هذا كل قول.

أبوابها، حتى يكونوا في ضيق وهم وجوه (٢) الانتفاع. وشدّة [والحمد الله].

### تفسير سورة والشمس وضحاها وهى مكية

﴿١ - ١٥﴾ ﴿ يسبم الله السرحين الرحيم والشمس وضحاها \* والقمر إذا تلاها \* والنهار إذا جلاها \* والليل إذا يغشاها \* والسماء وما بناها \* والأرض وما طحاها \* ونفس وماسواها \*فألهمها فجورها وتقواها # قد أفلح من زكاها # وقد خاب من دساها \* كذبت ثمود بطفواها \* إذ انبعث أشقاها \* فقال لهم رسول الله ناقة الله وسقياها \* فكذبوه فعقروها فدمدم عليهم ربهم بذنبهم فسواها ﴿ ولا يُحاف عقباها ﴾ أقسم تعالى بهذه الآيات العظيمة، على النفس المقلحة، وغيرها من النفوس الفاجرة، فقال:

﴿والسمس وضحاها ﴾ أي: نورها، ونفعها الصادر منها، ﴿والقمر إذا تلاها ﴾ أي: تبعها في النازل والنور، ﴿والنهار إذا جلاها ﴾ أي: جلى ما على وجه الأرض وأوضحه، ﴿ وَاللَّهِلُ إِذَا يَعْشَاهًا ﴾ أي: يعشى وجه الأرض، فيكون ما عليها مظلماً.

فتعاقب الظلمة والضياء، والشمس والقمر، على هذا العالم، بانتظام وإتقان، وقيام<sup>(١)</sup> لمصالح العباد، أكبر دليل على أن الله بكل شيء عليم، وعلى كل شيء قدير، وأنه العبود وحده، الذي كل معبود سواه فباطل.

﴿والسماء وما بناها ﴾ يحتمل أن «ما» موصولة، فيكون الإقسام بالسماء وبانيها، الذي هو الله تبارك وتعالى، ويحتمل أنها مصدرية، فيكون الإقسام بالسماء وبنيانها، الذي هو غاية ما يقدر من الإحكام والإتقان والإحسان، ونحو ذلك قوله: ﴿والأرض وما طحاها﴾ أي: مدها ووسعها، فتمكن

قد مدت من ورائها، لئلا تنفتح الخلِق حينئذ من الانتفاع بها، بجميع

﴿ونفس وما سواها ﴾ يحتمل أن المراد نفس سائر المخلوقات الحيوانية، كما يؤيد هذا العموم، ويحتمل أن المراد بالإقسام بنفس الإنسان المكلف، بدليل ما يأتي بعده .

وعلى كُلُّ، فالنفس آية كبيرة من آياته التي حقيقةٌ بالإقسام بها<sup>(٣)</sup>، فإنها في غاية اللطف والخفة، سريعة التنقل [والحركة] والتغير والتأثر والانفعالات النفسية، من الهم، والإرادة، والقصد، والحب، والبغض، وهي التي لولاها لكان البدن مجرد تمثال لا فائدة فيه، وتسويتها على هذا الوجه (٤) آية من آيات الله العظيمة .

وقوله: ﴿قَدْ أَفْلُحُ مِنْ زِكَاهَا﴾ أي: طهر نفسه من الذنوب، ونقاها من العيوب، ورقَّاها بطاعة الله، وعلاَّها بالعلم النافع والعمل الصالح.

﴿وقد حاب من دساها، أي: أخفى نفسه الكريمة، التي ليست حقيقة بقمعها وإخفائها، بالتدنس بالرذائل، والدنو من العيوب والاقتراف للذنوب، وترك ما يكملها وينميها، واستعمال مايشينها ويدسيها

﴿ كَذَبِت ثمود بطغواها ﴿ أَي: بسبب طغيانها وترفعها عن الحق، وعتوها على رسل الله (٥)، ﴿إِذْ انبعث اشقاها الله أي: أشقى القبيلة، [وهو] «قدار بن سالف» لعِقرها حين اتفقوا على ذلك، وأمروه فأتمَر لهم.

﴿ فَقَالَ لَهُم رسولَ الله الله صالح عليه السلام محذراً: ﴿ ناقة الله وسقياها ﴾ أي: احذرواعقرناقة الله، التي جعلها لكم آية عظيمة، ولا تقابلوا نعمة الله عليكم بسَقْى لبنها أن تعقروها، فكذبوا نبيهم صالحاً ﴿فعقروها، فدمدم عليهم ربهم بذنبهم أي: دمر عليهم وعمهم بعقابه، وأرسل عليهم الصيحة من

وأفوار تنزار تجتير وَٱلْتِينِ وَٱلذَّهُونِ۞ وَطُوبِينِينَ۞ وَهَٰذَاٱلۡبَادِٱلْأَمِينِ لَقَدَّخَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي أَحْسَن تَقْوِيمِ ثُرُّرُودَ ذَنَّهُ أَسْفَا سَكَفاهِ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيمُلُواْ ٱلصَّلِيكَتِ فَلَهُمْ أَبْرُعُ عَيْرُ مُنْوُنِ ۞ فَمَا يُكُذُبُكَ مِعَدُ بِٱلدِينِ۞ أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَخَرُ مُ الْكَرِيدِينَ ۞ ٱقَرَّا إِلَسْمِ رَيْكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَنَ مِنْ عَلَيْ ۞ ٱقَرَّا وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرُهُ۞ٱلَّذِى عَلَّمَ إِلْقَلَدِ ۞ عَلَّمَ ٱلْإِنسَانَ مَا لَرَيْعَلَمْ ۞ كَلَا إِنَّ ٱلْإِسْنَ لِيَغْفِيُّ ۞ أَن زَاهُ اسْتَغْفَيْ ۞ إِنَّا إِلَىٰ رَبِّكَ ٱلرُّحْفِيِّ ۞ أَوَيْتَ ٱلَّذِي يَنْفَى ۞ عَبِّدًا إِنَا صَلَّى ۞ أَرَة بِتَ إِنْ كَانَ عَلَى ٱلْمُتَكَفَّ۞ أَوْأَمَرَ وَالنَّقُوٰعَ ۞ أَرْءَيْتَ إِن كَمْنَ وَقُوْلَةَ ۞ أَلْرَيْعَلَمْ إِأَنَّ أَهَدَرَعَا ۞ مَّلَّا لَهِن لْتَوْنَفُولْنَسْفَغُا بِالْنَاصِيَةِ۞ فَاصِيَةِكَذِبَةِ خَاطِقَةٍ۞ فَلْيَدَعُ فَادِيهُ مُّ ۞ سَنَدْعُ ٱلزُّبَائِيةَ ۞ كَلَّا لَا تُعْلِقهُ وَأَسْجُدُ وَأَقْ بَرِب۞ ﴿ ON SOLUTION OF THE SECOND

فوقهم، والرجفة من تحتهم، فأصبحوا حاثمين على ركبهم، لا تجد منهم داعياً ولا مجيباً.

﴿فُسُواها﴾ عليهم أي: سوى بينهم بالعقوبة (٢) ﴿ ولا يُخاف عقباها ﴾ أي:

وكيف يخاف من هو قاهر، لا يخرج عن قهره وتصرفه مخلوق، الحكيم في كل ما قضاه وشرعه؟

تحت ولله الحمد

### تفسير سورة والليل وهي مكية

﴿ ١ - ٢١﴾ ﴿ بسبم الله السرحسن الرحيم والليل إذا يغشى \* والنهار إذا تُجلى \* وما خلق الذكر والأنشى \* إن سعيكم لشتى \* فأما من أعطى واتقى \* وصدق بالحسنى \* فسنيسره لليسري \* وأما من بخل واستغنى \* وكذب بالحسنى \* فسنيسره للعسرى \* وما يغنى عنه ماله إذا تردى \* إن علينا للهدى \* وإن لنا لللآخرة والأولى \* فأنـذرتكـم نـاراً تلظى \* لا يصلاها إلا الأشقى \* الذي كلب وتولى \* وسيجنبها الأتقى \* الذي يؤتي ماله يتزكى \* وما لأحد عنده من نعمة تجزى \* إلا ابتغاء

<sup>(</sup>٣) في ب: يحق الإقسام بها.

في ب: على ما هي عليه. (1)

<sup>(</sup>٥) قي ب: على رسولهم.

<sup>(</sup>٦) في ب: في العقوبة.

كِذَا في ب، وفي أ: وانتظام.

في ب: أوجه

المنافعة ال

A DUBACION MARKET وجه ربه الأعلى \* ولسوف يرضى﴾ هذا قسم من الله بالزمان الذي تقع فيه أفعال العباد على تفاوت أحوالهم، فقال: ﴿والليل إذا يغشى ﴾ [أي: يعم] الخلق بظلامه، فيسكن كل إلى مأواه ومسكنه، ويستريح العباد من الكد والتعب، ﴿والنهار إذا تجلي ﴾ للخلق، فاستضاؤوا بنوره، وانتشروا في مصالحهم، ﴿وما خلق الذكر والأنثى﴾ إن كانت «ما» موصولة، كان إقساماً بنفسه الكريمة الموصوفة، بأنه (١) خالق الذكور والإناث، وإن كانت مصدرية، كان قسماً بخلقه للذكر والأنثى، وكمال حكمته في ذلك أن خلق من كل صنف من الحيوانات التي يريد بقاءها ذكراً وأنشى، ليبقى النوع ولا يضمحل، وقادكلا منهما إلى الأخر بسلسلة الشهوة، وجعل كلاً منهما مناسباً للآخر، فتبارك الله أحسن الخالقين .

وقوله: ﴿إِنْ سعيكم لَشْتَى ﴾ هذا [هو] المقسم عليه أي: إن سعيكم أيها المكلفون لمتفاوت تفاوتاً كثيراً، وذلك

بحسب تفاوت نفس الأعمال ومقدارها والنشاط فيها، وبحسب الغاية المقصودة بتلك الأعمال، هل هو وجه الله الأعل الباقي؟ فيبقى السعي له (٢) ببقائه، وينتفع به صاحبه، أم هي غاية مضمحلة فانية، فيبطل السعي ببطلانها، ويضمحل باضمحلالها؟

وهذا كل عمل يقصد به غير وجه الله تعالى، جذا الوصف، ولهذا فصل الله تعالى العاملين، ووصف أعمالهم، فقال: ﴿فَأَمَا مِنْ أَعطى ﴾ أمر به من العبادات المالية، كالزكوات، والكفارات والنفقات، والإنفاق في وجوه الخير، والعبادات البدنية كالصلاة، والصوم ونحوها.

والمركبة منهما، كالحج والعمرة، [ونحوهما] ﴿واتقى﴾ ما نهي عنه، من المحرمات والمعاصي، على اختلاف أجناسها.

﴿وصدّق بالحسني﴾ أي: صدّق بر «لا إله إلا الله» وما دلت عليه، من جميع العقائد الدينية، وما ترتب عليها من الجزاء الأخروي.

﴿فسنيسره لليسرى﴾ أي: نسهل عليه أمره، ونجعله ميسراً له (٢) كل خير، ميسراً له ترك كل شر، لأنه أتى بأسباب التيسير، فيسر الله له ذلك.

وأما من بخل بما أمريه، فترك الإنفاق الواجب والمستحب، ولم تسمح نفسه بأداء ما وجب شه، والمتنفى عن الله، فترك عبوديته جانباً، ولم ير نفسه مفتقرة غاية الافتقار إلى ربها، الذي لا نجاة لها ولا فوز ومعبودها، الذي تقصده وتتوجه إليه، وحب الله على العباد التصديق به من أوجب الله على العباد التصديق به من

العقائد الحسنة، ﴿ فسنيسره للعسرى ﴾ أي: للحالة العسرة، والخصال اللميمة، بأن يكون ميسراً للشر أينما كان، ومقيضاً له أفعال المعاصي، نسأل الله العافية.

﴿وما يغني عنه ماله﴾ الذي أطغاه واستغنى به، وبخل به إذا هلك ومات، فإنه لا يصحبه إلا عمله الصالح(٤).

وأما ماله [الذي لم يخرج منه الواجب] فإنه يكون وبالا عليه، إذ لم يقدم منه لآخرته شيئاً.

﴿إِن علينا للهدى ﴾ أي: إن الهدى المستقيم طريقه، يوصل إلى الله، ويدني من رضاه، وأما الضلال، فطرق مسدودة عن الله، لا توصل صاحبها إلا للعذاب الشديد.

﴿ وَإِنْ لِمَا لِلآخرة وَالأُولَى ﴾ ملكاً وتصرفاً، ليس له فيهما مشارك، فليرغب الراغبون إليه في الطلب، ولينقطع رجاؤهم عن المخلوقين، ﴿ فأنذرتكم ناراً تلظى ﴾ أي: تستعر وتتوقد، ﴿لا يصلاها إلا الأشقى \* الذي كذب﴾ بالخبر ﴿ وتولى ﴾ عن

وسيجنبها الأتقى \* الذي يؤتى ماله يتزكى بأن يكون قصده به تزكية نفسه، وتطهيرها من الذنوب والعيوب (٥)، قاصداً به وجه الله تعالى، فدل هذا على أنه إذا تضمن الإنفاق المستحب ترك واجب، كدين ونفقة ونحوهما، فإنه غير مشروع، بل تكون عطيته مردودة عند كثير من العلماء، لأنه لا يتزكى بفعل مستحب يفوت عليه الواجب.

﴿وما لأحد عنده من نعمة تجزى ﴾ أي: ليس لأحد من الخلق على هذا الأتقى نعمة تجزى إلا وقد كافأه بها،

 <sup>(</sup>١) في ب: يكونه.

<sup>(</sup>٢) في ب: العمل له.

<sup>(</sup>٣) في ب: أي نيسر له أمره، ونجعله مسهلاً عليه.

<sup>(</sup>٤) في ب: فإنه لا يصحب الإنسان إلا عمله الصالح.

<sup>(</sup>٥) في ب: والأدناس...

وربما بقي له الفضل والمنة على الناس، فتمحض عبداً لله، لأنه رقيق إحسانه وحده، وأما من بقي (١٦ عليه نعمة للناس لم يجرها ويكافئها، فإنه لا بد أن يترك للناس، ويفعل لهم ما ينقص [إخلاصه].

وهذه الآية، وإن كانت متناولة لأي بكر الصديق رضي الله عنه، بل قد قيل إنها نزلت في سببه، فإنه رضي الله عنه، من نعمة تجزى، حتى ولا رسول الله عليه الرسول الله عليه جزاؤها، وهي [نعمة] الدعوة إلى دين الإسلام، وتعليم الهدى ودين الحق، لا يمكن لها جزاء ولا مقابلة، فإنها متناولة لكل من اتصف بهذا الوصف الفاضل، فلم يبق لأحد عليه من الخلق نعمة تجزى، فبقيت أعماله خالصة لوجه الله تعالى.

ولهذا قال: ﴿إلا ابتغاء وجه ربه الأعلى \* ولسوف يرضى \* هذا الأتقى بما يعطيه الله من أنواع الكرامات والثوبات، والحمد لله رب العالمين.

### تفسير سورة والضحي وهي مكية

الرحيم والنصحى \* والليل إذا الرحيم والنصحى \* والليل إذا سجى \* والليل إذا وللخرة خيرً لك من الأولى \* ولسوف يعطيك ربك فترضى \* ألم ولسوف يعطيك ربك فترضى \* ألم فهدى \* ووجدك ضائلاً فأغنى \* فأما اليتيم فلا تقهر \* وأما السائل فلا تنهر \* وأما بنعمة ربك فحدث أقسم تعالى بالنهار إذا انتشر ضياؤه بالضحى، وبالليل إذا سجى وادلهمت بالضحى، وبالليل إذا سجى وادلهمت ظلمته، على اعتناء الله برسوله على فقال: ﴿ ما ودَّعك ربك أي: ما قال منذ اعتنى بك، ولا أهملك منذ

رباك ورعاك، بل لم يزل يربيك أحسن تربية، ويعليك درجة بعد درجة.

وما قلا الله أي: ما أبغضك منذ أحبك، فإن نفي الضد دليل على ثبوت ضده، والنفي المحض لا يكون مدحاً، إلا إذا تضمن ثبوت كمال، فهذه حال الرسول على الماضية والحاضرة، أكمل حال وأتمها، عبد الله واستمرارها، وترقيته في درج (٢) الكمال، ودوام اعتناء الله به.

وأما حاله المستقبلة، فقال: وللآخرة خير لك من الأولى أي: كل حالة متأخرة من أحوالك، فإن لها الفضل على الحالة السابقة.

فلم يزل الشريطة يسعد في درج المعالي (٢)، ويمكن له الله دينه، وينصره على أعدائه، ويسدد له أحواله، حتى مات، وقد وصل إلى حال لا يصل (٤) إليها الأولون والآخرون، من الفضائل والنعم، وقرة العين، وسرور القلب.

ثم بعد ذلك، لا تسأل عن حاله في الأخرة، من تفاصيل الإكرام، وأنواع الإنعام، ولهذا قال: وولسوف يعطيك ربك فترضى وهذا أمر لا يمكن التعبير عنه بغير هذه العبارة الجامعة الشاملة.

ثم امتن عليه بما يعلمه من أحواله (٥) [الخاصة] فقال: ﴿ أَم يَجِدُكُ يَتِيماً فَآوى ﴾ أي: وجدك لا أم لك، ولا أب، بل قد مات أبوه وأمه وهو لا يدبر نفسه، فآواه الله، وكفله جده عبد المطلب، ثم لما مات جده كفله الله عمه أبا طالب، حتى أيده الله بنصره وبالمؤمنين.

﴿ ووجلك ضالاً فهدى أي: وجلك لا تدري منا الكتاب ولا الإيمان، فعلمًك ما لم تكن تعلم، ووقتك لأحسن الأعمال والأخلاق.

- (٤) في ب: ما وصل.
- (٥) كذا في ب، وفي أ: الأحوال..
- (٦) في ب: فأغناك الله بما فتح عليك.

المنافعة ال

﴿ ووجدك عائلاً ﴾ أي: فقيراً ﴿ فأغنى ﴾ بما فتح الله عليك (٢) من البلدان، التي جبيت لك أموالها وخراجها.

DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF

فالذي أزال عنك هذه النقائص، سيزيل عنك كل نقص، والذي أوصلك إلى الغنى، وآواك ونصرك وهداك، قابل نعمته بالشكران.

[ولهذا قال:] ﴿فأما البتيم فلا تقهر﴾أي: لا تسيء معاملة البتيم، ولا يضق صدرك عليه، ولا تنهره، بل أكرمه، وأعطه ما تيسر، وأصنع به كما تحب أن يصنع بولدك من بعدك.

﴿ وأما السائل فلا تنهر ﴾ أي: لا يصدر منك إلى السائل كلام (٧) يقتضي رده عن مطلوبه، بنهر وشراسة خلق، بل أعطه ما تيسر عندك أو رده بمعروف [وإحسان].

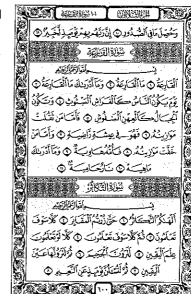
وهذا يدخل فيه السائل للمال، والسائل للمال، والسائل للعلم، ولهذا كان المعلم مأموراً بحسن الخلق مع المتعلم، ومباشرته بالإكرام والتحنن عليه، فإن في ذلك معونة له على مقصده، وإكراماً لن كان يسعى في نفع العباد والبلاد.

<sup>(</sup>V) في ب: لا يصدرك منك كلام للسائل.

<sup>(</sup>١) في ب: بقيت.

<sup>(</sup>٢) في ب: درجات.

<sup>(</sup>٣) في ب: درجات.



﴿وَأُمَا بِنَعِمَةً رَبِكُ﴾ [وهذا يشمل] النعم الدينية والدنيوية ﴿فحدث﴾ أي: أثن على الله بها، وخصصها بالذكر إن كان هناك مصلحة.

وإلا فحدث بنعم الله على الإطلاق، فإن التجدث بنعمة الله داع لشكرها، وموجب لتحبيب القلوب إلى من أنعم بها، فإن القلوب مجبولة على محبة المحسن.

# تفسير سورة ألم نشرح [لك كُ صدرك] وهي مكية

الرحيم ألم نشرح لك صدرك الله الرحيم ألم نشرح لك صدرك اللي أنقض ووضعنا عنك وزرك اللي أنقض ظهرك الاورف الله ذكرك اللي أنقض العسر يسرأ الله فإذا فرغت فانصب العسر يسرأ الله فأرغب يقول تعالى معتنا على رسوله من ألم نشرح لك صدرك أي نوسعه لشرائع الدين والدعوة والإقبال على الآخرة، وتسهيل والإقبال على الآخرة، وتسهيل الحيرات، فلم يكن ضيقاً حرجاً، ولا تكاد تجده منسطاً.

﴿ ووضعنا عنك وزرك ﴾ أي: ذبك

﴿الذي أنقض﴾ أي: أثقل ﴿ظهرك﴾ كما قال تعالى: ﴿ليغفر لك الله ما تقدم من ذنبك وما تأخر﴾. ﴿ورفعنا لك ذكرك﴾ أي: أعلينا قدرك، وجعلنا لك الثناء الحسن العالى، الذي لم يصل إليه أحد من الخلق، فلا يذكر الله إلا ذكر معه رسوله ﷺ، كما في الدخول في الإسلام، وفسي الأذان والإقامة والخطب، وغير ذلك من الأمور التي أعلى الله بها ذكر رسوله عمد ﷺ.

وله في قلوب أمته من المحبة والإجلال والتعظيم ما ليس لأحد غيره، بعد الله تعالى، فجزاه الله عن أمته أفضل ما جزى نبياً عن أمته.

وقوله: ﴿فَإِنْ مِع العسر يسرا \* إِنَّ مِع العسر يسرا \* إِنَّ مَع العسر يسرا ﴾ بشارة عظيمة، أنه كلما وجد عسر وصعوبة، فإن اليسر يقارنه ويصاهبه، حتى لو دخل العسر جحر ضب لـ دخل عـليه اليسر في أخرجه، كـمـا قـال تـعـال: ﴿سيجعل الله بعد عسر يسرا ﴾ وكما قـال الـنـبـي ﷺ: ﴿وإن الـفـرج مع الكرب، وإن مع العسر يسرا ».

وتعريف «العسر» في الآيتين، يدل على أنه واحد، وتنكير «اليسر» يدل على تكراره، فلن يغلب عسر يسرين

وفي تعريفه بالألف واللام، الدالة على أن على أن كل عسر وإن بلغ من الصعوبة ما بلغ حفائه في آخره التسير ملازم له. ثم أمر الله رسوله أصلاً، والمؤمنين تبعاً، بشكره والقيام بواجب نعمه، فقال: ﴿ وَإِذَا فَرَحْتَ فَانَصِبِ ﴾ أي: إذا تفرغت من أشغالك، ولم يبق في قلبك ما يعوقه، فاجتهد في العبادة والدعاء.

﴿ وَإِنْ رَبِكَ ﴾ وحده ﴿ وَارْضِبَ ﴾ أي: أعظم الرغبة في إجابة دعائك وقبول عباداتك (١٠)

ولا تكن بمن إذا فرغوا وتفرغوا لعبوا وأعرضوا عن ربهم وعن ذكره، فتكون من الخاسرين.

وقد قيل: إن معنى قوله: فإذا

فرغت من الصلاة وأكملتها، فانصب في الدعاء، وإلى ربك فارغب في سؤال مطالبك.

واستدل من قال بهذا القول، على مشروعية الدعاء والذكر عقب الصلوات المكتوبات، والله أعلم بذلك تمت ولله الحمد.

### تفسير سورة والتين وهي مكية

﴿١ - ٨﴾ ﴿بسم الله السرخين الرحيم والنين والزينون \* وطور سينين \* وهذا البلد الأمين \* لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم \* ثم وحدموا الصالحات فلهم أجر غير ممنون \* فما يكذبك بعد بالدين \* أليس الله بأحكم الحاكمين ﴿ وللين ﴾ هو السين المعروف، وكذلك هو الريتون ﴾ أقسم بهاتين الشجرتين، لكثرة منافع شجرهما وثمرهما، ولأن سلطانهما في أرض الشام، على نبوة عيسى ابن مريم عليه السلام.

وطور سينين أي طور سيناء، على نبوة موسى الله وهذا البلد الأمين وهي مكة المكرمة، على نبوة عمد الله في المقدسة التي اختارها وابتعث منها أفضل النبوات (الشرفها والمنبوات) وأشرفها .

والمقسم عليه قوله: ولقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم أي: تام الخلق، متناسب الأعضاء، منتصب القامة، لم يفقد عا يحتاج إليه ظاهراً أو باطنا شيئا، ومع هذه النعم العظيمة، التي ينبغي منه القيام بشكرها، فأكثر الخلق منحرفون عن شكر المنعم، مشتغلون باللهو واللحب، قدرضو الأنفسه مبأسافل الأمور، وسفساف الأخلاق، فردهم الله في أسفل سافلين أي: أسفل النار، موضع المصاة المتمردين على رجم، إلا من من الله عليه بالإيمان والمعمل الصالح، والأخلاق الفاصلة الصالح، والأخلاق الفاصلة المصالح، والأخلاق الفاصلة العالية، وفلهم والأخلاق الفاصلة المالية، وفلهم والأخلاق الفاصلة العالية، وفلهم والأخلاق الفاصلة العالية والمناسبة والمناسبة

(٢) في ب: أفضل الأنبياء وأشرفهم.

(١) في ب: دعواتك.

بذلك المنازل العالية، و ﴿أَجِرِغِيرِ ممنون﴾ أي: غيرمقطوع، بللذاتٌ متوافرة، وأفراح متواترة، ونعم متكاثرة، فيأبدٍلايزول، ونعيملايحول، أكلهادائم وظلها، ﴿فمايكذبك بعدبالدين ﴾ أي: أي: شيء يكذبك أيها الإنسان بيوم الجزاء على الأعمال، وقدرأيت من آيات الله الكثيرةمابه يحصل لكاليقين، ومن نعمهما يوجب عليكأن لاتكفربشيء ماأخبرك به، ﴿ أَلِيسَ اللهِ بِأَحِكُمِ الْحَاكُمِينَ ﴾ فهل تقتضى حكمتهأن يترك الخلقسدى لا يؤمرون ولاينهون، ولايُشابون ولا أي: كثير الصفات واسعها، كثير يُعاقبو ڻ؟

> أم الذي خلق الإنسان أطواراً بعد أطوار، وأوصل إليهم من النعم والخير والبر ما لا يحصونه، ورباهم التربية الحسنة، لا بدأن يعيدهم إلى دار هي مستقرهم وغايتهم، التي إليها يقصدون، ونحوها يؤمون. تمت ولله

## تفسير سورة اقرأ [وهي] مكيةً

﴿١٩ ـ ١٩﴾ ﴿بسم الله السرحسن الرحيم اقرأ باسم ربك الذي خلق \* خلق الإنسان من علق \* اقرأ وربك الأكرم \* الذي علم بالقلم \* علم الإنسان ما لم يعلم \* كلا إن الإنسان ليطغى \* أن رآه استغنى \* إن إلى ربك الرجعي \* أرأيت الذي ينهي \* عبداً إذا صلى \* أرأيت إن كان على الهدى \* أو أمر بالتقوى \* أرأيت إن كذب وتولى \* ألم يعلم بأن الله يرى \* الإيمان. يقول الله لهذا المتمرد العاتي: كلالئن لم ينته لنسقعن بالناصية \* ناصية كاذبة خاطئة \* فليدع ناديه \* سندع الزبانية \* كلا لا تطعه واسجد واقترب، هذه السورة أول السور القرآنية نزولاً على رسول الله ﷺ.

> فإنها نزلت عليه في مباديء النبوة، إذ كان لا يدري ما الكتاب ولا الإيمان، فجاءه جبريل عليه الصلاة السلام بالرسالة، وأمره أن يقرأ،

فامتنع، وقال: «ما أنا بقاريءً» فلم يزل به حتى قرأ. فأنزل الله عليه: ﴿اقرأ باسم ربك الذي خلق﴾ عموم الخلق، ثم خص الإنسان، وذكر ابتداء خلقه ﴿ من علق ﴾ فالذي خلق الإنسان واعتنى بتدبيره، لا بدأن يدبره بالأمر والنهي، وذلك بإرسال الرسول إليهم(١٦)، وإنزال الكتب عليهم، ولهذا إليهم (١٦)، وإنزال الحتب سيهم (١٦) ذكر (٢) بعد الأمر بالقراءة، خلقه (٢)

تم قال: ﴿ اقرأ وربسك الأكرم ﴾ الكرم والإحسان، واسع الجود، الذي من كرمه أن علم بالعلم (3). و وعلم بالقلم \* علم الإنسان ما لم يعلم \* فإنه تعالى أخرجه من بطن أمه لا يعلم شيئاً، وجعل له السمع والبصر والفؤاد، ويسر له أسباب العلم.

وعلمه بالقلم، الذي به تحفظ العلوم، وتضبط الحقوق، وتكون رسلاً للناس تنوب مناب خطابهم، فلله الحمد والمنة، الذي أنعم على عباده بهذه النعم التي لا يقدرون لها على جزاء ولا شكور، ثم منّ عليهم بالغني وسعة الرزق، ولكن الإنسان \_ لجهله وظلمه \_إذا رأى نفسه غنياً، طغي وبغي، وتجبر عن الهدي، ونسى أن إلى ربه الرجعي، ولم يخف الجزاء، بل ربما وصلت به الحال أنه يترك الهدى بنفسه، ويدعو [غيره] إلى تركه، فينهى عن الصلاة التي هي أفضل أعمال ﴿ أُرأيت ﴾ أيها الناهي للعبد إذا صلى ﴿إِن كَانَ ﴾ العبد المصلي ﴿على الهدى ﴾ العلم بالحق والعمل به، ﴿ أَو أُمر ﴾ غيره ﴿بالتقوى﴾ .

فهل يحسن أن ينهي من هذا وصفه؟ اليس نهيه من أعظم المحادّة لله والمحاربة للحق؟ فإن النهى لا يتوجه إلا لمن هو في نفسه على غير الهدي، أو كان يأمر غيره بخلاف التقوي.

وَالْعَصْرِ۞ إِنَّ ٱلْإِنْسُانَ لِهِخْسُدٍ۞ إِلَّا ٱلَّذِنَ مَامَثُواْ وَعَسَالُواْ ٱلصَّيْلِكَةِ وَتُواصَوَابِ أَنْهَ وَوَاصَوَابِ الصَّيْرِ ۞ SECTION ( حِلْقَوَالْآفَرُالِحَدِي وَيْلِّ لِكُلِّي هُمَزَوَلْمُزَوْلِ ٱلَّذِي جَمَّعَ مَا لَا وَعَلَّدَهُ يَعْسَبُ أَذْ مَالُهُ وَأَخْلَدُهُ ۞ كُلَّا لِيُنْهَذَ فِ ٱلْمُطَاعَةِ ۞ وَمَا أَدُرَيكَ مَا ٱلْخُطَعَةُ ۞ نَارُأَتَمَ اللَّهِ مَنْ أَوْمَدُهُ ۞ الَّتِي تَظَّلَمُ عَلَى ٱلأَقْفِدَةِ ۞ إِنَّهَا عَلَيْهِم مُّؤْصِكَةً ۞ فِي عَنَد مُحَدَّدَةٍ ۞ BERTHER OF THE ﴿ ٱلْرَسَّرُكِيْكَ فَعَلَى رَبُّكِ فِأَصَّكِ ٱلْفِيلِ ۞ ٱلْرَيْجَعَلْ كَيْدَهُمْ { فِ تَضَلِيلِ۞ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِ مُ طَيْرًا أَسِابِيلَ۞ تَقِيهِ مِيْحِجَازَةِ مِن بِعِمْدِ إِنْ فَعَكَمُ مُ كَفَّمِ فِي مُأْكُولِ ٥ DUBARU WEREER

﴿ أُرأيت إِن كُذَّبِ ﴾ الناهي بالحق، ﴿ وَتُولَى ﴾ عن الأمر، أما يُحاف الله ويخشى عقابه؟ ﴿أَلْمُ يَعِلُمُ بِأَنَّ اللَّهُ فعلمه القرآن، وعلمه الحكمة، يري، ما يعمل ويفعل؟ .

ثم توعده إن استمر على حاله، فقال: **﴿كلا لئن لم ينته﴾** عما يقول ويفعل ﴿لنسفعن بالناصية ﴾ أي: لنأخذن بناصيته، أخذاً عيفاً، وهي حقيقة بذلك، فإنها ﴿ناصية كاذبة خاطئة أي: كاذبة في قولها، حاطئة في فعلها .

﴿ فِلْمُدِع ﴾ هِذا اللَّذِي حَقَ عَلَيه العقاب (٢٥٠ ﴿ ناديه ﴾ أي: أهل مجلسه وأصحابه ومن حوله، ليعينوه على ما نزل به ، ﴿ سندعوا الزبانية ﴾ أي: خزنة جهنم، لأخذه وعقوبته، فلينظر أي: الفريقين أقوى وأقدر؟ فهذه حالة الناهي وما توعد به من العقوبة، وأما حالة المنهى، فأمره الله أن لا يصغى إلى هذا الناهي ولا ينقاد لنهيه، فقال: **﴿كلالا تطعه﴾** [أي:] فإنه لا يأمر إلا بسما فيه خسارة البدارين، ﴿واسجد﴾ لربك ﴿واقترب ﴾ منه في السجود وغيره من أنواع الطاعات والقربات، فإنها كلها تُدُنِّي من رضاه وتقرب منه.

وهذا عام لكل ناه عن الخير ومنهي

في ب: بخلقه. (٣)

في ب: بأنواع العلوم.

<sup>(</sup>٥) في ب: العذاب.

في ب: بإرسال الرسل.

في ب: ولهذا أتي. **(Y)** 



عنه، وإن كانت نازلة في شأن أبي جهل حين نهى رسول الله على عن الصلاة، وعبث به (١٠) وآذاه، تحت ولله الحمد

### تفسير سورة القدر [وهي] مكية

(١ - ٥) ﴿ بسم الله السرحسن الرحيم إنا أنزلناه في ليلة القدر ﴿ وما أدراك ما ليلة القدر ﴿ ليلة القدر خير من ألف شهر ﴿ تنزل الملائكة والروح حتى مطلع الفجر﴾ يقول تعالى مبيناً لفضل القرآن وعلو قدره: ﴿ إِنَا أَنزلناه في ليلة القدر﴾ كما قال تعالى: ﴿ إِنَا أَنزلناه في ليلة القدر﴾ كما قال تعالى: ﴿ إِنَا أَنزلناه في ليلة مباركة ﴾ وذلك أن الله أنزلناه أي المتالى: ﴿ إِنَا العباد [قي] ليلة القدر، ورحم الله بها العباد رحة عامة، لا يقدر العباد لها شكراً.

وسميت ليلة القدر، لعظم قدرها وفضلها عند الله، ولأنه يقدر فيها ما يكون في العام من الآجال والأرزاق والمقادير القدرية

ثم فخم شأنها، وعظم مقدارها، فقال: ﴿وما أدراكُ ما ليلة القدر﴾ أي: فإن شأنها جليل، وخطرها عظيم،

وليلة القدر خير من ألف شهر أي: تعادل من فضلها ألف شهر، فالعمل الذي يقع فيها، خير من العمل في ألف شهر [خالية منها]، وهذا مما تتحير فيه (٢٣) الألباب، وتندهش له العقول، حيث منَّ تبارك وتعالى على هذه الأمة الضعيفة القوة والقوى، بليلة يكون العمل فيها يقابل ويزيد على ألف شهر، عمر رجل معمر عمراً طويلاً، نيفاً وثمانين سنة.

﴿تنزّل الملائكة والروح فيها أي: يكثر نزولهم فيها ﴿من كل أمر ﴿ سلام هي ﴾ أي: سالة من كل أفة وشر، وذلك لكثرة خيرها، ﴿حتى مطلع الفجر﴾ أي: مبتداها من غروب الشمس ومنتهاها طلوع الفجر ('').

وقد تواترت الأحاديث في فضلها، وأنها في رمضان، وفي العشر الأواخر منه، خصوصاً في أوتاره، وهي باقية في كل سنة إلى قيام الساعة.

ولهذا كان النبي على يعتكف ويكثر من التعبد في العشر الأواخر من رمضان، رجاء لللة القدر [والله أعلم].

## تفسیر سورة لم یکن وهي مدنية

﴿ ١ - ٨﴾ ﴿ بسسم الله السرحسن الرحسن المرحس لم يكن الذين كفروا من أهل الكتاب والمشركين منفكين حتى تأتيهم البينة \* رسول من الله يتلو صحفاً الملين أوتوا الكتاب إلا من بعد ما ليعبدوا الله خلصين له الدين حنفاء دين القيمة \* إن الذين كفروا من أهل ويقيموا الشخل ويؤتوا الزكاة وذلك دين القيمة \* إن الذين كفروا من أهل الكتاب والمشركين في نار جهنم خالدين فيها أولئك هم شر البرية \* إن الذين آمنوا وعملوا الصالحات أولئك

هم خير البرية \* جزاؤهم عند ربهم جنات عدن تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها أبداً رضي الله عنهم ورضوا عنه ذلك لمن خشي ربه يقول تعالى: ﴿ لم يكن الذين كفروا من أهل الكتاب ﴾ أي: [من] اليهود والنصارى ﴿ والمشركين ﴾ من سائر أصناف الأمم.

﴿منفكُين﴾ عن كفرهم وضَلالهم الذي هم عليه أي: لا يزالون في غيهم وضلالهم، لا يزيدهم مرور السنين (٥٠) إلا كفراً.

ولبرهان الساطع، ثم فسر تلك البينة والبرهان الساطع، ثم فسر تلك البينة فقال: ورسول من الله أي: أرسله الله، يدعو الناس إلى الحق، وأنزل عليه كتاباً يتلوه، ليعلم الناس الخكمة ويزكيهم، ويخرجهم من الظلمات إلى النور، ولهذا قال: ويتلو صحفاً مطهرة أي: محفوظة عن قربان الشياطين، لا يمسها إلا المطهرون، لأنها في أعلى ما يكون من الكلام.

ولهذا قال عنها: ﴿ فيها ﴾ أي: في تلك الصحف ﴿ كتب قيمة ﴾ أي: أخبار صادقة ، وأوامر عادلة تهدي إلى الحق وإلى طريق مستقيم ، فإذا جاءتهم هذه البينة ، فحينتذ يتبين طالب الحق عن ليس له مقصد في طلبه ، فيهلك من هلك عن بينة ، ويجيا من حيّ عن

وإذا لم يؤمن أهل الكتاب لهذا الرسول وينقادوا له، فليس ذلك ببدع من ضلالهم وعنادهم، فإنهم ما تفرقوا واختلفوا وصاروا أحزاباً ﴿إلا من بعد ما جاءتهم البينة﴾ التي توجب لأهلها وللاتماع والاتفاق، ولكنهم لرداءتهم ونذالتهم، لم يزدهم الهدى إلا ضلالا، ولا البصيرة إلا عمى، مع أن الكتب كلها جاءت بأصل واحد ودين واحد، فما أمروا في سائر الشرائع إلا أن يعبدوا ﴿الله خلصين له الدين﴾ أي:

 <sup>(</sup>٤) كذا في ب، وفي أ: تنتهي من (٥) في ب: الأوقات.
 غروب الشمس إلى طلوع الفجر.

<sup>(</sup>۱) في ب: وعذبه.

<sup>(</sup>٢) في ب: ابتدأ بإنزال القرآن.

<sup>(</sup>٣) كذًّا في ب، وفي أ: به.

قاصدين بجميع عباداتهم الظاهرة والباطنة وجه الله، وطلب الزلفى لديه، وحنفاه أي: معرضين امائلين] عن سائر الأديان المخالفة لدين المتوحيد. وخصّ الصلاة والزكاة، والذكر] مع أنهما داخلان في قوله: وليعبدوا الله خلصين لفضلهما وكونهما العبادتين اللتين من قام بهما قام بجميع شرائع الدين.

﴿وَذَلَّ كُ أَي: الْــــوحـيــد والإخلاص في الدين، هو ﴿دين القيمة ﴾ أي: الدين المستقيم، الموصل إلى جنات النعيم، وما سواه فطرق موصلة إلى الجحيم.

ثم ذكر جزاء الكافريين بعدما جاءتهم البينة، فقال: ﴿إِنَّ اللّبِينَ كَفُرُوا مِن أَهُلُ اللّبِينَ كَفُرُوا مِن أَهُلُ الكتابِ والمشركين في ناز جهنم قد أحاط بهم عذابها، واشتد عليهم عقابها، ﴿خالدين فيها ﴾ لا يفتر عنهم العذاب، وهم فيها مبلسون، ﴿أُولُمُكُ هِم شُر البرية ﴾ لأنهم عرفوا الحنيا والآخرة.

﴿إِن الذين آمنوا وعملوا الصالحات الله على المسالحات عبدوا الله وعرفوه، وفازوا بنعيم الدنيا والآخرة، ﴿جزاؤهم عند ربهم جنات عدن﴾ أي: جنات إقامة، لا ظعن فيها ولا رحيل، ولا طلب لغاية فوقها، ﴿تَعري من تحتها الأنهار ورضوا عنه ورضوا عنه، بما قاموا به من مراضيه، ورضوا عنه، بما أعد لهم من أرواع الكرايات وجزيل المثوبات من أواع الكرايات وجزيل المثوبات ويه أي: لن خاف الله، فأحجم عن معاصيه، وقام بواجباته (١)

#### [تمت والحمد لله]

## تفسیر سورة إذا زلزلت<sup>(۲)</sup> وهی مدنیة

﴿ ١ - ٨﴾ ﴿ بسم الله السرح من الرحيم إذا زلزلت الأرض زلزالها \* وأخرجت الأرض ألقالها \* وقال الإنسان ما لها \* يومئذ تحدث أخبارها \* بأن ربك أوحى لها \* أعمالهم \* فمن يعمل مثقال ذرة خيراً يره \* ومن يعمل مثقال ذرة شراً يره ينبر تعالى عما يكون يوم القيامة، وأن الأرض تتزلزل وترجف وترتج، حتى يسقط ما عليها من بناء وعَلَم (٢٠).

فتندك جبالها، وتُسوَّى تلالها، وتكون قاعاً صفصفاً لا عوج فيه ولا أمتَ.

﴿وأخرجت الأرض أثقالها ﴾ أي: ما في بطنها، من الأموات والكنوز، ﴿وقال الإنسان ﴾ إذا رأى ما عراها من الأمر العظيم مستعظماً لذلك: ﴿ما لها ﴾؟ أي: أيُّ شيء عرض لها؟

﴿ يسوم شد تحدث الأرض ﴿ أخبارها ﴾ أي: تشهد على العاملين بما عملوا على ظهرها من خير وشر، فإن الأرض من جملة الشهود الذين يشهدون على العباد بأعمالهم، ذلك ﴿ وأن ربك أوحى لها ﴾ [أي] وأمرها أن تعصي لأمه ﴿ وَالْمَا اللهِ عَلَمَا اللهِ عَلَمَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

﴿ يومئذ يصدر الناس ﴾ من موقف القيامة ، حين يقضي الله بينهم ﴿ السّانا ﴾ أي: فرقاً متفاوتين . ﴿ ليروا أحمالهم ﴾ أي: ليرجم الله ما عملوا من الحسنات والسيئات ، ويريهم جزاءه موفراً .

﴿فَمن يعمل مثقال ذرة خيراً يره ﴿
ومن يعمل مثقال ذرة شراً يره ﴾ وهذا شامل عام للخير والشر كله، لأنه إذا رأى مشقال الذرة، التي هي أحقر

في ب: ومَعْلَمُ

(T)

(1)

الأشياء، [وجوزي عليها] فما فوق ذلك من باب أولى وأحرى، كما قال تعلل: ﴿يوم تجدكل نفس ما عملت من سوء تودلو أن بينها وبينه أمدا بعيداً﴾ ﴿ووجدوا ما عملوا حاضراً﴾

وهذه الآية فيها غاية الترغيب في فعل الخير ولو قليلاً، والترهيب من فعل الشر ولو حقيراً.

# تفسير سورة العاديات وهي مكية

(۱۱) ﴿ بسم الله السرحمن الرحمة الرحمة الرحمة الرحمة والعاديات ضبحاً \* فالموربات قدحاً \* فالموربات صبحاً \* فالرنه به نقماً \* إن الإنسان لم المكنود \* وإنه على ذلك لشهيد \* وإنه لحب الخير لشديد \* أفلا يعلم إذا الصدور \* إن رجم جم يومئذ لخبير \* أسم الله تبارك وتعالى بالخيل ، لما فيها من آيات الله الباهرة ، ونعمه الظاهرة ، ما هو معلوم للحلق .

وأقسم [تعالى] بها في الحال التي لا يشاركها [فيه] غيرها من أنواع الحيوانات، فقال: ﴿والعاديات ضبحا﴾ أي: العاديات عدواً بليغا قوياً، يصدر عنه الضبح، وهو صوت نفسها في صدرها عند اشتداد العدور (°). ﴿فالموريات﴾ بيحوافرهن ما يطأن عليه من الأحجار ﴿**قَدَحًا ﴾** أي: تقدح<sup>(٦)</sup> النار من صلابة حوافرهن [وقوتهن] إذا عدون، ﴿فالمغيرات﴾ على الأعداء ﴿صبحاً ﴿ وهـذا أمر أغلبي، أن الغارة تكون صباحاً، ﴿ فَأَثْرُنَ بِهِ ﴾ أي: بعدوهن وغارتهن ﴿نقعا﴾ أي: غباراً، ﴿فوسطن به﴾ أي: براكبهن ﴿ جِعاً ﴾ أي: توسطن به جوع الأعداء، الذين أغار عليهم.

. والقسم عليه قوله: ﴿إِن الإنسان لربه لكِنُود﴾ أي: لمنوع للخير الذي

- (٥) في ب: عدُّوها.
- كذا في ب، وفي أ: ولا ستعصى. (٦) في ب: تنقدح.

<sup>(</sup>١) في ب: بما أوجب عليه.

<sup>(</sup>٢) في ب: الزلزلة.

عليه لربه <sup>(۱)</sup> :

فطبيعة [الإنسان] وجبلته، أن نفسه لا تسمح بما عليه من الحقوق، فتؤديها كاملة موفرة، بل طبيعتها الكسل والمنع من هداه الله وخرج عن هذا الوصف إلى وصف السماح بأداء الحقوق، وإلى الإنسان على ما يعرف من نفسه من المنع والكند لشاهد بذلك، لا يجحده ولا ويتمل أن الضمير عائد إلى الله تعالى يتكره، لأن ذلك أمر بين واضح. أي: إن العبد لربه لكنود، والله شهيد على ذلك، ففيه الوعيد، والتهديد على هو لربه كنود، والتهديد عليه شهيد.

﴿ وإنه ﴾ أي: الإنسان ﴿ لحب الخير ﴾ أي: المال ﴿ لشديد ﴾ أي: كثير الحب للمال.

وحبه لذلك، هو الذي أوجب له ترك الحقوق الواجبة عليه، قدم شهوة نفسه على حق (٢٠) ربه، وكلُّ هذا لأنه قصر نظره على هذه الدار، وغفل عن الآخرة، ولهذا قال حاثاً له على خوف يوم الوعيد:

واقلاً يعلم أي: هلاً يعلم هذا المغتر (إذا بعثر ما أي: المغتر (إذا بعثر ما في القبور) أي: أخرج الله الأموات من قبورهم المشرهم ونشورهم المشورة ما المشورة ما المشورة ما المشورة الله المشورة ما المشورة المشورة المشورة ما المشورة المش

﴿وحُمُل ما في الصدور》 أي: ظهر وبان [ما فيها و] ما استتر في الصدور من كمائن الخير والشر، فصار السر علانية، والباطن ظاهراً، وبان على وجوه الخلق نتيجة أعمالهم.

﴿إِن رَبِم بِهِم يُومِئُدُ لِخِيرِ أَي : مطلع على أعمالهم الظاهرة والباطنة ، الخفية والجلية ، وجازيهم عليها . وخص خُبره (٢) بذلك اليوم ، مع أنه خبير بهم في كمل وقت ، لأن المراد

بذلك، الجزاء بالأعمال (٤)، الناشيء عن علم الله واطلاعه ..

# تفسير سورة القارعة [وهي] مكية

﴿١١-١١﴾ ﴿بسم الله البرحسن الرحيم القارعة \* ما القارعة \* وما أدراك ما القارعة \* يوم يكون الناس كالفراش المبثوث \* وتكون الجبال كالعهن النفوش \* فأما من ثقلت موازينه \* فهو في عيشة راضية \* وأما من خفت موازينه \* فأمه هاوية \* وما أدراك ما هيه \* نارٌ حامية﴾ ﴿ القارعة ﴾ من أسماء يوم القيامة ، سميت بذلك، لأنها تقرع الناس وتزعجهم بأهوالها، ولهذا عظم أمرها وفخمه بقوله: ﴿القارعة \*ما القارعة \* وما أدراك ما القارعة \* يوم يكون الناس، من شدة الفزع والهول، **(كالفراش البنوث)** أي: كالحراد المنتشر، الذي يموج بعضه في بعض، والفراش: هي الحيوانات التي تكون في الليل، يموج بعضها ببعض لا تدري أين توجه، فإذا أوقد لها نار تهافتت إليها لضعف إدراكها، فهذه حال الناس أهل العقول، وأما الجبال الصم الصلاب، فتكون ﴿كالعهن المنفوش أي: كالصوف المنفوش، الذي بقى ضعيفاً جداً، تطير به أدنى ريح، قال تعالى: ﴿وترى الجبال تحسبها جامدة وهي تمر مر السحاب﴾ ثم بعد ذلك تكون هياء منثوراً، فتضمحل ولا يبقى منها شيء يشاهد، فحينئذ تنصب الموازين، وينقسم الناس قسمين: سعداء وأشقياء، **﴿فأما** من ثقلت موازينه اي زجحت حسناته على سيئاته ﴿ فهو في عيشة راضية ﴾ في جنات النعيم.

**ووأما من خفت موازينه ﴾** بأن لم

تكن له حسنات تقاوم سيئاته، ﴿فأمه هاوية﴾ أي: مأواه ومسكنه النار، التي من أسمائها الهاوية، تكون له بمنزلة الأم الملازمة كما قال تعالى: ﴿إِنَّ عَذَا لِهَا كَانَ عَرَامًا﴾ .

وقيل: إن معنى ذلك، فأم دماغه هاوية في النار أي: يلقى في النار على رأسه.

﴿ وما أدراك ماهيه ﴾ وهذا تعظيم لأمرها، ثم فسرها بقوله هي: ﴿ ناو حامية ﴾ أي: شديدة الحرارة، قد زادت حرارتها على حرارة نار الدنيا سبعين ضعفاً. نستجير بالله منها

## تفسير سورة ألهاكم التكاثر وهي مكية

﴿١ ٨ ﴾ ﴿بـــم الله الـرحمـن الرحيم الهاكم التكاثر \* حتى زرتم المقابر \* كلا سوف تعلمون \* ثم كلا سوف تعلمون \* كلا لو تعلمون علم اليقين \* لترون الجحيم \* ثم لترونها عين اليقين \* ثم لنسألن يومئذ عن النعيم، يقول تعالى موبخاً عباده عن اشتغالهم عما خلقواله من عبادته وحده لا شريك له، ومعرفته، والإنابة إليه، وتقديم محبته على كل شيء: ﴿ السهاكم عن ذلك المذكور ﴿التكاثر﴾ ولم يذكر المتكاثر به، ليشمل ذلك كل ما يتكاثر به التكاثرون، ويفتخر به المفتخرون، من التكاثر في الأمسوال، والأولاد، والأنسصار، والجنود، والخدم، والجاه، وغير ذلك مما يقصد منه مكاثرة كل واحد للآخر، وليس المقصود به الإخلاص لله تعالى (ه).

فاستمرت غفلتكم ولهوتكم [وتشاغلكم] ﴿حتى زرتم القابر﴾ فانكشف لكم حينذ الغطاء، ولكن

<sup>(</sup>١) في ب: الله عليه.

<sup>(</sup>٢) في ب: على رضا ربه. الم

<sup>(</sup>٣) في ب: خبرهم.

<sup>(</sup>٤) في ب: المراد بهذا الجزاء على الأعمال.

<sup>(</sup>٥) في ب: وليس المقصود منه وجه الله.

بعدما تعذر عليكم استئنافه.

ودل قوله: ﴿حتى زرتم المقابر﴾ أن البرزخ دار مقصود منها النفوذ إلى الدار الباقية (١٦)، لأن الله سماهم زائرين، ولم يسمهم مقيمين.

فدل ذلك على البعث والجزاء بالأعمال (٢) في دار باقية غير فانية ، ولهذا توعدهم بقوله: ﴿كلا سوف تعلمون \* لكلا لو تعلمون علم اليقين ﴾ أي: لو تعلمون ما أمامكم علماً يصل إلى القوب، لما ألهاكم التكاثر، ولبادرتم إلى الأعمال الصالحة.

ولكن عدم العلم الحقيقي، صيركم إلى ما ترون، ﴿لترون الجحيم أي: لتردن القيامة، فلترون الجحيم التي أعدها الله للكافرين.

﴿ ثُم لترونها عين اليقين ﴾ أي: رؤية بصرية، كما قال تعالى: ﴿ ورأى المجرمون النار فظنوا أنهم مواقعوها ولم يجدوا عنها مصرفاً ﴾

﴿ثم لتسألن يومئذ عن النعيم﴾ الذي تنعمتم به في دار الدنيا، هل قمتم بشكره، وأديتم حق الله فيه، ولم تستعينوا به على معاصيه، فينعمكم نعيماً أعلى منه وأفضل.

أم اغتررتم به، ولم تقوموا بشكره؟ بل ربما استعنتم به على معاصي الله، فيعاقبكم على ذلك، قال تعالى: ﴿ويوم يعرض الذين كفروا على النار أذهبتم طيباتكم في حياتكم الدنيا واستمتعتم با فاليوم تجزون عذاب الهون الآية.

### تفسير سورة والعصر [وهي] ُ مكية

﴿١ - ٣﴾ ﴿بسم الله السرحسن الرحسن الرحسن الرحسن الرحسن الرحيم والعصر \* إن الإنسان لفي خسر \* إلا اللين آمنوا وعسلوا المصالحات وتواصوا بالحق وتواصوا

بالصبر السبر الدي العصر، الذي هو الليل والنهار، محل أفعال العباد وأعمالهم أن كل إنسان خاسر، والخاسر ضد الرابح.

#### والخسار مراتب متعددة متفاوتة:

قد يكون خساراً مطلقاً، كحال من خسر الدنيا والآخرة، وفاته النعيم، واستحق الجحيم.

وقد يكون خاسراً من بعض الوجوه دون بعض، ولهذا عمم الله الحسار لكل إنسان، إلا من اتصف بأربع صفات:

الإيمان بما أمر الله بالإيمان به، ولا يكون الإيمان بدون العلم، فهو فرع عنه لا يتم إلا به،

والعمل الصالح، وهذا شامل الأفعال الخير كلها، الظاهرة والباطئة، المتعلقة بحق الله وحق عباده (٣)، الواجه والمستحة

والتواصي بالحق، الذي هو الإيمان والعمل الصالح أي: يوصي بعضهم بعضاً بذلك، ويمه عليه، ويرغبه فيه

والتواصي بالصبر على طاعة الله، وعن معضية الله، وعلى أقدار الله المؤلمة.

فبالأمرين الأولين يكمل الإنسان (3) نفسه، وبالأمرين الأخيرين يكمل غيره، وبتكميل الأمور الأربعة، يكون الإنسان قد سلم من الخسار، وفاز بالربح [العظيم].

## تفسير سورة الهمزة وهي مكية

﴿ ٩ - ٩ ﴾ ﴿ بسم الله السرحن الرحي ويل لكل همزة لمزة \* الذي جمع مالاً وعدده \* يحسب أن ماله أخلده \* كلا لينبذن في الحطمة \* وما أدراك ما الحطمة \* التي تطلع على الأفتدة \* إنبا عليهم مؤصدة \*

في عمد ممدة ﴿ ويل ﴾ أي: وعيد، وويال، وشدة عذاب (لكل همزة لمرة ﴾ الذي يهمز الناس بفعله، ويلمزهم بقوله، فالهماز: الذي يعيب الناس، ويطعن عليهم بالإشارة والفعل، واللماز: الذي يعيهم بقوله.

ومن صفة هذا الهماز اللماز، أنه لا همم له سوى جع المال وتعديده والغبطة به، وليس له رغبة في إنفاقه في طرق الخيرات وصلة الأرحام، ونحو ذلك، ويحسب بجهله ﴿أن ماله أخلده في الدنيا، فلذلك كان كده وسعيه كله في تنمية ماله، الذي يظن أنه ينمي عمره، ولم يدر أن البخل يقصف الأعمار، ويخرب الديبار، وأن البر يزيد في العمر.

﴿ كلا لينبذن ﴾ أي: ليطرحنَّ ﴿ في الحطمة \* وما أدراك ما الحطمة ﴾ تعظيم لها، وتهويل لشأنها.

ثم فسرها بقوله: ﴿ نَارُ اللهُ المُوقِدَةَ ﴾ التي وقودها الناس والحجارة ﴿ التي ﴾ من شدتها ﴿ تَطْلُعُ عَلَى الْأَفْتُدَةَ ﴾ أي: تنفذ من الأجسام إلى القلوب.

ومع هذه الحرارة السليغة هم محبوسون فيها، قد أيسوا من الخروج منها، ولهذا قال: ﴿إنها عليهم مؤصدة ﴾ أي: مغلقة، ﴿في عمل من خلف الأسواب ﴿عمدة ﴾ لئلا يحرجوا منها أعيدوا فيها ﴾.

التعود بالله من ذلك ونسأله العفو والعافية]. المعمو

### تفسير سورة الفيل وهي مكية

﴿١ - ٥﴾ ﴿بـــم الله السرحين الرحيم ألم تركيف فعل ربك بأصحاب الفيل \* ألم يجعل كيدهم في تضليل \* وأرسل عليهم طيراً أبابيل \* ترميهم بحجارة من سجيل \* فجعلهم

<sup>(</sup>٣) في ب: بحقوق الله وحقوق عباده. ﴿ (٤) في ب: العبد.

<sup>(</sup>١) في ب: الآخرة.

<sup>(</sup>٢) في ب: على الأعمال.

كعصف مأكول أي: أما رأيت من قدرة الله وعظيم شأنه، ورحمته بعباده، وأدلية توحييده، وصدق رسوله عمد على ما فعله الله بأصحاب الفيل، الذين كادوا بيته الحرام وأرادوا إخرابه، فتجهزوا لأجل ذلك، واستصحبوا معهم الفيلة لهدمه، وجاؤوا بجمع لا قِبل للعرب به، من الحبشة واليمن، فلما انتهوا إلى قرب مكة، ولم يكن بالعرب مدافعة، وخرج أهل مكة من مكة خوفاً على أنفسهم منهم، أرسل الله عليهم طيرا أبابيل أي: متفرقة، تحمل حجارة محماة من سجيل، فرمتهم بها، وتتبعت قاصيهم ودانيهم، فخمدوا وهمدوا، وصاروا كعصف مأكول، وكفى الله شرهم، ورد كيدهم في نحورهم، [وقصتهم معروفة مشهورة] وكانت تلك السنة الىتى ولىد فىيىها رسول الله ﷺ، فصارت من جملة إرهاصات دعوته، ومقدمات(١) رسالته، فلله الجمد

# تفسير سورة لإيلاف قريش وهي مكية

(1-3) ﴿ بسم الله السرحسن الرحمة المرحمة الرحمة الدين السناء والصيف \* فليعبدوا رب هذا البيت \* الذي أطعمهم من جوع وآمنهم من خوف \$ قال كثير من المفسرين: إن الجار والمجرور متعلق بالسورة التي قبلها أي: فعلنا ما فعلنا واستقامة مصالحهم، وانتظام رحلتهم في الشناء لليمن، والصيف للشام، الحرا النجارة والكاسب.

فأهلك الله من أرادهم بسوء، وعظم أمر الجرم وأهله في قلوب العرب، حتى احترموهم، ولم يعترضوا لهم في أي: سفر أرادوا،

ولهذا أمرهم الله بالشكر، فقال: ﴿ فليعبدوا رب هذا البيت ﴾ أي: ليوحدوه ويخلصوا له العبادة، ﴿ الذي أطعمهم من جوع وآمنهم من خوف ﴾ فرغد الرزق والأمن من المخاوف، من أكبر النعم الدنيوية، الموجبة لشكر الله

فلك اللهم الحمد والشكر على نعمك الظاهرة والباطنة، وخصّ الله بالربوية البيت (٢)، لفضله وشرفه، وإلا فهو رب كل شيء.

تعالى.

### تفسير سورة الماعون [وهي] مكية

ولا - ٧٠ وبسسم الله السرحمن المرحم أرأيت الذي يكذب بالدين \* فلك الذي يدع اليتيم \* ولا يحض على طعمام المسكين \* فويل للمصلين \* الذين هم عن صلاتهم ساهون \* الذين هم يرآءون \* ويمنعون الماعون > يقول تعالى ذاماً لمن ترك حقوقه وحقوق عباده: ﴿ أُرأيت والجزاء، فلا يؤمن بما جاءت به الرسل.

﴿فَلْلَكُ اللَّهِي يَدُعُ اليَّتِيمِ ﴾ أي: يدفعه بعنف وشدة، ولا يرحمه لقساوة قلبه، ولأنه لا يرجو ثواباً، ولا يخشى (٢٠) عقاباً.

ولا يحض غيره وعلى طعام المسكين ومن باب أول أنه بنفسه لا يطعم المسكين، وقويل للمصلين أي: الملتزمون (٤) لإقامة الصلاة، مضيعون لها، تاركون لوقتها، مفوتون لأركانها (٥)، وهذا لعدم اهتمامهم هي أهم الطاعات وأفضل القربات، والسهو عن الصلاة، هو الذي يستحق صاحبه الذم واللوم (٢)، وأما السهو في

الصلاة، فهذا يقع من كل أحد، حتى من النبي ﷺ

ولهذا وصف الله هؤلاء بالرياء والقسوة وعدم الرحمة، فقال: ﴿الذين هم يراؤون﴾ أي: يعملون الأعمال لأجل رئاء الناس.

# ﴿٧﴾ ﴿ويستعون الماعون﴾ أي:

يمنعون إعطاء الشيء، الذي لا يضر إعطاؤه على وجه العارية، أو الهبة، كالإناء، والدلو، والفأس، ونحو ذلك، مما جرت العادة ببذلها والسماحة به(٧)

فهؤلاء \_ لشدة حرصهم \_ يمنعون الماعون، فكيف بما هو أكثر منه.

وفي هذه السورة، الحث على إكرام (^) اليتسبم، والمساكس، والمساحسة، والمحافظة عليها، وعلى الإخلاص [فيها و] في جميع الأعمال. الخدوف و] بذل والحث على [فعل المعروف و] بذل الأمور الخفيفة، كعارية الإناء والدلو والكتاب، ونحو ذلك، لأن الله ذم من أعلم بالصواب، والحمد لله رب العالمن.

### تفسير سورة الكوثر وهي مكية

﴿١-٣﴾ ﴿بسم الله السرحسن الله السرحسن الرحيم إنا أعطيناك الكوثر \* فصل لربك وانحر \* إن شانئك هو الأبتر ﴾ يقول الله تعالى لنبيه محمد على عتنا عليه: ﴿إِنَا أَعِطِينَاكُ الْكُوثُر ﴾ أي: الخير الذي من جلته، ما يعطيه الله لنبيه على يوم الكيامة، من النهر الذي يقال له «الكوثر»، ومن الحوض (٩)

طوله شهر، وعرضه شهر، ماؤه أشد بياضاً من اللبن، وأحلى من العسل، آنيته كنجوم (١١) السماء في

نی ب: مخلون بأركانها.

<sup>(</sup>٦) في ب: الذم والوعيد.

<sup>(</sup>٧) في ب: ببذله والسماح به.

<sup>(</sup>٨) في ب: إطعام.

۲)

 <sup>(</sup>٩) كذا في ب، وفي أ: ومن الحوض
 الذي يقال له: الكوثر.

<sup>(</sup>١٠) في ب: عدد نجوم السماء.

 <sup>(</sup>١) في ب: أدلة.

<sup>(</sup>٢) في ب: الربوبية بالبيت.

<sup>(</sup>٣) في ب: يخاف.

<sup>(</sup>٤) كذّا في ب، وفي أ: الذين ملتزمون.

كثرتها واستنارتها، من شرب منه شربة لم يظمأ بعدها أبداً.

ولما ذكر منته عليه، أمره بشكرها فقال: ﴿فصلَ لربك وانحر﴾ خصَ هاتين العبادتين بالذكر، لأنهما من أفضل العبادات وأجلّ القربات.

ولأن الصلاة تتضمن الخضوع [في] القلب والجوارح له، وتنقلها في أنواع العبودية، وفي النحر تقرب إلى الله بأفضل ما عند العبد من النحائر، وإخراج للمال الذي جبلت النفوس على محبته والشح به.

﴿إِن شَانِتُكُ ﴾ أي: مبغضك وذامك ومنتقصك ﴿هو الأبتر﴾ أي: المقطوع من كل خير، مقطوع العمل، مقطوع الذكر .

وأما محمد ﷺ، فهو الكامل حقاً، الذي له الكمال المكن في حق المخلوق، من رفع الذكر، وكثرة الأنصار والأتباع ﷺ.

#### تفسير سورة الكافرون

﴿١ - ٦﴾ ﴿ سم الله السرحسن الرحيم قل يا أيها الكافرون \* لا أعبد ما تعبدون \* ولا أنتم عابدون ما أعبد \*ولا أناعابد ما عبدتم \* ولا أنتم عابدون ما أعبد \* لكم دينكم ولى دين﴾ أي: قل للكافرين معلناً ومصرحاً ﴿لا أعبد ما تعبدون ﴾ أي: تبرًا مماكانوايعبدون من دون الله، ظاهراً وباطناً.

﴿ولا أنتم عابدون ما أعبد ﴾ لعدم إخلاصكم لله في عبادته (۱)، فعبادتكم له المقترنة بالشرك لا تسمى عبادة، ثم كرر ذلك ليدل الأول على عدم وجود الفعل، والثاني على أن ذلك قد صار وصفاً لازماً .

ولهذا ميز بين الفريقين، وفصل بين الطائفتين، فقال: ﴿لكم دينكم ولي

دين﴾ كما قال تعالى: ﴿قل كل يعمل على شاكلته ﴾ ﴿أنتم بريئون مما أعمل وأنا بريء مما تعملون،

# تفسير سورة النصر وهي مدنية(۲)

﴿ ١ - ٣﴾ ﴿ بسبم الله السرحسن الرحيم إذا جاء نصر الله والفتح \* ورأيت الناس يدخلون في دين الله أفواجأ الفسيح بحمد ربك واستغفره إنه كان تواباً ﴾ في هذه السورة الكريمة، بشارة وأمر لرسوله عند حصولها، وإشارة وتنبيه على ما يترتب على دلك.

فالبشارة هي البشارة بنصر الله لرسوله، وفتحه مكة، ودخول الناس في دين الله أفواجاً، بحيث يكون كثير منهم من أهله وأنصاره، بعد أن كانوا من أعدائه، وقد وقع هذا المبشر به، وأما الأمر بعد حصول النصر والفتح، فأمر الله رسوله أن يشكر ربه على ذلك، ويسبح بحمده ويستغفره، وأما الإشارة، فإن في ذلك إشارتين: إشارة لأن يستمر النصر لهذا الدين (٣)، ويزداد عند حصول التسبيح بحمد الله واستغفاره من رسوله، فإن هذا من الشكر، والله يقول: ﴿لئن شكرتم لأزيدنكم، وقد وجد ذلك في زمن الخلفاء الراشدين وبعدهم في هذه الأمة لم يزل نصر الله مستمراً، حتى وصل الإسلام إلى ما لم يصل إليه دين من الأديان، ودخل فيه ما لم يدخل في غيره، حتى حدث من الأمة من مخالفة أمر الله ما حدث، فابتلاهم الله (٤) بتفرق الكلمة، وتشتت الأمر، فحصل ما حصل.

حِأَلَةُ الرَّغَازِ التَّخِيرِ / فَلْ يَتَأَيُّهُا ٱلْكَوْرَاتِ ۞ لَآ أَعْتُدُمَا قَتْتُدُونَ اللهِ وَلَا أَمْتُهُ عَلَيدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ وَلَا أَنَاعَا بِدُمَّا عَبَدَهُمْ عَلَيْهُمْ وَلاَ أَنْتُوْعَكِيدُونَ مَا أَغَيْدُ ۞ تَكُرُونِكُمُ وَلِكِ دِينِ ۞ الإَنَا جَاءَ نَصَرُالُقِهِ وَٱلْفَيْتُمُ ۞ وَرَأَيْتَ ٱلنَّاسَ يَدَّخُلُونَ فِ دِينِ أَلَقِهِ أَفْوَاجَ اللَّهِ فَسَيِّعٍ بِحَسْدِرَيِّكَ وَأَسْتَغْفِرَةُ إِنَّهُ اللَّهِ اللَّ ﴾ بَنَّتْ يَدُا آلِي لَمْتٍ وَتَنَّ ۞ مَا أَغْفَىٰ عَنْهُ مَالْهُ وَمَا كَسَبَ [ ۞ سَيَصَلَى مَالَادَاتَ لَحَبِ۞ وَانْرَأَتُكُ مَنَ الْهُ ٱلْتُحَلِّب ٠ فِيجِيدِ هَاحَمَثُلُ مِن مُسَكِدٍ ۞ NO SOLO WILLIAM TO SOLO WE

يخطر بالبال، أو يدور في الخيال.

وأما الإشارة الثانية، فهي الإشارة إلى أن أجل رسول الله على قد قرب ودنا، ووجه ذلك أن عمره عمر فاضل أقنسم الله به.

وقدعهدأن الأمور الفاضلة تختم بالاستغفار، كالصلاة والحج، وغير

فأمر الله لرسوله بالحمد والاستغفار في هذه الحال، إشارة إلى أن أجله قد انتهى، فليستعد ويتهيأ للقاء ربه، ويختم عمره بأفضل ما يجده صلوات الله وسلامه عليه.

فكان عَلَيْ يتأول القرآن، ويقول ذلك في صلاته، يكثر أن يقول في ركوعه وسجوده: «سبحانك اللهم وبحمدك، اللهم اغفر لي».

# تفسير سورة تبت [وهي] مكية

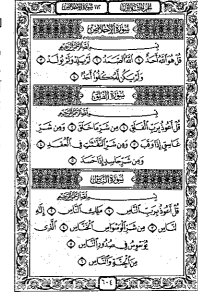
﴿١ - ٣﴾ ﴿ بسبم الله السرحسن [وصع هذا] فلهذه الأمة، وهذا الرحيم تبت بدا أي لهب وتب \* ما الدين، من رحمة الله ولطفه، ما لا أغنى عنه ماله وما كسب السيصلي

في ب: إخلاصكم في عبادتكم لله. (1)

**<sup>(</sup>Y)** في ب: وهي مكية.

<sup>(</sup>٣) في ب: إشارة أن النصر يستمر للدين.

<sup>(</sup>٤) في ب: فابتلوا.



ناراً ذات لهب \* وامرأته حمالة الحطب \* في جيدها حبل من مسد﴾ أبو لهب هو عم النبي ﷺ، وكان شديد العداوة [والأذية] للنبي عِلَيْق، فلا فيه دين، ولا حمية للقرابة - قبَّحه الله - فذمَّه الله بهذا الذم العظيم، الذي هو خزي عليه إلى يوم القيامة، فقال:

﴿تبت يدا أن لهب﴾أي: حسرت يداه، وشقي ﴿وتب﴾فلم يربح، ﴿ما أغنى حنه ماله الذي كان عنده وأطغاه، ولا ما كسبه فلم يرد عنه شيئاً من عذاب الله إذ نزل به، ﴿سيصلى ناراً ذات لهب﴾ أي: ستحيط به النار من كل جانب، هو ﴿وامرأته حمالة الحطب 🏟 .

وكبانت أيضاً شديدة الأذية لرسول الله ﷺ تتعاون هي وزوجها على الإثم والعدوان، وتلقى الشر، وتسعى غاية ما تقدر عليه في أذية الرسول ﷺ وتجمع على ظهرها من الأوزار بمنزلة من يجمع حطباً، قد أعد له في عنقه حبلاً ﴿من مسد، أي: من

أو أنها تحمل في النار الحطب على

زوجها، متقلدة في عنقها حبلاً من ميد، وعلى كل، ففي هذه السورة، آية باهرة من آيات الله، فإن الله أنزل هذه السورة، وأبو لهب وامرأته لم يهلكا، وأخبر أنهما سيعذبان في النار ولا بيد، ومن لازم ذلك أنهمما لا يسلمان، فوقع كما أخبر عالم الغيب والشهادة .

#### تفسير سورة الإخلاص [وهي] مكية

﴿١ \_ ٤﴾ ﴿ سِم الله السرحمين الرحيم قبل هو الله أحمد \*الله الصمد \* لم يلد ولم يولد \* ولم يكن له كفوا أحد﴾ أي: ﴿قُلُ ﴾ قولاً جازماً به، معتقداً له، عارفاً بمعناه، ﴿هو الله أحد﴾ أي: قد انحصرت فيه الأحدية، فهو الأحد المنفرد بالكمال، الذي له الأسماء الحسني، والصفات الكاملة العليا، والأفعال المقدسة، الذي لا نظير له ولا مثيل.

﴿ الله الصمد ﴾ أي: المقصود في جميع الحوائج. فأهل العالم العلوي والسفلي مفتقرون إليه غاية الافتقار، يسألونه حوائجهم، ويرغبون إليه في مهماتهم، لأنه الكامل في أوصافه، العليم الذِّي قد كمل في علَّمه، الحليم الذي قد كمل في حلمه، الرحيم الذي [كمل في رحمته الذي] وسعت رحمته كل شيء، وهكذا سائر أوصافه، ومن كماله أنه ﴿ لِيلِدُ وَلِي يُولِدُ ﴾ لكمال غناه، ﴿ولم يكن له كفواً أحد ﴾ لا في أسمائه ولا في أوصافه؛ ولا في أفعاله، تبارك وتعالى.

فهذه السورة مشتملة على توحيد الأسماء والصفات.

#### تفسير سورة الفلق [وهي] مكية

ومن شر النفاثات في العقد \* ومن شر حاسد إذا حسد ﴿أِي: ﴿قُلْ ﴾ متعوذاً ﴿أُعُودُ﴾ أي: ألحاً وألود، وأعتصم ﴿برب الفلق﴾ أي: فالق الحب والنوى، وفالق الإصباح.

. ﴿من شر ما خلق﴾ وهذا يشمل جميع ما خلق الله، من إنس، وجن، وحيوانات، فيستعاذ بخالقها من الشر الذي فيها، ثم خص بعدما عم، فقال: ﴿ومن شرَ غاسق إذا وقب﴾ أي: من شر ما يكون في الليل، حين يغشى الناس، وتنتشر فيه كثير من الأرواح الشريرة، والحيوانات المؤدية.

﴿ ومن شر النفاثات في العقد، أي: ومن شر السواحر، اللاق يستعن على سحرهن بالنفث في العقد، التي يعقدنها على السحر .

﴿ ومن شرحاسد إذا حسد ﴾ والحاسد: هو الذي يحب زوال النعمة عن المحسود فيسعى في زوالها بما يقدر عليه من الأسباب، فاحتيج إلى الاستعَّاذة بالله من شره، وإبطال كييده، ويدخل في الحاسد العاين، لأنه لا تصدر العين إلا من حاسد شرير الطبع، خبيث النفس، فهذه السورة، تضمنت الاستعاذة من جميع أنواع الشر، عموماً وخصوصاً.

ودلَّت على أن السحر له حقيقة يخشى من ضرره، ويستعاذ بالله منه [ومن أهله].

#### تفسير سورة الناس وهي مدنية<sup>(۱)</sup>

﴿١ - ٦﴾ ﴿بسم الله السرحمين الرحيم قل أعوذ برب الناس \* ملك الناس \* إله الناس \* من شر الوسواس الخناس \* الذي يوسوس في صدور الناس \* من الجنَّة والناس﴾ وهذه السورة مشتملة على الاستعاذة ﴿١ - ٥﴾ ﴿بسم الله السرحمن برب الناس ومالكهم وإلههم، من الرحيم قل أعوذ برب الفلق \* من شر الشيطان الذي هو أصل الشرور كلها ما خلق \* ومن شر غاسق إذا وقب \* ومادَّتها، الذي من فتنته وشره، أنه

يوسوس في صدور الناس، فيحسن [لهم] الشر، ويريهم إياه في صورة حسنة، وينشط إراداتهم لفعله، ويقبح لهم الخير ويثبطهم عنه، ويريهم إياه في صورة غير صورته، وهو دائماً بهذه الحال يوسوس ويخنس أي: يتأخر إذا ذكر العبد ربه واستعان به على دفعه.

فينبغي له أن [يستعين و] يستعيذ ويعتصم بربوبية الله للناس كلهم.

وأن الخلق كلهم داخلون تحت الربوبية واللك، فكل دابة هو آخذ بناصيتها.

وبالوهيته التي خلقهم لأجلها، فلا تتم لهم إلا بدفع شر عدوهم، الذي يريد أن يقتطعهم عنها ويحول بينهم

وبينها، ويريد أن يجعلهم من حزبه ليكونوا من أصحاب السعير، والوسواس كما يكون من الجن يكون من الإنس، ولهذا قال: ﴿من الجنة والناس﴾.

والحــمــد لله رب الــعـــالمين أولاً وآخراً، وظاهراً وباطناً.

ونسأله تعالى أن يتم نعمته، وأن يعفو عنا ذنوباً لنا حالت (۱) بيننا وبين كثير من بركاته، وخطايا وشهوات ذهبت بقلوبنا عن تدبر آياته،

ونرجوه ونأمل منه أن لا يحرمنا خير ما عنده بشر ما عندنا، فإنه لا ييأس من روح الله إلا القوم الكافرون، ولا

(١) في ب: ذنوبنا التي حالت.

وصلى الله وسلم على رسوله محمد وعلى آليه وصحبه أجمعين، صلاة وسلاماً دائمين متواصلين أبد

يقنط من رحمته إلا القوم الصالون.

الأوقات، والحمد لله الذي بنعمته تنم الصالحات. تم تفسير كتاب الله بعونه وحسن توفيقه، على يد جامعه وكاتبه،

عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله المعروف بابن سعدي، غفر الله له ولوالديه وجميع المسلمين، وذلك في غرة ربيع الأول من سنة أربع وأربعين وثلثمائة وألف من هجرة محمد المسلمائة وألف من هروة محمد المسلمائة وألف من همرة مسلمائة وألف من سلمائة والمسلمائة وألف من سلمائة وألف من

and the state of t

e kan di Karamatan di Kabupatèn Kabupatèn Kabupatèn Kabupatèn Kabupatèn Kabupatèn Kabupatèn Kabupatèn Kabupat Kabupatèn Kabupatèn

.

<sup>(</sup>٢) ﴿ فِي بِ: ووقع النقل في شعبان ١٣٤٥ ربنا تقبل منا واعف إنَّك أنت الغفورُ الرحيم.

## الملاحسق

١ ـ أصول وكليات من أصول التفسير وكلياته لا يستغني عنها المفسر للقرآن.

٢ ـ تفسير الآيات التي اختلفت فيها النسختان.

 $\label{eq:continuous} \mathcal{L}_{i}(t) = \sum_{i=1}^{n} (a_i + a_i) \mathcal{L}_{i}(t) + \sum_{i=1}^{n} (a_i + a_i) \mathcal{L}_{i}(t)$ 

### أضول وكليَّات مِن أصول التفسير وكليَّاته لايستغنى عَنْها المُفَسر للقرآن<sup>(١)</sup>

النكرةُ في سياق النفي، أو سياق النهي، أو الاستفهام، أو سياق الشرط، تَعمُّ، وكذلك المفرد المضاف يعم، وأمثلة ذلك كثيرة.

فمتى وجدت نكرة واقعة بعد المذكورات، أو وجدت مفرداً مضافاً إلى معرفة، فأَثْنِتُ جميعَ ما دخل في ذلك اللفظ، ولاتعتبر سبب النزول وحده، فإن «العبرة بعموم اللفظ، لابخصوص السبب».

وينبغي أن تنزل جميع الحوادث والأفعال الواقعة، والتي لاتزال تحدث، على العمومات القرآنية، فبذلك تعرف أن القرآن تبيان لكل شيء، وأنه لايحدث حادث، ولايستجد أمر من الأمور، إلا وفي القرآن بيانه وتوضيحه.

ومن أصوله أن الألف واللام الداخلة على الأوصاف، وعلى أسماء الأجناس، تُفيدُ استغراق جميع ما دخلت عليه من المعاني.

ومن كليات القرآن، أنه يدعوا إلى توحيد الله ومعرفته، بذكر أسماء الله، وأوصافه، وأفعاله الدالة على تفرده بالوحدانية، وأوصاف الكمال، وإلى أنه الحق، وعبادته هي الحق، وأن ما يدعون من دونه هو الباطل، ويبين نقص كل ما عُبدَ من دون الله من جميع الوجوه.

ويدعو إلى صحة ما جاء به الرسول محمد ﷺ وصدقه، ببيان إحكامه، وتمامه، وصدق إخباراته كلها، وحسن أحكامه. وببين ما كان عليه الرسول ﷺ، من الكمال البشري الذي لايلحقه فيه أحدٌ من الأولين والآخرين، ويتحداهم بأن يأتوا بمثل ما جاء به إن كانوا صادقين.

ويُقرر ذلك بشهادته تعالى بقوله وفعله وإقراره إياه، وتصديقه له بالحجة والبرهان، وبالنصر والظهور، وبشهادة أهل العلم المنصفين. ويقابل بين ما جاء به من الحق في أخباره وأحكامه، وبين ما كان عليه أعداؤه، والمكذبون به، من الكذب في أخبارهم، والباطل في أحكامهم، كما يقرر ذلك بالمعجزات المتنوعة.

ويقررالله المعاد بذكر كمال قدرته، وخلقِه للسموات والأرض، اللتين هما أكبر من خلق الناس، وبأن الذي بدأ الخلق قادر على إحياء الذي أحيا الأرض بعد موتها قادر على إحياء الموتى. ويذكر أيضاً أيامه في الأمم، ووقوع المثلات التي شاهدها الناس في الدنيا، وأنها نموذج من جزاء الآخرة.

ويدعو جميع المبطلين من الكفار والمشركين والملحدين بذكر محاسن الدين، وأنه يهذي للتي هي أقوم، في عقائده وأخلاقه وأعماله، وبيان ما لله من العظمة والربوبية، والنعم العظيمة، وأن مَنْ تفرد بالكمال المطلق، والنعم كلها، هو الذي لاتصلح العبادة إلا له، وأن ما عليه المبطلون، إذا مُيُز وحقق وُجد شراً وباطلاً، وعواقبه وخيمة.

ومن أصول التفسير، إذا فهمتَ ما دلَّت عليه الآيات الكريمة من المعاني مطابقة وتضمناً، فاعلم أن لوازم هذه المعاني، وما لاتتم إلا به، وشروطها وتوابعها، تابعةٌ لذلك المعنى، فما لايتم الخبر إلا به،

<sup>(</sup>١) هذه الخاتمة جعلها الشيخ ـ رحمه الله ـ في آخر الجزء الخامس لمّا طبع في حياته، وقد جعلتها في خاتمة التفسير.

فهو تابعٌ للخبر، وما لايتم الحكم إلا به، فهو تابعٌ للحكم، وأنَّ الآيات التي يُفهم منها التعارض والتناقض، ليس فيها تناقض ولاتعارض، بل يجب حمل كل منها على الحالة المناسبة اللائقة بها. وأن حذف المتعلقات، من مفعولات وغيرها، يدل على تعميم المعنى، لأن هذا من أعظم فوائد الحذف، وأنه لا يجوز حذف ما لايدل عليه السياق اللفظي، والقرينة الحالية، كما أن الأحكام المقيدة بشروط أو صفات تدل على أن تلك القيود، لابد منها في ثبوت الحكم.

إذا أمر الله بشيء كان ناهياً عن ضده، وإذا نهى عن شيء كان آمراً بضده، وإذا أثنى على نفسه بنفي شيء من النقائص؛ كان إثباتاً للكمال المنافي لذلك النقص، وكذلك إذا أثنى على رسله وأوليائه ونزههم عن شيء من النقائص، فهو مدح لهم بما يضاد ذلك النقص، ومثله نفي النقائص عن دار النعيم، يدل على إثبات ضد ذلك.

ومن الكليات؛ أنه إذا وضح الحق وظهر ظهوراً جلياً، لم يبق للمجادلات العلمية والمعارضات العملية محل، بل تبطل المعارضات، وتضمحل المجادلات.

ما نفاه القرآن؛ فإما أن يكون غير موجود، أو أنه موجود، ولكنه غير مفيد ولانافع.

الموهوم لايدفع المعلوم، والمجهول لايعارض المحقق، وما بعد الحق إلا الضلال.

ذكرالله في القرآن الإيمان والعمل الصالح في مواضع كثيرة رتب عليهما من الجزاء العاجل والآجل والآثار الحميدة شيئاً كثيراً، فالإيمان هو: التصديق الجازم، بما أمر الله ورسوله بالتصديق به، المتضمن لأعمال الجوارح.

والعمل الصالح هو: القيام بحقوق الله، وحقوق عباده، وكذلك أمر الله بالتقوى، ومَدَح المتقين، وربَّب على التقوى حصول الخيرات، وزوال المكروهات. والتقوى الكاملة: امتثال أمر الله وأمر رسوله، واجتناب نهيهما وتصديق خبرهما.

وإذا جمع الله بين التقوى والبر ونحوه، كانت التقوى اسماً لتوقي جميع المعاصي، والبر اسماً لفعل الخيرات، وإذا أفرد أحدهما، دخل فيه الآخر.

وذكر الله الهدى المطلوب في مواضع كثيرة، وأثنى على المهتدي، وأخبر أن الهدى بيده، وأمرنا بطلبه منه، وبالسعى في كل سبب يحصّل الهدى، وذلك شامل لهداية العلم والعمل.

فالمهتدي: من عرف الحق، وعمل به، وضده الغي والضلال، فمن عرف الحق ولم يعمل به فهو الغاوي، ومن جهل الحق فهو الضال.

أمر الله بالإحسان، وأثنى على المحسنين، وذكر ثوابهم المتنوع في آيات كثيرة. وحقيقة الإحسان: أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك، وأن تبذل ما تستطيعه من النفع المالي والبدني والقولي إلى المخلوقين.

وأمر بالإصلاح وأثنى غلى المصلحين، وأخبر أنه لايضيع ثوابهم وأجرهم.

والإصلاح هو: أن تسعى في إصلاح عقائد الناس وأخلاقهم. وجميع أحوالهم، بحيث تكون على غاية ما يمكن من الصلاح، وأيضاً يشمل إصلاح الأمور الدينية، والأمور الدنيوية، وإصلاح الأفراد والجماعات، وضد هذا الفساد.

والإفساد، قد نهى عنه، وذم المفسدين، وذكر عقوباتهم المتعددة، وأخبر أنه لايصلح أعمالهم الدينية والدنيوية.

أثنى الله على اليقين، وعلى الموقنين، وأنهم هم المنتفعون بالآيات القرآنية، والآيات الأفقية. واليقين أخص من العلم، فهو: العلم الراسخ، المثمر للعمل والطمأنينة. أمر الله بالصبر، وأثنى على الصابرين، وذكر جزاءهم العاجل والآجل في عدة آيات، نحو تسعين موضعاً، وهو يشمل أنواعه الثلاثة: الصبر على طاعة الله، حتى يؤديها كاملة من جميع الوجوه، والصبر عن محارم الله حتى ينهى نفسه الأمارة بالسوء عنها. والصبر على أقدار الله المؤلمة، فيتلقاها بصبر وتسليم، غير متسخط في قلبه ولابدنه ولالسانه.

وكذلك أثنى الله على الشكر، وذكر ثواب الشاكرين، وأخبر أنهم أرفع الخلق في الدنيا والآخرة.

وحقيقة الشكر هو: الاعتراف بجميع نعم الله، والثناء على الله بها، والاستعانة بها على طاعة المنعم.

وذكر الله الخوف والخشية، في مواضع كثيرة. أمر به، وأثنى على أهله، وذكر ثوابهم، وأنهم المنتفعون بالآيات، التاركون للمحرمات.

وحقيقة الخوف والخشية: أن يخاف العبدُ مقامه بين يدي الله، ومقامه عليه، فينهى نفسه بهذا الخوف عن كل ما حرم الله.

والرجاء: أن يرجو العبد رحمة الله العامة، ورحمته الخاصة به. فيرجو قبول ما تفضل الله عليه به من الطاعات، وغفران ما تاب منه من الزلات، ويعلق رجاءه بربه في كل حال من أحواله.

وذكر الله الإنابة في مواضع كثيرة، وأثنى على المنيبين، وأمر بالإنابة إليه. وحقيقة الإنابة: انجذاب القلب إلى الله، في كل حالة من أحواله، ينيب إلى ربه عند النعماء بشكره، وعند الضراء بالتضرع إليه، وعند مطالب النفوس الكثيرة بكثرة دعائه في جميع مهماته، وينيب إلى ربه، باللهج بذكره في كل وقت.

[والإنابة أيضاً: الرجوع إلى الله، بالتوبة من جميع المعاصي، والرجوع إليه في جميع أعماله وأقواله، فيعرضها على كتاب الله، وسنة رسوله ﷺ، فتكون الأعمال والأقوال، موزونة بميزان الشرع (١٠).

أمر تعالى بالإخلاص، وأثنى على المخلصين، وأخبر أنه لايقبل إلا العمل الخالص.

وحقيقة الإخلاص؛ أن يقصد العامل بعمله وجهَ الله وحده وثوابه. وضده: الرياء، والعمل للأغراض النفسية.

نهى الله عن التكبر، وذم الكبر والمتكبرين، وأخبر عن عقوباتهم العاجلة والآجلة.

والتكبر هو: رد الحق، واحتقار الخلق، وضد ذلك التواضع، فقد أمر به، وأثنى على أهله، وذكر ثوابهم، فهو قبول الحق ممن قاله، وأن لايحتقر الخلق، بل يرى فضلهم، ويحب لهم ما يحب لنفسه.

العدل، هو: أداء حقوق الله، وحقوق العباد.

والظلم: عكسه، فهو يشمل ظلم العبد لنفسه بالمعاصي والشرك وظلم العباد في دمائهم وأموالهم وأعراضهم.

الصدق، هو: استواء الظاهر والباطن في الاستقامة على الصراط المستقيم، والكذب بخلاف ذلك.

حدود الله هي: محارمه، وهي التي يقول فيها ﴿تلك حدود الله فلا تقربُوها﴾، ويراد بها ما أباحهالله وحلله، وقدره، وفرضه، فيقول فيها ﴿تلك حدود الله فلا تعتدوها﴾.

الأمانة هي: الأمور التي يؤتمن عليها العبد. فيشمل ذلك أداء حقوقالله، وخصوصاً الخفية، وحقوق خلقه كذلك.

العهود والعقود، يدخل فيها التي بينه وبينالله، وهو: القيام بعبادةالله مخلصاً له الدين، والتي بينه وبين العباد من المعاملات ونحوها.

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين في هامش النسخة بخط مغاير لخط الشيخ ـ رحمه الله ـ

الحكمة والقوام فعل ما ينبغي على الوجه الذي ينبغي.

والإسراف والتبذير، مجاوزة الحد في الإنفاق. والتقتير والبخل عكسه: التقصير في النفقات الواجبة.

المعروف: اسم جامع لكل ما عرف حسنه ونفعه شرعاً وعقلاً، والمنكر عكسه.

الاستقامة: لزوم طاعة الله، وطاعة رسوله على الدوام.

مرض القلب هو: اعتلاله، وهو نوعان: مرض شكوك في الحق، ومرض شهوة للأمور المحرمة.

النفاق: إظهار الخير، وإبطان الشر، فيدخل فيه النفاق الاعتقادي والنفاق العملي.

القرآن، كله مُحكم، وأُحكمت آياته من جهة موافقتها للحكمة، وأن أخباره أعلى درجات الصدق، وأحكامه في غاية الحسن. وكله متشابة، من جهة اتفاقه في البلاغة والحسن، وتصديق بعضه لبعض وكمال اتفاقه.

ومنه محكم ومتشابه، من جهة أن متشابهه ما كان فيه إجمال أو احتمال لبعض المعاني. ومحكمه، واضح مبين صريح في معناه، إذا رُدَّ إليه المتشابه، اتفق الجميعُ، واستقامت معانيه.

معية الله التي ذكرها في كتابه، نوعان:

معية العلم والإحاطة، وهي: المعية العامة، فإنه مع عباده أينما كانوا.

ومعية خاصة، وهي: معيته مع خواص خلقه بالنصرة، واللطف، والتأييد.

الدعاء والدعوة، يشمل دعاء العبادة؛ فيدخل فيه كل عبادة أمر الله بها ورسوله.

ودعاء المسألة، وهو: سؤال الله جلب المنافع، ودفع المضار.

الطيبات: اسم جامع لكل طيب نافع، من العقائد، والأخلاق، والأعمال، والمآكل، والمشارب والمكاسب. والخبيث ضد ذلك.

وقد يراد بالخبيث: الرديء، وبالطيب: الخيار كقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمِنُوا أَنْفَقُوا مَنْ طيبات ما كسبتم، ومما أخرجنا لكم من الأرض﴾ (١٠).

النفقة، تشمل النفقة الواجبة: كالزكاة، والكفارة، ونفقة النفس، والعائلة، والمماليك، والنفقة المستحبة: كالنفقة في جميع طرق الخير.

التوكل على الله والاستعابة به، قد أمرالله بها، وأثنى على المتوكلين في آيات كثيرة.

وحقيقة ذلك: قوة اعتماد القلب على الله في جلب المصالح، ودفع المضار الدينية والدنيوية، مع الثقة به في حصول ذلك.

العقل الذي مدحه الله وأثنى على أهله، وأخبر أنهم هم المنتفعون بالآيات. هو: الذي يفهم، ويعقل الحقائق النافعة، ويعمل بها، ويعقل صاحبه عن الأمور الضارة، ولذلك قيل له: حِجْر، ولُب، ونُهى، لأنه يحجر صاحبه وينهاه عما يضره.

العلم هو: معرفة الهدى بدليله، فهو معرفة المسائل النافعة المطلوبة، ومعرفة أدلتها وطرقها،التي تهدي إليها.

والعلم النافع هو: العلم بالحق والعمل به، وضده الجهل.

لفظ «الأمة» في القرآن على أربعة أوجه: يراد به «الطائفة من الناس» وهو الغالب. ويراد به «المدة»،

<sup>(</sup>١) لم يتم الشيخ \_ رحمه الله \_ الآية، وبتمامها يتضح مراده، وتمامها قوله تعالى: ﴿ ولا تيمموا الخبيث منه تنفقون ولستم بآخذيه إلا أن تغمضوا فيه واعلموا أن الله غني حميد﴾.

ويراد به «الدين» و «الملة»، ويراد به «الإمام» في الخير.

لفظ «استوى» في القرآن على ثلاثة أوجه: إن عُدِّيَ بـ«على» كان معناه العلو والارتفاع، ﴿ثم استوى على العرش﴾ .

وإن عُدِّي برالي الله فمعناه قصد، كقوله: ﴿ثم استوى إلى السماء فسواهن سبع سموات . وإن لم يُعدُ بشيء، فمعناه «كَمُل»، كقوله تعالى ﴿ولما بلغ أشده واستوى .

«التوبة» ورد في آيات كثيرة الأمر بها، ومدح التائبين وثوابهم، وهي: الرجوع عما يكرهه الله ظاهراً وباطناً، إلى ما يحبهالله ظاهراً وباطناً.

الصراط المستقيم، الذي أمر الله بلزومه وأثنى على المستقيمين عليه، هو: الطريق المعتدل الموصل إلى رضوانالله وثوابه، وهو متابعة النبي ﷺ في أقواله وأفعاله وكل أحواله.

الذكر لله الذي أمر به، وأثنى على الذاكرين، وذكر جزاءهم العاجل والآجل هو: عند الإطلاق، يشمل جميع ما يقرب إلى الله: من عقيدة، أو فكر نافع، أو خلق جميل، أو عمل قلبي أو بدني، أو ثناء على الله، أو تسبيح ونحوه، أو تعلم أحكام الشرع الأصولية والفروعية، أو ما يعين على ذلك، فكله داخل في ذكر الله.

#### فصـــل

وقد تكرر كثير من أسماء الله الحسنى في القرآن بحسب المناسبات، والحاجة داعية إلى التنبيه إلى معانيها الجامعة، فنقول:

قد تكرر أسم «الرب» في آيات كثيرة.

و «الرب»: هو المربي جميع عباده بالتدبير وأصناف النعم. وأخص من هذا تربيته لأصفيائه بإصلاح قلوبهم وأرواحهم وأخلاقهم. ولهذا كثر دعاؤهم له بهذا الاسم الجليل، لأنهم يطلبون منه هذه التربية الخاصة.

«الله»: هو المألوه المعبود، ذو الألوهية والعبودية على خلقه أجمعين، لما اتصف به من صفات الألوهية التي هي صفات الكمال.

«الملك، المالك»: الذي له الملك فهو الموصوف بصفة الملك، وهي صفات العظمة والكبرياء، والقهر والتدبير، الذي له التصرف المطلق في الخلق والأمر والجزاء، وله جميع العالم العلوي والسفلي، كلهم عبيد ومماليك، ومضطرون إليه.

«الواحد، الأحد»: وهو الذي توجّد بجميع الكمالات، بحيث لايشاركه فيها مشارك. ويجب على العبيد توحيده، عقلاً، وقولاً، وعملاً، بأن يعترفوا بكماله المطلق، وتفرده بالوحدانية، ويفردوه بأنواع العبادة.

«الصمد»: وهو الذي تقصده الخلائق كلها في جميع حاجاتها، وضروراتها وأحوالها ، لما له من الكمال المطلق في ذاته، وأسمائه، وصفاته، وأفعاله.

«العليم، الخبير»: وهو الذي أحاط علمه بالظواهر والبواطن، والأسرار والإعلان، وبالواجبات والمستعبلات والممكنات، وبالعالم العلوي والسفلي، وبالماضي والحاضر والمستقبل، فلايخفى عليه شيء من الأشياء.

«التحكيم»: وهو الذي له الحكمة العليا في خلقه وأمره، الذي أحسن كل شيء خلقه ﴿وَمِن أَحَسَنُ مِن اللهِ حكماً لقوم يوقنون﴾. فلايخلق شيئاً عبثاً، ولايشرع شيئاً سدى، الذي له الحكم في الأولى والآخرة، وله الأحكام الثلاثة لايشاركه فيها مشارك، فيحكم بين عباده، في شرعه، وفي قدره وجزائه.

والحكمة: وضع الأشياء مواضعها، وتنزيلها منازلها.

«الرحمن» الرحيم، البر، الكريم، الجواد، الرؤوف، الوهاب».

هذه الأسماء تتقارب معانيها، وتدل كلها على اتصاف الرب بالرحمة، والبر، والجود، والكرم، وعلى سعة رحمته ومواهبه، التي عم بها جميع الوجود، بحسب ما تقتضيه حكمته، وخص المؤمنين منها بالنصيب الأوفر، والحظ الأكمل، قال تعالى: ﴿ورحمتي وسعت كل شيء فسأكتبها لللين يتقون﴾ الآية.

والنعم والإحسان، كله من آثار رحمته، وجوده، وكرمه. وخيرات الدنيا والآخرة، كلها من آثار رحمته.

«السميع» لجميع الأصوات، باختلاف اللغات على تفنن الحاجات.

«اليصير» الذي يُبصر كل شيء وإن دقَّ وصغر، فيبصر دبيب النملة السوداء في الليلة الظلماء على الصخرة الصماء. ويُبصر ما تحت الأرضين السبع، كما يبصر ما فوق السموات السبع. وأيضاً سميع بصير بمن يستحق الجزاء بحسب حكمته، والمعنى الأخير يرجع إلى الحكمة.

«الحميد» في ذاته، وأسمائه، وصفاته، وأفعاله، فله من الأسماء أحسنها، ومن الصفات أكملها، ومن الأفعال أتمها وأحسنها، فإن أفعاله تعالى دائرة بين الفضل والعدل.

«المجيد، الكبير، العظيم، الجليل» وهو الموصوف بصفات المجد، والكبرياء، والعظمة، والجلال، الذي هو أكبر من كل شيء، وأجل شيء، وأجل وأعلى. وله التعظيم والإجلال في قلوب أوليائه وأصفيائه، قد ملئت قلوبهم من تعظيمه وإجلاله، والخضوع له والتذلل لكبريائه.

«العفو، الغفور، الغفار» الذي لم يزل، ولايزال بالعفو معروفاً، وبالغفران والصفح عن عباده موصوفاً، كل أحد مضطر إلى عفوه ومغفرته، كما هو مضطر إلى رحمته وكرمه، وقد وعد بالمغفرة والعفو لمن أتى بأسبابها، قال تعالى: ﴿وَإِنِّي لَغْفَارِ لَمِنْ تَابِ وَآمَنَ وَعَمَلُ صَالَحاً ثُمُ اهتدى﴾.

«التواب» الذي لم يزل يتوب على التائبين، ويغفر ذنوب المنيبين، فكل من تاب إلى الله توبة نصوحاً، تاب الله عليه، فهو التائب على التائبين أولاً بتوفيقهم للتوبة والإقبال بقلوبهم إليه، وهو التائب عليهم بعد توبتهم قبولاً لها، وعفواً عن خطاباهم.

«القدوس، السلام» أي: المعظم المنزه عن صفات النقص كلها، وأن يماثله أحدٌ من الخلق، فهو المنزه عن جميع العيوب، والمتنزه عن أن يقاربه أو يماثله أحدٌ في شيء من الكمال فرليس كمثله شيء المنزه يكن له كفوا أحده فهل تعلم له سمياً فلاتجعلوالله أنداداً

فالقدوس كالسلام، ينفيان كل نقص من جميع الوجوه، ويتضمنان الكمال المطلق من جميع الوجوه، لأن النقص إذا انتفى ثبت الكمال كله.

«العلي الأعلى» وهو الذي له العلو المطلق من جميع الوجوه، علو الذات، وعلو القدر والصفات، وعلو القدر والصفات، وعلو القهر، فهو الذي على العرش استوى، وعلى الملك احتوى. وبجميع صفات العظمة والكبرياء والجلال والجمال وغاية الكمال اتصف، وإليه فيها المنتهى.

«العزيز» الذي له العزة كلها: عزة القوة، وعزة الغلبة، وعزة الامتناع. فامتنع أن يناله أحد من المخلوقات، وقهر جميع الموجودات، ودانت له الخليقة وخضعت لعظمته.

«القوي، المتين» هو في معنى العزيز.

«الجبار» هو بمعنى العلي الأعلى، وبمعنى القهار، وبمعنى «الرؤوف» الجابر للقلوب المنكسرة، وللضعيف العاجز، ولمن لاذ به ولجأ إليه.

«المتكبر» عن السوء والنقص والعيوب، لعظمته وكبريائه.

«الخالق، البارىء، المصوّر» الذي خلق جميع الموجودات وبرأها وسوَّاها بحكمته، وصورها بحمده وحكمته، وحكمته، وحكمته، وهو لم يزل ولايزال على هذا الوصف العظيم.

«المؤمن» الذي أثنى على نفسه بصفات الكمال، وبكمال الجلال والجمال، الذي أرسل رسله وأنزل كتبه بالآيات والبراهين، وصدق رسله بكل آية وبرهان، يدل على صدقهم وصحة ما جاؤوا به

«المهيمن»: المطلُّع على خفايا الأمور وحبايا الصدور، الذي أحاط بكل شيء علماً.

«القدير» كامل القدرة، بقدرته أوجد الموجودات، وبقدرته دبَّرها، وبقدرته سوَّاها وأحكمها، وبقدرته يحيي ويميت، ويبعث العباد للجزاء، ويجازي المحسن بإحسانه، والمسيء بإساءته، الذي إذا أراد شيئاً قال له «كن فيكون»، وبقدرته يقلب القلوب، ويصرفها على ما يشاء ويريد.

«اللطيف» الذي أحاط علمه بالسرائر والخفايا، وأدرك الخبايا والبواطن والأمور الدقيقة، اللطيف بعباده المؤمنين، الموصل إليهم مصالحهم بلطفه وإحسانه، من طرق لايشعرون بها، فهو بمعنى «الخبير» وبمعنى «الرؤوف».

«الحسيب» هو العليم بعباده، كافي المتوكلين، المجازي لعباده بالخير والشن، بحسب حكمته وعلمه بدقيق أعمالهم وجليلها.

«الرقيب» المطلّع على ما أكنته الصدور، القائم على كل نفس بما كسبت، الذي حفظ المخلوقات وأجراها على أحسن نظام وأكمل تدبير.

«الحقيظ» الذي حفظ ما خلقه، وأحاط علمه بما أوجده، وحفظ أولياءه من وقوعهم في الذنوب والهلكات، ولطف بهم في الحركات والسكتات، وأحصى على العباد أعمالهم وجزاءها.

«المحيط» بكل شيء علماً، وقدرة، ورحمة، وقهراً.

«القهار» لكل شيء، الذي خضعت له المخلوقات، وذلت لعزته وقوته وكمال اقتداره.

«المُقيت» الذي أوصل إلى كل موجود ما به يقتات، وأوصل إليها أرزاقها وصرفها كيف يشاء بحكمته وحمده.

«الوكيل» المتولي لتدبير خلقه بعلمه وكمال قدرته وشمول حكمته، الذي تولى أولياءه، فيسرهم لليسرى، وجنبهم العسرى، وكفاهم الأمور. فمن اتخذه وكيلاً كفاه ﴿الله ولي الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات إلى النور﴾

«ذو الجلال والإكرام» أي: ذو العظمة والكبرياء، وذو الرحمة والجود، والإحسان العام والخاص، المكرم لأوليائه وأصفيائه، الذين يجلونه ويعظمونه ويحبونه.

«الودود» الذي يحبُّ أنبياءه ورسله وأتباعهم، ويحبونه، فهو أحب إليهم من كل شيء، قد امتلأت قلوبهم من محبته، ولهجت ألسنتهم بالثناء عليه، وانجذبت أفئدتهم إليه وداً وإخلاصاً وإنابة من جميع الوجوه.

«الفتاح» الذي يحكم بين عباده بأحكامه الشرعية، وأحكامه القدرية، وأحكام الجزاء، الذي فتح بلطفه بصائر الصادقين، وفتح قلوبهم لمعرفته ومحبته والإنابة إليه، وفتح لعباده أبواب الرحمة والأرزاق المتنوعة، وسبب لهم الأسباب التي ينالون بها خير الدنيا والآخرة ﴿ما يفتح الله للناس من رحمة فلاممسك لها وما يمسك فلا مرسل له من بعده﴾

«الرزاق» لجميع عباده، فما من دابة في الأرض إلا علىالله رزقها. ورزقه لعباده نوعان: رزق عام، شمل البَرَّ والفاجر، والأولين والآخرين، وهو رزق الأبدان. ورزق خاص وهو رزق القلوب، وتغذيتها بالعلم والإيمان. والرزق الحلال الذي يعين على صلاح الدين، وهذا خاص بالمؤمنين، على مراتبهم منه، بحسب ما تقتضيه حكمته ورحمته.

«الحكم، العدل» الذي يحكم بين عباده في الدنيا والآخرة بعدله وقسطه. فلايظلم مثقال ذرة، ولايحمِّل أحداً وزر أحد، ولايجازي العبد بأكثر من ذنبه ويؤدي الحقوق إلى أهلها، فلايدع صاحب حق الا أوصل إليه حقه، وهو العدل في تدبيره وتقديره ﴿إن ربي على صراط مستقيم﴾.

«جامع الناس» ليوم لاريب فيه، وجامع أعمالهم وأرزاقهم، فلايترك منها صغيرة ولاكبيرة إلا أحصاها، وجامع ما تفرّق واستحال من الأموات الأولين والآخرين، بكمال قدرته، وسعة علمه.

«الحيُّ القيُّوم» كامل الحياة والقائم بنفسه، القيوم لأهل السموات والأرض، القائم بتدبيرهم وأرزاقهم، وجميع أحوالهم، ف«الحيّ»: الجامع لصفات الذات، و«القيوم» الجامع لصفات الأفعال.

«النور» نور السموات والأرض، الذي نوَّر قلوب العارفين بمعرفته والإيمان به، ونَوَّر أفتدتهم بهدايته، وهو الذي أنار السموات والأرض بالأنوار التي وضعها، وحجابه النور، لو كشفه لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه.

«بديع السموات والأرض» أي: خالقهما ومبدعهما، في غاية ما يكون من الحسن والخلق البديع، والنظام العجيب المحكم.

«القابض الباسط» يقبض الأرزاق والأرواح، ويبسط الأرزاق والقلوب، وذلك تبع لحكمته ورحمته.

«المعطي، المائع» لامانع لما أعطى، ولامعطي لما منع، فجميع المصالح والمنافع منه تطلب، وإليه يرغب فيها، وهو الذي يعطيها لمن يشاء، ويمنعها من يشاء بحكمته ورحمته.

«الشهيد» أي: المطّلع على جميع الأشياء. سمع جميع الأصوات خفيها وجليها، وأبصر جميع الموجودات دقيقها وجليلها صغيرها وكبيرها، وأحاط علمه بكل شيء، الذي شهد لعباده وعلى عباده بما عملوه.

«المبدىء، المعيد» قال تعالى: ﴿وهو الذي يبدأ الخلق ثم يعيده﴾، ابتدأ خلقهم ليبلوهم أيهم أحسن عملاً، ثم يعيدهم ليجزي الذين أحسنوا بالحسنى، ويجزي المسيئين بإساءتهم. وكذلك هو الذي يبدأ إيجاد المخلوقات شيئاً فشيئاً، ثم يعيدها كل وقت.

«الفعّال لما يريد» وهذا من كمال قوته ونفوذ مشيئته وقدرته، أن كل أمر يريده يفعله بلاممانع ولا معارض، وليس له ظهير ولاعوين، على أي أمر يكون، بل إذا أراد شيئاً قال له «كن فيكون». ومع أنه الفعال لما يريد، فإرادته تابعة لحكمته وحمده، فهو موصوف بكمال القدرة، ونفوذ المشيئة، وموصوف بشمول الحكمة، لكل ما فعله ويفعله.

«الغني، المغني» فهو الغني بذاته، الذي له الغنى التام المطلق، من جميع الوجوه والاعتبارات لكماله، وكمال صفاته، فلايتطرق إليها نقص بوجه من الوجوه، ولايمكن أن يكون إلا غنياً، لأن غناه من لوازم ذاته، كما لايكون إلا خالقاً، قادراً، رازقاً، محسناً، فلا يحتاج إلى أحد بوجه من الوجوه، فهو الغني، الذي بيده خزائن السموات والأرض، وخزائن الدنيا والآخرة. المغني جميع خلقه غنى عاماً، والمغني لخواص خلقه بما أفاض على قلوبهم من المعارف الربانية والحقائق الإيمانية.

«الحليم» الذي يَدِرُ على خلقه النعم الظاهرة والباطنة، مع معاصيهم وكثرة زلاتهم، فيحلم عن مقابلة العاصين بعصيانهم، ويستعتبهم كي يتوبوا، ويمهلهم كي ينيبوا.

«الشاكر، الشكور» الذي يشكر القليل من العمل، ويغفر الكثير من الزلل. ويضاعف للمخلصين أعمالهم بغير حساب، ويشكر الشاكرين، ويذكر من ذكره، ومن تقرب إليه بشيء من الأعمال الصالحة،

تقرب الله منه أكثر.

«القريب، المجيب» أي: هو تعالى القريب من كل أحد، وقربه تعالى نوعان: قرب عام من كل أحد، بعلمه، وخبرته، ومراقبته، ومشاهدته، وإحاطته. وقرب خاص، من عابديه، وسائليه، ومحبيه، وهو قرب لاتدرك له حقيقة، وإنما تعلم آثاره، من لطفه بعبده، وعنايته به، وتوفيقه وتسديده. ومن آثاره الإجابة للداعين، والإنابة (١) للعابدين، فهو المجيب إجابة عامة للداعين مهما كانوا، وأين كانوا، وعلى أي حال كانوا كما وعدهم بهذا الوعد المطلق، وهو المجيب إجابة خاصة للمستجيبين له المنقادين لشرعه، وهو المجيب أيضاً للمضطرين، ومن انقطع رجاؤهم من المخلوقين وقوي تعلقهم به طمعاً ورجاء وخوفاً.

«الكافي» عباده جميع ما يحتاجون ويضطرون إليه، الكافي كفاية خاصة من آمن به، وتوكل عليه، واستمد منه حوائج دينه ودنياه.

«الأول، والآخر، والظاهر، والباطن».

قد فسَّرها النبي ﷺ تفسيراً جامعاً واضحاً، فقال: «أنت الأول فليس قبلك شيء، وأنت الآخر فليس بعدك شيء، وأنت الظاهر فليس فوقك شيء، وأنت الباطن فليس دونك شيء».

«الواسع» الصفات والنعوت ومتعلقاتها، بحيث لايخصي أحد ثناء عليه، بل هو كما أثنى على نفسه. واسع العظمة والسلطان والملك، واسع الفضل والإحسان، عظيم الجود والكرم.

«الهادي، الرشيد» أي: الذي يهدي ويرشد عباده إلى جميع المنافع، وإلى دفع المضار، ويعلمهم ما لايعلمون، ويهديهم لهداية التوفيق والتسديد، ويلهمهم التقوى، ويجعل قلوبهم منيبة إليه منقادة لأمره.

وللرشيد معنى بمعنى الحكيم، فهو الرشيد في أقواله وأفعاله، وشرائعه كلها خير ورشد وحكمة، ومخلوقاته مشتملة على الرشد.

«الحق» في ذاته وصفاته، فهو واجب الوجود، كامل الصفات والنعوت، وجوده من لوازم ذاته، ولاوجود لشيء من الأشياء إلا به. فهو الذي لم يزل ولايزال بالجلال والجمال والكمال موصوفاً، ولم يزل ولا يزال بالإحسان معروفاً.

فقوله حق، وفعله حق، ولقاؤه حق، ورسله حق، وكتبه حق، ودينه هو الحق، وعبادته وحده لاشريك له هي الحق، وكل شيء ينسب إليه فهو حق. ﴿ذلك بأن الله هو اللحق وأن ما يدعون من دونه هو الباطل وأن الله هو العلى الكبير﴾.

﴿ وقل الحق من ربكم، فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر ﴾. ﴿ فماذا بعد الحق إلا الضلال ﴾ ﴿ قل جاء الحق وزهق الباطل، إن الباطل كان زهوقاً ﴾.

والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، وصلى الله وسلم على محمد وعلى آله وأصحابه، ومن تبعهم إلى يوم الدين.

قال ذلك وكتبه العبد الفقير إلى ربه عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله بن ناصر السعدي غفر الله له ولمالديه، ومشايخه، وأحبابه، وجميع المسلمين آمين.

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل ولعلها: (الإثابة) والله أعلم.

that is not supplied for the state of the st Same Sagaran

ang kalagan tantan ang panganan ang kalang ang kalang tang tang kalang ang kalang ang kalang ang kalang ang ka

and the property of the second control of the property of the property of the second of the second of the second

﴿ ٢٣٨\_ ٢٣٩﴾ ثم قال تعالى: ﴿ حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى وقوموا شه قانتين \* فإن خفتم فرجالاً أو ركباناً فإذا أمنتم فاذكروا الله كما علمكم ما لم تكونوا تعلمون في يأمر تعالى بالمحافظة ﴿ على الصلوات في عموماً، وعلى ﴿ الصلاة الوسطى ﴾ وهي العصر خصوصاً.

والمحافظة عليها: أداؤها بوقتها، وشروطها، وأركانها، وخشوعها، وجميع ما لها، من واجب ومستحب.

وبالمحافظة على الصلوات، تحصل المحافظة على سائر العبادات، وتفيد النهي عن الفحشاء والمنكر، خصوصاً إذا أكملها كما أمر بقوله: ﴿ورووا لله قانتينُ ، أي: ذليلين مخلصين خاشعين، فإن القنوت دوام الطاعة مع الخشوع،

﴿٢٣٩﴾ وقوله: ﴿فإن خفتم ﴾ حلف المستعلق، ليعم الخوف من العدو، والسبع، وفوات ما يتضرر العبد بفوته فصلوا، ﴿وجالاً﴾ ماشين على أرجلكم.

﴿أو ركباناً﴾ على الخيل والإبل، وسائر المركوبات، وفي هذه الحال، لا يلزمه الاستقبال، فهذه صبة صلاة المعذور بالخوف، فإذا حصل الأمن، صلى صلاة كاملة.

ويدخل في قوله: ﴿فإذا أمنتم فاذكروا الله تكميل الصلوات، ويدخل فيه أيضاً، الإكثار من ذكر الله، شكراً له على نعمة الأمن وعلى نعمة التعليم، لما فيه سعادة العبد.

وفي الآية الكريمة، فضيلة العلم، وأن على من علمه الله ما لم يكن يعلم الإكثار من ذكر الله.

وفيه الإشعار أيضاً أن الإكثار من ذكره، سبب لتعليم علوم أخر، لأن الشكر مقرون بالمزيد

ثم قال تعالى: ﴿وَاللَّهِن يَتُوفُونَ مَنكُم وَيَدُرُونَ أَرُواجِهُم مِتَاعاً إلى ويَدُرُونَ غَيْر مِناكَ اللَّم اللَّم فير إخراج فإن خرجن فلا جناح عليكم في ما فعلن في أنفسهن من معروف والله عزيز حكيم .

﴿٢٤٠﴾ اشتهر عند كشير من المفسرين، أن هذه الآية الكريمة، نسختها الآية الكريمة، نسختها الآية التي قبلية (والذين يتوفون منكم ويذرون أزواجاً يتربصن بأنفسهن أربعة أشهر وعشراً)، وأن الأمر

كان على الزوجة، أن تتربص حولاً كاملاً، ثم نسخ بأربعة أشهر وعشر.

ويجيبون عن تقدم الآية الناسخة، أن ذلك تقدم في الوضع، لا في النزول، لأن شرط الناسخ أن يتأخر عن المنسوخ، وهذا القول لا دليل عليه.

ومن تأمل الآيتين، اتضح له أن القول الآخر في الآية، هو الصواب، وأن الآية الأولى في وجوب التربص أربعة أشهر وعشراً، على وجه التحتيم على المرأة، وأما في هذه الآية فإنها وصية لأهل حولاً كاملاً، جبراً لخاطرها، وبراً بميتهم، ولهذا قال: ﴿وصية لأرواجهم﴾، أي: وصية من الله لأهل الميت، أن يستوصوا بروجة، ويمتعوها ولا بخرجوها.

فإن رغبت أقامت في وصيتها، وإن أحبت الخروج فلا خرج عليها، ولهذا قال: ﴿فإن خرجن فلا جناح عليكم فيما فعلن في أنفسهن﴾، أي: من التجمل واللباس. لكين الشرط، أن يكنون بالمعروف، الذي لا يخرجها عن حدود الدين والاعتبار، وختم الآية بهذين الاسمين العظيمين، الدالين على كمال العزة، وكمال الحكمة، لأن هذه أحكام صدرت عن عزته، ودلت على كمال حكمته، حيث وضعها في مواضعها اللائقة

﴿ ٢٤١ - ٢٤٢﴾ ﴿ وللمطلقات متاع بالمعروف حقاً على المتقين ۞ كذلك يبين الله لكم آياته لعلكم تعقلون ۞ لما يين في الآية السابقة، إمتاع المفارقة بالموت، ذكر حيا أن كل مطلقة، فلها على زوجها، أن يمتعها ويعطيها عا يناسب حاله وحالها، وأنه حق، إنما يقوم به المتقون، فهو من خصال التقوى الواجبة أو المستحبة.

فإن كانت المرأة لم يسم لها صداق، وطلقها قبل الدخول، فتقدم أنه يجب عليه بحسب يساره وإعساره

وإن كان مسمى لها، فمتاعها يصف

وإن كانت مدخولاً بها، صارت المتعة مستحة، في قول جمهور العلماء.

ومن العلماء من أوجب ذلك، استدلالاً بقوله: ﴿ حَمّا عَلَى المتقينِ ﴾، والأصل في «الحقي» أنه واجب، خصوصاً وقد أضافه إلى المتقين، وأصل التقوى واجبة.

فلما بين تعالى هذه الأحكام الجليلة بين الزوجين، أثنى على أحكامه وعلى بيانه لها وتوضيحه، وموافقتها للعقول السليمة، وأن القصد من بيانه لعباده، أن يعقلوا عنه ما بينه، فيعقلونها حفظاً، وقهماً، وعملاً بها، فإن ذلك من تمام عقلها.

و ۲٤٣﴾ ﴿ الم تر إلى الذين خرجوا من ديارهم وهم ألوف حدر الموت فقال لهم الله موتوا ثم أحياهم إن الله لذو فضل على الناس ولكن أكثر الناس لا يشكرون أي: ألم تسمع بهذه القصة العجيبة الجارية على من قبلكم من بني إسرائيل، حيث حل الوباء بديارهم، فخرجوا بهذه الكثرة، فراراً من الموت، فلم ينجهم الفرار، ولا أغنى عنهم من وقوع ما كانوا يحذرون، فعاملهم بنقيض مقصودهم، وأماتهم الله عن آخرهم، ثم تفضل عليهم، فأحياهم، إما بدعوة نبي، كما قاله كثير من المفسرين، وإما بغير ذلك.

ولكن ذلك؛ بفضله وإحسانه، وهو لا زال فضله على الناس، وذلك موجب لشكرهم لنعم الله بالاعتراف بها وصرفها في مرضاة الله، ومع ذلك فأكثر الناس قد قصروا بواجب الشكر.

وفي هذه القصة، عبرة بأنه على كل شيء قدير، وذلك آية محسوسة على البعث، فإن هذه القصة معروفة منقولة، نقلاً متواتراً عند بني إسرائيل ومن اتصل بهم، ولهذا أتى بها تعالى، بأسلوب الأمر الذي قد تقرر عند المخاطين.

ويحتمل أن هؤلاء الدين خرجوا من ديارهم خوفا من الأعداء، وجبناً عن لقائهم، ويؤيد هذا أن الله ذكر بعدها الأمر بالقتال وأخير عن بني إسرائيل أنهم كانوا مخرجين من ديارهم وأبنائهم.

وعلى الاحتمالين فإن فيها ترغيباً في الجهاد، وترهيباً من التقاعد عنه، وأن ذلك لا يغني عن الموت شيئاً. ﴿قُلُ لُو كنتم في بيوتكم لبرز الذين كتب عليهم القتل إلى مضاجعهم﴾.

( ٢٤٤ - ٢٤٥) ﴿ وقاتلوا في سبيل الله واعلموا أن الله سميع عليم \* من ذا الذي يقرض الله قرضاً حسنا فيضاعفه له أضعافا كثيرة والله يقبض ويبسط وإليه ترجعون حصم الله بين الأسر بالقتال في سبيله بالمال والبدن لأن الجهاد لا يقوم إلا بالأمرين، وحث على الإخلاص فيه، بيأن يقاتل العبد، لتكون كلمة الله هي العليا، فإن الله العبد، لتكون كلمة الله هي العليا، فإن الله

﴿ سميع﴾ للأقوال، وإن خفيت، ﴿عليم﴾ بما تحتوي عليه القلوب من النيات الصالحة وضدها.

وأيضاً، فإنه إذا علم المجاهد في سبيله، أن الله سميع عليم، هان عليه ذلك، وعلم أنه بعينه ما يتحمل المتحملون من أجله، وأنه لا بد أن يمدهم بعونه ولطفه.

وتأمل هذا الحث اللطيف على النفقة، وأن المنفق قد أقرض الله المليء الكريم، ووعده المضاعفة الكثيرة، كما قال تعالى: ﴿مثل الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله كمثل حبة أنبتت سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبة، والله يضاعف لمن يشاء والله واسم عليم.

ولما كان المانع الأكبر من الإنفاق خوف الإملاق، أخبر تعالى أن الغنى والفقر بيد الله، وأنه يقبض الرزق على من يشاء، ويبسطه على من يشاء، فلا يتأخر من يريد الإنفاق خوف الفقر، ولا يظن أنه ضائع، بل مرجع العباد كلهم إلى الله، فيجد المنفقون والعاملون أجرهم عنده مدخراً، أحوج ما يكونون إليه، ويكون له من الوقع العظيم، ما لا يمكن التعبير عنه.

والمراد بالقرض الحسن: هو ما جمع أوصاف الحسن، من النية الصالحة، وسماحة النفس، بالنفقة، ووقرعها في محلها وأن لا يتبعها المنفق مناً ولا أذى؛ ولا مبطلاً ومنقصاً.

(٢٤٦) ﴿ أَلَم تر إلى الملأ من بني إسرائيل من بغد موسى إذ قالوا لنبي لهم ابعث لنا ملكاً نقاتل في سبيل الله إلى آخر القصة. يقص الله تعالى هذه القصة على الأمة، ليعتبروا وليرغبوا في الجهاد، ولا ينكلوا عنه، فإن الصابرين صارت لهم المواقب الحميدة في الدتيا والآخرة، والناكلين خسروا الأمرين.

فأخبر تعالى أن أهل الرأي من بني إسرائيل وأصحاب الكلمة النافلة؛ تراودوا في شأن الجهاد، واتفقوا على أن يطلبوا من نبيهم أن يعين لهم ملكاً؛ لينقطع النزاع بتعيينه، وتحصل الطاعة التامة، ولا يبقى لقائل مقال.

وأن نبيهم خشي أن طلبهم هذا، مجرد كلام لا فعل معه، فأجابوا نبيهم بالعزم

الجازم، وأنهم التزموا ذلك التزاماً تاماً، وأن القتال متعين عليهم، حيث كان وسيلة لاسترجاع ديارهم؛ ورجوعهم إلى مقرهم ووطنهم.

﴿٢٤٧﴾ وأنه عين لهم نبيهم طالوت ملكاً، يقودهم في هذا الأمر الذي لا بد له من قائد يحسن القيادة، وأنهم استغربوا تعيينه لطالوت، وثم من هو أحق منه بيتاً وأكثر مالاً.

فأجابهم نبيهم: إن الله اختاره عليكم ؛ بما آناه الله من قوة العلم بالسياسة ؛ وقوة الحسم ، اللذين هما آلة الشجاعة والنجلة ، وحسن التدبير ، وأن الملك ليس يكثرة المال ؛ ولا يكون صاحبه ممن كان الملك والسيادة في بيوتهم ، فالله يؤتي ملكه من ساء .

﴿٢٤٨﴾ ثم لم يكتف ذلك النبي الكريم بإقناعهم بما ذكره؛ من كفاءة طالوت؛ واجتماع الصفات المطلوبة فيه حتى قال لهم: ﴿وَإِنْ آية ملكه أَنْ يأتيكم التابوت فيه سكينة من ربكم وبقية مما ترك آل موسى وآل هارون﴾، وكان ها التابوت قد استولت عليه الأعداء.

فلم يكتفرا بالصفات المعنوية في طالوت، ولا بتعيين الله له على لسان نبيهم، حتى يؤيد ذلك هذه المعجزة، ولهذا قال: ﴿إِنْ فِي ذَلْكَ لاَية لَكُم إِنْ كَبْتُم مؤمنين﴾، فحينتُهُ سِلموا وانقادوا،

﴿٢٤٩﴾ فلما ترأس فيهم طالوت، وجندهم، ورتبهم، ونصل بهم إلى قتال عدوهم، وكان قد رأى منهم من ضعف العزائم والهمم، ما يحتاج إلى تمييز الضابر من الناكل، فقال: ﴿إِنَّ اللهُ مِتْلِيكُم بِنهِنَ تَمْرُونَ عَلِيهُ وقت حاجة إلى الماء.

﴿ وَمِن شُرِب مِنْهُ فَلَيْسَ مِنْيَ ﴾ أي: لا يتبعني ؛ لأن ذلك برهان على قلة صبره، ووفور جزعه، ﴿ وَمِن لم يطعمه فإنه مني ﴾ لصدقه وصبره، ﴿ إلا من اغترف غرفة بيده ﴾ ، أي: فإنه مسامع ففا.

فلما وصلوا إلى ذلك النهر وكانوا محتاجين إلى الماء، شربوا كلهم منه ﴿إلا قليلاً منهم﴾ فإنهم صبروا ولم يشربوا

﴿ ﴿ فِلْمَا جَاوِزَهِ هُو وَاللَّذِينَ آمِنُوا مِعَهُ قَالُوا﴾ أي: الناكلون أو الذين عبروا:

﴿لا طاقة لنا اليوم بجالوت وجنوده﴾.

فإن كان القاتلون هم الناكلين، فهذا قول يبررون به نكولهم، وإن كان القاتلون هم الذين عبروا مع طالوت، فإنه حصل معهم نوع استضعاف لأنفسهم، ولكن شجعهم على الثبات والإقدام أهل الإيمان الكامل حيث قالوا: ﴿كم من فئة قليلة غلبت فئة كثيرة بإذن الله والله مع الصابرين﴾ بعونه وتأييده، ونصره، فثبتوا، وصبروا لقتال عدوهم جالوت وجنوده.

﴿وَآتِــاهُ اللهُ﴾، أي: داود ﴿الــمــلـكِ والحكمة﴾ النبوة والعلوم النافعة، وآتاه الله الحكمة وفصل الخطاب.

(٢٥١) ثم بين تعالى، فائدة الجهاد فقال: (ولولا دفع الله الناس بعضهم بعض لفسلت الأرض) باستيلاء الكفرة والفجار، وأهل الشر والفساد.

﴿ولكن الله دو فضل على العالمين ﴾ حيث لطف بالمؤمنين، ودافع عنهم وعن ديهم، بما شرعه وبما قدره.

﴿٢٥٢﴾ فلما بين هذه القصة قال لرسوله ﷺ: ﴿تلك آيات الله تتلوها عليك بالحق وإنك لعن العربلين﴾.....

ومن جملة الأدلة على رسالته، هذه القصة، حيث أخبر بها وحياً من الله، مطابقاً للواقع، وفي هذه القصة عبر كثيرة للأمة.

منها: فضيلة الجهاد في سبيله، وفوائده، وثمراته، وأنه السبب الوحيد في حفظ الدين، وحفظ الأوطان، وحفظ الأبدان والأموال، وأن المجاهدين، ولو شقت عليهم الأمور، فإن عواقبهم حميدة كما أن الناكلين، ولو استراحوا قليلاً، فإنهم سيتعبون طويلاً.

ومنها: الانبداب لرياسة من فيه كفاءة، وأن الكفاءة ترجع إلى أمرين: إلى العلم الذي هو علم السياسة والتدبير، وإلى القوة التي ينفذ بها الحق، وأن من اجتمع فيه الأمران فهو أحق من غيره.

ومنها: الاستدلال بهذه القصة على ما قاله العلماء، أنه ينبغي للأمير للجيوش،

أن يتفقدها عند فصولها، فيمنع من لا يصلح للقتال، من رجال وخيل وركاب، لضعفه، أو ضعف صبره، أو لتخذيله، أو خوف الضرر بصحبته، فإن هذا القسم ضرر محض على الناس.

ومنها: أنه ينبغي عند حضور الباس، تقوية المجاهدين، وتشجيعهم، وحثهم على القوة الإيمانية، والاتكال الكامل على الله، والاعتماد عليه، وسؤال الله التبيت، والإعانة على الصبر والنصر على الأعداء.

ومنها: أن العزم على القتال والجهاد غير حقيقته، فقد يعزم الإنسان، ولكن عند حضوره، تنحل عزيمته، ولهذا كان من دعاء النبي ﷺ: ﴿أَسَالُكُ الثبات في الأمر، والعزيمة على الرشد»:

فهؤلاء الذين عزموا على القتال، وأتوا بكلام يدل على العزم المصمم، لما جاء الوقت، نكص أكشرهم، ويشبه هذا قوله ﷺ: «وأسألك الرضا بعد القضاء»؛ لأن الرضا بعد وقوع القضاء المكروه للنفوس، هو الرضا الحقيقي.

وقوله تعالى ﴿تلك الرسل فضلنا بعضهم على بعض منهم من كلم الله ورفع بعضهم درجات وآتينا عيسى ابن مريم البينات وأيدناه بروح القدس ولو شاء الله ما اقتتل الذين من بعدهم من بعد آمن ومنهم من كفر ولو شاء الله ما اقتتلوا ولكن المختلف المنات ولكن المختلف الما فقاوت بين الوسل في الفضائل الجليلة، والتخصيصات الجميلة، بحسب ما من الله واليمين الراسخ، والأخلاق العالم، والمقين الراسخ، والأخلاق العالم، والنقم العميم، والدعوة، والتعليم،

فمنهم من اتخذه خليلاً، ومنهم من كلمه تكليماً، ومنهم من رفعه فوق الخلائق درجات.

وجميعهم لا سبيل لأحد من البشر إلى الوصول إلى فضلهم الشامخ.

وخص عسى ابن مريم أنه آناه البينات الدالة على أنه رسول الله حقاً، وعبده صدقاً، وأن ما جاء به من عند الله كله حق، فجعله يبرىء الأكمه والأبرص، ويحيي الموتى بإذن الله، وكلم الناس في

المهد صبياً، وأيده بروح القدس، أي: بروح الإيمان.

فجعل روحانيته فائقة روحانية غيره، فحصل له بذلك القوة والتأييد، وإن كان أصل التأييد بهذه الروح عاماً لكل مؤمن، بحسب إيمائه، كما قال: ﴿وأيدهم بروح منه لكن ما لعيسى أعظم مما لغيره، لهذا خصه الله بالذكر.

وقيل: إن روح القدس ــ هنا ــ جبريل، أيده الله بإعانته ومؤازرته، لكن المعنى هو الأول:

ولما أخبر عن كمال الرسل، وما أعطاهم من الفضل والخصائص، وأن دينهم واحد، ودعوتهم إلى الخير واحدة، وكان موجب ذلك ومقتضاه، أن تجتمع الأمم على تصديقهم، والانقياد لهم، لما أتاهم من البينات التي على مثلها يؤمن البشر، لكن أكثرهم انحرفوا عن الصراط المستقيم، ووقع الاختلاف بين الأمم.

فمنهم من آمن، ومنهم من كفر، ووقع لأجل ذلك الاقتتال الذي هو موجب الاختلاف والتعادي، ولو شاء الله لجمعهم على الهدى، فما اختلفوا، ولو شاء الله أيضاً \_ بعدما وقع الاختلاف الموجب للاقتتال \_ ما اقتتلوا.

ولكن حكمته، اقتضت جريان الأمور على هذا النظام بحسب الأسباب، ففي هذه الآية أكبر شاهد على أنه تعالى، يتصرف في جميع الأسباب المقتضية لمسبباتها، وأنه إن شاء أبقاها، وإن شاء منعها، وكلُّ ذلك تبعٌ لجكمته وحده، فإنه فعال لما يريد، فليس لإرادته ومشيئته ممانع ولا معارض ولا معاون.

﴿٢٥٤﴾ ﴿ إِيا أَيها الذين آمنوا أَنفقوا مما رزقناكم من قبل أن يأتي يوم لا بيع فيه ولا خلة ولا شفاعة والكافرون هم الظالمون ويحتُ الله المؤمنين على النفقات، في جميع طرق الخير؛ لأن نممته عليهم، بأنه هو الذي رزقهم، ويوع عليهم النعم، وأنه لم يامرهم بإخراج جميع ما في أيديهم، بل أتى بد "من الدالة على التبعيض، فهذا مما يدعوهم إلى على التبعيض، فهذا مما يدعوهم إلى الإنفاق.

ومما يدعوهم أيضاً إخبارهم أن هذه النفقات، مدخرة عند الله في يوم لا تقيد

فيه المعاوضات بالبيع وتحوه، ولا الترعات، ولا الشفاعات، فكل أحد يقول: ما قدمت لحياتي

فتنقطع الأسباب كلها، إلا الأسباب المتعلقة بطاعة الله والإيمان به، يوم لا ينفع مال ولا ينون، إلا من أتى الله بقلب سليم.

﴿وما أموالكم ولا أولادكم بالتي تقريكم عندنا زلفي إلا من آمن وعمل صالحاً فأولئك لهم جزاء الضعف بما عملوا، وهم في الغرفات آمنون، ﴿وما تقدموا لأنفسكم من خير تجدوه عند الله حِراً وأعظم أجراً

ثم قال تعالى: ﴿والكافرون هم الظالمون﴾، وذلك لأن الله خلقهم لبادته، ورزقهم وعاقاهم، ليستعينوا بذلك على ظاعته، فخرجوا عما خلقهم الله له، وأشركوا بالله، ما لم ينزل به سلطاناً، واستعانوا بنعمه على الكفر، والفسوق، والعصيان، قلم يبقوا للعدل موضعاً، قلهذا حصر الظلم المطلق فيهم.

﴿ ٢٥٥﴾ ﴿ إلله إلى الله الا هو الحي القيوم لا تأخذه سنة ولا نوم له ما في السموات وما في الأرض من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه يعلم ما بين أيدهم وما خلفهم ولا يحيطون بشيء من علمه إلا بما شاء وسع كرسيه السموات والأرض ولا يؤده حفظهما وهو العلي العظيم ﴾ أجبر ﷺ أن هذه الآية أعظم آيات القرآن، لما احتوت عليه من معاني التوحيد والعظمة، وسعة الصفات للباري تعالى.

فأخر أنه ﴿اللهِ الذي له جميع معاني الألوهية ، وأنه لا يستحق الألوهية والعبودية إلا هو، فألوهية غيره، وعبادة غيره باطلة.

وأنه ﴿الحي﴾ الذي له جميع معاني الحياة الكاملة، من السمع والبصر، والإرادة، وغيرها، والصفات الذاتية.

كما أن ﴿القيوم﴾ تدخل فيه جميع صفات الأفعال، لأنه القيوم الذي قام بنفسه، واستغنى عن جميع مخلوقاته، وقام بجميع الموجودات، فأوجدها وأبقاها، وأمدها بجميع ما تحتاج إليه في وجودها وبقائها،

ومن كمال حياته وقيوميته، أنه

﴿لا تَاحَدُهُ مِسَنَةَ﴾، أي: نعساس ﴿ولا نوم﴾؛ لأن السنة والنوم، إنما يعرضان للمخلوق، الذي يعتريه الضعف، والعجز، والانحلال، ولا يعرضان لذي العظمة والكبرياء والجلال.

وأخبر أنه مالك جميع ما في السماوات والأرض، فكلهم عبيد لله مماليك، لا يخرج أحد منهم عن هذا الطور، ﴿إِلا آتي كل من في السموات والأرض إلا آتي الرحمن عبداً﴾، فهو المالك لجميع الممالك، وهو الذي له صفات الملك والتصوف، والسلطان، والكرياء.

ومن تمام ملكه أنه لا فيشفع عنده أحد فإلا بإذنه ، فكل الوجهاء والشفعاء عبيد له مماليك ، لا يقدمون على شفاعة حتى يأذن لهم . فقل لله الشفاعة جميعاً ، له ملك السموات والأرض والله لا يأذن لأحد أن يشفع إلا في من ارتضى ، ولا يرتضي إلا توجيده ، واتباع رسله ، فمن لم يتصف بهذا ، فليس له في الشفاعة نصب .

ثم أخبر عن علمه الواسع المحيط، وأنه يعلم ما بين أيدي الخلائق، من الأمور المستقبلة، التي لا نهاية لها ﴿وما خلفهم﴾ من الأمور الماضية التي لا حل لها، وأنه لا تخفى عليه خافية ﴿يعلم خانة الأعين وما تخفى الصدور﴾.

وأن الخلق لا يحيط أحد بشيء من علم الله ومعلوماته ﴿إلا بما شاء ﴾ منها وهو ما أطلعهم عليه من الأمور الشرعية والقدرية، وهو جزء يسير جداً مضمحل في علوم الباري ومعلوماته، كما قال أعلم الخلق به، وهم الرسل والملائكة: ﴿وَسِيحَالُكُ لا علم لنا إلا ما علمتنا ﴾.

ثم أخبر عن عظمته وجلاله، وأن كرسيه، وسع السماوات والأرض، وأنه قد حفظهما ومن فيهما من العوالم بالأسباب والنظامات، التي جعلها الله في المخلوقات.

ومع ذلك فـ ﴿لا يؤوده﴾، أي: يثقله حفظهما، لكمال عظمته، واقتداره، وسعة حكمته في أحكامه.

﴿وهو العلي﴾ بذاته، على جميع مخلوقاته، وهو العلي بعظمة صفاته، وهو العلي الذي قهر المخلوقات، ودانت له الموجودات، وخضعت له الصعاب،

وذلت له الرقاب.

﴿العظيم الجامع، لجميع صفات العظمة والكبرياء، والمجد والبهاء، الذي تحبه القلوب، وتعظمه الأرواح، ويعرف العارفون أن عظمة كل شيء، وإن جلت عن الصفة، فإنها مضمحلة في جانب عظمة العلى العظيم

فآية احتوت على هذه المعاني التي هي أجل المعاني، يحق أن تكون أعظم آيات القرآن، ويحق لمن قرأها، متدبراً متفهما، أن يمتلىء قلبه من البقين والعرفان والإيمان، وأن يكون محفوظاً بذلك من شرور الشيطان.

﴿٢٥٦﴾ ﴿لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي فمن يكفر بالطاغوت ويؤمن بالله فقد استمسك بالمروة الوثقى لا انفضام لها والله سميع عليم﴾ هذا بيان لكمال هذا الدين الإسلامي، وأنه لكمال المعقل والعلم، ودين الفطرة والحكمة، ودين الصلاح والإصلاح، ودين الحق والرشند، فلكماله وقبول الفطرة له، إنما يقع على ما تنفر عنه القلوب، ويتنافى مع الحقيقة والحق، أو لما تخفى براهينه وإلا فمن جاءه هذا الدين، ورده ولم يقبله، فإنه لعناده.

فإنه قد تبين الرشد من الغي، فلم يبق لأحد علر ولا حجة، إذا رده ولم يقبله، ولا منافاة بين هذا المعنى، وبين الآيات الكثيرة الموجبة للجهاد، فإن الله أمر بالقتال ليكون الذين كله لله، ولدفع اعتداء المعتذين على الدين.

وأجمع المسلمون على أن الجهاد ماض مع البر والشاجر، وأنه من الفروض المستمرة الجهاد القولي والجهاد الفعلي فمن ظن من المفسرين أن هذه الآية تنافي آيات الجهاد، فبخرم بأنها منسوخة فقوله ضعيف، لفظاً ومعنى، كما هو واضح بين لمن تدبر الآية الكريمة، كما نهنا عليه.

ثم ذكر الله انقسام الناس إلى قسمين:
قسم آمن بالله وحده لا شريك له،
وكفر بالطاغوت \_ وهو كل ما ينافي
الإيمان بالله من الشرك وغيره \_، فهذا قد
استمسك بالعروة الوثقى، التي لا انفصام
لها، بل هو مستقيم على الدين الصحيح،

حتى يصل به إلى الله؛ وإلى دار كرامته. ويؤخذ القسم الثاني، من مفهوم الآية، أن من لم يؤمن بالله، بل كفر به، وآمن بالطاغوت، فإنه هالك هلاكاً أبدياً، ومعذب عذاباً سرمدياً.

وقوله: ﴿والله سميع﴾، أي: لجميع الأصوات، باختلاف اللغات، على تفنن الحاجات، وسميع لدعاء الداعين، وخضوع المتضرعين.

﴿عليم﴾بما أكنته الصدور، وما خفي من خفايا الأمور، فيجازى كل أحد بحسب ما يعلمه، من نياته وعمله

و (٢٥٧﴾ ﴿ الله ولي السائين آمينوا يخرجهم من الظلمات إلى النور والذين كفروا أولياؤهم الطاغوت يخرجونهم من النور إلى الظلمات أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون﴾ هذه الآية مترتبة على الآية التي قبلها، فالسابقة هي الأساس، وهذه هي الشمرة.

فأخبر تعالى أن اللين آمنوا بالله وصدقوا إيمانهم، بالقيام بواجبات الإيمان، وترك كل ما ينافيه، أنه وليهم، يتولاهم بولايته الخاصة، ويتولى تربيتهم، فيخرجهم من ظلمات الجهل والكفر والمعاصي والغفلة والإعراض، إلى نور العلم واليقين والإيمان، والطاعة والإقبال الكامل على ربهم، وينور قلوبهم بما يقذفه فيها من نور الوجي والإيمان، وييسرهم نليسرى، ويجبهم العسرى.

وأما الذين كفروا، فإنهم لما تولوا غير وليهم، ولأهم الله ما تولوا لأنفسهم، وخذلهم، ووكلهم إلى رعاية من تولاهم، ممن ليس عنده نفع ولا ضر، فأضلُوهم وأشقوهم، وحرموهم هداية العلم النافع والعمل الصالح، وحرموهم السعادة، وصارت النار مثواهم، خالدين فيها مخلدين

اللهم تولنا فيمن توليت.

﴿٢٥٨﴾ ﴿ أَلَّم تر إِلَى الذين حاج إبراهيم في ربه أن آتاه الله الملك إذ قال إبراهيم ربي الذي يحيى ويميت قال أنا أحيي وأميت قال إبراهيم فإن الله يأتي بالشمس من المشرق فأت بها من المغرب فيهت الذي كفر والله لا يهدي القوم الظالمين ﴾ يقص الله علينا من أنباء الرسل والسالفين، ما به تتبين الحقائق، وتقوم البراهين المتنوعة على الوحيد.

فأخبر تعالى عن خليله إبراهيم ﷺ، حيث حاج هذا الملك الجبار، وهو نمرذ (١١) البابلي، المعطل المنكر لرب العالمين، وانتدب لمقاومة إبراهيم الخليل ومحاجته في هذا الأمر، الذي لا يقبل شكا، ولا إشكالاً، ولا ريباً، وهو توحيد أله وربوبيته، الذي هو أجلى الأمور وأوضحها.

ولكن هذا الجبار، غره مُلكه وأطغاه، حتى وصلت به الحال إلى أن نفاه، وحاج إبراهيم الرسول العظيم، الذي أعطاه الله من العلم واليقين، عالم يعط أحداً من الرسل، سوى محمد .

فقال إبراهيم مناظراً له: ﴿ ربي الذي يحيي ويميت ﴾ ؛ أي: هو المنفرد بالخلق والتدبير، والإحياء والإماتة، فذكر من هذا الجنس أظهرها، وهو الإحياء والإماتة، فقال ذلك الجبار مباهتاً: ﴿ أَنَا أُحيي وأميت ﴾ ، وعنى بذلك أني أقتل من أردت قتله ، وأستقي من أردت استقاءه.

ومن المعلوم أن هذا تمويه وتزوير، وحيدة عن المقصود، وأن المقصود أن الله تعالى هو الذي تفرد بإيجاد الحياة في المعدومات، وردها على الأموات، وأنه هو الذي يميت العباد والحيوانات بآجالها، بأسباب ربطها وبغير أسباب.

فلما رآه الخليل مموهاً تمويها، ربما راج على الهمج الرعاع، قال إبراهيم ملزماً له بتصديق قوله إن كان كما يزعم: ﴿ قَالَ الله يأتي بالشمس من المشرق، فأت بها من المغرب، فبهت الذي كفر، أي: وقف، وانقطعت حجته، واضمحلت

وليس هذا من الخليل انتقالاً من دليل إلى آخر، وإنما هو إلزام لنمرود، بطرد دليله إن كان صادقاً، وأتي بهذا الذي لا يقبل الترويج والتزوير والتمويه.

فجميع الأدلة: السمعية، والعقلية، والفطرية، قد قامت شاهدة بتوحيد الله، معترفة بانفراده بالنخلق والتدبير، وأن من هذا شأنه، لا يستحق العبادة إلا هو، وجميع الرسل متفقون على هذا الأصل العظيم، ولم ينكره إلا مناند مكابر، مماثل لهذا الجار العنيد، فهذا من أدلة التوحيد.

﴿ ٢٥٩\_ ٢٦٠﴾ ثم ذكر أدلة كمال القدرة والبعث والجزاء، فقال: ﴿أَوْ كَالَّذِي مرّ على قرية وهي خاوية على على عروشها قال أنى يحيي هذه الله بعد موتها فأماته الله مائة عام ثم بعثه قال كم لبثت قال لبثت يوماً أو بعض يوم قال بل لبثت مائة عام فانظر إلى طعامك وشرابك لم يتسنه وانظر إلى حمارك ولنجعلك آية للنّاس وانظر إلى العظام كيف ننشزها ثم نكسوها لحماً فلما تبين له قال أعلم أن الله على كل شيء قدير ﴿ وإذْ قال إبراهيم رب أرني كيف تحيى الموتى قال أولم تؤمن قال بلي ولكن ليطمئن قلبي قال فخذ أربعة من الطير فصرهن إليك ثم أجعل على كل جبل منهن جزءاً ثم ادعهن يأتينك سعيا واعلم أن الله عزيز حكيم﴾.

هذان دليلان عظيمان، محسوسان في البنيا قبل الآخرة، على البعث والجزاء، وحد أجراه الله على يد رجل شاك في البعث على الصحيح، كما تدل عليه الآية الكريمة، والآخر على يد خليله إبراهيم.

كما أجرى دليل التوحيد السابق على يده، فهذا الرجل مر على قرية قد دمرت تدميراً، وخوت على عروشها، قد مات أهلها وخربت عمارتها، فقال ـ على وجه الشك والاستبعاد ... ﴿أَنَى يحيى هذه الله بعد موتها﴾؟، أي: ذلك بعيد، وهي في هذه الحال، يعنى: وغيرها مثلها، بحسب ما قام بقله تلك الساعة .

فأراد الله رحمته ورحمة الناس، حيث أماته الله مائة عام، وكان معه حمار، فأماته معه، ومعه طعام وشراب، فأبقاهما الله بحالهما كل هذه المدد الطويلة، فقال مضت الأعوام المائة، بعثه الله، فقال: ﴿كم لبثت؟ قال: لبثت يوماً أو بعض يوم﴾ وذلك بحسب ما ظنه، فقال الله: ﴿ بل لبثت مائة عام﴾ ، والظاهر أن هذه المجاوبة على يد بعض الأنباء الكرام.

ومن تمام رحمة الله به وبالناس، أنه أراه الآية عياناً، ليقتنع بها، فبعدما عرف أنه ميت قد أحياه الله، قيل له: ﴿فانظر إلى طعامك وشرابك لم يسته﴾، أي: لم يتخير في عده المدد الطويلة، وذلك من آيات قدرة الله، فإن الطعام والشراب

خصوصاً ما ذكره المفسرون: أنه فاكهة وعصير - لا يلبث أن يتغير، وهذا قد حفظه الله، مائة عام، وقيل له: ﴿انظر إلى حمارك﴾، فإذا هو قد تمزق وتفرق، وصار عظاماً نخرة.

﴿وانظر إلى العظام كيف ننشزها﴾، أي: نرفع بعضها إلى بعض، ونصل بعضها ببعض، بعدما تفرقت وتمزقت، ﴿ثم نكسوها﴾ بعد الالتثام ﴿لحماً﴾، ثم نعد فيه الحياة.

﴿فلما تبين له وأي عين لا يقبل الريب بوجه من الوجوه، ﴿قال أعلم أن الله على كل شيء قدير ﴾.

فاعترف بقدرة الله على كل شيء، وصار أية للناس، لأنهم قد عرفوا موته وموت حماره، وعرفوا قضيته، ثم شاهدوا هذه الآية الكبري، هذا هو الصواب في هذا الرجل.

وأما قول كثير من المفسرين: إن هذا الرجل، مؤمن أو نبي من الأنبياء، إما عزير أو غيره، وأن قوله: ﴿ أَلَى يحيى هذه الله بعد موتها ﴾، يعني: كيف تعمر هذه القرية بعد أن كانت خراباً، وأن الله أماته، ليريه ما يعيد لهذه القرية من عمارتها بالخلق، وأنها عمرت في هذه المدة، وتراجع الناس اليها، وصارت عامرة، بعد أن كانت دامرة، وهذا لا يدل عليه اللفظ، بل ينافيه، ولا يدل عليه المعنى

فأي آية وبرهان، برجوع البلدان الدامرة إلى العمارة، وهذه لم تزل تشاهد، تعمر قرى ومساكن، وتخرب أخزى، وإنما الآية العظيمة في إحيائة بعد موته، وإحياء حماره، وإبقاء طغامه وشرابه، لم يتعفن ولم يتغير الله يتعفن ولم يتع

ثم قوله: ﴿فلما ثبين له﴾ صريح في أنه المالة على كمال قدرته عياناً.

﴿ ٢٦٠﴾ وأما البرهان الآخر، فإن إبراهيم قال طالباً من الله، أن يريه كيف يحيى الموتى، فقال الله له: ﴿ أُولُم تؤمن ﴾ ليزيل الشبهة عن خليله.

﴿قَالُ اِبراهیم: ﴿بلی ﴾ یا رب، قد آمنت أنك على كل شيء قدير، وأنك تحيي الموتى، وتجازي العباد، ولكن أريد

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل وسيأتي بعد قليل تسميته بـ (نمرود).

أن يطمئن قلبي، وأصل إلى درجة عين اليقين.

فأجاب الله دعوته، كرامة له، ورحمة بالعباد، ﴿قال: فخذ أربعة من الطير﴾ ولم يبين أي الطيور هي، فالآية حاصلة بأي نوع منها، وهو المقصود، ﴿فصرهن إليك﴾ أي: ضمهن، واذبحهن، ومزقهن.

﴿ثُمْ اجعل على كل جبل منهن جزءً، ثم ادعهن، يأتينك سعياً واعلم أن الله عزيز حكيم﴾.

ففعل ذلك، وفرق أجزاء هن على الجبال، التي حوله، ودعاهن بأسماتهن، فأقبلن إليه، أي: سريعات، لأن السعي: السرعة، وليس المراد أنهن جشن على قوائمهن، وإنما جنن طائرات، على أكمل ما يكون من الحياة.

وخص الطيور بذلك، لأن إحياءهن أكمل وأوضح من غيرهن.

وأيضاً أزال في هذا كل وهم، ربما يعرض للنفوس المبطلة، فجعلهن متعددات أربعة، ومزقهن جميعاً، وجعلهن على رؤوس الجبال، ليكون ذلك ظاهراً علناً، يشاهد من قرب ومن بعد، وأنه نحاهن عنه كثيراً، لثلا يظن أن يكون عاملاً حيلة من الحيل، وأيضاً أمره أن يدعوهن فجئ مسرعات.

فصارت هذه الآية أكبر برهان على كمال عزة الله وحكمته

وفيه تنبيه على أن البعث فيه يظهر للعباد كمال عزة إلله وحكمته وعظمته وسعية سلطانه، وتمام عدله وفضله.

و ٢٦١ - ٢٦١ ﴿ وَمثل الذين ينفقون أموالهم في مبيل الله كمثل حبة أنبتت سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبة والله يضاعف لمن يشاء والله واسع عليم \* الذين ينفقون ما أموالهم في سبيل الله ثم لا يتبعون ما ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون هذا ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون هذا حث عظيم من الله لعباده في إنفاق أموالهم في سبيله، وهو طويقه الموصل إليه، فيدخل في هذا إنفاقه في ترقية العلوم وفي تجهز المجاهدين وتجهيزهم، وفي حميع المصاريع الخيرية النافعة للمسلمين.

ويلي ذلك الإنفاق على المحتاجين، والفقراء والمساكين.

وقد يجتمع الأمران، فيكون في النفقة وعن جميع عباده.

دفع الحاجات، والإعانة على الخير والطاعات، فهذه النفقات مضاعفة، هذه المضاعفة بسبعمائة إلى أضعاف أكثر من ذلك، ولهذا قال: ﴿وَالله يضاعف لمن يشاء﴾، وذلك بحسب ما يقوم بقلب المنفق، من الإيمان، والإخلاص التام، وفي ثمرات نفقته ونفعها، فإن بعض طرق الخيرات يترتب على الإنفاق فيها منافع مسلسلة، ومصالح متنوعة، فكان الجزاء من جس العمل.

ثم أيضاً ذكر ثواباً آخر للمنفقين أموالهم في سبيله، فقة صادرة، مستوفية لشروطها، منتفية موانعها، فلا يتبعون المنفق عليه منا منهم عليه، وتعداداً للنعم، وأذية له، قولية أو فعلية.

فهؤلاء ﴿لهم أجرهم عند ربهم﴾ بحسب ما يعلمه منهم، وبحسب نفقاتهم ونفعها، وبفضله الذي لا تناله، ولا تصل إليه صدقاتهم

ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون ، فنفى عنهم المكروه الماضي، بنفي الحزن، والمستقبل بنفي الخوف عليهم، فقد حصل لهم المحبوب، واندفع عنهم المكروه.

﴿٢٦٣﴾ ﴿قول معروف ومغفرة خير من صدقة يتبعها أذى والله غني حليم، ذكر الله أربع مراتب للإحسان: المرتبة العليا: النفقة الصادرة عن نية صالحة، ولم يتبعها المنفق مناً ولا أذى.

ثم يليها قول المعروف، وهو: الإحسان القولي بجميع وجوهه، الذي فيه سرور المسلم، والاعتدار سن السائل إذا لم يوافق عنده شيئاً، وغير ذلك من أقوال المعروف.

والثالثة: الإحسان بالعفو والمغفرة، عمن أساء إليك، بقول أو فعل.

وهذان أفضل من الرابعة، وخير منها وهي التي يتبعها المتصدق الأذى للمعطى، لأنه كدر إجبانه وفعل خيراً وشراً.

فالخير المحض ـ وإن كان مفضولاً ـ خير من الخير الذي يخالطه شر، وإن كان فاضلاً، وفي هذا التحذير العظيم لمن يؤذي من تصدق عليه، كما فعله أهل اللؤم والحمق والجهل.

﴿واللهِ تعالى ﴿غني﴾ عن صدقاتهم، وعن جميع عباده.

﴿ حليم ﴾ مع كمال غناه، وسعة عطاياه، يجلم عن العاصين، ولا يعاجلهم بالعقوبة، بل يعافيهم ويرزقهم، ويدر عليهم خيره، وهم مبارزون له بالمعاصي.

﴿ ٢٦٤\_ ٢٦٢﴾ ثم نهى أشد النهي عن المن والأذيُّ، وضرب لذلك مثلاً، فقال: ﴿يا أيها الذين آمنوا لا تبطلوا صدقاتكم بالمن والأدى كالذي ينفق ماله رئاء الناس ولا يؤمن بالله واليوم الآخر فمثله كمثل صفوان عليه تراب فأصابه وابل فتركه صلدا لا يقدرون على شيء مما كسبوا والله لا يهدى القوم الكافرين ﴿ ومثل الذين ينفقون أموالهم ابتغاء مرضات الله وتثبيتاً من أنفسهم كمثل جنة بربوة أصابها وابل فآتت أكلها ضعفين فإن لم يصبها وابل فطلٌ والله بما تعملون بصير \* أيود أحدُكم أن تكون له جنة من نخيل وأعناب تجري من تحتها الأنهار له فيها من كل الثمرات وأصابه الكبر وله درية ضعفاء فأصابها إعصارٌ فيه نارٌ فاحترقت كذلك يبين الله لكم الآيات لعلكم تتفكرون﴾ ضرب الله في هذه الآيات ثلاثة أمثلة: للمنفق ابتغاء وجهه، ولم يتبع نفقته مناً ولا أذى، ولمن أتبعها مناً وأذى، وللمزائي 🗀

﴿٢٦٥﴾ فأما الأول، فإنه لما كانت نفقته مقبولة مضاعفة، لصدورها عن الإيمان والإخلاص التام ﴿إِبَعَاء مرضاة الله وتثبيتاً من أنفسهم﴾، أي: ينفقون، وهم ثابتون على وجه السماحة والصدق، فمثل هذا العمل ﴿كَمثُل جنة بربوة﴾، وهو المكان المرتفع، لأنه يتبين للرياح والشمس، والماء فيها غزير.

فإن لم يصبها ذلك الوابل الغزير، حصل طل كاف، لطيب منبتها، وحسن أرضها، وحصول جميع الأسباب الموفرة لنموها وازدهارها وإثمارها. ولهذا ﴿آتَتُ أكلها ضعفين﴾، أي: متضاعفاً.

وهذه الجنة التي على هذا الوصف، هي أعلى ما يطلبه الناس، فهذا العمل الفاضل بأعلى المنازل.

(٢٦٦) وأما من أنفق شه، ثم أتبع نفقته منا وأذي، أو عمل عملاً، فأتى بمبطل لذلك العمل، فهذا مثله مثال صاحب هذه الجنة، لكن سلط عليها وإعصار وهو الربح الشديدة (فيه نار فاحترفت)، وله ذربة ضعفاء، وهو

ضعيف قد أصابه الكبر.

فهذه الحال من أفظع الأحوال، ولهذا صدر هذا المثل بقوله: ﴿ أَيُود أَحَدُكُم ﴾ ، إلى آخرها بالاستفهام المتقرر عند المخاطبين فظاعته، فإن تلفها دفية واحدة بعد زهاء أشجارها، وإيناع ثمارها، مصيبة كبرى.

ثم حصول هذه الفاجعة \_ وصاحبها كبير قد ضعف عن العمل، وله ذرية ضعفاء، لا مساعدة منهم له، ومؤنتهم عليه \_ فاجعة أخرى، فصار صاحب هذا المثل، الذي عمل لله، ثم أبطل عمله بمناف له، يشبه حال صاحب الجنة، التي جرى عليها ما جرى، حين اشتدت ضرورته إليها.

المثل الثالث: الذي يرائي الناس، وليس معه إيمان بالله، ولا احتساب لثوابه، حيث شبه قلبه بالصفوان، وهو الحجر الأملس، عليه تراب يظن الرائي أنه إذا أصابه المطر، أنبت كما تنبت الأراضي الطبية، ولكنه كالحجر، الذي أصابه الوابل الشديد، فأذهب ما عليه من التراب، وتركه

وهذا مثل مطابق لقلب المرائي، الذي ليس فيه إيمان، بل هو قاس لا يلين ولا يخشع.

فهذا أعماله ونفقاته لا أصل لها، تؤسس عليه، ولا غاية لها، تنتهي إليها، بل ما عمله، فهو باطل، لعدم شرطه.

والذي قبله بطل بعد وجود الشرط، لوجود المانع، والأول مقبول مضاعف، لوجود شرطه الذي هو الإيمان والإخلاص والثبات، وانتفاء الموانع المفسدة.

وهذه الأمثال الثلاثة، تنطبق على جميع العاملين، فليزن العبد نفسه وغيره بهذه الموازين العادلة، والأمثال المطابقة.

﴿وَتَلُكُ الْأَمْـٰالُ نَصْرِبُهَا لَلنَّاسُ، وَمَا يَعْقَلُهَا إلا العالمون﴾.

﴿ ٢٦٧ ـ ٢٦٧﴾ ﴿ يا أيها الذين آمنوا انفقوا من طيبات ما كسبتم ومما أخرجنا لكم من الأرض ولا تيمموا الخبيث منه تنفقون ولستم بآخذيه إلا أن تغمضوا فيه واعلموا أن الله غني حميد \* الشيطان يعدكم الفقر ويأمركم بالفحشاء والله يعدكم مغفرة منه وفضلاً والله واسع عليم يحث الباري عباده على الإنفاق مما كسبوا في التجارات، ومما أخرج لهم من الأرض،

من الحبوب والثمار، وهذا يشمل زكاة النقدين، والعروض كلها، المعدّة للبيع والشراء، والخارج من الأرض، من الحبوب والثمار، ويدخل في عمومها الفرض والنفل.

وأمر تعالى أن يقصدوا الطيب منها، ولا يقصدوا الخبيث، وهو الرديء الدون، يجعلونه لله، ولو بذله لهم من لهم حق عليه، لم يرتضوه ولم يقبلوه إلا على وجه المغاضاة والإغماض.

فالواجب إخراج الوسط من هذه الأشياء، والكمال إخراج العالي، والممنوع إخراج الرديء، فإن هذا لا يجزىء عن الواجب، ولا يحصل فيه الثواب التام في المندوب.

﴿واعلموا أن الله غني حميد﴾، فهو غني عن جميع المخلوقين، وهو الغني عن نفقات المنفقين، وعن طاعات الطائعين، وإنما أمرهم بها، وحثهم عليها، لنفعهم، ومحض فضله وكرمه عليهم.

ومع كمال غناه، وسعة عطاياه، فهو الحميد فيما يشرعه لعباده من الأحكام الموصلة لهم إلى دار السلام.

وحميدٌ في أفعاله، التي لا تخرج عن الفضل والعدل والحكمة، وحميد الأوصاف، لأن أوصافه كلها محاسن وكمالات، لا يبلغ العباد كنهها، ولا يدركون وصفها.

﴿٢٦٨﴾ فلما حثهم على الإنفاق النافع، ونهاهم عن الإمساك الضار، بين لهم أنهم بين داعيين:

داعي الرحمن، يدعوهم إلى الخير، ويعدهم عليه الخير، والفضل والثواب العاجل والآجل، وإخلاف ما أنفقوا.

وداعي الشيطان، الذي يحشهم على الإمساك ويخوفهم، إن أنفقوا أن يفتقروا، فمن كان مجيباً لداعي الرحمن، وأنفق مما رزقه الله، فليبشر بمخفرة الذنوب، وحصول كل مطلوب، ومن كان مجيباً لداعي الشيطان، فإنه إنما يدعو حزبه، ليكونوا من أصحاب السعير، فليختر العبد أي الأمرين أليق به.

وختم الآية بأنه ﴿واسع عليم﴾، أي: واسع الصفات، كثير الهبات، عليم بمن يستخل المضاعفة من العاملين، وعليم بمن هو أهل، فيوفقه لفعل الخيرات، وترك المنكرات.

﴿٢٦٩﴾ ﴿يوتي الحكمة من يشاء ومن يوت الحكمة فقد أوتي خيراً كثيراً وما يوت الحكمة فقد أوتي خيراً كثيراً وما يذكر إلا أولوا الألباب﴾ لما ذكر أحوال المنفقين للأموال التي يدركون بها النفقات في الطرق الخيرية، وينالون بها المقامات السية، ذكر ما هو أفضل من ذلك، وهو أنه يعطي الحكمة من يشاء من عباده، ومن أراد بهم خيراً من خلقه.

والحكمة هي العلوم النافعة، والمعارف الصائبة، والعقول المسددة، والألباب الرزينة، وإصابة الصواب في الأقوال والأفعال.

وهذا أفضل العطايا، وأجل الهبات، ولهذا قال: ﴿ومن يؤت الحكمة فقد أوتي خيراً كثيراً ﴾؛ لأنه خرج من ظلمة الجهالات إلى نور الهدى، ومن حمق الانحراف في الأقوال والأفعال، إلى إصابة الصواب فيها، وحصول السداد، ولانه كمل نفسه بهذا الخير العظيم، واستعد لنفع الخلق أعظم نفع، في دينهم ودنياهم.

وجمع الأمور لا تصلح إلا بالخكمة، التي هي وضع الأشياء مواضعها، وتنزيل الأمور منازلها، والإقدام في محل الإقدام والإحجام في موضع الإحجام،

ولكن ما يتذكر هذا الأمر العظيم، وما يعرف قدر هذا العطاء الحسيم. ﴿إلا أولو الأسباب﴾ وهم أهل العقول الوافية، والأحلام الكاملة، فهم الذين يعرفون النافع فيعملونه، والضار فيتركونه.

وهذان الأمران، وهما بذل النفقات المالية، وبذل الحكمة العلمية، أفضل ما تقرب به المتقربون إلى الله، وأعلى ما وصلوا به إلى أجل الكرامات.

وهما اللذان ذكرهما النبي ﷺ بقوله:
«لا حسد إلا في اثنين، رجل آناه الله مالاً فسلطه على هلكته في الحق، ورجل آناه الله الحكمة فهو يعلمها الناس».

﴿ ٢٧١ ـ ٢٧١﴾ ﴿ وما أنفقتم من نفقة أو نفرتم من نفلة أو نفرتم من نفل الله يعلمه وما للظالمين من أنصار \* إن تبدوا الصدقات فيو فنعماً هي وإن تخفوها وتؤتوها الفقراء فهو خير لكم ويكفر عنكم من سيئاتكم والله بما تعملون خبير﴾ يخبر تعالى، أنه مهما أنفل المنفقون أو تصدق المتصدقون، أو نفر الناذرون، فإن الله يعلم ذلك.

ومضمون الإخبار بعلمه، يدل على المجزاء، وأن الله لا يضيع عنده مثقال ذرة، ويعلم ما صدرت عنه، من نيات صالحة، أو سيئة، وأن الظالمين الذين يمنعون ما أوجب الله عليهم، أو يقتحمون ما حرم عليهم، ليس لهم من دونه أنصار، ينصرونهم ويمنعونهم، وأنه لا بد أن تقع بهم العقوبات.

(۲۷۱) وأخبر أن الصدقة إن أبداها المتصدق، فهي خير، وإن أخفاها، وسلمها للفقير، كان أفضل، لأن الإخفاء على الفقير، إحمان آخر.

وأيضاً فإنه يدل على قوة الإخلاص، وأحد السبعة الذين يظلهم الله في ظله: "من تصدق بصدقة فأخفاها، حتى لا تعلم شماله ما تنفق يمينه».

رفي قوله: ﴿وَإِنْ تَحْفُوهَا وَتَوْتُوهَا الفقراء فهو خير لكم﴾ قائدة لطيفة، وهو أن إخفاءها خير من إظهارها، إذا أعطيت للفقير.

فأما إذا صرفت في مشروع خيري، لم يكن في الآية، ما يدل على فضيلة إخفائها، بل هنا قواعد الشرع، تدل على مراعاة المصلحة، فريما كان الإظهار خيراً، لحصول الأسوة والاقتداء، وتنشيط النفوس على أعمال الخير.

وقوله: ﴿ويكفر عنكم من سيئاتكم﴾ في هذا: أن الصدقات يجتمع فيها الأمران:

حصول الخير، وهو: كثرة الحسنات والشواب والأجر، ودفع الـشر والـبـلاء الدنيوي والأخروي، بتكفير السينات.

﴿والله بما تعملون خبير﴾، فيجازي كلاً بعمله، بحسب حكمته.

ولكن الله يهدي من يشاء وما تنفقوا من خير فلأنفسكم وما تنفقوا إلا ابتغاء وجه الله وما تنفقوا إلا ابتغاء وجه الله وما تنفقون من خير يوف إليكم وأنتم لا تظلمون أي: إنما عليك \_ أيها الرسول \_ البلاغ، وحث الناس على الخير، وزجرهم عن الشر، وأما الهداية، فيد الله تعالى.

ريخبرهم عن المؤمنين حقاً، أنهم لا ينفقون إلا لطلب مرضاة ربهم، واحتساب ثوابه، لأن إيمانهم يدعوهم إلى ذلك، فهذا خير وتزكية للمؤمنين،

ويتضمن التذكير لهم بالإخلاص.... وكرر علمه تعالى بنفقاتهم، لإعلامهم أنه لا يضيع عنده مثقال ذرة: ﴿وإن تك حسنة يضاعفها ويؤت من لدنه أجراً عظيماً﴾.

﴿ ٢٧٣ ـ ٢٧٤﴾ ﴿للفقراء البدين أحصروا في سبيل الله لا يستطيعون ضربآ في الأرض يحسبهم الجاهل أغنياء من التعفف تعرفهم بسيماهم لا يسألون الناس إلحافاً وما تنفقوا من خير فإن الله به عليم \* الذين ينفقون أموالهم بالليل والنهار سرأ وعلانية فلهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون، يعنى أنه ينبغي أن تتحروا بصدقاتكم الفقراء، الدين حبسوا أنفسهم في سبيل الله، وعلى طاعته، وليس لهم إرادة في الاكتساب، أو ليس لهم قدرة عليه، وهم يتعففون، إذا رآهم الجاهل ظن أنهم أغنياء ﴿لا يسألون الناس إلحافاً ﴾، فهم لا يسألون بالكلية، وإن سألوا اضطراراً، لم يلحقوا في السؤال.

فهذا الصنف من الفقراء، أفضل ما وضعت فيهم النفقات لدفع حاجتهم، وإعانة لهم على مقصدهم وطريق الخير، وشكراً لهم على ما اتصفوا به من الصبر، والنظر إلى الخالق، لا إلى الخلق.

﴿٢٧٤﴾ ومع ذلك، فالإنفاق في طرق الإحسان وعلى المحاويج حيثما كانوا، فإنه خير وأجر، وثواب عند الله، ولهذا قال تعالى: ﴿الذين ينفقون أموالهم بالليل والنهار سراً وعلانية فلهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون ﴿

فإن الله يظلهم بظله يوم لا ظل إلا ظله، وإن الله ينيلهم الخيرات ويدفع عنهم الأحزان والمخاوف والكريهات.

وقوله: ﴿فلهم أجرهم عند ربهم﴾، أي: كل أحد منهم بحسب حاله

وتخصيص ذلك، بأنه عند ربهم، يدل على شرف هذه الحال، ووقوعها في الموقع الأكر، كما في الحديث الصحيح: «إن العبد ليتصدق بالتمرة من كسب طيب فيتقبلها الحبار بيده، فيربيها لأحدكم كما يربي أحدكم فلوه حتى تكون مثل الحبل العظيم».

﴿ ٢٧٩- ٢٧٩﴾ ﴿ الذين يأكلون الريا لا يقومون إلا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس ذلك بأنهم قالوا إنما

البيع مثل الربا وأحل الله البيع وحرم الربا فمن جاءه موعظة من ربه فالتهي فله ما سلف وأمره إلى الله ومن عاد فأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون \* يمحق الله الربا ويُربى الصدقات والله لا يحب كل كفار أثيم \* إن الذين آمنوا وعملوا الصالحات وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة لهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون \* يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وذروا ما بقى من الربا إن كتم مؤمنين ﴿ فإن لم تفعلوا فأذنوا بحرب من الله ورسوله رإن تبتم فلكم رؤوس أموالكم لا تظلمون ولا تظلمون \* وإن كان ذو عسرة فنظرة إلى ميسرة وأن تصدقوا خير لكم إن كنتم تعلمون ﴿ وَاتَّقُوا يوما ترجعون فيه إلى الله ثم توفى كل نفس ما كسبت وهم لا يظلمون الله ذكر الله حالة المنفقين وما لهم من الله، من الخيراث، وما يكفر عنهم، من الذنوب والخطيئات، ذكر الظالمين أهل الربا والمعاملات الخبيثة، وأخبر أنهم يجازون بحسب أعمالهم، فكما كانوا في الدنيا في طلب المكاسب الخبيثة كالمجانين، عوقبوا في البرزخ والقيامة، أنهم لا يقومون من قبورهم، إلى يوم بعثهم ونشورهم ﴿إلا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس﴾، أي: من الجنون والصوع.

وذلك عقوبة، وخزي وفضيحة لهم، وجزاء لهم على مراباتهم ومجاهرتهم بقولهم: ﴿إنما البيع مثل الربا﴾، فجمعوا - بجراءتهم - بين عا أحل الله، وبين ما حرم الله، واستباحوا بذلك الربا.

ثم عرض تعالى العقوبة على المرابين وغيرهم، فقال: ﴿فمن جاءه موعظة من ربه﴾، بيان مقرون به الوعد والوعيد.

﴿فانتهى﴾ عما كان يتعاطاه من الربا ﴿فله ما سلف﴾ مما تجرأ علية وتاب منه.

﴿وأمره إلى الله ﴿ فيما يستقبل من زمانه، فإن استمر على توبته، فالله لا يضيع أجر المحسنين.

﴿ وَمِن عاد﴾ بعد بيان الله وتذكيره وتوعده لآكل الربا ﴿ فأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون ﴾ في هذا أن الربا موجب لدخول النار والخلود فيها، وذلك لشناعته، ما لم يمنع من الخلود مانع الإيمان.

وهذا من جملة الأحكام التي تتوقف على وجود شروطها، وانتفاء موانعها، وليس فيها حجة للخوارج، كغيرها من آيات الوعيد.

فالواجب أن تصدق جميع نصوص منظور فيه، وإن كانت معاملات الكتاب والسنة، فيؤمن العبد بما تواترت به الخد ريادة، فقد تجرأ على الربا. النصوص، من خروج من في قلبه أدنى أخذ زيادة، فقد تجرأ على الربا. مثقال حبة خردل من الإيمان، من النار.

ومن استحقاق هذه الموبقات لدخول النار، إن لم يتب منها

﴿٢٧٦﴾ ثم أخبر تعالى أنه يمحق مكاسب المرابين، ويربي صدقات المنفقين، عكس ما يتبادر لأذهان كثير من الخلق، أن الإنفاق ينقص الماك وأن الربا يزيده، فإن مادة الرزق وحصول ثمراته من الله تعالى، وما عند الله لا ينال إلا بطاعته وامتثال أمره المدينة الله المنال أمره المدينة الله المنال أمره المدينة الله المنال أمره المدينة الله المنال أمره المدينة الله المدينة المدينة الله اله المدينة الله المدينة المد

فالمتجرىء على الرباء يعاقبه بنقيض مقصوده، وهذا مشاهد بالتجربة، ﴿ومن أصدق من الله قيلاً﴾

﴿وَالله لا يحب كل كفار أثيم﴾، وهو الذي كفر نعمة الله، وجحد منّة ربه، وأثم بإصراره على معاصية.

ومفهوم الآية، أن الله يحب من كان شكوراً على النعماء، تاثباً من الماثم والذنوب.

(۲۷۷) ثم أدخل هذه الآية بين آيات الربا، وهي قوله: ﴿إِن الذين آمنوا وعملوا الصالحات وأقاموا البحلاة وآتوا الزكاة ﴾، الآية، لبيان أن أكبر الأسباب لاجتناب ما الإيمان وحقوقه، خصوصاً إقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة، فإن الصلاة تنهى عن المختاء والمنكر، وإن الزكاة إحسان إلى الخلق، ينافي تعاطي الربا، الذي هو ظلم لهم، وإساءة عليهم.

﴿٢٧٨﴾ ثم وجه الخطاب للمؤمنين؛ وأمرهم أن يتقوه، ويذروا ما بقي من معاملات الربا، التي كانوا يتعاطونها قبل ذلك، وأنهم إن لم يفعلوا ذلك، فإنهم محاربون لله ورسوله، وهذا من أعظم ما يدل على شناعة الربا، حيث جعل المصر علية، محارباً لله ورسوله،

﴿٢٧٩﴾ ثم قال: ﴿وإن تبتم﴾ يعني من المعاملات الربوية.

﴿فلكم رؤوس أموالكم لا تظلمون﴾

الناس بأخذ الربا ﴿ولا تُظلمون﴾ ببخسكم رؤوس أموالكم.

فكل من تاب من الربا، فإن كانت معاملات سالفة، فله ما سلف، وأمره منظور فيه، وإن كانت معاملات موجودة، وجب عليه أن يقتصر على رأس ماله، فإن أخذ زيادة، فقد تجرأ على الربا.

وفي هذه الآية، بيان لحكمة الربا، وأنه يتضمن الظلم للمحتاجين بأخد الزيادة، وتضاعف الرباعليهم، وهو وأجب إنظارهم.

ولهذا قال: ﴿وَإِنْ كَانَ دُو عَسَرَةُ فَنظَرَةً إِلَى مَيْسَرَةً﴾، أي: وإن كان الذي عليه الدين معسراً، لا يقدر على الوفاء، وجب على غريمه أن ينظره إلى ميسرة.

وهو يجب عليه إذا حصل له وفاء بأي طريق مباح، أن يوفي ما عليه

وإن تصدّق عليه غريمه \_ بإسقاط الدين كله أو بعضه \_ فهو خير له، ويهون على العبد، التزام الأمور الشرعية، واجتناب المعاملات الربوية، والإحسان إلبي المعسرين، علمه بأن له يوماً يرجع فيه إلى الله، ويوفيه عمله، ولا يظلمه مثقال ذرة، كما ختم هذه الآية بقوله:

﴿٢٨١﴾ ﴿واتقوا يوماً ترجعون فيه إلى الله، ثم توفى كل نفس ما كسبت، وهم لا يظلمون﴾.

﴿ ٢٨٢\_ ٢٨٣﴾ ثم قال تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا إذا تداينتم بدين إلى أجل مسمى فاكتبوه وليكتب بينكم كاتب بالعدل ولا يأب كاتب أن يكتب كما علمه إلله فليكتب وليملل الذي عليه الحق وليتق الله ربه ولا يبخس منه شيئاً فإن كان الذي عليه الحق سفيها أو ضعيفاً أو لا يستطيع أن يمل هو فليملل وليه بالعدل واستشهدوا شهيدين من رجالكم فإن لم يكونوا رجلين فرجل وامرأتان ممن ترضون من الشهداء أن تضل إحداهما فتذكر إحداهما الأخرى ولا يأب الشهداء إذا ما دعوا ولا تسأموا أن تكتبوه صعيراً أو كبيراً إلى أجله ذلكم أقسط عند الله وأقوم للشهادة وأذنى ألا ترتابوا إلا أن تكون تجارة حاضرة تديرونها بينكم فليس عليكم جناخ ألا تكتبوها وأشهدوا إذا تبايعتم ولا يضار كاتب ولا شهيد وإن تفعلوا فإنه فسوق بكم واتقوا الله ويعلمكم الله والله بكل شنىء

عليم \* وإن كنتم على سفر ولم تجدوا كاتباً فرهان مقبوضة فإن أمن بعضكم بعضاً فليؤد الذي أؤتمن أمانته وليتى الله ربه ولا تكتموا الشهادة ومن يكتمها فإنه آثم قله والله بما تعملون عليم.

احتوت هاتان الآيتان، على إرشاد الباري عباده في معاملاتهم إلى حفظ حقوقهم بالطرق النافعة والإصلاحات التي لا يقترح العقلاء أعلى ولا أكمل منها، فإن فيها فوائد كثيرة.

منها: جواز المعاملات في الديون، سراء كانت ديون سلم أو شراء مؤجلاً ثمنه، فكله جائز؛ لأن الله أخبر به عن المؤمنين، وأن من مقتضيات الإيمان وقد أقرهم عليه الملك الديان.

ومنها: وجوب تسمية الأجل في جميع المداينات وخلول الإجارات.

أوسها: أنه إذا كان الأجل مجهولاً، فإنه لا يحل، لأنه غزر وخطر، فيدخل في الميشر

ومنها: أمره تعالى بكتابة الديون.

وهذا الأمر قد يجب، إذا وجب حفظ المحق، كالذي للعبد عليه ولاية، كأموال اليتامى، والأوقاف، والوكلاء، والأمناء، وقد يقارب الوجوب، كما إذا كان الحق متمحضاً للعبد، فقد يقوى الرجوب وقد يقوى الاستحباب، بحسب الأحوال المقتضية لذلك.

وعلى كل حال، فالكتابة من أعظم ما تحفظ بها هله المعاملات المؤجلة، لكثرة النسيان، وللرقوع المغالطات، وللاحتراز من الخونة اللين لا يخشون الله تعالى.

ومنها: أمره تعالى للكاتب أن يكتب بين المتعاملين بالعدل، فلا يغيل مع أحدهما لقرابة ولا غيرها، ولا على أحدهما لعداوة ونحوها.

ومنها: أن الكتابة بين المتعاملين من أفضل الأعمال، ومن الإحسان إليهما، وفيها حفظ حقرقهما، وبراءة دممهما كما أمره الله بذلك، فليحتسب الكاتب بين الناس هذه الأمور، ليحظى بثوابها

ومنها: أن الكاتب لا بد أن يكون عارفاً بالعدل، معروفاً بالعدل؛ لأنه إذا لم يكن عارفاً بالعدل؛ لأنه إذا لم يكن معتبراً عدلاً عند الناس رضياً، لم تكن كتابته معتبرة، ولا حاصلاً بها المقصود، الذي هو حفظ الحقوق.

ومشها: أن من تمام الكتابة والعدل فيها؛ أن يحسن الكاتب الإنشاء، والألفاظ المعتبرة في كل معاملة بحسبها، وللعرف في هذا المقام، اعتبار عظيم،

ومنها: أن الكتابة من نعم الله على العباد التي لا تستقيم أمورهم الدينية ولا الدنيوية إلا بها، وأن من علمه الله الكتابة، فقد تفضل عليه بفضل عظيم، فمن تمام شكره لنعمة الله تعالى، أن يقضي بكتابته حاجات العباد، ولا يمتنع من الكتابة، ولهذا قال: ﴿ولا يأب كاتب أن يكتب كما علمه الله ﴾.

ومنها: أن الذي يكتبه الكاتب، هو اعتراف من عليه الحق، إذا كان يحسن التعبير عن الحق الذي عليه، فإن كان جنونه، أو يحسن ذلك للصغره، أو سفهه، أو أملى عنه وليه، وقام وليه في ذلك مقامه. وسنها: أن الاعتراف من أعظم الطرق، التي تثبت بها الحقوق، حيث أمر الله تعالى أن يكتب الكاتب، ما أملى عليه من عليه الحق.

ومنها: ثبوت الولاية على القاصرين، من الصغار والمجانين، والسفهاء ونحوهم.

ومنها: أن الولي يقوم مقام موليه، في جميع اعترافاته المتعلقة بحقوقه.

ومنها: أن من أمنته في معاملة، ونوضته فيها، فقوله في ذلك مقبول، وهو نائب منابك، لأنه إذا كان الولي على القاصرين ينوب منابهم، فالذي وليته باختيارك وفوضت إليه الأمر، أولى بالقبول، واعتبار قوله وتقديمه على قولك عند الاختلاف.

ومنها: أنه يجب على الذي عليه الحتى - إذا أملى على الكاتب - أن يتقي الله، ولا يبخس الحق الذي عليه، فلا ينقصه في قدره، ولا في وصفه، ولا في شرط من شروطه، أو قيد من قيوده، بل عليه أن يعترف بكل ما عليه من متعلقات الحق، كما يجب ذلك إذا كان الحق على غيره له، فمن لم يفعل ذلك، فهو من المطففين الباخسين.

ومنها: وجوب الاعتراف بالحقوق الجلية والحقوق الخفية، وأن ذلك من أعظم خصال التقوى، كما أن ترك الاعتراف بها من نواقض التقوى ونواقصها.

ومنها: الإرشاد إلى الإشهاد في البيع، فإن كانت في المداينات، فحكمها حكم الكتابة كما تقدم، لأن الكتابة هي كتابة الشهادة، وإن كان البيع بيعاً حاضراً، فينبغي الإشهاد فيه، ولا حرج فيه بترك الكتابة، لكثرته وحصول المشقة فيه.

ومنها: الإرشاد إلى إشهاد رجلين عدلين، فإن لم يمكن، أو تعذر، أو تعسر، فرجل وامرأتان، وذلك شامل لجميع المعاملات، بيوع الإدارة، وبيوع الديون، وتوابعها من الشروط والوثائق وغيرها.

وإذا قيل: قيد ثبت أنه والآية الكريمة بالشاهد الواحد مع اليمين، والآية الكريمة ليس فيها إلا شهادة رجلين، أو رجل وامرأتين، قيل: الآية الكريمة، فيها إرشاد الباري عباده إلى حفظ حقوقهم، ولهذا أتى فيها بأكمل الطرق، واقواها، وليس فيها ما ينافي ما ذكره النبي ولا من الحكم بالشاهد واليمين.

فباب حفظ الحقوق في ابتداء الأمر، يرشد فيه العبد إلى الاحتراز والتحفظ التام، وباب الحكم بين المتنازعين، ينظر فيه إلى المرجحات والبينات، بحسب حالها.

ومنها: أن شهادة المرآتين، قائمة مقام الرجل الواحد، في الحقوق الدنيوية، وأما في الأمور الدينية ـ كالرواية والفتوى \_ فإن المرأة فيه، تشوم مقام الرجل، والفرق ظاهر بين البابين.

ومنها: الإرشاد إلى الحكمة في كون شهادة المرأتين عن شهادة الرجل، وأنه لضعف ذاكرة المرأة غالباً، وقوة حافظة الرجل.

ومنها: أن الشاهد لو نسي شهادته، فذكر أنه لا يضر فذكر أنه لا يضر ذلك النسيان، إذا زال بالتذكير لقولد: ﴿أَن تَصَلُ إحداهما الأخرى ، ومن باب أولى، إذا نسي الشاهد، ثم ذكر من دون تذكير، فإن الشهادة مدارها على العلم واليقين.

ومنها: أن الشهادة لا بد أن تكون عن عِلم ويقين، لا عن شك، فمتى صار عند الشاهد ربب في شهادته ـ ولو غلب على ظنه ـ لم يحل له أن يشهد إلا بما يعلم.

ومنها: أن الشاهد ليس له أن يمتنع، إذا دعي للشهادة، سواء دعي للتحمل أو

للأداء، وأن القيام بالشهادة من أفضل الأعمال الصالحة، كما أمر الله بها، وأخبر عن نفعها ومصالحها.

ومنها: أنه لا يحل الإضرار بالكاتب، ولا بالشهيد، بأن يدعيا في وقت أو حالة، تضرهما.

وكسا أنه نسهي لأهل المحقوق والمتعاملين، وأن يضار الشهود والكتاب، فإنه أيضاً نهي للكاتب والشهيد، أن يضار المتعاملين أو أحدهما.

وفي هذا أيضاً أن الشاهد والكاتب \_ إذا حصل عليهما ضرر في الكتابة والشهادة \_ أنه يسقط عنهما الوجوب.

وفيها التنبية على أن جميع المحسنين الفاعلين للمعروف، لا يحل إضرارهم، وتحميلهم ما لا يطيقون، في همل جزاء الإحسان إلا الإحسان ﴾؟

ويها باكمل الطرق، واقواها، وليس فيها ما ينافي ما ذكره النبي على من أحسن وفعل معروفاً، ينافي ما ذكره النبي على من الحكم بالشاهد والفعلي بمن أوقع به المعروف، فإن والفعلي بمن أوقع به المعروف، فإن فياب حفظ الحقوق في ابتداء الأمر، الإحسان لا يتم إلا بذلك.

ومنها: أنه لا يجوز أخذ الأجرة على الكتابة والشهادة، حيث وجبت، لأنه حق أوجه الله على الكاتب والشهيد، ولأنه من مضارة المتعاملين.

ومنها: التنبيه على المصالح والفوائد الممترتبة على العمل بهذه الإرشادات الجليلة، وأن قيها حفظ الحقوق والعدل، وقطع التنازع والسلامة من النسيان والذهول، ولهذا قال: ﴿ ذلكم أقسط عند الله وأقوم للشهادة وأدنى ألا ترتابوا﴾، وهذه مصالح ضرورية للعباد.

ومنها: أن تعلم الكتابة من الأمور الدينية، لأنها وسيلة إلى حفظ الدين والدنيا وسب للإحسان.

ومنها: أن من خصه الله بنعمة من النعم، يحتاج الناس إليها، فمن تمام شكر هذه النعمة، أن يعود بها على عباد الله، وأن يقضي بها حاجتهم، لتعليل الله النهي عن الامتناع عن الكتابة، بتذكير الكاتب بقولة: ﴿كما علمه الله﴾، ومع هذا: "فمن كان في حاجة أخيه، كان الله في حاجة أخيه، كان الله في حاجة».

ومنها: أن الإضرار بالشهود والكتاب، قسوق بالإنسان، فإن الفسوق هو الخروج عن طاعة الله إلى معصيته، وهو يزيد وينقص، ويتعض، ولهذا لم يقل: "فأنتم فساق» أو «فاسقون»، بل قال: ﴿فَإِنْهُ

فسوق بكم فه فبقدر خروج العبد عن طاعة ربه، فإنه يحصل به من الفيسوق، بحسب ذلك.

واستدل بقوله تعالى: ﴿وَاتَقُوا اللهُ وَسِلَةُ إِلَى حَمْوَى اللهُ وَسِلَةُ إِلَى حَمُولُ اللهُ وَسِلَةً إِلَى حصول العلم، وأوضح من هذا قوله تعالى: ﴿وَيَا أَيْهَا اللّٰذِينَ آمَنُوا إِللهُ يَجْعَلُ لَكُمْ فَرَقَانًا﴾ ، أي: علماً تفرقون به بين الحقائق، والحق والباطل.

ومنها: أنه كما أنه من العلم النافع، تعليم الأمور الدينية المتعلقة بالعبادات، فمنه أيضاً، تعليم الأمور الدنيوية المتعلقة بالمعاملات، فإن الله تعالى، حفظ على العباد أمور دينهم ودنياهم، وكتابه العظيم فيه تبيان كل شيء.

《۲۸۳》 وصنها: مشروعية الوثيقة بالحقرق، وهي الرهون والضمانات، التي تكفل للعبد حصوله حقه، سواء عامل برأ أو فاجراً، أميناً أو خائناً، فكم في الوثائق من حفظ حقوق، وانقطاع منازعات.

ومنها: أن تمام الوثيقة في الرهن، أن يكون مقبوضاً، ولا يدل ذلك على أنه لا يصح الرهن إلا بالقبض، بل التقييد بكون الرهن مقبوضاً، يدل على أنه قد يكون مقبوضاً، تحصل به الثقة التامة، وقد لا يكون مقبوضاً، فيكون ناقصاً.

ومنها: أنه يستدل بقوله: ﴿فرهان مقبوضة﴾ أنه إذا اختلف الراهن والمرتهن في مقدار الدين الذي به الرهن، أن القول قول المرتهن، صاحب الحق، لأن الله جعل الرهن وثيقة به؛ فلولا أنه يقبل قوله في ذلك، لم تحصل به الوثيقة لعدم الكتابة والشهود.

ومنها: أنه يجوز التعامل بغير وثيقة، ولا شهود، لقوله: ﴿فَإِنْ أَمِن بعضكم بعضاً، فليؤد الذي التمن أمانته ﴿ ولكن في هذه الحال يحتاج إلى التقوى والخوف من الله، وإلا فصاحب الحق مخاطر في حقه، ولهذا أمر الله في هذه الحال، من عليه الحق، أن يتقى الله ويؤدي أمانته.

ومنها: أن من التمنه معامله، فقد عمل معه معروفاً عظيماً، ورضي بدينه وأمانته، فيتأكد على من عليه الحق، أداء الأمانة من الجهتين: أداء لحق الله، وامتثالاً لأمره، ووفاء بحق صاحبه، الذي رضي بأمانته، ووثق به.

ومنها: تحريم كتم الشهادة، وأن كاتمها قد أثم قلبه، الذي هو ملك الأعضاء، وذلك لأن كتمها، كالشهادة بالباطل والزور، فيها ضياع الحقوق، وفساد المعاملات، والإثم المتكرر في حقه، وحق من عليه الحق.

وأما تقييد الرهن بالسفر ــ مع أنه يجوز حضراً وسفراً ــ فللحاجة إليه لعدم الكاتب والشهيد.

وختم الآية بأنه ﴿عليم﴾ بكل ما يعمله العباد، كالترغيب لهم في المعاملات الحسنة، والترهيب من المعاملات السيئة.

﴿ ٢٨٤﴾ ﴿ لله ما في السموات وما في الأرض وإن تبدوا ما في أنفيكم أو تخفوه يحاسبكم به الله فيغفر لمن يشاء ويعذب من يشاء والله على كل شيء قدير﴾ يخبر تعالى، بعموم ملكه لأمل السماء والأرض، وإحاطة علمه بما أبداه العباد، وما أخفوه في أنفسهم، وأنه سيحاسبهم به، فيغفر لمن يشاء، وهو المنيب إلى ربه، الأواب إليه ﴿ إنه كنان للأوابين غفوراً ﴾

ويعلب من يشاء، وهو المصرّ على المعاصى، في باطنه وظاهره.

وهذه الآية لا تنافي الأجاديث الواردة في العفو، عما حدث به العبد نفسه، ما لم يعمل أو يتكلم، فتلك الخطرات التي تتحدث بها النفوس، التي لا يتصف بها العبد ولا يصمم عليها، وأما هنا فهي العبائم المصممة، والأوصاف الثابتة في النفوس، أوصاف الخير، وأوصاف الشر، ولهذا قال: ﴿ما في أنفسكم﴾، أي: استقر فيها وثبت، من العزائم والأوصاف.

وأخبر أنه ﴿على كل شيء قدير﴾، فمن تمام قدرته، محاسبة الخلائق، وإيصال ما يستحقونه من الثواب والعقاب.

(۲۸۰ ـ ۲۸۲) ﴿آمن الرسول بما أنزل إليه من ربه والمؤمنون كل آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله لا نفرق بين أحد من رسله وقالوا سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا وإليك المصير \* لا يكلف الله تفسأ إلا وسعها لها ما كتسبت وعليها ما اكتسبت ربّنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا ربّنا ولا تحمل علينا إصراً كما حمّلته على الذين من قبلنا ربّنا ولا تحملنا ما لا طاقة لنا به واعف عنا واغفر لنا وارحمنا أنت مولانا فانصرنا على القوم الكافرين ثبت عنه ﷺ

أن من قرأ هاتين الآيتين في ليلته كفتاه، أي: من جميع الشرور، وذلك لما احتوتا عليه من المعاني الجليلة، فإن الله أمر في أول هذه السورة الناس بالإيمان، بجميع أصوله في قوله: ﴿قولوا آمنا بالله وما أنزل إلينا﴾، الآية.

وأخبر في هذه الآية، أن الرسول ومن معه من المؤمنين، آمنوا بهذه الأصول العظيمة، وبجميع الرسل، وجميع الكتب، ولم يصنعوا صنيع من آمن ببعض، وكفر ببعض، كحالة المنحرفين من أهل الأديان المنحرفة.

وفي قرن المؤمنين بالرسول ﷺ، والإخبار عنهم جميعاً بخبر واحد، شرف عظيم للمؤمنين

وفيه أنه رشيخ مشارك للأمة في توجه الخطاب الشرعي له، وقيامه التام به، وأنه فاق المؤمنين، بل فاق جميع المرسلين في القيام بالإيمان وحقوقه.

وقوله: ﴿وقالوا سمعنا وأطعنا﴾، هذا التزام من المؤمنين، عام لجميع ما جاء به النبي ﷺ من الكتاب والسنة، وأنهم سمعوه سماع قبول وإذعان وانقياد، وضمون ذلك تضرعم إلى الله في طلب المعروات، وكذلك تضرعوا إلى الله في المحرمات، وكذلك تضرعوا إلى الله في المحرمات، وكذلك تضرعوا إلى الله في هذه الأدعية النافعة، والله تعالى قد أجاب دعاءهم على لسان نبيه ﷺ ققال: "قد فعلت».

فهذه الدعوات مقبولة من مجموع المؤمنين قطعاً، ومن أفرادهم، إذا لم يمنع من ذلك مانع في الأفراد، وذلك أن الله وأن الله سهل عليهم شرعه غاية التسهيل، وأن الله سهل عليهم شرعه غاية التسهيل، والأغلال، ما حمله على من قبلهم، ولم يحملهم فوق طاقتهم، وقد غفر لهم ورحمهم، ونصرهم على القوم الكافرين. فنسأل الله تعالى، بأسمائه وصفاته، وبما من به علينا من التزام دينه، أن يحقق لنا ذلك، وأن يتجز لنا ما وعدنا على لسان نبيه، وأن يصلح أحوال المؤمنين.

ويؤخذ من هنا قاعدة التيسير، ونفي الحرج في أمور الدين كلها.

وقاعدة العفو عن النسيان والخطأ، في

العبادات، وفي حقوق الله تعالى.

وكذلك في حقوق الخلق من جهة رفع المأثم، وتوجه الذم.

وأما وجوب ضمان المتلفات، خطأ أو نسياناً، في النفوس والأموال، فإنه مرتب على الإتلاف بغير حق، وذلك شامل لحالة الخطأ والنسيان، والعمد.

تم تفسير سورة البقرة، ولله الحمد والثناء، وصلى الله على محمد وسلم.

### تفسير سورة آل عمران وهي مدنية

﴿٢ - ٣﴾ فأخبر تعالى أنه ﴿الحي﴾ كامل الحياة، ﴿القبوم﴾ القائم بنفسه، المقيم لأحوالهم الدنيوية والقدرية، فأنزل على رسوله محمد ﷺ الكتاب بالحق، الذي لا ريب فيه، وهو مشتمل على الحق ﴿مصدقاً لما بين يديه﴾ من الكتب، أي: شهد بما شهدت به، ووافقها، وصدق من حاء بها من المرسلين.

وكذلك ﴿أَنْزَلَ التوراة والإنجيل﴾ ﴿٤﴾ ﴿من قبل﴾ هذا الكتاب ﴿مدى للناس﴾

وأكمل الرسالة وختمها بمحمد ، وكتابه العظيم الذي هدى الله به الخلق، من البضلالات، واستنقذهم به من الجهالات، وفرق به بين الجق والباطل، والسعادة والشقاوة، والصراط المستقيم، وطرق الجحيم، فالذين آمنوا به واهتدوا، حصل لهم به الخير الكثير، والشواب العاجل والآجل.

و (إن الذين كفروا بآيات الله التي بينها في كتابه وعلى لسان رسوله (لهم عذاب شديد والله عزير ذو انتقام ممن عصاه.

وه ومن تمام قيوميته تعالى، أن علمه محيط بالخلائق ولا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في السماء حتى ما في بطون الحوامل

(1) فهو (الذي يصوركم في الأرحام كيف يشاء هم ذكر وأنثى، وكامل الخلق وناقصه، متنقلين في أطوار خلقته وبديع حكمته، فمن هذا شأنه مع عباده، واعتناؤه العظيم بأحوالهم، من حين أنشأهم إلى منتهى أمورهم لا مشارك له في ذلك يستحق العبادة إلا هو.

﴿لا إله إلا هو العزيز ﴾ الذي قهر
 الخلائق بقوته ، واعتز عن أن يوصف
 بنقص أو ينعت بدم ﴿الحكيم》 في خلقه
 وشرعه .

﴿٧ - ٨﴾ ﴿ هِو الدِي أَسْرُلُ عَسْبِكُ الكتاب منه آيات مجكمات من أم الكتاب وأخر متشابهات فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم يقولون آمنا به كلّ من عند ربنا وما يذكُّر إلاَّ أُولُوا الألباب ﴿ رَبُّنَا لَا تَزْغُ قلوبنا بعد إن هديتنا وهب لنا من لدنك رحمة إنك أنت الوهاب، يخبر تعالى عن عَظَّمَتُهُ، وكمَّالُ قيوميتُهُ، أنَّهُ هُو الذِّي تَفُرد بإنزال هذا الكتاب العظيم، الذي لم يوجد ــ وُلَن يوجد ــ له نظير أو مقارب في هدايته، وبلاغته وإعجازه، وإصلاحه للخلق، وأن هذا الكتاب يحتوي على المحكم الواضح المعاني البين، الذي لا يشتبه بغيره، ومنه آيات متشابهات، تحتمل بعض المعاني، ولا يتعين منها واحد من الاحتمالين بمجردها، حتى تضم إلى المحكم.

فاللين في قلوبهم مرض رزيغ، وانحراف، لسوء قصدهم، يتبعون المتشابه منه، فيستدلون به على مقالاتهم الباطلة، وآرائهم الزائفة، طلباً للفتنة، وتحريفاً لكتابه، وتأويلاً له على مشاربهم ومذاهبهم ليضلوا ويضلوا

وأما أهل العلم الراسخون فيه، الذين وصل العلم واليقين إلى أفتدتهم، فأثمر لهم العمل والمعارف فيعلمون أن القرآن كله من عند الله، وأنه كله حق، محكمه ومتشابهه، وأن الحق لا يتناقض ولا يختلف

فلعلمهم أن المحكمات، معناها في

غناية الصراحة والبيان، يردون إليها المشتبه، الذي تحصل فيه الحيرة لناقص العلم، وناقص المعرفة.

فيردون المتشابه إلى المحكم، فيعود كله محكما، ويقولون: ﴿إَمَنَا بِهِ كُلَّ مِنْ عند ربنا وما يذكر ﴾ للأمور النافعة، والعلوم الصائبة ﴿إِلاَ أُولُوا الإلباب﴾، أي: أهل العقول الرزينة.

ففي هذا دليل على أن هذا، من علامة أولي الألباب، وأن اتباع المتشابه، من أوصاف أهل الآراء السقيمة، والعقول الواهية، والقصود السيئة.

وقوله: ﴿وما يعلم تأويله إلا الله : إن أريد بالتأويل معرفة عاقبة الأمور، وما تنتهي وتؤول إليه، تعين الوقوف على «إلا الله» حيث هو تعالى المتفرد بالتأويل بهذا المعنى، وإن أريد بالتأويل: معنى التفسير، ومعرفة معنى الكلام، كان العطف أولى، فيكون هذا مدحاً للراسخين في العلم، أنهم يعلمون كيف ينزلون نصوص الكتاب والسنة، محكمها

ولما كنان المقام مقام انقسام إلى مخرفين ومستقيمين، دعوا الله تعالى أن ينبهم على الإيمان، فقالوا: ﴿ رِبنا لا ترغ قلوبنا﴾، أي: لا تملها عن الحق إلى الباطل.

﴿ بعد إذ هديتنا، وهب لنا من لدنك رحمة ﴾، تصلح بها أحوالنا ﴿ إنك أنت الوهاب ﴾، أي: كثير الفضل والهبات.

وذلك أن الله تعالى ذكر عن الراسخين، أنهم يسألونه أن لا يزيغ قلوبهم، بعد إذ هداهم، وقد أخبر في آيات أخر الأسباب التي بها تزيغ قلوب أهل الانحراف، وأن ذلك بسبب كسبهم، كقوله: ﴿فلما زاغوا أزاغ الله قلوبهم﴾، ﴿ثم الصدفوا مرف الله قلوبهم﴾،

﴿ونقلب أفتدتهم وأبصارهم كما لم يؤمنوا به أول مرة ﴾

فالعبد إذا تولى عن ربه، ووالى عدوه، ورأى الباطل ورأى الباطل فاختاره، ولاه الله ما تولى لنفسه، وأزاغ قلبه، عقوبة له على زيغه، وما ظلمه الله، ولكنه ظلم نفسه، فلا يلم إلا نفسه الأمارة بالسوء، والله أعلم.

﴿٩﴾ ﴿ربنا إنك جامع الناس ليوم لا ربب فيه إن الله لا يخلف الميعاد﴾ هذا

من تتمة كلام الراسخين في العلم، وهو يتضمن الإقرار بالبعث والجزاء، واليقين التام، وأن الله لا بدأن يوقع ما وعد به، وذلك يستلزم موجه ومقتضاه، من العمل والاستعداد لذلك اليوم، فإن الإيمان بالبعث والجزاء، أصل صلاح القلوب، وأصل الرغة في الخير، والرهبة من الشر، اللذين هما أساس الخيرات.

منهم أموالهم ولا أولادهم من الله شيئاً وأولئك هم وقود النار عداب أل فرعون والذين من قبلهم كذاب أل فرعون والذين من قبلهم كذبوا بآياتنا فأخذهم الله بدنويهم والله شديد العقاب لما ذكر يوم القيامة، ذكر أن جميع من كفر بالله، وكذب رسول الله، لا بد أن يدخلوا النار ويصلوها، وأن أموالهم وأولادهم، لن تغني عنهم شيئاً من عذاب الله، وأنه سيجري عليهم في الدنيا من الأخذات سيجري عليهم في الدنيا من الأخذات اللمم المكذبة بآيات الله فأخذهم الله بنويهم وعجل لهم العقوبات الدنيوية، بدنويهم وعجل لهم العقوبات الدنيوية، منصلة بالعقوبات الأخروية

﴿وَاللهُ شَدِيدُ العَقَابِ﴾، فإياكم أن تستهينوا بعقابه، فيهون عليكم الإقامة على الكفر والتكذيب

(۱۳ – ۱۳) ﴿ قَلَ لَلَّهُ بِهُ فَهُ لِللَّهُ مِنْ كَفُرُوا سَعْلَبُونُ وَتَحْشُرُونُ إِلَى جَهُمْ وَبِنْسُ المهاد ﴿ قَدَ كَانَ لَكُمْ أَيَّهُ فَي فَتَيْنِ التَقَافَ فَي سَبِيلُ الله وَأَخْرَى كَافَرَة مِنْ يَسْمَاء إِنَّ فِي ذَلْكَ لَعْبَرِة لأُولِي مِنْ يَشْمَاء إِنَّ فِي ذَلْكَ لَعْبَرِة لأُولِي الأَبْضَار ﴾ وهذا خبر وبشرى للمؤمنين، وتخويف للكافرين، أنهم لا به أن يغلبوا في هذه الدنيا، وقد وقع كما أخبر الله، فغلبوا غلبة لم يكن لها مثيل ولا نظير.

وجعل الله تعالى ما وقع في "بدر" من آياته الدالة على صدق رسوله، وأنه على الحق، وأنه على الحق، وأعداء على الباطل، حيث التقت فئتان، فئة المؤمنين لا يبلغون إلا ثلاث منة وبضعة عشر رجلاً مع قلة عددهم، وفئة الكافرين، يناهزون الألف، مع استعدادهم التام في السلاح وغيره، فهزموهم فأيد الله المؤمنين بنصره، فهزموهم إذن الله، ففي هذا عيرة لأهل المصافرة.

فلولا أن هذا هو البحق الذي إذا قابل الباطل أذهقه واضمخل الباطل لكان \_

بحسب الأسباب الحسية ـ الأمر بالعكس. ﴿ ﴿ ١٤ ـ ١٥﴾ ﴿زِيْسِ لِلْنِاسِ حِبِ الشهوات من النساء والبنين والقناطير المقنطرة من الذهب والفضة والخيلَ المسومة والأنعام والحرث ذلك متاع الحياة الدنيا والله عنده حمين المآب ، قبل أؤنبئكم بخير من ذلكم للذين اتقوا عند ربهم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها وأزواج مطهرة ورضوان من الله والله بصير بالعباد﴾ أخبر تعالى في هاتين الايتين، عن حالة الناس في إيثار الدنيا على الأخرة، وبين التفاوت العظيم، والفرق الجسيم بين الدارين، فأخبر أن الناس زُيّنت لهم هذه الأمور، فرمقوها بالأبصار، واستحلوها بالقلوب، وعكفت على لذاتها النفوس، كل طائفة من الناس تميل إلى نوع من هذه الأنواع، قد جعلوها هي أكبر همهم، ومبلغ علمهم، وهي \_ مع هذا ـ متاع قليل، منقض في مدة

فهذا ﴿متاع الحياة الدنيا والله عنده حسن المآب﴾.

(١٥) شم أخسر عبن ذلك بأن المتقين لله القائمين بعبوديته، لهم خير من هذه اللذات، فلهم أصناف الخيرات، والنعيم المقيم، مما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر، ولهم رضوان الله الذي هو أكبر من كل شيء.

ولهم الأزواج المطهرة، من كل آفة ونقص، جميلات الأخلاق، كاملات الخلائق، لأن النفي يستلزم ضده، فتطهيزها من الآفات، مستلزم لوصفها بالكمالات،

﴿والله بصير بالعباد﴾ فبيسر كلاً منهم لما خلق له، أما أهل السعادة، فييسرهم للجمل لهذه الدار الباقية، ويأخذون من هذه الحياة الدنيا، ما يعينهم على عبادة الله وطاعته، وأما أهل الشقاوة والإعراض، فيقيضهم لعمل أهل الشقاوة، ويرضون بالعياة الدنيا، ويطمئنون بها، ويتخذونها قراراً.

(13 - 14) ﴿ الذين يقولون ربنا إننا آمنا فاغفر لنا ذنوبنا وقنا عذاب النار \* الصّابرين والصّادقين والقانتين والمنفقين والمستغفرين بالأسحار ﴾ أي: هؤلاء

الراسخون في العلم، أهل العلم والإيمان، يتوسلون إلى ربهم بإيمانهم، لمغفرة ذنريهم، ووقايتهم عذاب النار، وهذا من الوسائل التي يحبها الله، أن يتوسل العبد إلى ربه، بما من به عليه من الإيمان والأعمال الصالحة، إلى تكميل نعم الله عليه، بحصول الثواب الكامل، واندفاع العقاب.

(٧٧) ثم وصفهم بأجمل الصفات: بالصبر الذي هو حبس النفوس على ما يحبه الله، طلباً لمرضاته، يصبرون على طاعة الله، ويصبرون عن معاصيه، ويصبرون على أقداره المؤلمة.

وبالصدق بالأقوال والأحوال، وهو استواء الظاهر والباطن، وصدق العزيمة على سلوك الصراط المستقيم، وبالقنوت الذي هو دوام الطاعة، مع مصاحبة الخشوع، وبالنفقات في سبيل الخيرات، وعلى الفقراء، وأهل الحاجات، وبالاستغفار، خصوصاً وقت الأسحار، فإنهم مدوا الصلاة إلى وقت السحر، فجلسوا يستغفرون الله تعالى.

(١٨٩) ﴿ شهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولوا العلم قائماً بالقسط لا إله إلا هو المعريز الحكيم، هذه أجل الشهادات الصادرة من الملك العظيم، ومن الملائكة، وأهل العلم، على أجل مشهود عليه، وهو توحيد الله، وقيامه بالقسط، وذلك يتضمن الشهادة على جميع الشرع، وجميع أحكام الجزاء.

فإن الشرع والدين، أصله وقاعدته، توحيد الله وإفراده بالعبودية، والاعتراف بانفراده، بصفات العظمة والكبرياء، والمجد، والعز، والقدرة، والرحمة، والإحسان، والجمال، وبكمالة المطلق الذي لا يحصي أحد من الخلق، أن يصلوا بشيء منه، أو يبلغوه، أو يصلوا إلى الثناء عليه، والعبادات الشرعية، والمعاملات وتوابعها، والأمر والنهي، كله عدل وقسط، لا ظلم فيه ولا جور، بوجه من الوجوه، بل مو في غاية المحكمة والإحكام، والجزاء على الأعمال الصالحة والسينة، كله قسط وعدل.

﴿ قُلُ أَي شَيءَ أَكِبُرِ شَهَادَةٌ؟ قُلُ اللَّهُ ، فتوحيد الله، ودينه، وجزاؤه، قد ثبت

ثبوتاً لا ريب فيه، وهو أعظم الحقائق وأوضحها، وقد أقام الله على ذلك من البراهين، والأدلة ما لا يمكن إحصاؤه وعده.

وفي هذه الآية فضيلة العلم والعلماء؛ لأن الله خصهم بالذكر، من دون البشر، وقرن شهادتهم بشهادته، وشهادة ملائكته، وجعل شهادتهم من أكبر الأدلة والبراهين على توحيده ودينه وجزاته، وأنه يجب على المكلفين قبول هذه الشهادة العادلة الصادقة.

وفي ضمن ذلك: تعديلهم، وأن الخلق تبع لهم، وأنهم هم الأئمة المتبوعون، وفي هذا من الفضل والشرف، وعلو المكانة، ما لا يقادر قدره.

﴿٩٩﴾ ﴿إن الدين عند الله الإسلام وما اختلف الذين أوتوا الكتاب إلا من بعد ما جاءمم العلم بغياً بينهم ومن يكفر بآيات الله فإن الله سريع الحساب يخبر تعالى ﴿إن الدين عند الله ، أي: الدين الذي لا دين لله سواه ، ولا مقبول غيره ، هو ﴿الإسلام ﴾ ، وهو الانقياد لله وحده ، ظاهراً وباطناً بما شرعه على السنة رسله ، قال تعالى : ﴿ومن يبتغ غير الإسلام ديناً فلن يقبل منه ، وهو في الأخرة من الخاسرين ﴾ ، قمن دان بغير دين الإسلام ، فهو لم يدن الإسلام ، فالمورق الذي شرعه على ألمنة رسله .

ثم أخبر تعالى، أن أهل الكتاب يعلمون ذلك، وإنما اختلفوا، فانحرفوا عنه عناداً وبغياً، وإلا فقد جاءهم العلم المقتضي لعدم الاختلاف، الموجب للزوم الدين الحقيقي.

ثم لما جاءهم محمد الشيخ عرفوه حق المعرفة، ولكن الحسد والبغي والكفر بآيات الله، هي التي صدتهم عن اتباع الحق.

﴿وَمِنْ يَكُفُرُ بِآيَاتُ اللهِ فَإِنَّ اللهِ سَرِيعِ الحسابِ﴾، أي: فلينتظروا ذلك فإنه آت، وسيجزيهم الله بما كانوا يعملون.

﴿٢٠﴾ ﴿فَإِنْ حاتِموكُ فَقَلُ السلمتُ وَتُوا وَجِهِي شُهُ وَمِنْ البَّعِنْ وَقُلُ لَلْذَيْنُ أُوتُوا الكتاب والأميين أأسلمتم فإن أسلموا فقد اهتدوا وإن تولوا فإنما عليك البلاغ والله بصير بالعباد﴾ لما بين أن الدين الحقيقي عنده الإسلام، وكان أهل الكتاب قد

شافهوا النبي على المجادلة، وقامت عليهم الحجة، فعاندوها، أمره الله تعالى عند ذلك، أن يقول ويعلن: أنه قد أسلم وجهه، أي: ظاهره وباطنه، لله، وأن من اتبعه كذلك، قد وافقوه على هذا الإذعان الخالص.

وأن يقول للناس كلهم، من أهل الكتاب، والأمين، أي: الذين ليس لهم كتاب، من العرب وغيرهم: إن أسلمتم فأنتم على الطريق المستقيم، والهدى والحق، وإن توليتم فحسابكم على الله وأنا ليس على إلا البلاغ، وقد أبلغتكم وأقمت عليكم الحجة.

﴿ ٢١ - ٢٢﴾ ﴿إِن النين يكفرون بنيات الله ويقتلون النيين بغير حق ويقتلون النين بغير حق ويقتلون اللين يأمرون بالقسط من الناس فبشرهم بعداب أليم ه أولئك الذين حبطت ناصرين﴾ أي الذين جمعوا بين هذه الشرور: الكفر بآيات الله، وتكذيب رسل الله، والجناية العظيمة على أعظم الخلق حقاً على الخلق وهم الرسل، وأثمة الهدى، الذين يأمرون الناس بالقسط، الذي اتفقت على الأديان والعقول.

﴿٢٢﴾ فهؤلاء قد ﴿حبطت أعمالهم في الدنيا والآخرة﴾، واستحقوا العذاب الله، الأليم، وليس لهم ناصر من عذاب الله، ولا منقذ من عقوبته.

(۲۳ ـ ۲۰) ﴿ أَلَم تر إلى الذين أوتوا نصيباً من الكتاب يدعون إلى كتاب الله ليحكم بينهم ثم يتولى فريق منهم وهم معرضون \* ذلك بأنهم قالوا لن تمسنا النار كانوا يفترون \* فكيف إذا جمعناهم ليوم لا ريب فيه ووفيت كل نفس ما كسبت وهم لا يظلمون ﴾ أي: ألا تنظر وتعجب من هؤلاء ﴿ الذين أوتوا نصيباً من الكتاب ﴾ ، و ﴿ يدعون إلى كتاب الله الذي يصدق ما أنزله على رسله.

﴿ثم يتولى فريق منهم وهم معرضون﴾ عن اتباع الحق، فكأنه قيل: أي داع دعاهم إلى هذا الإعراض، وهم أحق بالاتباع، وأعرفهم بحقيقة ما جاء به محمد يرا فذكر لذلك سبين:

أمنهم، وشهادتهم الباطلة لأنفسهم بالنجاة، وأن النار لا تمسهم إلا أياماً

معدودة حددوها بحسب أهوائهم الفاسدة، كأن تدبير الملك راجع إليهم، حيث قالوا: ﴿لن يدخل الجنة إلا من كان هوداً أو نصارى﴾، ومن المعلوم أن هذه أماني باطلة، شرعاً وعقلاً.

والسبب الشاني: أنهم لما كذبوا بآيات الله وافتروا عليه، زين لهم الشيطان سرء عملهم، واغتروا بذلك، وتراءى لهم الحق، فهؤلاء كيف يكون حالهم إذا جمعهم الله يوم القيامة، ووفى العاملين ما عملوا، وجرى عدل الله في عباده، فهنالك لا تسأل عما يصلون إليه من العقاب، وما يفوتهم من الخير والثواب، وذلك بما كسبت أبديهم: ﴿وَمِا رَبِكُ بِظُلاًمُ للعيد﴾

وقل اللهم مالك الملك ممن تقاء وتنزع الملك ممن تقاء وتنزع الملك ممن تشاء وتنزع الملك ممن تشاء وتنزع الملك ممن الخير إنك على كل شيء قلير تولج الليل في النهار وتولج النهار في الليل وتخرج الميت من الحي وترزق من تشاء بغير حساب يأمر تعالى نبيه شي اصلاً، وغيره تبعاً ـ أن يقول عن ربه، معلناً بتفرده بتصريف الأمور، وتدبير العالم العلوي والسفلي، واستحقاقه باختصاصه بالملك المطلق، والتصريف المحكم، وأنه يؤتي الملك من يشاء، ويعز من يشاء، ويذل من يشاء.

فليس الأمر بأماني أجل الكتاب، ولا غيرهم، بل الأمر أمر الله، والتدبير، له، فليس لله معارض في تدبيره، ولا معاون في تقديره، وأنه كما أنه المتصرف بمداولة الأيام بين الناس، فهو المتصرف بنفس الزمان.

﴿٢٧﴾ ﴿تولج الليل في النهار وتولج النهار في الليل﴾ أي: يدخل هذا على هذا، ويزيد في هذا، ما ينقص من هذا، ليقيم بذلك مصالح خلقه.

ويخرج الحي من الميت، كما يخرج الزروع والأشجار المثنوعة من بذورها، والمؤمن من الكافر، والميت من الحي.

كما يخرج الحبوب والنوى، والزروع والأشجار، والبيضة من الطائر، فهو الذي

يخرج المتضادات، بعضها من بعض، وقد تتر انقادت له جميع العناصر<sup>(۱)</sup>.

وقوله ﴿بيدك الخير﴾، أي: الخير كله منك، ولا يأتي بالحسنات والخيرات إلا الله، وأما الشر، فإنه لا يضاف إلى الله تعالى، لا وصفاً، ولا اسماً، ولا فعلاً، ولكنه يدخل في مفعولاته، ويندرج في قضائه وقدره.

فالخير والشر، كله داخل في القضاء والقدر، فلا يقع في ملكه إلا ما شاءه، ولكن الشر لا يضاف إلى الله، فلا يقال: "بيدك الخير والشر»، بل يقال: "بيدك الخير" كما قاله الله، وقاله رسوله.

وأما استدراك بعض المفسرين حيث قال: «وكذلك الشر بيد الله فإنه وهم محض، ملحظهم، حيث ظنوا أن تخصيص الخير بالذكر، ينافي قضاءه وقدره العام، وجوابه ما فصلنا.

وقوله: ﴿وترزق من تشاء بغير حساب ، وقد ذكر الله في غير هذه الآية الأسباب التي يُنال بها وزقه كقوله: ﴿ومن يتق إلله يجعل له مخرجاً ويرزقه من حيث لا يحتسب ومن يتوكل على الله فهو حسه ﴾.

فعلى العباد أن لا يطلبوا الرزق، إلا من الله، ويستعوا فيه بالأسباب التي يسرها الله وأباحها.

﴿٢٨﴾ ﴿لا يتخد المؤمنون الكافرين أولياء من دون المؤمنين ومن يفعل ذلك فليس من الله في شيء إلا أن تتقوا منهم تقاة ويحذركم الله نفسه وإلى الله المصير﴾ هذا نهي من الله، وتحذير للمؤمنين، أن يتخذوا الكافرين أولياء من دون المؤمنين، والله فإن المؤمنين بعضهم أولياء بعض، والله وليه.

﴿وَمِن يَفَعَلَ ذَلِكَ﴾ التولي، ﴿فَلَيْسَ مَنَ اللهُ فَي شَيَّهُ، أَي: فَهِمُ وَسِيّء مِنَ الله، والله بريء منه، كقوله تعالى: ﴿وَمِنْ يَتَوْلُهُمْ مَنْكُمْ فَإِنّهُ مَنْهُمُ ﴾.

وقوله: ﴿إِلا أَن تتقوا منهم تقاة﴾ ، أي: إلا أن تخافوا على أنفسكم في إبداء المداوة للكافرين، فلكم . في هذه الحال . الرخصة في المسالمة والمهادنة، لا في التولي الذي هو محبة القلب، الذي

تبعه النصرة.

﴿ويحذركم الله نفسه ﴾، أي: فخافوه

أن واخذوه، وقلهما خشبته على خشبة

واخشوه، وقدموا خشيته على خشية الناس، فإنه هو الذي يتولى شؤون العباد، وقد أخذ بنواصيهم، وإليه يرجعون وسيصيرون إليه، فيجازي من قدم خوفه ورجاءه، على غيره بالثواب الجزيل، ويعاقب الكافرين، ومن تولاهم بالعذاب الويل.

(47 - 7% (قال إن تخفوا ما في صدوركم أو تبدوه يعلمه الله ويعلم ما في السموات وما في الأرض والله على كل شيء قدير \* يوم تجد كل نفس ما عملت من خير محضراً وما عملت من سوء تود لو أن بينها وبينه أمداً بعيداً ويحذركم الله نفسه والله رؤوف بالعباد \* يخبر تعالى بإحاطة علمه بما في الصدور، سواء أخفاه العباد، أو أبدوه، كما أن علمه محيط بكل شيء، في السماء والأرض، فلا تخفى عليه خافية.

ومع إحاطة علمه، فهو العظيم القدير على كل شيء، الذي لا يمتنع عن إرادته موحود.

﴿٣٠ ولما ذكر لهم من عظمته وسعة أرصافه، ما يتوجب للعباد أن يراقبوه في كل أحوالهم، ذكر لهم أيضاً، داعياً آخر إلى مراقبته وتقواه، وهو أنهم كلهم صائرون إليه، وأعمالهم \_ حيند، من خير وشر \_ محضرة.

فحينئذ يغتبط أهل الخير، بما قدموا لأنفسهم، ويتحسر أهل الشر إذا وجدوا ما عملوه محضراً ويودون أن بينهم وبينه أمداً بعيداً.

فإذا عرف العبد أنه ساع إلى ربه و وكادح في هذه الحياة، وأنه لا بدأن يلاقي ربه ويلاقي سعيه، أوجب له أخذ الحذر، والتوقي من الأعمال التي توجب الفضيحة والعقوبة، والاستعداد بالأعمال الصالحة، التي توجب السعادة والمثوبة، ولهذا قال تعالى: ﴿ويحدركم الله نفسه﴾، وذلك بما يبدي لكم من أوصاف عظمته، وكمال عدله وشدة نكاله، ومع شدة عقابه، فإنه رؤوف رحيم.

ومن رأفته ورحمته، أنه خوّف العباد،

وزجرهم عن الغي والفساد، كما قال تعالى \_ لما ذكر العقوبات \_: ﴿ ذلك يخوف الله به عباده يا عباد فاتقون ﴾، فرأفته ورحمته، سهّلت لهم الطرق، التي ينالون بها الخيرات، ورأفته ورحمته، حذرتهم من الطرق التي تفضي بهم إلى المكروفات.

فنسأله تعالى أن يتمم علينا إحسانه

بسلوك الصراط المستقيم، والسلامة من الطرق، التي تفضي بمالكها إلى الجحيم الطرق، التي تفضي بمالكها إلى الجحيم التبعوني يحببكم الله ويغفر لكم ذنوبكم والله غفور رحيم \* قبل أطبعوا الله والرسول فإن تولوا فإن الله لا يحب الكافرين هذه الآية هي الميزان، التي يعرف بها من أحب الله حقيقة، ومن ادعى ذلك دعوى مجردة، فعلامة محبة الله، النبي جعل متابعته التباع محمد من الذي جعل متابعته ورضوانه، فلا تنال محبة الله ورضوانه، فلا تنال محبة الله ورضوانه، ولا تنال محبة الله ورضوانه، ولا بتصديق ما جاء به الرسول من الكتاب والسنة وامتثال أمرهما، واجتناب

فمن فعل ذلك، أحبه الله، وجازاه جزاء المحبين، وغفر له ذنوبه، وستر عليه عيوبه، فكأنه قيل: ومع ذلك، فما حقيقة اتباع الرسول وصفتها؟

﴿٣٢﴾ فأجاب بقوله: ﴿قُولُ أَطِيعُوا اللهِ والرسول﴾ باستثال الأمر، واجتناب النهي، وتصديق الخبر، ﴿وَإِنْ تُولُوا﴾ عن ذلك، فيهذا هيو الكفير، والله ﴿لا يحب الكافرين﴾.

وسرحاً وآل إبراهيم وآل عمران على ونوحاً وآل إبراهيم وآل عمران على العالمين \* ذرية بعضها من بعض والله سميع عليم إلى آخر القصة.

لله تعالى من عباده أصفياء، يصطفيهم ويختارهم، ويمن عليهم بالفضائل العالية، والنعوم النافعة، والمعمال المتنوعة، والخصائص المتنوعة، فذكر هذه البيوت الكبار، وما احتوت عليه من كمل الرجال، الذين حازوا أوصاف الكمال، وأن الفضل والخير، تسلسل في ذراريهم وشمل ذكورهم ونساءهم، وهذا

<sup>(</sup>١) قدم الشيخ \_ رحمه الله \_ هذا الجزء من الآية، وقد آثرتُ إبقاءه على ما هو عليه، مع التنبيه إلى هذا التقديم.

من أجل مننه وأفضل مواقع جوده وكرمه. ﴿وَوَاللهُ سميع عليم﴾ يعلم من يستحق الفضل والتفضيل، فيضع فضله حيث اقتضت حكمته.

(48 - 47) فلما قرر عظمة هذه البيوت، ذكر قصة مريم وابنها عيسي على البيوت، ذكر قصة مريم وابنها عيسي على المحيف تنقلت بهما الأحوال، من ابتداء أمرهما إلى آخره، وأن امرأة عمران، قالت متضرعة إلى ربها، متقربة إليه بهذه القربة التي يحبها، التي فيها تعظيم بيته وملازمة طاعته :: ﴿إِنِي نذرت لك ما في بطني محرراً﴾، أي: خادماً لبيت العبادة، المشحون بالمتعبدين.

﴿ فتقبل مني ﴿ هذا العمل ، أي : اجعله مؤسساً على الإيمان والإخلاص ، مثمراً للخير والثواب ﴿ إنك أنت السميع العليم . فلما وضعتها قالت رب إني وضعتها أنثى والله أعلم بما وضعت وليس الذكر كالأنثى ﴾ .

كان في هذا الكلام، نوع تضرع منها، وانكسار نفس حيث كان نذرها بناء على أنه يكون ذكراً، يحصل منه من القوة والغدمة والقيام بذلك، ما يحصل من أهل المقوة، والأنثى بخلاف ذلك، فجبر الله قلبها، وتقبل الله نذرها، وصارت هذه بالأنثى، أكمل وأتم من كثير من الذكور، بل من أكثرهم، وحصل بها من المقاصد، أعظم مما يحصل بالذكر، ولهذا قال:

﴿ فَتَقَبِلُهَا رَبِهَا بَقَبُولُ حَسَنَ وَأَنْبَتُهَا نَبَاتًا حَسَنَا ﴾ أي: ربيت تربية عجيبة ، دينية ، أخلاقية ، أدبية ، كملت بها أحوالها ، وصلحت بها أقوالها وأفعالها ، ونما فيها كمالها ، ويسر الله لها زكريا كافلاً .

وهذا من منة الله على العبد، أن يجعل من يتولى تربيته من الكاملين المصلحين.

(٣٧٣ - ٣٩) ثم إن الله تعالى أكبرم مريم وذكريا، حيث يسر لمريم من الرزق الحاصل بلا كد ولا تعب، وإنما هو كرامة أكرمها الله به.

إذ ﴿كلما دخل عليها زكريا المحراب﴾ وهو محل العبادة، وفيه إشارة إلى كثرة صلاتها وملازمتها لمحرابها، ﴿وجد عندها رزقاً﴾، هنيئاً معداً.

﴿قال يا مريم أنى لك هذا؟ قالت هو من عند الله إن الله يرزق من يشاء بغير

حساب﴾ .

فلما رأى زكريا هذه الحال، والبر واللطف من الله بها، ذكره أن يسأل الله تعالى حصول الولد، على حين اليأس منه، فقال: ﴿رب هب لي من لدنك ذرية طيبة إنك سميع الدعاء \* فنادته الملائكة وهو قائم يصلي في المحراب أن الله يبشرك بيحيى مصدقاً بكلمة من الله، اسمه أي: الكلمة التي من الله «عيسى ابن

فكانت بشارته بهذا النبي الكريم، تتضمن البشارة به "عيسى" ابن مريم، والتصديق له، والشهادة له بالرسالة. فهذه الكلمة من الله، كلمة شريفة، اختص الله بها عيسى ابن مريم، وإلا فهي

من جملة كلماته التي أوجد بها المخلوقات، كما قال تعالى: ﴿إِنْ مِثْلُ عِيسَى عَنْدُ اللهُ كَمِثْلُ آدم خلقه من تراب، ثم قال له كن فيكون﴾.

وقوله: ﴿وسيداً وحصوراً﴾، أي: هذا المبشر به وهو يحيى، سيد من فضلاء الرسل وكرامهم: ﴿والحصورةِ، قيل: هو الذي لا يولد له، ولا شهوة له في النساء، وقيل: هو الذي عصم وحفظ من الذيوب والشهوات الضارة، وهذا أليق المعنيين.

﴿ وَنِياً مَنَ الصَّالَحِينَ﴾ ، الذين بِلغوا في الصِّلاح ذروته العالية .

﴿٤٠﴾ ﴿قال رب أنى يكون لي غلام وقد بلغني الكبر وامرأتي عاقر؟!﴾، فهذان مانعان، فمن أي طريق \_ يا رب \_ يحصل لي ذلك، مع ما ينافي ذلك؟!

﴿قال كذلك الله يفعل ما يشاء ﴾، فإنه - كما اقتضت حكمته جريان الأمور بأسبابها المعروفة، فإنه قد يخرق ذلك، لأنه الفعال لما يريد، الذي قد انقادت الأسباب لقدرته، ونفذت فيها مشيئته وإرادته، فلا يتعاصى على قدرته شيء من الأسباب، ولو بلغت في القرة، ما بلغت

﴿ ا ٤﴾ ﴿ قال رب اجمعال لي آية ﴾ ليحصل السرور والاستبشار، وإن كنت \_ يا رب \_ منيقناً ما أخبرتني به، ولكن النفس تفرح، ويطمئن القلب إلى مقدمات الرحمة واللطف.

﴿قَالَ آیَكَ أَلَا تَكُلُمُ النَّاسُ ثَلَاثَةً أَیَامُ إِلَا رَمْزَاَهُ، ﴿وَهُ فَي هَذَهُ الْمَدَةَ ﴿أَذَكُورُ رَبِّكُ كَثِيراً وَسُبِّحُ بِالْعَشِي وَالْإِبْكَارِهُ، أَوْلَ النَّهَار

وآخره، فمنع من الكلام في هذه المدة، فكان في هذا، مناسبة لحصول الولد من بين الشيخ الكبير، والمرأة العاقر.

وكونه لا يقدر على مخاطبة الآدميين، ولسانه منطلق بذكر الله، وتسبيحه، آية أخرى.

فحينئذ حصل له الفرخ والاستبشار، وشكر الله، وأكثر من الذكر والتسبيح بالعشايا والأبكار.

وكان هذا المولود من بركات مريم بنت عمران، على زكريا، فإن ما من الله به عليها، من ذلك الرزق الهتي، الذي يحصل بغير حساب، ذكره وهيجه على التضرع والسؤال، والله تعالى هو المتفضل بالسبب والمسبب، ولكنه يقدر أموراً محبوبة على يد من يحبه، لرفع الله قدره، ويعظم أجره.

﴿ ٤٢﴾ ثم عاد تعالى إلى ذكر مريم، وأنها بلغت في العبادة والكمال، مبلغاً عظيماً، فقال تعالى: ﴿ وإذ قالت الملائكة يا مريم إن الله اصطفاله ، أي: اختارك، ووهب لك من الصفات الجليلة، والأخلاق الجملية.

﴿وطهّرك من الأحلاق الرديلة ، ﴿ واصطفال على نساء العالمين ﴾ ، ولهذا قال ﷺ : «كمل من الرجال كثير ، ولم يكمل من النساء إلا مريم بنت عمران ، وآسية بنت مزاحم ، وخديجة بنت خويلد ، وفضل عائشة على النساء ، كفضل الثريد على سائر الطعام » .

\$19 فنادتها الملائكة عن أمر الله لها بذلك، لتغييط بنعم الله، وتشكر الله، وتقوم بحقوقة، وتشتغل بخدمته، ولهذا قالت الملائكة: ﴿ يَا مربم اقتني لربك﴾، أي: أكشري من الطاعة، والخضوع والخشوع لربك، وأديمي ذلك ﴿ واسجدي واركعي مع الراكعين﴾، أي: صلي مع المصلين، فقامت بكل ما أمرت به، وبرزت، وفاقت في كمالها.

ولما كانت هذه القصة وغيرها من أكبر الأدلة على رسالة محمد ، حيث أخبر بها مفصلة محققة، لا زيادة فيها ولا نقص، وما ذاك إلا لأنه وحي من الله المزيز الحكيم، لا بتعلم من الناس - قال تعالى -: ﴿ ذلك من أنباء الغيب نوحيه إليك، وما كنت لليهم إذ يلقون أقلامهم أيهم يكفل مريم ، حيث جاءت بها أمها،

فاختصموا أيهم يكفلها، لأنها بنت إمامهم ومقدمهم، وكلهم يريد الخير والأجر من الله، حتى وصلت بهم الخصومة إلى أن اقترعوا عليها، فألقوا أقلامهم مقترعين، فأصابت القرعة زكريا، رحمة من الله به

فأنت ـ يا أيها الرسول ـ لم تحضر تلك الحالة لتعرفها، فتقصها على الناس، وإنما الله نبأك بها، وهذا هو المقصود الأعظم من سياق القصص أنه يحصل بها العبرة، وأعظم العبر، الاستدلال بها على التوحيد والرسالة، والبعث وغيرها من الأصول الكبار.

﴿٤٥﴾ ﴿إِذْ قالت الملائكة يا مرينم إن الله يبشرك بكلمة منه اسمه المسيح عيسى ابن مريم وجيهاً في الدنيا والآخرة ومن المقربين﴾، أي: له الوجاهة، والجاه العظيم في الدنيا والآخرة عند الخلق \_

ومع ذلك فهو - عند الله - من المقربين، الذين هم أقرب الخلائق إلى الله، وأعلاهم درجة، وهذه بشارة لا يشبهها شيء من البشارات.

ومن تمام هذه البشارة أنه: ﴿يكلم الناس في المهدي، فيكون تكليمه آية من آيات الله، ورحمة منه بأمه وبالخلق، ﴿و﴾ كذلك يكلمهم ﴿كهلاً﴾، أي: في حال كهولة، وهذا تكليم النبوة والدعوة والإرشاد.

فكلامه في التمهد، فيه آيات وبراهين على صدقه ونبوته، وبراءة أمه مما يظن بها من الطنون السيئة، وكلامه في كهولته، فيه نفعه العظيم للخلق، وكونه واسطة بينهم وبين ربهم، في وحيه، وتبليغ دينه

ومع ذلك فهو ﴿سُ الصالحينِ﴾ الذين أصلح الله قلوبهم بمعرفته وحبه، وألسنتهم بالثناء عليه وذكره، وجوارحهم بطاعته

﴿٤٧﴾ ﴿قالت رب أني يكون لي ولد ولم يمسمني بشر﴾، وهذا من الأمور المستغربة ﴿قال كذلك الله يخلق ما يشاء﴾ ليعلم العباد أنه على كل شيء قدير، وأنه لا ممانع لإرادته.

﴿إِذَا قَضِي أَمِراً فَإِنْمَا يَقُولُ لَهُ كُنَّ فيكون ﴿ ويعلمه الكتابِ﴾، أي: جنس الكتب السابقة، والحكم بين الناس،

ويعطيه النبوة. ﴿٤٩﴾ ﴿وَ﴾ يجعله ﴿رسولاً إِلَى بني إسرائيل، ويؤيده بالآيات البينات، والأدلة القاهرة حيث قال: ﴿أَنِّي قَدْ جَنَّتُكُمْ بآية من ربكم، تدلكم أنى رسول الله

> وذلك ﴿أَنِّي أَخْلَقَ لَكُمْ مِنَ الطَّيْنَ كَهِيئَةً الطير فأنفخ فيه فيكون طيراً بإذن الله، وأبرىء الأكمه، وهو ممسوح العينين، الذي فقد بصره وعينيه، ﴿والأبرض، وأحيى الموتى بإذن الله، وأنبئكم بما تأكلون وما تدخرون في بيوتكم إن في ذلك) المذكور ﴿الَّبِّهِ لَكِم إِنْ كَنْتُم مؤمنين. ومصدقاً لما بين يدي من التوراة، فأيَّده الله بجنسين من الآيات والبراهين الخوارق المستغربة التي لا يمكن لغير الأنبياء الإتيان بها، والرسالة والدعوة، والدين الذي جاء به، وأنه دين التوراة، ودين الأنبياء السابقين، وهذا أكبر الأدلة على صدق الصادقين.

> فإنه لو كان من الكادبين، لخالف ما جاءت به الرسل، ولناقضهم في أصولهم وقروعهم، قعلم بذلك أنه رسول الله، وأن ما جماء به حق لا ريب

> وأيضاً فقوله: ﴿ولأحل لكم بعض الذي حرم عليكم، أي: ولأخفف عنكم بعض الأصار، والأغلال.

> ﴿ ١٥﴾ ﴿فَاتَّقُوا اللهِ وَأَطْيِعُونَ \* إِنَّ اللهُ ربي وربكم فاعبدوه، وهذا ما يدعو إليه جميع الرسل، عبادة الله وحده لا شريك له، وطاعتهم:

وهذا هو الصراط المستقيم الذي من يسلكه أوصله إلى جنات النعيم، فحينند اختلفت أحزاب بني إسرائيل في عيسى، فمنهم من آس به واتبعه، ومنهم من كفر به وكذبه، ورمى أمه بالفاحشة كاليهود.

﴿٥٢﴾ ﴿فلما أحس عيسى منهم الكفر﴾ والاتفاق على رد دعوته، ﴿قال﴾: نادباً لبني إسرائيل على مؤازرته ﴿من أنصاري إلى الله، قال الحواريون، أي: الأنصار.

﴿ نَحَنَ أَنْصَارَ إِنَّهُ آمِنَا بِاللَّهِ وَاشْبِهِدَ بِأَنَا مسلمون﴾، وهذا من منَّة الله عليهم، وعلى عيسى، حيث ألهم هؤلاء الحواريين، الإيمان به، والانقياد لطاعته،

والنصرة لرسوله.

﴿٥٣﴾ ﴿ربنا آمنا بما أنزلت واتبعنا الرسول، وهذا التزام تام للإيمان، بكل ما أنزل الله، ولطاعة رسوله.

﴿فَاكْتُبْنَا مِعِ الشَّاهِدِينَ﴾ لك بالوحدانية، ولنبيك بالرسالة، ولدينك بالحق والصدق.

﴿٥٤﴾ وأما من أحس عيسى منهم الكفر وهم جمهور بني إسرائيل، فإنهم ﴿مكروا﴾ بعيسى ﴿ومكِر اللهِ بهم، ﴿وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَاكِرِينَ﴾، فاتفقوا على قتله وصليه، وشبه لهم شبه عيسي.

﴿٥٥﴾ فقبضوا على من شبّه لهم به، وقال الله لعيسى: ﴿إِنِّي متوفيك ورافعك إلى ومطهرك من الذين كفروا﴾، فرفعه الله إليه، وطهره من الذين كفروا، وضلبوا من قتلوه، ظانين أنه عيسي، وباؤوا بالإثم

وسينزل عيسي ابن مريم، في آخر هذه الأمة حكماً عدلاً، يقتل الخنزير، ويكسر الصليب، ويتبع ما جاء به محمد ﷺ، ويعلم الكاذبون غرورهم وخداعهم، وأنهم مغرورون مخدوعون.

وقوله: ﴿وجاعل الذين اتبعوك فوق الذين كفروا إلى يوم القيامة﴾، المراد بمن اتبعه: الطائفة التي آمنت به، ونصرهم الله على من الحرف عن دينه.

ثم لما جاءت أمة محمد على، فكانوا هم أتباعه حقاً، فأيدهم الله ونصرهم على الكفار كلهم، وأظهرهم بالدين الذي جاءهم به محمد ﷺ: ﴿وعد الله الذين آصوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض﴾، الآية.

ولكن حكمة الله عادلة، فإنها اقتضت أن من تمسك بالدين، تصره الله النصر المبين، وأن من ترك أمره ونهيه، ونبد شرعه، وتجرأ على معاصيه، إنه يعاقبه ويسلط عليه الأعداء، ﴿والله عزيـز حکیہ۔

وقوله: ﴿ ثُمُّ إِلَيُّ مُرجِعِكُم، فأحكم بينكم فيما كنتم فيه تختلفون﴾.

﴿ ٥٦ ـ ٥٧﴾ فِقد بيّن ما يفعله بهم، فقال: ﴿فَأَمَا الَّذِينَ كَفُرُوا فَأَعَذَّبُهُم عَذَابًا شديداً في الدنيا والآخرة وما لهم من تاصرين \* وأما الذين أمنوا وعملوا الصالحات فيوفيهم أجورهم والله لا يحب

الظالمين﴾ .

وهذا الجزاء عام لكل من اتصف بهذه الأوصاف، من جميع أهل الأديان السابقة. ثم لما بعث سيد المرسلين، وخاتم النبيين، ونسخت رسالته، الرسالات كلها، ونسخ دينه، جميع الأديان، صار المتمسك بغير هذا الدين، من الهالكين.

﴿٥٨﴾ وقوله تعالى: ﴿ذَلَكُ نَتَلُوهُ عليك من الآيات والذكر الحكيم. أي: هذا القرآن العظيم، الذي فيه نبأ الأولين والأخرين، والأنبياء والمرسلين ـ هو آيات الله البينات، وهو الذي يذكر العباد كل ما يحتاجونه، وهو الحكيم المحكم، صادق الأخبار، حسن الأحكام

﴿ ٥٩ - ٦٢﴾ ﴿إِنْ مثل عيسى عند الله كمثل آدم خلقه من تراب ثم قال له كن فيكون ، الحق من ربك فلا تكن من الممترين \* فمن حاجك فيه من بعد ما جاءك من العلم فقل تعالوا ندع أبناءنا وأبناءكم ونساءنا ونساءكم وأنفسنا وأنفسكم ثم نبتهل فنجعل لعنة الله على الكاذبين \* إن هذا لهو القصص الحق وماً من إله إلا الله وإن الله لهو العزيز الحكيم، لما ذكر قصة مريم وعيسى ونبأهما الحق، وأنه عبد أنعم الله عليه؛ وأن من زعم أن فيه شيئاً من الإلهية، فقد كذب على الله، وكذب جميع أنبيائه، وكذب عيسى ﷺ، فإنه الشبهة التي عرضت لمن اتخذه إلهاً، شبهة باطلة، فلو كان لها وجه صحيح، لكان آدم أحق منه، فإن خِلق من دون أم ولا أب، ومع ذلك، فاتفق البشر كلهم، على أنه عبد من عباد الله، فدعوى إلْهية عیسی، بکونه خلق من أم بلا أب، دعوی من أبطل الدعاوى.

﴿٦٠﴾ وهذا هو الحق الذي لا ريب فيه، أن عيسى - كما قال عن نفسه: ﴿ما قلت لهم إلا ما أمرتمى به أن اعبدوا الله ربى وربكم)، وكان قد قدم على النبي ﷺ وفد نصاری نجران، وقد تصلبوا على باطلهم، بعدما أقام عليهم النبي ﷺ البراهين بأن عيسي عبد الله ورسوله، حيث زعموا إلهيته.

﴿٦١﴾ قوصلت به وبهم الحال، إلى أن أمره الله تعالى أن يباهلهم، فإنه قد

فدعاهم رسول الله ﷺ إلى المباهلة، بأن يحضر هو وأهله وأبناؤه، وهم يحضرون بأهلهم وأبنائهم، ثم يدعون الله تعالى، أن ينزل عقوبته ولعنته على الكاذبين، فتشاوروا هل يجيبونه إلى ذلك؟

فاتفق رأيهم أن لا يجيبوه، لأنهم عرفوا أنه نبي الله حقاً، وأنهم ـ إن باهلوه ـ هلكوا، هم وأولادهم وأهلوهم، قصالحوه وبذلوا له الجزية، وطلبوا منه الموادعة والمهادية .

فأجابهم ﷺ ولم يحرجهم، لأنه حصل المقصود من وضوخ الحق، وتبين عنادهم حيث صمموا على الامتناع عن المباهلة، وذلك يبرهن على أنهم كانوا ظالمين.

﴿٦٢﴾ ولهذا قال تعالى: ﴿إِنَّ هذا لهو القصص الحق﴾، أي: الذي لا ربب فيه، ﴿وَإِنَّ اللَّهُ لَهُو الْعَزِيزِ﴾؛ الذي قهر بقدرته وقوته جميع الموجودات، وأذعنت له سكان الأرض والسماوات.

ومع ذلك فهو ﴿الحكيم﴾ الذي يضع الأشياء مواضعها، وينزلها منازلها(١).

﴿ ٢٤﴾ ﴿ قُلْ يَا أَهُلُ الْكِتَابُ تَعَالُوا إِلَى كلمة سواء بيننا وبينكم ألا نعبد إلا الله ولا نشرك به شيئاً ولا يتخذ بعضنا بعضاً أرباباً من دون الله فإن تولوا فقولوا اشهدوا بأنا مسلمون﴾ هذه الآية الكريمة، كان النبي ﷺ يكتب بها إلى ملوك أهل الكتاب، وكان يقرأ أحياناً في الركعة الأولى من سنة الفجر: ﴿قُولُوا آمنا باللَّهُ ﴾،

ويقرأ بها في الركعة الآخرة من سنة الصبح، لاشتمالها على الدعوة إلى دين واحد، قد اتفق عليه الأنبياء والمرسلون، واحتوت على توحيد الإلهية المبنى على عبادة الله وحده، لا شريك له، وأن يعتقد أن البشر وجميع الخلق كلهم في طور البشرية، لا يستحق منهم أحد شيئاً من خصائص الربوبية، ولا من نعوت الإلهية . فإن انقاد أهل الكتاب وغيرهم إلى هذا فقد اهتدوا.

ر ﴿إِنْ تُولُوا فِقُولُوا الشَّهِدُوا بِأَنَّا

اتضح لهم الحق، ولكن العناد والتعصب مسلمون، كقوله تعالى: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الكافرون﴾ إلى آخرها.

﴿ ٦٥ ـ ٦٨﴾ ﴿ إِنَّا أَمِلُ الْكِتَابِ لَم تحاجون في إبراهيم وما أنزلت التوراة والإنجيل إلا من بعده أفلا تعقلون ها أنتم هؤلاء حاججتم فيما لكم به علم فلمّ تحاجون فيما ليس لكم به علم والله يعلم وأنتم لا تعلمون الله ماكان إبراهيم يهودياً ولا نصرانياً ولكن كان حنيفاً مسلماً وما كان من المشركين ﴿ إِن أُولِي النامِي بإبراهيم للذين اتبعوه وهذا النبي والذين آمنوا والله ولى المؤمنين كانت الأديان كلها، اليهود والنصاري، والمشركون، وكذلك المسلمون كلهم، يدعون أنهم على ملة إبراهيم.

فأخبر الله تعالى أن أولى الناس به، محمد ﷺ وأتباعه، وأتباع الخليل، قبل محمد ﷺ

وأما اليهود والنصاري، والمشركون فإبراهيم بريء منهم، ومن ولايتهم، لأن دينه، الحنيفية السمحة، التي فيها الإيمان بجميع الرسل، وجميع الكتب، وهذه حصيصة المسلمين،

وأما دعوى اليهود والنصاري، أنهم على ملة إبراهيم، فقد علم أن اليهودية والنصرانية، التي هم يدعون أنهم عليها، لم تؤسس إلا بعد الخليل.

فكيف يحاجون في هذا الأمر، الذي يعِلم به كذبهم وافتراؤهم؟! فهب أنهم حاجوا فيما لهم به علم، فكيف يحاجون في هذه الحالة؟ فهذا قبل أن ينظر ما اجتوى عليه قولهم من البطلان، يعلم فساد

وفي هذه الآية دليل على أنه لا يحل للإنسان أن يقول أو يجادل فيما لا علم له

وقوله: ﴿والله ولى المؤمنين﴾، فكلما قوي إيمان العبد، تولاه الله بلطفه، ويسره لليسرى، وجنبه العسرى.

﴿ ٦٩ ـ ٧٤﴾ ﴿ودت طِائفة من أهل الكتاب لو يضلونكم وما يضلون إلا أنفسهم وما يشعرون \* يا أهل الكتاب لم تكفرون بآيات الله وأنتم تشهدون \* يا أهل الكتاب لم تلبسون الحق بالباطل

لم يفسر ـ رحمه الله ـ الآية الثالثة والستين، وقد قام النجار بإضافة تفسيرها من عنده.

وتكتمون الحق وأنتم تعلمون \* وقالت طائفة من أهل الكتاب آمنوا بالذي أنزل على الذين آمنوا وجه النار واكفروا آخره لعلهم يرجعون \* ولا تؤمنوا إلا لمن تبع مثل ما أوتيتم أو يحاجوكم عند ربكم قل إن الفضل بيد الله يؤتيه من يشاء والله واسع عليم \* يختص برحمته من يشاء والله دو الفضل العظيم \* هذا من منة الله على هذه الأمة، حيث أخبرهم بمكر أعدائهم من أهل الكتاب، وأنهم - من حرصهم على إضلال المؤمنين - ينوعون المكرات الخبية.

قالت طائفة منهم: ﴿أَمَنُوا بِالذِي أَنْوَلُ عَلَى الذِينَ آمَنُوا وَجِهُ النَهَارِ﴾، أي: أوله، وارجعوا عن دينهم آخر النهار، فإنهم \_ إذا رأوكم راجعين، وهم يعتقدون فيكم العلم استرابراً بدينهم، وقالوا: لولا أنهم رأوا فيه ما لا يعجبهم، ولا يوافق الكتب السابقة، لم يرجعوا.

هذا مكرهم، والله تعالى هو الذي يهدي من يشاء، وهو الذي بيده الفضل، يختص به من يشاء، فخصكم ديا هذه الأمة ـ بعا لم يخص به غيركم.

ولم يدر هؤلاء الماكرون أن دين الله حق، إذا وصلت حقيقته إلى القلوب، لم يزدد صاحبه \_ على طول المدى \_ إلا إيماناً ويقيناً

ولم تزده الشبه، إلا تمسكاً بدينه، وحمداً لله، وثناء عليه حيث من به عليه. وقولهم: ﴿أَنْ يُوتِى أَحد مثل ما أُوتِيتم أَو يجاجوكم عند ربكم﴾، يعني: أن الذي حملهم على هذه الأعمال المنكرة، الحسد والبغي، وخشية الاحتجاج عليهم.

كما قال تعالى: ﴿وَدَّ كَثْيَر مِنْ أَهَلَ الكتاب لو يردونكم من بعد إيمانكم كفاراً، حسداً من عند أنفسهم من بعد ما تبين لهم الحق﴾، الآية.

﴿ ٧٦.٧٥ ﴿ وَمِن أهل الكتاب من المنامن بقنطار يؤده إليك ومنهم من تأمنه بدينار لا يؤده إليك إلا ما دمت عليه قالمأ ذلك بأنهم قالوا ليس علينا في الأميين سبيل ويقولون على الله الكذب وهم يعلمون \* بلى من أوقى بعهده واتقى فإن الله يحب المتقين له يخبر تعالى عن أهل الكتاب، أن منهم طائفة أمناء، بحيث لو أمنته على قناطير من التقود، وهي المال

الكثير، يؤده إليك، ومنهم طائفة خونة، يخونك في أقل القليل، ومع هذه الحيانة الشنيعة، فإنهم يتأولون بالأعذار الباطلة فيقولون: ﴿ليس علينا في الأميين سبيل﴾، أي: ليس علينا جناح إذا خناهم واستبحنا أموالهم، لأنهم لا حرمة لهم.

قال تعالى: ﴿ويقولون على الله الكذب وهم يعلمون﴾ أن عليهم أشد الحرج، فجمعوا بين الخيانة وبين احتقاز العرب، وبين الكذب على الله، وهم يعلمون ذلك، ليسوا كمن فعل ذلك جهلاً وضلالاً.

ثم قال تعالى: ﴿بلى﴾، أي: ليس الأمركما قالوا.

فإنه ﴿من أوفى بعهده واتقى﴾، أي: قام بحقوق الله، وحقوق خلقه، فإن هذا هو المتقي، والله يحبه.

أي: ومن كان بخلاف ذلك، فلم يف بعهده وعقوده، التي بينه وبين البخلق، ولا قام بتقوى الله، فإن الله يمقته، وسيجازيه على ذلك أعظم النكال.

﴿٧٧﴾ ﴿إِن الذين يسترون بعهد الله وأيمانهم ثمناً قليلاً أولئك لا خلاق لهم في الآخرة ولا يكلمهم الله ولا ينظر إليهم يوم القيامة ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم أي: إن الذين يسترون الدنيا بالدين، فيختارون الحنطام القليل من الدنيا، والعهود ويتوسلون إليها بالأيمان الكاذبة، والعهود المنكوثة، فهؤلاء ﴿لا يكلمهم الله ولا ينظر إليهم يوم القيامة ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم ووجب عليهم عقابه، وحرموا شه، ووجب عليهم عقابه، وحرموا والتعليم والتطهير التركية، وهي التطهير التركية، وهي التطهير والمها

بل يردون الـقيـامـة، وهـم مِـتـلـوثـون بالجرائم، متدنسون بالذنوب العظائم.

﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ ﴾ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ ﴾ ﴾ الكتاب ألله الكتاب ﴾ الكتاب ﴾ وهذا يشمل التحريف اللفظي ، والتحريف اللفظي ، والتحريف اللفظي ،

ثم هم \_ مع هذا التحريف الشنيع \_ يوهمون أنه من الكتاب، وهم كذبة في

ذلك، ويصرحون بالكذب على الله، وهم يعلمون حالهم وسوء مغبتهم.

﴿ ٧٩ ـ ٠٠﴾ ﴿ ما كان لسيشر أن يؤتيه الله الكتاب والحكم والنبوة ثم يقول للناس كونوا عباداً لي من دون الله ولكن كونوا ربانين بما كتم تعلمون الكتاب وبما كنتم تدرسون ﴿ ولا يأمركم أن تتخذوا الملائكة والنبين أرباباً أيأمركم بالكفر بعد إذ أنتم مسلمون ﴾ أي: يمتنع ويستحيل كل الاستحالة لبشر من الله عليه بالوحي والكتاب والنبوة، وأعطاه الحكم الشرعي والكتاب والنبوة، وأعطاه الحكم الشرعي والملائكة واتخاذهم أرباباً، لأن هذا هو الكفر، فكيف، وقد بعث بالإسلام المنافي الكفر من كل وجه، فكيف يأمر بضده ؟!!

هذا من الممتنع، لأن حاله وما هو عليه، وما مِنْ الله به عليه من الفضائل والخصائص، تقتضي العبودية الكاملة، والخضوع التام لله الواحد القهار.

وهذا جواب لوفد نجران، حين تمادى بهم الغرور، ووصلت بهم الحال والكبر، أن قالوا: أتأمرنا يا محمد يأن نعبدك؟ حين أمرهم بعبادة الله وطاعته، قبين الباري التفاء ما قالوا، وأن كلامهم وكلام أمثالهم في هذا ظاهر البطلان.

﴿ ٨١ - ٨١﴾ ﴿ وَإِذَ أَخَذَ الله ميشاق النبيين لما آتيتكم من كتاب وحكمة ثم جاءكم رسول مصدق لما معكم لتؤمنن به ولتنصرنه قال أقررتم وأخذتم على ذلكم من الشاهدين ﴿ فمن تولى بعد ذلك فأولئك هم الفاسقون﴾ هذا إخبار منه تعالى أنه أخذ عهد النبيين وميثاقهم كلهم، بسبب ما أعطاهم ومن به عليهم، من الكتاب والحكمة، المقتضي للقيام التام، بحق الله وتوفيته، أنه إن جاءهم رسول بحق لما معهم، بعث بما بعثوا به من التوحيد والحق والقسط والأصول التي ويصورنه.

فأقروا على ذلك، واعترفوا، والتزموا وأشهدهم، وشهد عليهم، وتوعد من خالف هذا الميثاق.

وهذا أمر عام بين الأنبياء أن جميعهم طريقهم واحد، وأن دعوة كل واحد منهم، قد اتفقوا وتعاهدوا عليها، وعموم ذلك أنه أخذ على جميعهم الميثاق، بالإيمان،

والنصرة لمحمد ﷺ..

فمن ادعى أنه من أتباعهم، فهذا دينهم اللذي أخذه الله عمليهم، وأقروا به واعترفوا

فمن تولى عن اتباع محمد، ممن يزعم أنه من أتباعهم، فإنه فاسق خارج عن طاعة الله، مكذب للرسول الذي يزعم أنه من أتباعه، مخالف لطريقه.

وفي هذا إقامة الحجة والبرهان، على كل من لم يؤمن بمحمد على من أهل الكتب والأديان، وأنه لا يمكنهم الإيمان برسلهم، الذين يزعمون أنهم أتباعهم، حتى يؤمنوا بإمامهم وخاتمهم على

وله أسلم من في السموات والأرض طوعاً وله أسلم من في السموات والأرض طوعاً وكرهاً وإليه يرجعون في قل آمنا بالله وما أنزل علينا وما أنزل علي إبراهيم وإسماعيل موسى وعيسى والنبيون من ربهم لا نفرق بين أحد منهم ونحن له مسلمون في ومن يبين أحد منهم وينا فلن يقبل منه وهو في يبتغ غير الإسلام ديناً فلن يقبل منه وهو في سورة البقرة أن هذه الأصول التي هي أصول البقرة أن هذه الأصول التي هي أصول الفقت عليها الكتب والرسل، وأنها هي الفرض الموجه لكل أحد، وأنها هي اللين والإسلام الحقيقي، وأن من ابتغي غيرها، والإسلام الحقيقي، وأن من ابتغي غيرها، فعمله مردود، وليس له دين يعول عليه،

فمن زهد عنه، ورغب عنه، فأين يذهب؟ إلى عبادة الأشجار والأحجار والنيران؟ أو إلى اتخاذ الأحبار والرهبان والصلبان، أو إلى التعطيل لرب العالمين؟، أو إلى الأديان الباطلة، التي هي من وحي الشياطين؟ وهؤلاء كلهم \_ في الآخرة \_ من الخاسرين.

و ١٨ـ ٩١ و وكيف يهدي الله قوماً كفروا بعد إيمانهم وشهدوا أن الرسول حق وجاءهم البينات والله لا يهدي القوم الظالمين \* أولئك جزآؤهم أن عليهم لعنة الله والملائكة والناس أجمعين \* خالدين فيها لا يخفف عنهم العذاب ولا هم ينظرون \* إلا الذين تابوا من بعد ذلك وأصلحوا فإن الله غفور رحيم \* إن الذين كفروا بعد إيمانهم ثم ازدادوا كفراً لن تقبل توبتهم وأولئك هم الضالون \* إن الذين كفروا وماتوا وهم كفارٌ فإن يقبل من أحدهم ملء الأرض ذهباً ولو افتدى به أحدهم ملء الأرض ذهباً ولو افتدى به

أولئك لهم عذاب أليم وما لهم من ناصرين وعني: أنه يبعد كل البعد، أن يهدي الله قوماً عرفوا الإيمان، ودخلوا فيه، وشهدوا أن الرسول حق، ثم ارتدوا على أعقابهم، ناكصين ناكثين؛ لأنهم عرفوا الحق فرفضوه.

ولأن من هذه الحالة وصفه، فإن الله يعاقبه بالانتكاس، وانقلاب القلب جزاء له، إذ عرف الحق فتركه، والباطل فاتره، فولاه الله ما تولى لنفسه.

فهولاء ﴿عليهم لعنة الله والملائكة والناس أجمعين ﴿ خالدين في اللعنة والعذاب ﴿لا يخفف عنهم العذاب ولا هم ينظرون ﴾ إذا جاءهم أمر الله لأن الله عمرهم ما يتذكر فيه من تذكر، وجاءهم النير.

ثم إنه تعالى استثنى من هذا الرعيد، التاثبين من كفرهم وذنوبهم، المصلحين لعيوبهم، فإن الله يعفر لهم ما قدموه، ويعفو عنهم ما أسلفوه.

(٩١% ولكن من كفر وأصر على كفره، ولم يزدد إلا كفراً حتى مات على كفره، وهم يزدد إلا كفراً حتى مات على كفره، فهولاء هم الضالون عن طريق الهدى، السالكون لطريق الشقاء، وقد استحقوا بهذا العذاب الأليم، فليس لهم ناصر من عذاب الله، ولو بذلوا مل الأرض ذهاً ليفتدوا به، لم ينفعهم شيئاً، فعياذاً بالله من الكفر وفروعه.

﴿٩٢﴾ ﴿لَن تَتَالُوا البَّرِحْتَى تَتَفَقُوا مَمَا تَحْبُونَ رَمَا تَتَفَقُوا مَنْ شَيْءَ فَإِنَّ الله به عليم عني: لن تَتَالُوا وَتَدَرَكُوا البَر، الله يه الله يه و اسم جامع للخيرات، وهو الطريق الموصل إلى الجنة، حتى تنفقوا مما تحون، من أطيب أموالكم وأزكاها:

فإن النفقة من الطيب المحبوب للنفوس، من أكبر الأدلة على سماحة النفس، واتصافها بمكارم الأخلاق، ورحمتها ورقتها.

ومن أدل الدلائل على محبة الأموال، التي وتقديم محبته على محبة الأموال، التي جبلت النفوس على قوة التعلق بها، فقد بلغ أثر محبة الله على محبة نفسه، فقد بلغ الذروة العليا من الكمال، وكذلك من أنفق الطيبات، وأحسسن إلى عبداد الله، أحسن الله إليه ووفقه أعمالاً وأخلاقاً، لا تحصل بدون هذه الحالة.

وأيضاً فمن قام بهذه النفقة على هذا

الوجه، كان قيامه ببقية الأعمال الصالحة والأخلاق الفاضلة، من طريق الأولى والأحرى، ومع أن النفقة من الطيبات، هي أكمل الحالات، فمهما أنفق العبد من نفقة قليلة أو كثيرة من طيب أو غيره، فإن الله به عليم.

وسيجزي كل منفق، بحسب عمله، سيجزيه في الدنيا بالخلف العاجل، وفي الآخرة بالنعيم الآجل.

﴿ ٩٣- ٩٤﴾ ﴿ كل الطعام كان حلاً لبني إسرائيل إلا ما حرم إسرائيل على نفسه من قبل أن تنزل التوراة قل فأتوا بالتوراة على الله الكذب من بعد ذلك فأولئك هم الظالمون﴾ من جملة الأمور التي قدح فيها اليهود بنبوة عيسى ومحمد صلى الله عليهما وسلم، أنهم زعموا أن النسخ باطل، وأنه لا يمكن أن يأتي نبي يخالف النبي الذي قبله.

فكذبهم الله بأمر يعرفونه، فإنهم يعترفون بأن جميع الطعام - قبل نزول التوراة - كان حلالاً لبني إسرائيل، إلا أشياء يسيرة جرمها إسرائيل، وهو: يعقوب عليه السلام - على نفيه ومنعها إياه لمرض أصابه.

ثم إن التوراة، فيها من التحريمات التي نسخت، ما كان حلا قبل ذلك شيء كثير. قل لهم - إن أنكروا ذلك له فأتوا بالتوراة فاتلوها إن كنتم صادقين بالعريم الديل ولا تحريم المنخ ولا تحليل ولا تحريم المناسخ ولا تحليل ولا تحريم المناس الم

وهذا من أبلغ الحجج، أن يحتج على الإنسان بأمر يقوله ويعترف به ولا ينكره، فإن انقاد للحق، فهو الواجب، وإن أبى ولم ينقد بعد هذا البيان، تبين كذبه وافتراؤه، وظلمه وبطلان ما هو عليه، وهو الواقع من اليهود.

﴿٩٥﴾ ﴿قل صدق الله فاتبعوا ملة إبراهيم حنفاً وما كان من المشركين﴾ أي: قل صدق الله في كل ما قاله، ومن أصدق من الله قيلاً وجبيئاً، وقد بيّن في هذه الآيات، من الأدلة على صحة رسالة محمد ﷺ، وبراهين دعوته، وبطلان ما كيابوا رسوله، وردوا دعوته، فقد صدق الله في ذلك، وأقنع عباده على ذلك، ببراهين وحجج، تتصدع لها الجال، وتخضع لها الرجال.

فتعين عند ذلك على الناس كلهم، اتباع ملة إبراهيم، من توجيد الله وحده لا شريك له، وتصديق كل رسول أرسله الله، وكل كتاب أنزله، والإعراض عن الأديان الباطلة المنجرفة.

فإن إبراهيم كان معرضاً عن كل ما يخالف الترحيد، متبرئاً من الشرك وأهله.

﴿ ٩٦ - ٩٧ ﴿ إِن أُول بسيت وضع للناس للذي ببكة مباركاً وهدى للعالمين الله أيت بيئة مباركاً وهدى للعالمين الله أيت بيئات مقام إبراهيم ومن دخله كان أمناً ولله على الناس حج البيت من استطاع الله في العالمين وغير تعالى بعظمة بيته الحرام، وأنه أول البيوت التي وضعها الله في الأرض لعبادته، وإقامة ذكره، وأن فيه من البركات، وأنواع الهندايات، وتتوع المصالح والمنافع للعالمين ميء كثير، وفضل غزير، وأن فيه آيات بينات، تذكر بمقامات إبراهيم البخليل، وتنقلاته في المحج، ومن بعده تذكر بمقامات ميد الرسل وإعامهم.

وفيه الأمن<sup>(1)</sup> الذي من دخله كان آمناً قدراً، مؤمناً شرعاً وديناً

فلما احتوى على هذه الأمور التي هذه مجملاتها، وتكثر تفصيلاتها و أوجب الله حجه على المكلفين المستطيعين إليه سبيلاً، وهو الذي يقدر على الوصول إليه بأي مركوب يناسبه، وزاد يتزوده، ولهذا أتى بهذا اللفظ الذي يمكنه تطبيقه على جميع المركوبات الحادثة، والتي ستحدث.

وهذا من آيات القرآن، حيث كانت أحكامه صالحة لكل زمان وكل حال، ولا يمكن الصلاح التام بدونها، فمن أذعن لللك وقام به، فهو من المهتدين المؤمنين، ومن كفر، فلم يلتزم حج بيته، فهو خارج عن الدين، ومن كفر، فإن الله غني عن العالمين.

ي بي المراجع وقل يا أهل الكتاب لم تكفرون بآيات الله والله شهيد على ما تعملون \* قل يا أهل الكتاب لم تصدون عن سبيل الله من آمن تبغونها عوجاً وأئتم شهداء وما الله بغافل عما تعملون للما أقام فيما تقدم، الحجج على أهل الكتاب - مع أنهم قبل ذلك، يعرفون

النبي الله كما يعرفون أبناءهم و وتخ السعاندين منهم بكفرهم بآيات الله، لأن وصدهم الخلق عن سبيل الله، لأن عوامهم تبع لعلمائهم، والله تعالى يعلم أحوالهم وسيجازيهم على ذلك أتم الجزاء وأوفاه.

﴿ ١٠١ ـ ١٠١﴾ ﴿ يا أيها الذين آمنوا إن تطيعوا فريقاً من الذين أوتوا الكتاب يردوكم بعد إيمانكم كافرين ﴿ وَكِيف تَكفرون وأنتم تتلى عليكم آيات الله وفيكم رسوله ومن يعتصم بالله فقد هدى إلى صراط مستقيم لها أقام الحجج على أهل الكتاب، ووبخهم بكفرهم وعنادهم، حدر عباده المؤمنين عن الاغترار بهم، وبين لهم أن هذا الفريق منهم، حريصون على أن هذا الفريق منهم، حريصون على إضراركم وردكم إلى الكفر بعد الإيمان.

ولكن - وقا الحمد - أنتم - يا معشر المومنين - بعدما من الله عليكم بالدين، ورأيتم آياته ومحاسنه ومناقبه وفضائله، وفيكم رسول الله الذي أرشدكم إلى جميع مصالحكم، واعتصمتم بالله وبحبله، الذي هو دينه - يستحيل أن يردوكم عن دينكم، لأن الدين الذي بني على هذه الأصول والدعائم الثابتة الأساس، المشرقة الأنوار، تنجذب إليه الأفتدة، ويأخذ بمجامع القلوب، ويوصل العباد إلى أجل غية، وأفضل مطلوب.

﴿ ومن يعتصم بالله ، أي: يتوكل عليه ، ويحتمي بحماه ، ﴿ فقد هُدي إلى صراط مستقيم ﴾ ، وهذا فيه الحث على الاعتصام به ، وأنه السبيل إلى السلامة والهذابة .

( ۱۰۱ - ۱۰۱) (يه الذين آمنوا القوا الله حق تقاته ولا تموتن إلا وأنتم مسلمون ( واعتصموا بحبل الله جميعا ولا تفرقوا واذكروا نعمة الله عليكم إذ كنتم أعداء فألف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته إخوانا وكنتم على شفا حفرة من النار فأنقذكم منها كذلك يبين الله لكم آياته لعلكم تهتدون ( ولتكن منكم أمة بدعون لعلكم تهذون الممعروف وينهون عن الممنكر وأولئك هم المفلحون ( ولا تكونوا كالذين تفرقوا واختلفوا من بعد ما جاءهم البينات وأولئك لهم علاب

عظيم هذه الآيات فيها حث الله عباده المؤمنين أن يقوموا بشكر نعمه العظيمة، بأن يتقوه حق تقواه، وأن يقوموا بطاعته، وترك معصيته، مخلصين له بذلك، وأن يقيموا دينهم، ويستمسكوا بحبله الذي أوصله إليهم، وجعله اليبب بينهم وبينه، وهو دينه وكتابه، والاجتماع على ذلك وعدم التفرق، وأن يستديموا ذلك إلى المهات.

وذكرهم ما هم عليه قبل هذه النعمة، وهو: أنهم كانوا أعداء متفرقين، فجمعهم بهذا الدين، وألف بين قلوبهم، وجعلهم إخواناً، وكانوا على شفا حفرة من النار، فأنقذهم من الشقاء، ونهج بهم طريق السعادة.

﴿كذلك يبيّن الله لكم آياته لعلكم تهتدون﴾ إلى شكر الله والتمسك بحبله، وأمرهم بتتميم هذه الحالة، والسبب الأقوى الذي يتمكنون به من إقامة دينهم، بأن يتصدى منهم طائفة يحصل فيها الكفاية.

﴿يدعون إلى الخير﴾ وهو الدين، أصوله، وقروعه وشرائعه ...

﴿وَيَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفَ﴾ وهو ما عرف حسنه شرعاً وعقلاً.

﴿ وينهون عن المنكر﴾ وهو ما عرف قبحه شرعاً وعقلاً

﴿ وَأُولَئِكُ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ المدركون لكل مطلوب، الناجون من كل مرهوب.

ويدخل في هذه الطائفة أهل العلم والتعليم، والمتصدون للخطابة ووعظ الناس، عموماً وخصوصاً، والمحتسبون الذين يقومون بالزام الناس بإقامة الصلوات، وإبتاء الزكاة، والقيام بشرائع الدين، وينهونهم عن المنكزات.

فكل من دعا الناس إلى خير على وجه العموم، أو على وجه الخصوص، أو على وجه الخصوص، أو قام بنصيحة عامة أو خاصة، فإنه داخل في هذه الآية الكريمة.

ثم نهاهم عن سلوك مسلك المتفرقين، الذين جاءهم الدين والبينات، الموجب لقيامهم به، واجتماعهم، فتفرقوا واختلفوا وصاروا شيعاً، ولم يصدر ذلك عن جهل

<sup>(</sup>١) مراد المؤلف رحمه الله تــ في أي من الحرم: الأمن وقد غيرت الكلمة في المطبوع إلى: وفيه الحرم الذي من دخله.

وضلال، وإنما صدر عن علم وقصد سيىء، وبغي من بعضهم على بعض، ولهذا قال: ﴿وَأُولَئُكُ لَهُمْ عَذَابٌ عَظَيْمُ﴾. ﴿ ١٠٦\_ ١٠٧﴾ ثم بيَّن متى يكون هذا العداب العظيم، ويمسهم هذا العذاب الأليم، فقال: ﴿يُوم تَبِيض وجوه وتسود وجوه فأما الذين اسودت وجوههم أكفرتم بعد إيمانكم فذوقوا العذاب بما كنتم تكفرون \* وأما الذين ابيضت وجؤههم ففي رحمة الله هم فيها حالدون،

يخبر تعالى، بتفاوت النحلق يوم القيامة، في السعادة والشقاوة، وأنه تبيض وجوه أهل السعادة، الذين آمنوا بالله، وصدقوا رسله، وامتثلوا أمره، واجتنبوا نهيه، وأن الله تعالى، يدخلهم الجنات ويفيض عليهم أنواع الكرامات، وهم فيها

وتسود وجوه أهل الشقاوة، الذين كذبوا رسله، وعصوا أمره، وفرقوا دينهم شيعاً وأنهم يوبخون، فيقال لهم: ﴿أَكْفُرْتُم بَعْدُ إيمانكم)، فكيف اخترتم الكفر على الإيمان؟!

﴿فَذُوقُوا العَذَابِ بِمَا كَنْتُمْ تَكَفَّرُونَ﴾ . ﴿ ١٠٨\_ ١٠٩﴾ ﴿ تلك آيسات الله نتلوها عليك بالحق وما الله يريد ظلماً للعالمين ﴿ ولله ما في السموات وما في الأرض وإلى الله ترجع الأسور) يشني تعالى، على ما قصه على نبيه من آياته، التي حصل بها الفرقان بين الحق والباطل، وبين أولياء الله وأعدائه، وما أعده لهؤلاء من الثواب، وللآخرين من العقاب، وأن ذلك مقتضى نضله رعدله، وحكمته، رأنه لم يظلم عباده، ولم ينقصهم من أعمالهم، أو يعذب أحداً بغير ذنبه، أو يحمل عليه

ولما ذكر أن له الأمر والشرع، ذكر أن له تمام الملك والتصرف والسلطان، فقال: ﴿وله ما في السموات وما في الأرض والى الله ترجع الأمور)، فيجازي المحسنين بإحسانهم، والمسيئين بمصياتهم .

وكثيراً ما يذكر الله أحكامه الثلاثة مجتمعة يبين لعباده أنه الحاكم المطلق، فله الأحكام القدرية والأحكام الشرعية،

والأحكام الجزائية، فهو الحاكم بين عباده في الدنيا والآخرة.

ومن سواه من المخلوقات، محكوم عليها ليس لها من الأمر شيء.

﴿ ١١٠ـ ١١١) ﴿ كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله ولو آمن أهل الكتاب لكان خيراً لهم منهم المؤمنون وأكثرهم الفاسقون ﴿ لَنْ يَصْرُوكُمْ إِلَّا أَذَى وإن يقات لوكم يسولوكم الأدسار ثم لا ينصرون، هذا تفضيل من الله لهذه الأمة بهذه الأسباب، التي تميزوا بها وفاقوا بها سائر الأمم، وأنهم خير الناس للناس، نصحاً، ومحبة للخير، ودعوة، وتعليماً، وإرشاداً، وأمراً بالمعروف، ونهياً عن المنكر، وجمعاً بين تكميل الخلق؛ والسعى في منافعهم، بحسب الإمكان، وبين تكميل النفس بالإيمان بالله، والقيام بحقوق الإيمان.

وأن أهل الكتاب، لو آمنوا بمثل ما آمنتم به، لاهتدرا وكان خيراً لهم، ولكن لم يؤمن منهم إلا القليل، وأما الكثير، فهم فاسقون، خارجون عن طاعة الله، وطاعة رسوله، محاربون للمؤمنين، ساعون في إضرارهم بكل مقدورهم، ومع ذلك، فلن يضروا المؤمنين إلا أذي باللسان، وإلا فلو قاتلوهم، لولوا الأدبار، ثم لا ينصرون. .

وقد وقع ما أخبر الله به، فإنهم لما قاتلوا المسلمين، ولوا الأدبار، ونصر الله المسلمين عليهم.

﴿١١٢﴾ ﴿ضربت عليهم الذلة أين ما ثقفوا إلا بحبل من الله وحبل من الناس وباؤو بغضب من الله وضربت عليهم المسكنة ذلك بأنهم كانوا يكفرون بآيات الله ويقتلون الأنبياء بغير حق ذلك بما عصوا وكانو يعتدون﴾ هذا إخبار من الله تعالى أن اليهود ضربت عليهم الذلة، فهم خائفون أينما ثقفوا، ولا يؤمنهم شيء إلا معاهدة، وسبب يأمنون به، يرضخون لأحكام الإسلام، ويعترفون بالجزية .

حالهم سابقاً ولاحقاً، فإنهم لم يتمكنوا في الوقت الأخير من الملك المؤقت في فلسطين، إلا بنصر الدول الكبرى، وتمهيدهم لهم كل سبب](١)

﴿وباؤوا بغضب من الله﴾، أي: قد غضب الله عليهم، وعاقبهم بالذلة والمسكنة، والسبب في ذلك كفرهم بآيات الله، وقتلهم الأنبياء بغير حق، أي ليس ذلك عن جهل، وإنما هو بغي

تلك العقوبات المتنوعة عليهم ﴿بما عصوا وكانوا يعتدون، فالله تعالى لم يظلمهم ويعاقبهم بغير ذنب، وإنما الذي أجراه عليهم بسبب بغيهم وعدوانهم، وكفرهم وتكذيبهم للرسل، وجناياتهم الفظيعة .

﴿ ﴿ ١١٣ مِ ١١٥ ﴾ ﴿ لَيْسُوا سُواءَ مِن أَهُلَ الكتاب أمة قائمة يتلون آيات الله آناء الليل وهم يسجدون 🕸 يؤمنون بالله واليوم الآخر ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويسارعون في الخيرات وأولئك من الصالحين \* وما يفعلوا من خير فلن يكفروه والله عليم بالمتقين﴾ لما ذكر الله المنحرفين من أهل الكتاب، بيَّن حالة المستقيمين منهم، وأن منهم أمة مقيمين لأصول الدين وفروعه.

ويؤمنون باله واليوم الآخر ويأمرون بالمعزوف،، وهو الخير كله، وينهون عن المنكر وهو جميع الشر. كما قال تعالى: ﴿ومن قوم موسى أمة يهدون بالنحق وبه يعدلون، ك.

و ﴿ يسارعون في الخيرات ﴾ والمسارعة إلى الخيرات، قدر زائد على مجرد فعلها، فهو وصف لهم بفعل الخيرات، والمبادرة إليها، وتكميلها بكل ما تتم به من واجب

ثم بین تعالی آن کل ما فعلوه، من خیر قليل أو كثير، فإن الله تعالى سيقبله، حيث كان صادراً عن إيمان وإخلاص، ﴿فلن يكفروه﴾؛ يعني: لن ينكر ما عِملُوه، ولِن

أو ﴿ يَحْمِلُ مِنَ النَّاسِ ﴾ ، أي: إذا كانوا من ﴿ والله عليم بالمتقين ﴾ ، وهم الذين تحت ولاية غيرهم ونظارتهم، [كما شوهد قاموا بالخيرات، وتركوا المحرمات،

قد يشكل \_ على القارئء - هذا الموضع إذ هو عن ملك اليهود لفلسطين مع أن الشيخ ألف التفسير قبل ذلك، ولكن هذه الجمل الموضوعة بين القوسين المركنين زيادة من هامش النسخة، لعل الشيخ كتبها بعد سنين من كتابته التفسير، والله أعلم.

لقصد رضا الله، وطلب ثوابه.

﴿ ١١٦ - ١١٦ ﴾ ﴿إِن الذين كفروا لن تعني عنهم أموالهم ولا أولادهم من الله شيئاً وأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون \* مثل ما ينفقون في هذه الحياة قوم ظلموا أنفسهم فأهلكته وما ظلمهم الله ولكن أنفسهم يظلمون بين تعالى: أن الكفار، الذين كفروا بآيات الله، وكذبوا ولا ينفعهم نافع، ولا يشفع لهم عند الله شافع، وأن أموالهم وأولادهم، التي كانوا يعدونها للشدائد والمكاره، لا تفيدهم شيئا، وأن نفقاتهم التي أنفقوها في الدنيا، شخصر باطلهم، ستضمحل.

وأن مثلها ﴿كمثل﴾ حرث أصابته ﴿ربح﴾ شديدة ﴿فيها صر﴾، أي: برد شديد، أو نار محرقة، فأهلكت ذلك الحرث، وذلك بظلمهم فلم يظلمهم الله ويعاقبهم بغير ذنب، وإنما ظلموا أنفسهم.

وهذه كقوله تعالى: ﴿إِن الذين كفروا ينفقون أموالهم ليصدوا عن سبيل الله، فسينفقونها ثم تكون عليهم حسرة ثم يغلبون﴾.

﴿ ١١٨\_ ١١٩﴾ ﴿يا أيها الذين آمنوا لا تتخذوا بطانة من دونكم لا يألونكم خبالاً ودوا ما عنتم قد بدت البغضاء من أفواههم وما تخفى صدورهم أكبر قد بينا لكم الأيات إن كنتم تعقلون \* ها أنتم أولاء تحبونهم ولا يحبونكم وتؤمنون بالكتاب كله وإذا لقوكم قالوا آمنا وإذا خلوا عضوا عليكم الأنامل من الغيط قل موتوا بغيظكم إن الله عليم بذات الصدور إن تمسيكم حسنة تسؤكم وإن تصبكم سيئة يفرحوا بها وإن تصبروا وتتقوا لا يضركم كيدهم شيئاً إن الله بما تعملون محيط﴾ هذا تحذير من الله لعباده عن ولاية الكفار، واتخاذهم بطانة، أو خصيصة وأصدقاء، يسرون إليهم، ويفضون لهم بأسرار المؤمنين، فوضح لعباده المؤمنين، الأمور الموجبة للبراءة من اتخاذهم بطانة بأنهم لا يألونكم خبالاً، أي: هم حريصون غير مقصرين، في إيصال الضرر بكم، وقد بدت البغضاء من كلامهم، وفلتات ألسنتهم، وما تخفيه صدورهم، من البغضاء والعداوة، أكبر مما ظهر لكم من أقوالهم وأفعالهم.

فإن كانت لكم فهوم وعقول، فقد وضع الله لكم أمرهم.

وأيضاً، فما المرجب لمحبتهم واتخاذهم أولياء وبطانة، وقد تعلمون منهم الانحراف العظيم في الدين وفي مقابلة إحسانكم؟

فأنتم مستقيمون على أديان الرميل، تؤمنون بكل رسول أرسله الله، وبكل كتاب أنزله الله، وهم يكفرون بأجل الكتب، وأشرف الرسل، وأنتم تبذلون لهم من الشفقة والمحبة، ما لا يكافئونكم على لا يحبونهم، وهم يداهنونكم وينافقونكم، فإذا لقوكم قالوا آمنا، وإذا خلوا مع بني جنسهم، عضوا عليكم الأنامل، من شدة الغيظ والبغض لكم ولدينكم.

قال تعالى: ﴿قل موتوا بغيظكم﴾، أي: سترون من عز الإسلام وذل الكفر ما يسوؤكم، وتموتون بغيظكم، فلن تدركوا شفاء ذلك بما تقصدون.

﴿إِنَّ اللهُ عليم بذات الصدور﴾، فلذلك بيَّن لعباده المؤمنين، ما تنطوي عليه صدور أعداء الدين من الكفار والمنافقين.

﴿إِنْ تمسكم حسنة ﴾ عز ونصر وعافية وخير ﴿تسؤهم، وإِنْ تصبكم سيئة ﴾ من إدالة العدو، أو حصول بعض المصائب الدنيوية ﴿يفرحوا بها ﴾، وهذا وصف العدو الشديد عداوته.

لمًا بين تعالى شدة عداوتهم، وشرح ما هم عليه من الصفات الخبيثة، أمر عباده المؤمنين بالصبر، ولزوم التقوى، وأنهم إذا قاموا بذلك، فلن يضرهم كيد أعدائهم شيئاً، فإن الله محيط بهم وبأعمالهم وبمكائدهم، التي يكيدونكم فيها.

وقد وعدكم عند القيام بالتقوى، أنهم لا يضرونكم شيئاً، فلا تشكوا في حصول ذلك.

﴿ ١٢١ـ ١٢٣﴾ ﴿ وَإِذْ غَسدوت مِسْ أَهلك تبوّى المؤمنين مقاعد للقتال ﴾ ، إلى آخر القصة . وذلك يوم «أحد» حين وصل خرج ﷺ بالمسلمين، حين وصل "أحد» . فنزّلهم ﷺ منازلهم ، ورتبهم في مقاعدهم ، ونظمهم تنظيماً عجبباً ، يدل على كمال رأيه وبراعته الكاملة في فنون السياسة والحرب، كما كان كاملاً في كل المقامات .

﴿والله سميع عليم﴾، لا يخفى عليه شيء من أموركم.

﴿إِذْ همت طائفتانَ منكم أَنْ تَفْسُلا﴾ وهم بنو سلمة وبنو حارثة، لكن تولاهما الباري بلطفه ورعايته وتوفيقه.

﴿وعلى أَفَّ فَلِيَتُوكُلُ الْمُؤْمِنُونَ﴾ فإنهم إذا توكلوا عليه، كفاهم وأعانهم، وعصمهم من وقوع ما يضرهم، في دينهم ودنياهم.

وفي هذه الآية وتحوها، وجوب التوكل وأنه على حسب إيمان العبد، يكون توكله، والتوكل هو اعتماد العبد على ربه في حصول منافعه، ودفع مضاره، فلما ذكر حالهم في "أحد» وما جرى عليهم من المصيبة، أدخل فيها تذكيرهم بنصره، وبعمته عليهم يوم "بدر" ليكونوا شاكرين لربهم، وليخفف هذا هذا، فقال: ﴿ولقد نصركم الله ببدر وأنتم أذلة﴾ في عددكم وعددكم، فكانوا ثلاثمائة، وبضعة عشر، في قلة ظهر، ورثاثة سلاح، وأعداؤهم يناهزون الألف، في كمال العدة والسلاح.

﴿فاتقوا الله لعلكم تشكرون﴾ الذي أنعم عليكم بنصره.

﴿إِذْ تقول ﴾ مبشراً ﴿للمؤمنين ﴾ مثبتاً لجنائهم: ﴿أَلَنْ يَكْفِيكُم أَنْ يَمْدُكُم رَبِكُم بثلاثة آلاف من الملائكة منزلين \* بلى إن تصبروا وتتقوا ويأتركم من فورهم هذا ﴾ ، أي: من حملتهم هذا ﴾ ،

﴿يمددكم ربكم بخمسة آلاف من الملائكة مسومين﴾، أي: معلمين علامة الشجعان.

واختلف الناس، هل كان هذا الإمداد حصل فيه من الملائكة، مباشرة للقتال، كما قاله بعضهم، أو أن ذلك تثبيت من الله لعباده المؤمنين، وإلقاء الرعب في قلوب المشركين كما قاله كثير من المفسرين.

ويدل عليه قوله: ﴿وما جعله الله إلا بشرى لكم ولتطمئن قلوبكم به وما النصر إلا من عند الله العزيز الحكيم﴾، وفي هذا أن الأسباب لا يعتمد عليها العبد، بل يعتمد على الله.

وإنما الأسباب وتوفرها، فيها طمأنينة للقلوب، وثبات على الخير.

﴿لِيقطع طرفاً من الذين كفروا أو يكبتهم فينقلبوا خائبين﴾، أي: نصر الله لعباده المؤمنين، لا يعدو أن يكون قطعاً لطرف اللازمة، كمال المغفرة والرحمة، ووجود مقتضياتهما في الخلق والأمر، يغفر للتائين، ويرحم من قام بالأسباب الموجبة للرحمة، قال تعالى: ﴿وَاطِيعُوا اللهُ وَالرسولُ لِعِلْكُمْ تُرْجُمُونَ﴾.

تم الجزء المجلد الأول من تيسير الرحيم الرحمن في تفسير القرآن بخط مؤلفه عبد الرحمن الناصر بن سعدي ٩ ربيع أول ١٣٤٣ غفر الله له ولوالديه وجميع المسلمين وصلى الله على مجمد وعلى آله وصحبه وسلم ويليه المجلد الثاني أوله يا أيها الذين آمنوا لا تأكلوا الربا.

and the style and man The first of fine was first the the style and the second style the style fill participal first the the style fill participal first the

(1) A supplied to the control of the control of

وهؤلاء الذين دعوت عليهم، أيها الرسول، أو استبعدت فلاحهم وهدايتهم، إن شاء الله تاب عليهم، ووفقهم للدخول في الإسلام، وقد فعل، فإن أكثر أولئك هداهم الله فأسلموا.

وإن شاء عذبهم، فإنهم ظالمون، مستجفون لعقوبات الله وعذابه.

﴿١٢٩﴾ ﴿وله ما في السموات وما في الأرض يغفر لمن يشاء ويعذب من يشاء والله غفور رحيم﴾ يخبر تعالى، أنه هو المتصرف في العالم العلوي والسقلي، وأنه يتوب على من يشاء، فيغفر له، ويخذل من يشاء، فيغفر له، ويخذل هن يشاء، فيغفر له، ويخذل

﴿ والله غفور رحيم ﴾ قمن صفت

in the second of the second of

o Brasilia de Mariera (n. 1809) 18 de - Francisco Arelando, Arelando (n. 1809) 18 de - Arelando Arelando, anticolor (n. 1809)

(a) Consider the second of the second of

Proposition and Society of Societ

in an an tha in than that Anna. Than a than a line that in the gradual Anna.

The second secon

من الكفار، أو ينقلبوا بغيظهم، لم ينالوا خيراً، كما أرجعهم يوم الخندق، بعدما كمانوا قمد أنوا عملي حيرد قادريين، أرجعهم الله بغيظهم خالين.

﴿١٢٨﴾ ﴿ليس لك من الأمر شيء أو يتوب عليهم أو يعذبهم فإنهم ظالمون له لما أصيب ﷺ يوم ﴿أحد وكسرت رباعيته ، وقم ، شجوا وجه نبيهم ، وكسروا رباعيته » فأنزل الله تعالى هذه الآية ، وبين أن الأمر شيء ، لأنه عبد من عبيد الله ، والجميع تحت عبودية ربهم ، مدبرون لا مدبرون ...

Balance and Balance Control of the second of

The second secon

ang pandagan dipantah dibantah dibantah dibantah dibantah dibantah dibantah dibantah dibantah dibantah dibanta Bantah panggapatah dibantah d

inggan sa kabupatèn Pada Janggan Sebagai Sebagai

فهرس أسماء السور

# فهرس أسماء السور

| تفسير سورة يس                                                    | نفسير سورة الفاتحة                   |
|------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
| تفسير سورة الصافات                                               | نفسير سورة البقرة                    |
| تفسير سورة ص                                                     | نفسير سورة آل عمران ١٢١              |
| تفسير سورة الزمر                                                 | تفسير سورة النساء ١٦٣                |
| تفسير سورة المؤمن (غافر) ٣١                                      | تفسير سورة المائدة ٢١٨               |
| تفسير سورة فصلت                                                  | تفسير سورة الأنعام ٢٥٠               |
| تفسير سورة الشوري ١٥٠٠                                           | تفسير سورة الأعراف ٢٨٣ ٢٨٣           |
| تفسير سورة الزخرف                                                | تفسير سورة الأنفال                   |
| تفسير سورة الدخان ٧١                                             | تفسير سورة براءة (التوبة) ٣٢٨        |
| تفسير سورة الجاثية٧٥                                             | تفسير سورة يونس ٣٥٧                  |
| تفسير سورة الأحقاف ٧٩                                            | تفسير سورة هود                       |
| تفسير سورة القتال (محمد ﷺ) ٨٤                                    | تفسير سورة يوسف                      |
| تفسير سورة الفتح                                                 | تفسير سورة الرعد                     |
| تفسير سورة الحجرات                                               | تفسير سورة إبراهيم                   |
| تفسير سورة ق                                                     | تفسير سورة الحجر ٤٢٩                 |
| تفسير سورة الذاريات من بي من | تفسير سورة النحل                     |
| تفسير سورة الطور ١٣٠                                             | تفسير سورة بني إسرائيل (الإسراء) ٤٥٣ |
| تفسير سورة النجم ١٨٠                                             | تفسير سورة الكهف                     |
| تفسير سورة اقتربت (الانشقاق) ٢٣ ٢٣                               | تفسير سورة مريم                      |
| تفسير سورة الرحمن ٢٨                                             | تفسير سورة طَـه ،                    |
| تفسير سورة الواقعة٣٢                                             | تفسير سورة الأنبياء ١٨٥              |
| تفسير سورة الحديد                                                | تفسير سورة الحج                      |
| تفسير سورة قد سمع الله (المجادلة)                                | تفسير سورة المؤسنون ٧٤٥              |
| تفسير سورة الحشر                                                 | تفسير سورة النور                     |
| تفسير سورة الممتحنة ٥٤.                                          | تفسير سورة الفرقان ٧٧٥               |
| تفسير سورة الصف                                                  | تفسير سورة الشعراء                   |
| تفسير سورة الجمعة                                                | تفسير سورة النمل                     |
| تفسير سورة المنافقون                                             | تفسير سورة القصص ٢١١                 |
| تفسير سورة التغابن ٢٦                                            | تفسير سورة العنكبوت                  |
| تفسير سورة الطلاق                                                | تفسير سورة الروم                     |
| تفسير سورة التحريم٧٢                                             | تفسير سورة لقمان ٢٤٦                 |
| تفسير سورة الملك (تبارك)                                         | تفسير سورة السجدة                    |
| تفسير سورة نّ (القلم) ٧٨                                         | تفسير سورة الأحزاب ٢٥٧               |
| تفسير سورة الحاقة ٨٢                                             | تفسير سورة سبأ                       |
| تفسير سورة سأل سائل (المعارج)                                    | تفسير سورة فاطر                      |

Same Carlotte

| تفسير سورة ألم نشرح لك صدرك (الشرح) ٩٢٩ | فسير سورة نوح ٨٨٨٠٠٠٠٠٠٠٠٠ م              |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------|
| تفسير سورة التين                        | فسير سورة قل أُوحي إلي (الجنُ) ٨٩٠ ٠٠٠٠٠  |
| تفسير سورة اقرأ (العلق)                 | فسير سورة المزمل ٨٩٢                      |
| تفسير سورة القدر                        | فسير سورة المدثر ٨٩٥٠٠٠٠٠٠٠٠٠             |
| تفسير سورة لم يكن (البينة) ٩٣١          | فسير سورة القيامة ٨٩٨                     |
| تفسير سورة إذا زلزلت (الزلزلة) ٩٣٢      | فسير سورة الإنسان (الدهر) ٩٠٠             |
| تفسير سورة العاديات ٩٣٢                 | فسير سورة المرسلات                        |
| تفسير سورة القارعة                      | نفسير سورة عمّ (النبأ)                    |
| تفسير سورة الهاكم التكاثر (التكاثر) ٩٣٣ | فسير سورة عبس ٨٠٨٠٠٠٠٠٠                   |
| تفسير سورة العصر ٩٣٤                    | فسير سورة التكوير                         |
| تفسير سورة الهمزة                       | نفسير سورة الانفطار٩١٢                    |
| تفسير سورة الفيل                        | نفسير سورة المطففين                       |
| تفسير سورة لإيلاف قريش (قريش) 9٣٥       | نفسير سورة الانشقاق                       |
| تفسير سورة الماعون                      | نفسير سورة البروج                         |
| تفسير سورة الكوثر                       | تفسير سورة الطارق                         |
| تفسير سورة الكافرون                     | تفسير سورة سبح (الأعلى)                   |
| تفسير سورة النصر ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٩٣٦      | تفسير سورة الغاشية)                       |
| تفسير سورة تبت (اللهب)                  | تفسير سورة الفجر                          |
| تفسير سورة الإخلاص ٢٠٠٠.٠٠٠ ٩٣٧         | تفسير سورة لا أقسم بهذا البلد (البلد) ٩٢٤ |
| تفسير سورة الفلق                        | تفسير سورة والشمس وضحاها (الشمس) ٩٢٦      |
| تفسير سورة الناس                        | تفسير سورة الليل                          |
|                                         | تفسير سورة الضحى                          |
|                                         |                                           |

. . .